

...สดินั้น ทำงานร่วมกันกับปัญญา โดยเฉพาะ ปัญญาที่เรียกว่าสัมปชัญญะ ปัญญารู้เข้าใจมองเห็น ตระหนักในสิ่งใดว่าถูกต้องดึงามเป็นคุณเป็นประโยชน์ จะนำไปสู่ความเจริญงอกงาม สติก็ระลึกถึงสิ่งนั้น และดึงจิตไว้ให้อยู่ให้ดำเนินไปหรือให้ทำสิ่งนั้น ปัญญา รู้เข้าใจมองเห็นตระหนักว่าสิ่งใดชั่วร้าย เป็นโทษ จะ นำไปสู่ความเสื่อมเสียหาย สติก็ระลึกนึกได้ดึงจิตไว้ ไม่ยอมให้ปล่อยใจไถลตามสิ่งนั้นไป...



## เทศน์งานสมเด็จย่า และดำปราศรัยเรื่องสันติภาพ

พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต)

ที่ระลึก

นายสำราญ อารยางกูร

๑๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๓๙

## เทศน์งานสมเด็จย่า และคำปราศรัยเรื่องสันติภาพ © พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต)

ISBN 974-8239-01-2

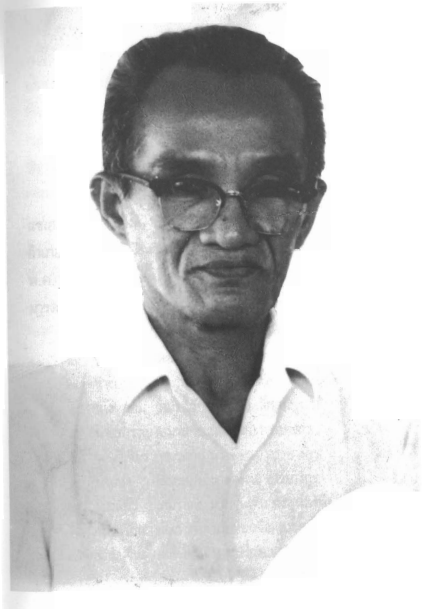
พิมพ์ครั้งแรก - กุมภาพันธ์ ๒๕๓๙

- สหปฏิบัติฯ พิมพ์เป็นที่ระลึก คุณพ่อสำราญ อารยางกูร ในงานพระราชทานเพลิงศพ เป็นกรณีพิเศษ ๔,๐๐๐ เล่ม

ภาพปก อลงกรณ์ หล่อวัฒนา

#### พิมพ์ที่ บริษัท สหธรรมิก จำกัด

๕๔/๘-๙ ซอยจรัญสนิทวงศ์ ๑๒ ถนนจรัญสนิทวงศ์ แชวงท่าพระ เขตบางกอกไพญ่ กรุงเทพฯ ๑๐๖๐๐ โทร. ๔๑๒-๓๐๘๗, ๐๑-๙๒๓-๘๘๒๕ Fax ๔๑๒-๓๐๘๗



นายสำราญ อารยางกูร

ಡ W.A. ಠಾರ್ಠಡ – ๙ ೧.W. ಠಾರ್ಟರ್

### ประวัติ

## นายสำราญ อารยางกูร

นายสำราญ อารยางกูร เป็นบุตร*นายเกียหยู* และ*นางคง* แช่เฮง เกิดที่บ้านริมฝั่งแม่น้ำบ้านคอย บ้านโรงหีบ ตำบลบ้านคอย อำเภอศรีประจันต์ จังหวัดสุพรรณบุรี เมื่อวันจันทร์ที่ ๘ พฤษภาคม พ.ศ. ๒๔๔๘ ตรงกับขึ้น ๕ ค่ำ เดือน ๖ ปีมะเส็ง มีพี่น้องร่วมบิดา มารดา รวมทั้งตนเอง ๑๐ คน เป็นชาย ๕ คน หญิง ๕ คน คือ

๑. นางเพี่ยน (สมรสกับ นายเป้า สุคนธพันธุ์)

and the district of the con-

- ๒. นายไล้ (สมรสกับ นางเชื่อม) อารยางกูร
- ๓. นางเภา (สมรสกับ นายอ้าว นิรันดร์รุ่งเรื่อง)
- ๔. นางหลอม (สมรสกับ นายเต็ก เล็กสมบูรณ์)
- ส. นายสำราญ (สมรสกับ นางชุนกี) อารยางกูร
- นายวิเชียร (สมรสกับ นางพิศวง) อารยางกูร
- ๗. นายห่ง (สมรสกับ นางสงวน) อารยางกูร
- ๘. นางแก้ว (สมรสกับ นายจุ้นเด็ก ตั้งพูนทรัพย์)
- ๙. นางเพียน (สมรสกับ นายทยกจือ) อารยางกูร
- ๑๐. นายสุจินต์ (สมรสกับ นางเปรื่อง) อารยางกูร

#### ชีวิตช่วงแรกและการศึกษา

ในวัยเด็ก ได้เล่าเรียนระดับประถมศึกษาที่วัดใหม่ (วัด ราษฎรบำรุง) ซึ่งอยู่ใกล้บ้าน ต่อมาเมื่ออายุ ๑๔ ปี โดยการชักชวน ของสามเณรกิมสูน ได้เดินทางไปอยู่ที่ วัดพระเชตุพน หรือวัดโพธิ์ ที่กรุงเทพฯ เป็นศิษย์อยู่กับท่านเจ้าคุณพระศากยบุตติยวงศ์ (ต่อมา คือสมเด็จพระวันรัต เผื่อน) และเรียนบาลีไวยากรณ์ โดยเป็นศิษย์ ของพระมหาปุ่น (ต่อมาคือ สมเด็จพระสังฆราชปุณณสิริมหาเถร)

ต่อมา เมื่อสอบได้ เปรียญธรรม ๔ ประโยค ก็ได้ขอลาสิกขา เมื่ออายุ ๒๒ ปี

#### ชีวิตครอบครัวและอาชีพการงาน

เมื่อลาสิกขาแล้ว ได้กลับไปยังถิ่นเดิม คือ จังหวัดสุพรรณ บุรี แต่ย้ายจากบ้านเดิมที่โรงหีบ ไปประกอบอาชีพ ที่ตลาดอำเภอ ศรีประจันต์ และได้สมรสกับ คุณแม่ชุนกี ซึ่งเป็นชาวอำเภอศรีประ เนื่องจากเคยบวชเรียนเป็นเปรียญ ซึ่งในสมัยนั้นถือกันว่า เป็นผู้ได้รับการศึกษาอบรมมีความรู้ดีจึงเป็นที่นับถือของคนในท้องถิ่น เรียกกันโดยใช้สรรพนามว่า "ท่านมหา"

เมื่อมีครอบครัวแล้ว ได้เปิดร้านทำการค้าขาย เริ่มด้วยการ ขายผ้าไหม และกางเกงจีนแพรสีตำ (ปั๋งลิ้น) ต่อมา ขายนาฬิกา ตลอดจนเป็นตัวแทนจำหน่ายจักรเย็บผ้าเยอรมันยี่ห้อ พาฟฟ์ ของ บริษัท โอเรียนแตล แมชิเนอรี สโตร์ จำกัด และขายได้ผลดีเป็น อันดับ ๑ ของจังหวัดสุพรรณบุรี จนกระทั่งฝรั่งผู้จัดการบริษัทเดิน ทางไปเยี่ยมถึงร้านที่อำเภอศรีประจันต์

เนื่องจากเป็นผู้มีความคิดริเริ่ม จึงชอบทำกิจการใหม่ๆ โดย เฉพาะเอาใจใส่ในด้านการศึกษามาก เช่น ได้ตั้งโรงเรียนมัธยมแห่ง แรกของอำเภอศรีประจันต์ ชื่อ "โรงเรียนบำรุงวุฒิราษฎร์" ต่อมาได้ ตั้งโรงเรียนสอนตัดเสื้อสตรี โดยเชิญครูสอนมาจากกรุงเทพฯ และ เป็นบุคคลแรกในท้องถิ่นที่ได้ส่งลูกมาเรียนที่กรุงเทพฯ ทำให้เพื่อน บ้านนิยมทำตามกันมากสืบมา

ต่อมาได้ร่วมกับพี่น้องซื้อกิจการโรงสีมาดำเนินการ ตั้งชื่อว่า "โรงสีสหกสีกร" โดยทำหน้าที่เป็นผู้จัดการ

นอกจากชอบริเริ่มกิจการใหม่ๆ ก็ได้ถือหลักคุณธรรมอย่าง เคร่งครัด โดยเฉพาะความชื่อตรง และคำสัตย์ การไม่เอาเปรียบ และไม่ยอมฉวยโอกาสหาผลประโยชน์ รวมทั้งความเปิดเผย มีน้ำใจ และตรงไปตรงมาในเรื่องคุณภาพสินค้า ขายสินค้าแบบรับประกัน คุณภาพ ถ้าใครซื้อไปแล้วไม่ดีอย่างที่ว่าไว้ ก็ให้นำมาคืน และใช้เงิน ให้ เมื่อถึงระยะสงครามโลกครั้งที่ ๒ ยาแผนปัจจุบัน แม้แต่ยาแก้ ไข้แก้ปวด ก็ขาดแคลน ราคาแพงมาก เมื่อมีการเจ็บป่วย คนต้อง ยอมซื้อยาแม้ราคาจะสูงมาก เป็นโอกาสหาผลประโยชน์ คุณพ่อ มองเห็นสถานการณ์ที่จะเกิดขึ้น จึงเตรียมหายาต่างๆ ไว้พร้อม แต่ แทนที่จะถือโอกาสขายหาความร่ำรวย คุณพ่อนำยาที่เตรียมไว้มา แบ่งปันแก่ญาติมิตรเมื่อเกิดความต้องการ

นิสัยและความประพฤติดังกล่าวนี้เป็นที่รู้กันดีในหมู่ชาวตลาด ศรีประจันต์ และชาวบ้านทั่วไป จึงได้รับความนับถือและเป็นที่ไว้ วางใจของผู้คนอย่างกว้างขวางดังที่เมื่อขายเสื้อผ้าชาวบ้านก็พูดกันว่า "จะซื้อผ้าไหม กางเกงแพร ต้องไปร้านแม่กี - ท่านมหา" หรือเมื่อ ต่อมาทำท่าข้าว นำรถไปหาซื้อข้าวเปลือกส่งเรือข้าวและโรงสี ทั้งที่ ไม่ค่อยจะมีเงินจ่ายให้เขา แต่ไม่ว่าจะไปบ้านไหน พอไปถึง ชาวบ้าน ก็จะให้ซื้อไปง่ายๆ หรือบอกให้เอาไปก่อนในทันที โดยชาวบ้านจะ พูดทำนองว่า "ถ้าท่านมหาละก็ เอาไปเลย"

ความเชื่อถือและไว้วางใจอย่างนี้ ปรากฏแก่ทางราชการเช่น เดียวกัน ดังเช่นเมื่อสิ้นสงครามโลกครั้งที่ ๒ ทางราชการเตรียมรับ มือกับปัญหาขาดแคลนอาหาร ได้ตั้งโครงการสร้างฉางข้าวกลางขึ้น คราวนั้น ที่อำเภอครีประจันต์ กรรมการอำเภอประชุมกัน ก็เชิญ คุณพ่อไปปรึกษา และขอร้องให้ช่วยรับทำงานนี้

แคบลงมา ในวงศ์ญาติหมู่มิตรและครอบครัวที่รู้จักคุ้นเคย เมื่อมีปัญหาอะไร ก็จะมุ่งมาปรึกษาคุณพ่อ ถ้ามีเรื่องขัดแย้งระหอง ระแหงกัน ท่านก็ช่วยพูดจาให้ปรองดองกัน จนลูกๆ เรียกท่านว่าเป็น ท้าวมาลีวราชว่าความ แม้แต่เมื่อก๋งถึงแก่กรรม มีที่ดินเป็นมรดกที่ จะแบ่งกันประมาณ ๒๐๐ ไร่ พี่น้องก็ปรึกษาท่าน ท่านชวนพี่น้อง ฝ่ายชายทุกคนสละสิทธิ ยกที่ดินทั้งหมดนั้นให้แก่พี่น้องฝ่ายหญิง นำไปแบ่งคนละเท่าๆ กัน ท่านให้เหตุผลว่า พี่น้องหญิงหุงข้าวเลี้ยง เรามาตลอด และพี่น้องชายมีทางได้ที่จะหาเอาข้างหน้า

คุณสมบัติในเรื่องความชื่อสัตย์ จริงใจต่อคนทั้งหลาย รักษา คำพูด และไม่เห็นแก่ผลประโยชน์นี้ เป็นที่รู้ทั่วกัน นอกจากเป็น ลักษณะพิเศษที่ทำให้เป็นที่เชื่อถือไว้วางใจของชาวบ้านและวงการ ในท้องถิ่นทั่วไปแล้ว ก็เป็นความภูมิใจของลูก ๆ อย่างลึกซึ้งและยั่ง ยืนสืบมา

นายสำราญ และนางชุนกี่ อารยางกูร มีบุตรธิดา รวม ๙ คน คือ

- ๑. นายแพทย์เกษม อารยางกูร
- ๒. นายผาสุก อารยางกูร
- ๓. นายสรรค์ อารยางกูร
- ๔. เด็กหญิงธิดา อารยางกูร (ถึงแก่กรรมเมื่ออายุ ๑ ขวบ)

- ๔. ทันตแพทย์เอนก อารยางกูร
- ๖. พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)
- ๗. นางสาวกานดา อารยางกูร
- ๘. นางบุบผา คณิตกุล
- ๙. นางจิตรา วัชรบุศราคำ (ถึงแก่กรรม)

ดุณพ่อดำเนินกิจการค้าขาย และประกอบอาชีพต่างๆ รับผิด ชอบครอบครัว โดยเฉพาะการส่งลูกไปเรียนกรุงเทพฯ หลายๆ คน ทำให้ท่านมีภาระหนักมาก ประกอบกับภารกิจด้านอื่น เช่น การที่ ทางราชการมอบหมายภาระให้ช่วยงาน ทำให้สุขภาพของท่าน เสื่อมโทรมลง จนถึงกับเคยเป็นวัณโรค ซึ่งสมัยนั้นยังไม่มียา ปัจจุบันรักษา นับว่าเป็นโรคติดต่อร้ายแรง ที่คนรังเกียจมาก กับทั้ง ยังเป็นเหตุให้ครอบครัวต้องประสบปัญหาทางการเงินอย่างหนัก ตลอดเวลายาวนาน

#### ช่วงท้ายของชีวิต

นายสำราญ อารยางกูร ได้รับการยกย่องจากทางราชการให้ เป็น "พ่อตัวอย่าง" ในวันพ่อแห่งชาติ ๕ ธันวาคม ๒๕๓๑

เมื่อคุณพ่อและคุณแม่อายุมาก ลูกๆ ได้ขอร้องให้หยุดงาน อาชีพ และมาใช้ชีวิตอย่างสงบในกรุงเทพฯ ที่บ้านนายแพทย์เกษม อารยางกูร ท่านทั้งสอง อยู่ที่บ้านของบุตรชายคนโต ตลอดชีวิต บันปลาย แต่ในระหว่างนั้น ก็ได้แวะเวียนไปพักที่บ้านบุตรธิดาอื่นๆ บ้างเป็นครั้งคราว โดยเฉพาะที่บ้านคุณสรรค์ - คุณประจวบ อาร-ยางกูร

คุณแม่ชุนกี ได้ล้มป่วยเป็นอัมพาต ด้วยโรคเส้นเลือดใน สมองตีบ และสมองผ่อบางส่วน เมื่อวันที่ ๑๕ เมษายน ๒๕๒๖ คุณพ่อสำราญได้อยู่ใกล้ชิดเอาใจใส่ให้ความอุ่นใจตลอดเวลาจน คุณแม่ชุนกี ถึงแก่กรรม เมื่อวันพุธที่ ๑๕ กรกฎาคม ๒๕๓๐

คุณพ่อสำราญ ใช้ชีวิตอย่างสงบต่อมา ในความดูแลของ นายแพทย์เกษม อารยางกูร ซึ่งเป็นบุตรชายคนโต และคุณนุกูล อารยางกูร โดยมีคุณกานดา อารยางกูร บุตรสาวคนโต เป็นผู้ดูแล ปฏิบัติประจำ ร่วมด้วยคุณบุบผา คณิตกุล บุตรสาวคนที่สองซึ่งรับ ภาระในการแวะเวียนมาปรนนิบัติ ณ บ้านที่สามเสนคลีนิค ถนน นครชัยศรี เขตดุสิต กรุงเทพมหานคร

คุณพ่อสำราญ อารยางกูร ได้จากไปอย่างสงบ ด้วยโรคชรา เมื่อวันอาทิตย์ที่ ๙ กุมภาพันธ์ ๒๕๓๕ ที่บ้านพักคือสามเสนคลีนิค รวมอายุได้ ๘๖ ปี ๙ เดือน

นานหลุดสามโรงสามเทา

## อนุโมทนา

-FIG HIPSTH

คุณบุบผา และคุณธวัช คณิตกุล ในนามของสหปฏิบัติฯ ได้แจ้งความประสงค์ขอนำพระธรรมเทศนา อัปปมาทกถา ที่ได้ ถวายวิสัชนาในการทรงบำเพ็ญพระราชกุศลถวายพระบรมศพ สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี เมื่อวันที่ ๒๖ มกราคม ๒๕๓๙ ที่ผ่านมาเร็วๆ นี้ ไปพิมพ์รวมกับคำปราศรัยในโอกาส รับถวายรางวัลการศึกษาเพื่อสันติภาพ ที่กรุงปารีส เมื่อวันที่ ๒๐ ธันวาคม ๒๕๓๗ เพื่อเป็นหนังสือธรรมทานอุทิศกุศลแก่โยมสำราญ อารยางภูร ในวาระแห่งการพระราชทานเพลิงศพ ในวันที่ ๑๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๓๙

เนื่องจากคำปราศรัยดังกล่าวเป็นภาษาอังกฤษ และได้มี คำแปลภาษาไทยเป็นคู่กันแล้ว แต่พระธรรมเทศนาเป็นความ ภาษาไทยอย่างเดียว จึงเห็นว่า เมื่อจะพิมพ์ไว้ด้วยกัน น่าจะมีคำ แปลภาษาอังกฤษคู่ไว้ด้วย จะได้สอดคล้องกลมกลืน แต่เวลาก็ กระขั้นชิดมาก

อย่างไรก็ดี อาจารย์บรู๊ซ อีแวนส์ (Bruce Evans) แห่ง มูลนิธิพุทธธรรมได้เอื้อเพื้อช่วยแปลพระธรรมเทศนา อัปปมาท-กอานั้นเป็นภาษาอังกฤษ สำเร็จภายในเวลาอันจำกัดยิ่งโดย เรียบร้อย ทำให้ความมุ่งหวังของเจ้าภาพในเรื่องนี้บรรลุจุตหมาย ทุกประการ จึงขออนุโมทนาอาจารย์บรู้ช อีแวนส์ ไว้ณ ที่นี้ เป็น อย่างยิ่ง

ขออนุโมทนาความมีน้ำใจประกอบด้วยกตัญญูกตเวทิดา ญาติธรรม และสังศหธรรม ของคุณบุบผา และคุณธวัช คณิตกุล พร้อมทั้งชาวสหปฏิบัติฯ ทั้งปวง ขอบุญเจตนาในการบำเพ็ญ ธรรมทานเพื่ออุทิศกุศล จงสัมฤทธิ์ผลเพื่อสุขสมบัติแก่โยมสำราญ อารยางกูร และขอชาวสหปฏิบัติฯ จงเจริญตัวยจตุรพิธพรทั่วกัน

> พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตุโต) ๘ กุมภาพันธ์ ๒๕๓๙

## กดสิญหญาแกะเลเสกรบัญ

อิงขอ เปมกา อาจารย์ กับ คืนานส์ เวิณ ที่นี่ เพื่อ

| ประวัติ<br>อนุโมทบา                                  | (ම)<br>(ස) |
|------------------------------------------------------|------------|
| เท <b>ศน์งานสมเด็จย่า</b><br>พระธรรมเทศนา อัปปมาทกถา | Ģ          |
| APPAMADAKATHA A Dhamma Talk on Heedfulness           | 19         |
| คำปราศร <b>ัยเรื่องสันต</b> ิภาพ                     | നർ         |
| PEACE THROUGH FREEDOM AND HAPPINESS                  | 37         |
| สันติภาพ เกิดจากอิสรภาพและความสุข                    | ๔๕         |

## พระธรรมเทศนา อัปปมาทกถา

ในการทรงบำเพ็ญพระราชกุศลถวาย
พระบรมศพ สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี
ณ พระที่นั่งดุสิตมหาปราสาท ในพระบรมมหาราชวัง
วันศุกร์ที่ ๒๖ มกราคม ๒๕๓๙ เวลา ๑๘.๔๕ น.

## **APPAMĀDAKATHĀ**

A Dhamma Talk on Heedfulness

on the occasion of the Royal Memorial Rites in honor of Her Royal Highness the Princess Mother Somdet Phra Srinagarindarā Paramarājajananī at the Dusit Royal Throne Hall in the Grand Palace Friday, the 26th of January, 1996 at 6:45 p.m.

## พระธรรมเทศนา อัปปมาทกถา

PARTHURS

พระบรราชพ สมเด็จพระศรับกรินทราบรม

THISTAR

ในการทรงบำเพ็ญพระราชกุศลถวาย
พระบรมศพ สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี
ณ พระที่นั่งดุสิตมหาปราสาท ในพระบรมมหาราชวัง
วันศุกร์ที่ ๒๖ มกราคม ๒๕๓๙ เวลา ๑๘.๔๕ น.

(พระธรรมปิฎก ปยุตฺโต รับพระราชทานถวาย)

นโม ตสุส ภควโต อรหโต สมุมาสมุพุทุธสุสฯ
ตสุมา หิ ตสุส ภควโต สาสเน
อปุปมตุโต สทา นมสุสมนุสิญเขติ ภควาติ ฯ (๒๔/๔๒๑)

บัดนี้จักรับพระราชทานถวายวิสัชนา พระธรรมเทศนา อัปปมาทกถา ฉลองพระเดชคุณพระคุณ ประดับพระปัญญา บารมี ในการพระราชกุศลทักษิณานุประทาน ซึ่งสมเด็จ บรมบพิตรพระราชสมภารเจ้า ผู้ทรงพระคุณอันประเสริฐ ทรงบำเพ็ญถวาย แด่สมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรี-นครินทราบรมราชชนนี ด้วยอำนาจพระกตัญญูกตเวทิศว ธรรม อันสถิตมั่นในพระราชหฤทัย สมดังนัยแห่งพระพุทธ ภาษิตว่า ความกตัญญูกตเวที เป็นภูมิธรรมของคนดี ที่เรียก ว่า สัปปุริสชน

สมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราช ชนนี ได้ทรงบำเพ็ญพระคุณปการแก่ประเทศชาติและ ประชาชนชาวไทย อย่างไพศาลเป็นอเนกประการ ปรากฏ เป็นที่ประจักษ์ในจิตใจของพสกนิกรทั่วทั้งแผ่นดิน อันเป็น ที่มาแห่งความจงรักภักดีอย่างบริสุทธิ์ใจ ดังที่ประชาชนทุก ท้องถิ่นได้พากันแสดงออกอย่างเป็นไปเอง โดยมิต้องมีการ เรียงร้องกำหนดใดๆ เป็นเช่นเดียวกันทั้งในสมัยที่ยังทรง พระชนม์อยู่ และเมื่อเสด็จล่วงลับแล้วสู่สวรรคาลัย อาการ แสดงออกของราษฎรทั้งหลาย เป็นคำประกาศอันชัดเจน เหนือกว่าคำบรรยายใดๆ ดังตัวอย่างที่ประจักษ์ คือการที่ ประชาชนทั้งในกรุง ในเมือง และทั่วทุกถิ่นแม้ห่างไกล ได้ หลั่งไหลมาถวายบังคมพระบรมศพ นับแต่เสด็จสวรรคต กย่างเนื่องแน่นตลอดมา

ความรู้สึกชาบซึ้งชื่นชมสนิทใจในพระเมตตาและ มหากรุณาคุณของพระองค์นั้น ประชาชนได้แสดงออกแล้วใน พระนามที่พร้อมกันน้อมถวายว่า "สมเด็จย่า" และ "แม่ฟ้า หลวง" เป็นความรู้สึกตอบสนองต่อการที่ได้อุทิศพระองค์ เพื่อประโยชน์สุขของราษฎรทั่วดินแดน ทั้งในเมืองและชนบท ตลอดจนหมู่ชนชาวเขาทั้งหลาย จนไม่จำเป็นต้องอธิบาย ขยายความ

หากจะกล่าวรวบรัดโดยสังเขป พระคุณของสมเด็จ บรมบพิตร สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี ที่เป็นข้อ ยิ่งใหญ่ คงจะสรุปได้เป็น ๒ ประการ กล่าวคือ

ประการที่ ๑ ทรงเป็นพระบรมราชชนนี ทรงดำรงพระ สถานะแห่งพระบรมราชบุรพการี และโดยพระคุณแห่งความ เป็นพระมารดาผู้ประเสริฐ ได้ทำให้ประเทศไทยมีสมเด็จพระ มหาธรรมิกราชาธิราช ผู้ทรงพระคุณเป็นที่พึ่งพำนักอันยิ่ง ใหญ่ของประชาราษฎร์ นำประเทศชาติพันภยันตรายที่ร้ายแรง ได้ตลอดมา

ประการที่ ๒ ทรงเป็นพระศรีนครินทรา ตำรงพระ สถานะเป็นมิ่งขวัญแห่งแผ่นดินไทย ด้วยได้ทรงอุทิศทั้งพระ วรกาย กำลังพระหฤทัย และพระปรีชาญาณ ในการทรง บำเพ็ญพระราชกรณียกิจ เพื่อประโยชน์สุขแก่ประชาชน โดย เสด็จไปทั่วทุกถิ่นสถาน โดยเฉพาะถิ่นทุรกันดาร ทรงเป็นผู้ นำในการบำเพ็ญการสงเคราะห์ประชาชน อย่างไม่หยุดยั้ง แม้จะทรงล่วงสู่วัยชรา จนตลอดถึงเบื้องปลายแห่งพระชน-มายุก็ตาม

พระคุณแห่งสมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรี-นครินทราบรมราชชนนี ที่ได้ทรงบำเพ็ญแก่ประเทศชาติ ประชาชน หรือสังคมไทย โดยตรงก็ตาม โดยอัยมก็ตาม ทั้ง สองประการนั้น ย่อมเกิดสืบเนื่องมา แต่พระคุณสมบัติ แห่งพระองค์ ที่ทรงดำรงอยู่ในธรรม

ธรรมที่ทรงดำรงย่อมมีมากมาย ดังเช่น พระเมตตา พระกรุณา พระปรีชา พระจาคธรรม คือความเสียสละ พระ วิริยะอุตสาหะ และพระราชศรัทธา เป็นต้น แต่พระคุณ ทั้งหมดนั้น ปรากฏผลจริงจังแจ้งชัด เพราะทรงนำเพ็ญ ด้วยความไม่ประมาท

ความไม่ประมาท เป็นธรรมสำคัญอย่างยิ่ง พระพุทธ เจ้าตรัสเน้นตรัสย้ำจนกระทั่งแม้จะเสด็จดับขันธปรินิพพาน ก็เป็นพระดำรัสสอนครั้งสุดท้าย ที่เรียกว่า *ปัจฉิมวาจา* 

ลักษณะสำคัญของความไม่ประมาท คือ ความเป็นอยู่ อย่างไม่ขาดสติ สติ แปลว่า ความระลึก ความนึก หมายความว่า มีความตื่นตัว คอยระลึกคอยนึกอยู่ เพื่อดึง เพื่อตรึงจิตใจ เอาไว้ ให้อยู่และให้ดำเนินไปกับสิ่งที่ถูกต้องดีงาม เป็นคุณ เป็นประโยชน์ และไม่ยอมให้จิตใจไถลออกไปกับความชั่ว และสิ่งที่เป็นโทษอันจะก่อให้เกิดความเสื่อมเสียหาย"

บุคคลที่ดำเนินชีวิตเป็นอยู่อย่างมีสติ จิตใจย่อมอยู่
กับสิ่งที่ถูกต้องดึงามเป็นคุณเป็นประโยชน์ ที่จะพึงกระทำ
และไม่เลื่อนไหลไปตามสิ่งเสียหายเสื่อมทรามและความชั่ว
ร้ายทั้งหลาย เพราะสติกำกับจิตใจไว้กับความดีงาม และ
กีตกั้นจิตใจออกไปจากความชั่วทรามเสียหาย

บุคคลผู้เป็นอยู่อย่างไม่ชาดสติ คือมีสติกำกับจิดใจ ในการดำเนินชีวิตอย่างนี้ เรียกว่าเป็นผู้ไม่ประมาท ความไม่ ประมาท จึงหมายถึง ความไม่ละเลย ไม่ทอดทิ้ง ไม่นอนใจ ไม่ปล่อยตัว ไม่ปล่อยเวลา ไม่เฉื่อยชา ไม่ผัดเพี้ยน ตลอดจน ไม่หลงระเริงมัวเมา โดยเฉพาะการมีความกระดือรือรันใสใจ ขวนขวาย ดื่นตัวอยู่เสมอ ไม่ปล่อยตัวปล่อยใจให้ตกหรือ ถลำไปในทางความเสื่อมเสียหาย และไม่ทิ้งโอกาสแห่งการ สร้างสรรค์ความเจริญก้าวหน้างอกงาม

ความไม่ประมาทนั้นแสดงเด่นชัดออกมาที่การรู้จัก ใช้เวลาให้เป็นประโยชน์ ดังพุทธพจน์ที่ตรัสสอนให้ใช้เวลา ทุกขณะอย่างมีสติ ไม่ให้เสียเปล่า ความว่า

#### ขโณ โว มา อุปจุจคา

แปลความว่า ขณะอย่าได้ล่วงท่านทั้งหลายไปเสีย หมายความว่า พึงใช้เวลาอย่างมีค่าให้ได้ประโยชน์สูงสุด ทำ ชีวิตให้ดีงามยิ่งขึ้น แม้แต่ขณะเดียวก็อย่าให้ล่วงผ่านหมดไป เสียเปล่า

ทั้งนี้ อาจปฏิบัติผ่อนลงมาตามเถรภาษิตนี้ว่า
อโมฆ์ ทิวส์ ถยิรา อปฺเปน พหุเกน วา
แปลโดยใจความว่า เวลาแต่ละวันอย่าให้ผ่านไปเปล่า
ไม่มากก็น้อยต้องให้ได้อะไรบ้าง

สิ่งที่ได้นั้น ย่อมมีหลายอย่างหลายประการ ตั้งแต่ การได้วัตถุสิ่งของทรัพย์สินเงินทอง ได้งานการก้าวหน้าไป ได้บำเพ็ญประโยชน์ ได้ทำบุญทำทาน ได้เรียนรู้ศิลปวิทยาการ ได้เพิ่มพูนคุณธรรม ได้ความสุขความรื่นรมย์ใจ ได้ปัญญาที่ มองเห็นโลกเข้าใจชีวิตอย่างรู้เท่าทัน กล่าวสั้นๆ ว่า ได้พัฒนา ชีวิตจิตใจ และทำปัญญาให้เจริญงอกงาม และได้ทำประโยชน์ ตนประโยชน์ผู้อื่น

ถ้าทุกวันได้บ้าง แม้ไม่มาก ก็จะค่อยเพิ่มทวีขึ้นไป ตามกาล วันเวลาก็จะไม่ว่างเปล่า เป็นการปฏิบัติในวิถีแห่ง ความไม่ประมาท ท่านจึงแนะนำให้ปฏิบัติให้ได้บ้างทุกวัน และพัฒนาให้ได้สิ่งที่ประณีตยิ่งขึ้นไปตามนัยแห่งธรรมภาษิตนี้

บุคคลผู้ประมาหนั้น มีอาการที่แสดงออกต่างๆ มาก มายหลายอย่าง บ้างก็เกียจคร้าน เห็นแก่ความสะดวกสบาย จะเอาแต่ที่ง่ายๆ บ้างก็หลงเพลิดเพลินมัวเมา หมกมุ่นใน ความสุข บ้างก็ชอบตามใจตนเอง พ่ายแพ้แก้ใจที่ปรารถนา ไม่สามารถปฏิบัติไปตามเหตุผลหรือธรรมที่เห็นด้วยปัญญา สาเหตุสำคัญอย่างหนึ่งคือ การมองข้ามความสำคัญของกาล เวลา ที่ทำให้ผัดเพี้ยนอยู่ร่ำไป รวมทั้งความเมาวัย เมาใน ความไร้โรค และเมาชีวิต คิดว่าเรายังเด็กยังหนุ่มยังสาว จะ อยู่ไปอีกนาน ร่างกายของเราแข็งแรงดี ไม่เป็นอะไร หรือ มองเห็นชีวิตเหมือนดังจะเป็นอยู่ตลอดไป ไม่รู้จักแก่จักตาย

ทำให้ปล่อยตัว ปล่อยใจ และปล่อยเวลาผ่านไป ไม่เร่งรัดทำ กิจการและบำเพ็ญความดี กว่าจะรู้ตัวก็สายเกินไป

ในสังคมที่เรียกกันว่าเจริญนี้ มีเครื่องกล่อมจิตและ ผ่อนคลายชีวิตมากมาย ซึ่งหากไม่ระมัดระวัง และไม่รู้จัก ปฏิบัติให้ถูกต้อง หรือให้พอดี ก็จะมีโทษเป็นเหตุให้เกิด ความประมาท นำความเสื่อมความพินาศมาให้ทั้งแก่ชีวิต และสังคม

สิ่งกล่อม หรือเครื่องกล่อมนั้น หมายถึงสิ่งที่ประโลม ใจให้ชุ่มชื่น ให้ผ่อนคลายสงบลง ให้เพลิดเพลินไปได้คราว หนึ่งระยะหนึ่ง แม้มีทุกข์บีบคั้นมีภัยคุกคามอยู่ก็ช่วยให้ได้ พักจิตใจ ลืมทุกข์ หลบปัญหาไปได้ตลอดเวลานั้นๆ

อย่างไรก็ตาม สิ่งกล่อมไม่ได้แก้ปัญหาที่แท้ และไม่ได้ ทำทุกข์ให้หมดไป หากติดเพลินอยู่กับสิ่งกล่อม ก็จะกลาย เป็นความประมาท ที่จะนำสู่ความเสื่อมความพินาศต่อไป

สิ่งกล่อมบางประเภท มีโทษมากหรือร้ายแรง หาคุณ ได้ยาก โดยเฉพาะจำพวกอบายมุขทั้งหลาย เช่น การติดสุรา และสิ่งเสพติดทั้งหลาย ความเพลิดเพลินในการพนัน การ หมกมุ่นสำสอนในทางเพศ และการมั่วสุมต่าง ๆ ทั้งหลาย

กิจกรรม ความเชื่อถือ และข้อปฏิบัติบางประการ เป็นสิ่งกล่อมที่ประณีต บางอย่างไม่ใช่เป็นสิ่งกล่อมโดยตรง แต่อาจนำมาใช้เป็นสิ่งกล่อมได้ มีตัวอย่าง ดังเช่น การสนุก

numulai de ten di

สนานบันเทิง รวมทั้งดนตรีและกีฬา ความเชื่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ตลอดจนแม้แต่การบำเพ็ญสมาธิ และการปลงอนิจจัง ซึ่งจะ ต้องใช้ให้ถูกต้อง และโดยแยบคาย ไม่ให้คลาดเคลื่อนจาก ความมุ่งหมายที่แท้จริง ถ้าใช้เป็นสิ่งกล่อมก็ต้องให้อยู่ ภายในขอบเขตที่พอดี เพียงให้เป็นที่พักใจชั่วครู่ยาม แต่ถ้า เลยไปเป็นความติดเพลิน หรือหวังพึ่ง ก็คือกลายเป็นความ ประมาท"

กล่าวโดยรวบยอด ความสุข ๑ ความสำเร็จ ๑ ความดึงาม ๑ เป็นประดุจหลุมดักที่ทำให้มนุษย์ แม้ผู้ ประเสริฐแล้ว ตกลงไปในความประมาท

ผู้เข้าถึงความสุขแล้ว ก็มีความโน้มเอียงที่จะติด เพลินในการเสพเสวยความสุข ชอบผัดเพี้ยน ไม่ปรารถนา จะลุกขึ้นมาขวนขวายเดินไปข้างหน้า

ผู้ประสบความสำเร็จ ก็มีความโน้มเอียงที่จะหยุดรอ เสวยผล อย่างน้อยก็มักจะซะลอตัว หรือเฉื่อยซาลง

ผู้ก้าวหน้าไปในความดีงาม ก็มักเกิดความภูมิใจและ พอใจในความดีงามที่ตนได้ตนถึง ทำให้ความดีงามนั้นบังตน จากคุณงามความดีที่สูงขึ้นไป

ด้วยเหตุนี้ พระพุทธเจ้าจึงตรัสเรียกแม้แต่พระอริย-บุคคลผู้บรรลุธรรมวิเศษ มีภูมิธรรมสูงขึ้นไป แล้วเกิดความ พึงพอใจ เฉื่อยชะลอการปฏิบัติลงว่า เป็น*ปมาทวิหารี* แปลว่า ผู้อยู่ด้วยความประมาท

ความไม่ประมาทมีความสำคัญดั่งนี้ พระผู้มีพระภาค เจ้าจึงตรัสสอนย้ำเตือนให้ไม่ประมาท หมั่นศึกษาพัฒนาให้ ยิ่งขึ้นไป ดังพุทธพจน์ ที่ยกไว้เป็นนิกเขปบทว่า ตสุมา หิ ตสุส ภควโต สาสเน เป็นต้น แปลว่า เพราะฉะนั้นแล พึงเป็นผู้ไม่ ประมาท มีใจนอบน้อม หมั่นศึกษา ในศาสนาของพระผู้มี พระภาคเจ้านั้น ทุกเมื่อ ดังนี้

ในโลกนี้ คนจำนวนมาก เมื่อประสบความสำเร็จใน การดำเนินชีวิต ได้ลาภ ได้ยศ ร่ำรวยด้วยทรัพย์สินเงินทอง และยิ่งใหญ่ด้วยตำแหน่งฐานะแล้ว ก็เกิดความพองใจภูมิใจ บางทีก็หลงใหลมัวเมาในความสำเร็จนั้น มุ่งแต่จะเสวยผล แห่งความสำเร็จของตน หรืออาจจะใช้ทรัพย์และอำนาจของ ตน เป็นเครื่องมือข่มขี่บีบคั้นคุกคามผู้อื่น ทรัพย์และอำนาจ หรือลาภยศนั้น ก็กลายเป็นพิษภัยแก่ชีวิตของตนและก่อโทษ ทุกข์แก่สังคม เรียกว่าเป็นผู้ประมาท

ส่วนท่านผู้ไม่ประมาท เมื่อประสบความสำเร็จ ได้ ลาภและยศ มีทรัพย์และอำนาจแล้ว ไม่ลุ่มหลงมัวเมาเสวย ผลนั้นอยู่ลำพังตน แต่มองเห็นเป็นโอกาสที่จะใช้ลาภและยศ หรือทรัพย์และอำนาจนั้น เป็นทุนและเป็นเครื่องมือที่จะ สร้างสรรค์ประโยชน์สุข ทำสิ่งที่ดีงามยิ่งขึ้นไปๆ ให้กว้าง ขวางไพบูลย์และแผ่ไพศาล แม้เป็นชีวิตหนึ่งเดียวเกิดมา แต่ ในช่วงเวลาไม่นานนั้น ก็สามารถสร้างสรรค์ก่อเกิดประโยชน์ สุขแก่มหาชนมากมายเป็นเอนกอนันต์ เรียกว่า เป็นผู้มีชีวิต เป็นอยู่ด้วยความไม่ประมาท

สมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราช ชนนี ทรงมีพระจริยาวัตร ดำเนินเด่นชัดในหลักแห่งความ ไม่ประมาท ดังที่ทรงมีพระราชดำรัสสั่งสอนผู้ใกล้ชิดอยู่เนือง ๆ ว่า คนเราไม่ควรหลงตัว ลืมตัว มีความอวดดีว่าตนเก่ง ซึ่ง เกิดจากความประมาทไม่ใช้ปัญญา และตรัสสอนให้รู้จักใช้ ลาภยศ สิ่งสมมติ เพื่อช่วยเหลือผู้อื่นให้พันทุกช์ พระองค์ ทรงถือพระคติธรรมนี้ ทั้งทรงสั่งสอนผู้อื่น และทรงปฏิบัติ ด้วยพระองค์เอง

สมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราช ชนนี ทรงบรรลุพระสถานะแห่งลาภและยศ แต่ไม่ทรงลุ่ม หลงมัวเมาเสวยผลแห่งลาภและยศนั้นลำพังเพื่อพระองค์ แต่ได้ทรงใช้ลาภและยศนั้นเป็นฐานและเป็นเครื่องมือที่จะ สร้างสรรค์ประโยชน์สุขแก่ปวงประชาชนทั่วผืนแผ่นดินไทย และได้ทรงบำเพ็ญกิจกรณีย์เช่นนี้ด้วยความหมั่นเพียร เสีย สละเป็นอย่างสูง ทรงเป็นแบบอย่างแห่งการปฏิบัติชอบ ธรรมต่อลาภและยศ ด้วยความมีพระชนมชีพแห่งความไม่ ประมาท

พระคุณดังกล่าวนี้ เป็นที่ประจักษ์ชัดอยู่ในจิตใจของ

ประชาชนทั้งปวง ดังปรากฏออกมาเป็นอาการแสดงออกแห่ง ศรัทธาและความเคารพบูชาอย่างยวดยิ่ง หาที่เปรียบได้ยาก

อย่างไรก็ตาม ดังที่พุทธศาสนิกชนทั้งหลายย่อม
ทราบดีว่า ตามหลักแห่งพระศาสนา การบูชาอย่างสูงสุดอัน
ประเสริฐ ได้แก่การบูชาด้วยการปฏิบัติ อันเรียกว่า ปฏิบัติบูชา
การที่สมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรีนครินทราบรมราชชนนี
ทรงอุทิศพระองค์บำเพ็ญความเสียสละ สงเคราะห์ช่วยเหลือ
ประชาชนทั้งหมดนั้น ก็เพื่อเป็นฐานเกื้อหนุนให้ประชาชน
เหล่านั้นสามารถดำเนินชีวิตที่ดีงาม และนำสิ่งที่พระราชทาน
ไปใช้สร้างสรรค์ประโยชน์สุขยิ่งขึ้นไป เป็นการสืบทอดและ
สานต่อพระราชดำริและพระราชกรณีย์ให้บรรลุผลสมดังพระ
หฤทัยมุ่งหมาย

โดยนัยดังวิสัชนานี้ ประชาชนผู้จงรักภักดี หาก ปรารถนาจะทำความเคารพบูชาแด่พระองค์สมเด็จย่า ให้ สมบูรณ์ เป็นการบูชาอย่างแท้จริงสูงสุด ก็ไม่พึงหยุดอยู่ เพียงแค่เป็นผู้เสพสุขเสวยผลจากการบำเพ็ญความสงเคราะห์ ของพระองค์เท่านั้น อันจะเป็นเพียงกิริยาของผู้ประมาท แต่ พึงอาศัยกำลังที่ได้จากการบำเพ็ญพระราชกรณีย์ของพระองค์ แล้วมีความหมั่นเพียรลุกขึ้นมา อาศัยกำลังหนุนจากผลงาน แห่งพระราชกรณีย์นั้น ทำการสร้างสรรค์ความดีงามและ บำเพ็ญประโยชน์สุขแก่ชีวิต แก่ชุมชน และแก่สังคมประเทศ

#### ชาติยิ่งขึ้นไป

ชาวไทยพึงระลึกอยู่เสมอว่า ประเทศชาติจะเจริญได้ ประชาชนจะต้องไม่ประมาท หรือว่า ประเทศชาติจะพัฒนา ชาวประชาต้องไม่ประมาท

สมเด็จย่าช่วยเราทั้งหลาย ก็เพื่อให้เรามีกำลัง ที่จะ สร้างสรรค์ครอบครัวของเรา สร้างสรรค์ชุมชนของเรา ตลอด จนประเทศชาติ

ท่านช่วยเรา เพื่อให้เราช่วยกันสร้างสรรค์ชุมชนและ ประเทศชาติ

สมเด็จย่าไม่ประมาทแล้ว เราทั้งหลายก็ต้องไม่ ประมาทด้วย

ด้วยการปฏิบัติเช่นนี้ ประชาชนทั้งหลายก็จะชื่อว่า ได้บูชาสมเด็จย่าด้วยการบูชาอย่างสูงสุด พร้อมทั้งตนเองก็ ชื่อว่าเป็นผู้ปฏิบัติธรรมแห่งความเป็นอยู่ด้วยความไม่ประมาท และประเทศชาติก็จะเจริญวัฒนาอย่างถูกทาง เป็นผลประสาน แห่งอัปปมาทธรรม

ขออำนาจพระราชกุศล ที่สมเด็จบรมบพิตรพระราช สมภารเจ้า ได้ทรงบำเพ็ญตลอดมา พร้อมทั้งบุญกิริยาที่ ประชาชนทุกหมู่เหล่า ร่วมกันประกอบโดยเสด็จพระราชกุศล จงอำนวยผลสัมฤทธิ์ แด่สมเด็จบรมบพิตร สมเด็จพระศรี นครินทราบรมราชชนนี เพื่อทรงเจริญยิ่งด้วยพระราชสุข สมบัติ โดยควรแก่พระราชฐานะ ในพระราชคติวิสัย สมตาม พระราชอุทิศทุกประการ

ในอวสานแห่งพระธรรมเทศนา พระสงฆ์ผู้ได้รับ อาราธนา จักทำคณสาธยายสวดศาถาธรรมบรรยาย เพื่อ เพิ่มพูนอัปปมาทธรรม ในมหาสมาคม ณ กาลบัดนี้

of danual

ขอถวายพระพร

#### คำอธิบายเพิ่มเติม

(บทพระธรรมเทศนาเดิมยาวกว่าที่นำมาลงข้างต้น เห็นว่าจะใช้เวลามาก เกินไป จึงตัดออกบ้าง ย่อลงบ้าง แต่เห็นว่าส่วนนั้นๆ อาจช่วยเสริมความ ให้ชัดยิ่งขึ้น จึงนำมาลงไว้ต่อไปนี้ : ๑ และ ๒ เป็นส่วนที่ตัดออกไป ๓ เป็นส่วนที่ได้ย่อลงเป็นย่อหน้าเดียว)

สตินั้น ทำงานร่วมกันกับปัญญา โดยเฉพาะปัญญา ที่เรียกว่าสัมปซัญญะ ปัญญารู้เข้าใจมองเห็นตระหนักในสิ่งใด ว่าถูกต้องดีงามเป็นคุณเป็นประโยชน์ จะนำไปสู่ความเจริญ งอกงาม สติก็ระลึกถึงสิ่งนั้น และดึงจิตไว้ให้อยู่ให้ดำเนินไป หรือให้ทำสิ่งนั้น ปัญญารู้เข้าใจมองเห็นตระหนักว่าสิ่งใดชั่ว ร้าย เป็นโทษ จะนำไปสู่ความเสื่อมเสียหาย สติก็ระลึกนึกได้ ดึงจิตไว้ไม่ยอมให้ปล่อยตัวปล่อยใจไถลตามสิ่งนั้นไป

" อนึ่ง โอกาสที่จะกระทำสิ่งถูกต้องดีงามเป็นคุณเป็น ประโยชน์ให้สำเร็จ และจะทำได้มากน้อยเพียงไร ย่อมขึ้นต่อ กาลเวลา หากปล่อยเวลาผ่านไป ย่อมหมายถึงการสูญเสีย โอกาสแห่งการกระทำความดีงามและการสร้างสรรค์คุณ ประโยชน์ ในทางตรงข้าม ถ้าปล่อยตัวปล่อยใจไปในทางไม่ดี ไม่งาม หรือในทางแห่งความเสื่อมเสียหาย กาลเวลาที่ผ่าน ไปก็หมายถึงการสะสมเพิ่มพูนสิ่งชั่วร้ายและความเสื่อมให้ ขยายตัวเพิ่มทวี

ยิ่งกว่านั้น กาลเวลาที่ผ่านไป ย่อมหมายถึงความ เปลี่ยนแปลงที่จะเกิดมีขึ้นต่อเนื่องไปตามเหตุปัจจัย อัน ปรากฏแก่มนุษย์ทั้งหลายว่าเป็นความไม่เที่ยงแท้ ไม่มั่นคง แน่นอน ไม่ว่าสิ่งทั้งหลายรอบตัวบุคคลก็ดี ผู้คนที่แวดล้อมก็ดี ตลอดจนแม้ชีวิตของตนเอง ย่อมเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา ด้วยเหตุนี้ ผู้ที่มีสติจึงดื่นตัวตระหนักว่า ไม่อาจจะนอนใจหรือ วางใจ จะปล่อยเวลาผ่านไปเปล่ามิได้ จึงต้องขวนขวายเร่ง รัดจัดดำเนินการ ทำสิ่งที่ควรทำ เว้นสิ่งที่ควรเว้น สร้างเสริม สิ่งที่ควรสร้างเสริม และแก้ไขปรับปรุงสิ่งที่ควรแก้ไขปรับปรุง ป้องกันแก้ไขเหตุปัจจัยส่วนร้าย และส่งเสริมเหตุปัจจัยฝ่ายดี เพื่อหลีกเลี่ยงความเปลี่ยนแปลงในทางเลื่อม และให้เกิดมี แต่ความเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีงามเป็นความเจริญมั่นคง ทั้งนี้จะสำเร็จได้เพียงใด ย่อมขึ้นต่อปัญญาที่รู้เหตุปัจจัย และ วิสัยแห่งความเพียรพยายามที่จะกระทำให้มีให้เป็น

" สิ่งกล่อมบางประเภท มีคุณประโยชน์บ้าง ถ้ารู้จักใช้ ให้ถูกต้อง และจำกัดให้พอดี เช่น การสนุกสนานบันเทิง รวมทั้งดนตรีและกีฬา ที่ไม่เป็นโทษเป็นพิษเป็นภัยหรือก่อ ความเดือดร้อนเบียดเบียนใคร หากรู้จักใช้ นอกจากเป็นที่ พักจิตใจคลายทุกข์แล้ว ยังอาจอำนวยประโยชน์อย่างอื่น เช่น

การพัฒนาสุขภาพร่างกาย และส่งเสริมการใช้ปัญญา แต่ ต้องให้อยู่ในขอบเขต ไม่เกินพอดี ดังที่ได้กล่าวแล้ว

แม้แต่ความเชื่อถือทางศาสนา บางครั้งบางระดับ ก็ เป็นสิ่งกล่อมจิตประเภทหนึ่ง ดังที่พูดกันว่า ศาสนาเป็นที่พึ่ง ที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ โดยเป็นเครื่องปลอบประโลมให้ผ่อนคลาย ความทุกซ์ เช่น ความเชื่อในเทพเจ้า สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และ ไสยศาสตร์ทั้งหลาย แต่ในเรื่องนี้จะต้องปฏิบัติด้วยความ ระมัดระวัง เพราะถ้าติดเพลินหมกมุ่นอยู่ ก็จะเกินความ หมายแห่งความเป็นที่พักจิตประโลมใจให้มีกำลัง แต่จะกลาย เป็นการหวังพึ่งอำนาจดลบันดาลจากภายนอก กลายเป็น การมีสภาพจิตอ่อนแอชอบถ่ายโอนภาระไม่สู้ปัญหาจึงจะต้อง ระวังมิให้ความเชื่อถือทางศาสนา กลายเป็นที่พึ่งที่ยึดเหนี่ยว *จิตใจประเภทดึงลง* ที่ทำให้ลุ่มหลงหมกมุ่นวนเวียนอยู่ในวัง วนแห่งโมหะ หยุดจม ไม่พัฒนาชีวิตต่อไป แต่ต้องให้ศาสนา เป็นที่พึ่งที่ยึดเหนี่ยวจิตใจ ประเภทที่เหนี่ยวขึ้นดึงขึ้น ช่วยให้ ประชาชนมีหลักที่เกาะเกี่ยวเพื่อจะได้พัฒนาก้าวหน้าต่อไป

ในทำนองเดียวกัน มิใช่เฉพาะความหวังพึ่งอำนาจ ดลบันดาลของสิ่งศักดิ์สิทธิ์เท่านั้น แม้การหวังพึ่งผู้อื่นที่เป็น มนุษย์ด้วยกันก็มักกลายเป็นสิ่งกล่อมที่นำไปสู่ความประมาทได้ แม้สิ่งที่ดีงามประเสริฐ เป็นส่วนแห่งการปฏิบัติธรรม ที่สูงขึ้นไป ก็อาจน้ำมาใช้เป็นสิ่งกล่อม และถ้าไม่รู้จักพอดี ก็ เป็นที่ตั้งแห่งความประมาทได้ ดังเช่น สมาธิ ที่เป็นองค์ธรรม อันเป็นปัจจัยสำคัญที่จะน้ำถ้าวหน้าไปสู่จุดหมายของไตรสิกขา แต่ถ้าน้ำมาใช้เป็นเครื่องหาความสุขความสงบทางจิตใจ พอ สืมทุกข์ลืมปัญหาไปได้ ก็อาจทำให้หยุดจมตกอยู่ในความ ประมาท อาจเลยเถิดไปไกลจนเป็นอย่างฤๅษีซีไพรที่ชำนาญ สมาธิ มัวเล่น*ฌานกีฬา* ทำเวลาให้หมดๆ ไปกับสิ่งกล่อมใจ ไม่ได้แก้ปัญหาที่ยังมีอยู่จริงในโสกและชีวิต หรือแม้ในการ ปฏิบัติในแนวทางของวิปัสสนา ถ้าปลงอนิจจัง แล้วสบายใจ ศลายทุกข์ใจสุขสงบลงได้ อาจกลายเป็นเพียงเครื่องกล่อมจิต เช่นเดียวกัน

ดังนั้น การปฏิบัติแม้ดีงามประเสริฐทั้งหลาย ก็พึงรู้ ขอบเขตความพอดี และให้เป็นสัมมาปฏิบัติ คือรู้จักใช้ให้ถูก ต้อง เช่น ใช้เพียงเป็นที่พักใจชั่วครู่ยาม เพื่อฟื้นฟูกำลังความ สดชื่นที่จะเดินทางก้าวหน้าต่อไป โดยหมั่นใช้เกณฑ์ตัดสินที่ สำคัญคอยตรวจสอบการปฏิบัติของตน ไม่ให้ตกหล่นผิด พลาดจากหลักแห่งสึกขาแต่ต้องให้สอดคล้องเกื้อหนุนสึกขานั้น คือ ให้เป็นการปฏิบัติที่เป็นส่วนเสริม ที่จะทำให้ชีวิต ทั้งความ ประพฤติ จิตใจ และปัญญา เจริญพัฒนายิ่งขึ้นไปจนกว่าจะ สมบูรณ์

## การัสเทาจังได้ ผสกต่องอยาวิกัก การกล่างได้ ผูญการก็ก

FER A

ন্দৃত্তির জন্ম

MUCHANA MUMPA MANA

ninaugrās Birtha Britan

**สนใ**ต้เป็นอากุก รูก

## **APPAMĀDAKATHĀ**

#### A Dhamma Talk on Heedfulness

on the occasion of the Royal Memorial Rites in honor of Her Royal Highness the Princess Mother Somdet Phra Srinagarindarā Paramarājajananī at the Dusit Royal Throne Hall in the Grand Palace Friday, the 26th of January, 1996 at 6:45 p.m.

(Delivered by Phra Dhammapitaka, P. A. Payutto)

Namo tassa bhagavato arahato sammāsambuddhassa.

Tasmā hi tassa bhagavato sāsane,
Appamatto sadā namassamanusikkheti bhagavāti.

I will now offer a Dhamma talk on heedfulness, Appamāda, in honor of His Majesty's virtues and for the fulfillment of his perfection of wisdom, on the occasion of the Royal Rites offered by His Majesty in the honor of Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phra Srinagarindarā Paramarājajananī, as a result of the gratitude and filial piety that fills His Gracious Heart, in accordance with the Buddhist saying, "Filial piety is the disposition of a good person (sappurisa)."

Her Royal Highness, the Princess Mother, Somdet Phra Srinagarindarā Paramarājajananī rendered service to the country and the Thai people on a scale that is well known to her subjects all over the land, and this has implanted a sense of pure loyalty into them. People from all over the country have spontaneously come to testify to this fact, without any need for prior arrangement or coercion. It was like this even when Her Royal Highness the Princess Mother was still alive, and now that she has passed on, the love and devotion shown by her subjects is a much clearer testimony of their unwavering loyalty than any words could convey. The most obvious example of this is the people from all over the land pouring into the Royal Throne Hall to pay their last respects to the body in an unbroken line from the time of her passing way.

The inspiration, admiration and devotion the people have for Her Royal Highness is perhaps best conveyed in the names collectively conferred on her: "Somdet Yah," (Princess Grandmother) and "Mae Fah Luang," (King's Mother, or Heavenly Mother). These are the names given to Her Royal Highness in recognition of her dedicated service to the people all over the land, in the cities, in the countryside, and even in the hill tribes; service that is so well known that it needs no description.

In describing the virtues of Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phra Srinagarindara Paramarajajananī in brief, we could summarize them

under two main headings:

1. She was the Paramarājajananī, the Princess Mother, the Royal Forebear and exalted Royal Mother who gave to Thailand a great and righteous King, a mighty refuge who has repeatedly led His subjects and his country out of danger.

2. She was Phra Srinagarindarā, the cherished heart of the country, who gave of her physical and spiritual energy and her acumen in performing her Royal Duties for the benefit of the Thai people, traveling all over the land, especially to the poor areas. She took the lead in charitable works, and was ceaseless in her efforts, even at an advanced age.

These two virtues of Her Majesty, Somdet Phra Srinagarindarā Paramarājajananī, who gave herself to the country and its people, both directly and indirectly, are results of Her Highness' foundation in Dhamma.

The forms of Dhamma that she maintained are many, such as goodwill (mettā), compassion (karuṇā), acumen (prijñā), sacrifice (cāga), diligence (viriya) and faith (saddhā), but all of those virtues could only give fruit because Her Royal Highness practiced heedfulness (appamāda).

Heedfulness is a very important quality, and was constantly stressed by the Buddha. On the day he entered the Great Decease, he gave a teaching on heedfulness as his

last instruction, known as the Pacchimavācā.

An important characteristic of heedfulness is dwelling with mindfulness, sati. Sati translates as recollection, attention. It is wakefulness, attentiveness, keeping the attention with that which is right, proper and beneficial, not allowing the mind to wander out to that which is bad or wrong, and which will lead to trouble or harm.<sup>1</sup>

The mind of one who conducts his life with sati attends to that which is good, proper and profitable, with that which should be done. He does not let his mind wander after things that are harmful, decadent, or bad. Sati controls the mind, keeps it with that which is good and prevents it from falling into trouble.<sup>2</sup>

One who dwells with unbroken sati, who controls his life with mindfulness in this way, is one who is heedful. Thus to be heedful means to be not neglectful, careless, lax, or wasting one's time; to be not indolent, forever procrastinating, heedless or frivolous. The heedful person is, in particular, motivated to effort, always alert, he does not allow himself to fall off his guard or wander into harmful things; he does not let an opportunity to do something useful and constructive pass by in vain.

Heedfulness is most clearly expressed in the sentence. "Knowing how to use your time most beneficially," as in the Buddha's saying:

Khaṇo vo mā upaccagā

"Do not let a moment pass by." This means to use your time as valuably as possible, to the best advantage, to use it to make your life as full as possible. We do not let even one moment pass by in vain.

This kind of practice is described in a less strict way in the words of one Elder:

Amogham divasam kayirā appena bahukena vā, which in essence means, "Do not let the days pass by in vain, gain something from your time, if only a little."

There are many things that can be gained: material possessions, wealth and money, position, useful works, meritorious deeds, learning, cultivation of virtue, peace and happiness, or cultivation of wisdom of the true nature of the world and life. In sum, it is to cultivate one's life and mind and to assist the growth of wisdom. It is to realize benefit for both oneself and for others. If one can do this every day, even for just a short time, one's time is not wasted. It is to practice according to the path of heedfulness. Thus it is recommended that we try to practice mindfulness every day and to keep practicing until we have developed it on finer levels, according to this saying.

Heedless people can be recognized in many ways: they may be lazy, attached to comfort, and always seek the easy way; they may be attached to happiness and pleasure; they may be attached to their own desires, always give in to their whims and be unable to act according to what is

Appamādakathā

reasonable and right. An important cause of heedlessness is overlooking the importance of time, always putting things off to the future: attachment to youth, to health, and to life, thinking that one is still young and still has a long time to live; that one is still strong and healthy; or that life will always be, that one will never die. These attitudes cause us to relax, to be off our guard, and to let the time pass by in vain. We do not urge ourselves on to do what needs to be done and develop goodness. By the time we realize it, it is too late.

24

In a so-called "developed" society such as ours, there are numerous devices for soothing the mind and relaxing our lives. If we are not careful and do not know the proper way to deal with these things, they will give rise to heedlessness and bring both decline and ruin on us and our society.

The devices for soothing the mind I speak of are those things that induce feelings of pleasure in the mind, or lull it into a state of relaxation and momentary delight. While we are under the power of these soothing devices, even though we may be threatened with imminent suffering or danger, we are lulled into a sense of complacency and forget the suffering that is waiting for us.

However, these soothing devices do not really solve problems, they do not get rid of the suffering. They lead only to a temporary sense of delight which in turn leads to heedlessness, decline and ruin. tding to what is

Some of these soothing devices are downright dangerous and it is hard to find any benefit in them at all, especially those known as the "Pathways to Ruin:" alcoholism, drug addiction, attachment to gambling, sexual promiscuity and all kinds of unskillful association.

Some kinds of activities, beliefs and practices are more subtle forms of soothing. Some are not soothers as such, but can be used in that capacity. Examples are enjoying entertainment and sports, belief in sacred objects or superstition, and even the practice of meditation and noting "impermanence." All of these must be used properly and with circumspection so that their practice does not deviate from their true objective. If they are used merely to soothe the mind they must be used moderately, as means for temporary rest, but if they are used beyond that they become a form of attachment and so also lead to heedlessness.3

In short, happiness, success and virtue are like traps which may cause the unwary to fall into heedlessness.

People who attain happiness have a tendency to attach to it and put off rising up to do what needs to be done.

People who attain success have a tendency to stop and passively enjoy its fruits, or at least to slow down or slacken in their efforts.

People who advance in virtue have a tendency to become proud of and attached to the virtues they have attained, and this attachment prevents them from advancing to higher levels of virtue.

For this reason the Buddha said that even a Noble One, a person who has attained transcendent insight, who rests with simply that level of attainment, will slow down in the practice and become a pamādavihārī, one who dwells in heedlessness.

This is why heedfulness is so important. The Blessed One constantly taught about the importance of being heedful, to constantly strive to train in higher levels, as exemplified in the stanza put forward at the beginning of this talk: Tasmā hi tassa bhagavato sāsane: "Thus, be one who is heedful, be humble, devoted to learning in the Teaching of the Blessed One day and night."

In this world, many people who attain success in life, wealth, rank, riches and important positions, tend to become satisfied and deluded with those states, contenting themselves to merely sit back and bask in the fruits of their success. They use their wealth and rank as tools for exploiting or controlling others. Their wealth and power become poisons to their own lives and dangers to others. Such are heedless people.

When heedful people attain success, honors, awards, wealth and rank, they are not content to simply sit back and bask in their fruits, but look for ways to use their wealth and power as tools for constructive action and for

creating ever-increasing benefit. Even though they are born one person, in the span of their short lifetime they are able to create untold benefit for a great number of people. Such are heedful people.

Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phrasrinagarindarā Paramarājajananī was possessed of conduct that was clearly that of a heedful person, as can be seen from the injunction she often gave to those who were near her, "We should not forget ourselves, or become deluded, thinking we are clever or powerful. This kind of thinking arises from heedlessness, not from wisdom." She also taught to use wealth and rank, which are only conventions, to help others out of suffering. Her Royal Highness adhered to these ideals, both in teaching others and in her own personal conduct.

Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phrasrinagarindarā Paramarājajananī had attained wealth and rank, but rather than simply basking in the fruits of her wealth and rank, she used them as vehicles for creating benefit and well-being for people all over the country. She conducted her duties with diligence and great sacrifice, an example of the proper relationship to rank and wealth, and a model of a heedful life.

These qualities are obvious to all the people, as can be seen from the incomparable faith and devotion that they have shown.

However, as all Buddhists well know, according to the Buddha's teachings, the highest kind of reverence is the reverence of practice, known as paṭipattipūjā. Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phrasrinagarindarā Paramarājajananī gave herself for the benefit of the Thai people so that they could lead good lives and use the things that she gave to them to improve their lives. In so doing the Thai people will have been preserving and sustaining the good intentions of Her Royal Highness the Princess Mother and realizing the goal that she aspired to.

Thus, all who wish to honor and revere Her Royal Highness the Princess Mother in the highest and most complete way should not stop at merely indulging in the fruits of her benefaction, which is the characteristic of a heedless person, but should make use of the energy they have received from her Royal projects to rise up. They should use the impetus they have received from Her Royal Highness' activities to make further benefit for their own lives and the good of the community, the society and the country as a whole.

We should reflect that "The country will prosper when the people are heedful;" "If the country is to progress the people must be heedful."

Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phrasrinagarindarā Paramarājajananī has helped us so that we will be strong enough to build our families, our communities and our country. She has helped us, so that

we can in turn help the community and the country. Her Royal Highness the Princess Mother was heedful, we also should be heedful.

Practicing in this way, the people will be both honoring and revering Her in the highest possible way and at the same time practicing according to the principle of heedfulness, and the country will progress in the right direction. These are the collective fruits of heedfulness.

May the power of this act of merit-making practiced by His Majesty, together with the meritorious actions made by people of all walks of life who have participated in this ceremony, bear fruit for Her Royal Highness the Princess Mother, Somdet Phrasrinagarindarā Paramarājajananī. May she grow in the accomplishment of happiness as befits her status, in accordance with His Majesty's intentions.

In ending this Dhamma talk, the monks will now chant amidst this honored assembly as a further impetus for heedfulness.

#### Notes

(The actual talk was longer than this but I have cut out some of it to keep it brief. However, some of the parts that were cut out may be useful. Parts 1 and 2 were deleted from the main text; part 3 has been abbreviated to one paragraph.)

- Sati works together with wisdom, especially that form of wisdom known as sampajañña. When wisdom knows and understands anything as good and beneficial, and conducive to progress, sati reflects on that and holds the attention to it. When wisdom knows and understands something to be bad and harmful, and to lead to degeneracy, sati reflects on that and keeps the mind from following it.
- Moreover, the chances we have to do that which is good and beneficial, and whether and to what extent we are successful in it, is dependent on time. If we allow our time to pass by in vain we are missing our chance to do that which is good and beneficial. Conversely, if we allow ourselves to slip into that which is harmful or regressive, the passing of time means the amassing of evil and decline.

Moreover, the passing of time also means the change which naturally occurs according to causes and conditions, which manifests in our human lives as insecurity and instability. All things, be they the things that surround us, the people around us, and even our own lives, are changing with time. For this reason, one who has mindfulness will be alert to the fact that he cannot afford to be heedless, to allow the time to pass in vain, but must diligently make effort to do that which should be done, to give up that which should be given up, to bolster that which should be bolstered and correct that which should be corrected; to prevent the conditions that are harmful and support those that are good; to avoid changes for the worse and work for changes for the better, which lead to prosperity and stability. How much one succeeds in this is dependent on one's wisdom and understanding of causes and conditions and the efficacy of one's efforts.

Some kinds of soothers do have some benefit if they are used properly and in moderation. For example, entertainment, music and sports are not harmful, dangerous or exploitative if used wisely. They serve not only as means of relaxation, but can be useful in other ways, such as for exercise or mental stimulation. However, they must be constrained to levels that are moderate.

Even religious belief on some levels is a form of soothing, as it is said: "Religion is the refuge of the mind." Believing in a God or in supernatural powers

can have a soothing or calming influence on the mind, but we must be very careful with such beliefs: if we become too attached to them, religion exceeds its original function of being a "resting place for the mind" and becomes a desire to find solace or power in external forces. Our mind becomes weak and irresponsible, it shirks problems. We must be wary of allowing religious belief to become a refuge of the mind that only drags it down into delusion and stagnation. Religion must instead be a mental refuge that lifts the mind up, providing people with a solid foundation from which to improve their lives.

In the same way, it is not only seeking refuge in supernatural forces that leads to heedlessness, but also seeking refuge in other people.

Even that which is noble and fine, which is connected with Dhamma practice toward higher qualities, can be used as a soother, and if not used moderately, can be a base for heedlessness to take root. For example, samādhi, which is a factor of the path of right practice and an important factor in realizing the objective of the Triple Training (tisikkhā), can lead to heedlessness if used simply as a tool for experiencing happiness and forgetting suffering or problems. It may reach the point that ancient yogis reached where they used concentration meditation as a kind of sport (jhānakīļā) as a soothing way to pass the time and not attending to the problems that remained unsolved in

the world. Even in the practice of insight development, if reflecting on impermanence leads to a release of stress and feelings of pleasure such reflection may become simply a means for soothing the mind. All kinds of dhamma practice, no matter how fine and noble, must be approached with moderation and used in the right way (sammāpaṭipatti), such as for a temporary rest and refreshment for the mind before setting out to practice further.

ight developed in the second i

### PEACE THROUGH FREEDOM AND HAPPINESS

Speech by

Ven. P. A. Payutto

Laureate of the 1994 UNESCO Prize for Peace Education at the ceremony for the presentation of the Prize in Paris

December 20, 1994

## สันติภาพ

## เกิดจากอิสรภาพและความสุข

คำปราศรัยของ พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต)

ผู้ได้รับถวายรางวัลการศึกษาเพื่อสันติภาพของยูเนสโก ประจำปี ๒๕๓๗ ในพิธีถวายรางวัลที่กรุงปารีส

# COUGH

### PEACE THROUGH FREEDOM AND HAPPINESS

Speech by

Ven. P. A. Payutto

Laureate of the 1994 UNESCO Prize for Peace Education at the ceremony for the presentation of the Prize in Paris

December 20, 1994

Forty-nine years ago, in 1945, with the end of World War II, the world witnessed the close of the greatest calamity ever experienced by mankind. In an effort to avoid the recurrence of such a catastrophe, the United Nations was established immediately after the war, with the primary objective of maintaining international peace and security. But almost as soon as it was founded, the Cold War began. Although the Cold War is now over, racial and religious conflicts have flared up in many areas of the planet, and environmental degeneration presents a major threat to human survival. Despite the resolution of some of the world's conflicts, genuine world peace and security are still far from being realized.

Human beings seem to be more inclined to conflict and violence than to peace: to break peace is evidently easier than to keep it. Conflict and war appear to be the norm and peace simply a temporary respite. However, this is not the inevitable state of affairs. Conflict arises in the mind, and it is there that it can be resolved.

In reality, we are our minds. When we allow our desire for material gains to grow unchecked, our fellow beings become adversaries and nature becomes an object to be exploited. In the wake of the belief that true happiness can only be attained through sensual gratification, we have developed extremely materialistic ways: competition and consumption have become the very rules of life and the dominant energies of our societies. We have become "consumers," devoted to a life-style of competition for consumption. But competition leads us into a state of permanent "cold war" with our neighbours, and a life of consumption puts us at odds with the environment. Lacking happiness within, we try to find it outside in sense pleasures. Lacking inner peace and security, we try to establish them through controlling and dominating others. Ethnic biases and sectarianism only intensify the conflict.

But human beings can be—and need to be—trained through education. It is this potential for development and creativity that is the real gift of being human. However, when education is out of balance, it only promotes our abilities to acquire material possessions and gratify the

senses: ignoring our true potential, it fails to develop our ability to be happy. Despite an increasing supply of pleasure-objects, happiness is on the wane.

The search for external happiness is contentious. It not only brings us into conflict with our neighbours but also wreaks havoc on the environment. Our efforts to obtain the external happiness have already begun to reduce the overall quality of our lives. Moreover, since such happiness is based solely on gratification, it increases our dependence on external pleasures, thereby depriving us of our freedom.

Conversely, a skilful and balanced education will train people to develop not only the skills to seek external objects to make them happy but also the ability to be happy within themselves. As they find it easier to be happy, so will their need for material wealth decrease, resulting in less exploitative attitudes. People who are happy within themselves tend to make others happy. Because their material gains are no longer the sole source of their happiness, they are able to share their gains with others. What was initially contentious happiness becomes a sharing and harmonious kind of happiness.

Our current moral education, perceiving the problems and conflicts caused by the unbridled struggle for happiness, teaches restraint based on awareness of human rights. We therefore live in societies where peace is enforced through restraint. But any ethic based on fear and obligation is negative and unreliable—its prohibitive nature is inadequate. A genuine ethic, in contrast, is based on harmony and happiness. For those who experience inner peace and independent happiness, wealth and power lose their mere pleasure-giving or prestige value and become instead means to bring about well-being and happiness to fellow beings. Our time calls for such a positive ethic.

Much of our education tends to encourage a sense of taking and getting: children learn to see material things as objects to be attained. To counterbalance this trend, education, both at home and in school, should instil an appreciation of giving. The practice of giving tangibly teaches a happiness through giving and generates lovingkindness. Love means the desire for others to be happy. We learn to look at others as fellow beings, subject to the same joys and sorrows and the same laws of nature as we are. As giving satisfies our desire for the happiness of others, both parties will benefit and become happy. In this way, giving, which otherwise might be seen as a loss, becomes a gain, a cause for happiness. Only through such a harmonious happiness will our demands for other, more exploitative forms of happiness be mitigated, resulting in a reduction in social tensions.

There is a great difference between positive and negative ethics. Under a positive ethical system based on harmony and happiness, human ways of thinking will be changed. When we think of acquiring, all our interest is focused on the objects of our aspiration and other people

are seen as obstacles or means—as competitors or prey. But when we think of giving, our interest is focused on other people and we see them with understanding and compassion. Concepts central to the human condition such as equality and happiness are seen in a new light. In the competitive system which is based on acquiring, people see equality in terms of self-protection and they demand equal rights and opportunity to pursue personal interests. In a righteous democratic system, equality gives us the maximum opportunity to cooperate in realizing social unity and well-being. Just as contentious happiness turns into harmonious happiness, so contentious equality changes to harmonious equality.

On a higher level, human beings can be trained to generate an inner happiness independent of external material pleasures. The tacit assumption of improperly educated people that they can only be happy when they have material wealth causes them to direct their efforts outwards. This pursuit inevitably entails some stress and suffering. By directing our efforts more inward through practices such as skilful reflection and meditation, it is possible to find a subtler and more independent kind of happiness, born from calmness and understanding, which allows us to rise above exploitative actions.

Ultimately, human development leads to the full realization of truth and complete understanding of the interdependence of all things: our lives, society and physical environment. When the flow of our under-

standing is in harmony with the flow of reality, there is freedom. The characteristics of impermanence, conflict and conditionality—all common signs of this world—will no longer lead to stress, tension and suffering. The true nature of all things is realized and, by recognizing the interrelatedness of the individual, society and the ecosystem, we harmonize their interests.

While we are struggling for happiness, we fail to care and take time for others. Suddenly happiness becomes something lacking in our immediate present, something that's always waiting to be found in the future. In the family, in schools, at the work place—throughout society—a feeling of hunger prevails. Unhappy people spread unhappiness everywhere. The unhappiness of the human mind can be seen all too clearly in the general state of our societies.

Peace, quite literally, begins at home. We need to bring love and happiness back into the family, and bring care and mutual happiness back into the schoolroom, by teaching the harmonious happiness that all can share. Happy people will spread their happiness and so help to allay contention and conflict.

We should ask ourselves less what we could be getting and instead ask more what we could be doing for others. In the same way, we should become aware of what nature has given to us rather than relentlessly asking for more and more of its resources. We need to learn appreciation of how nature and those around us contribute to

our well-being. By developing these appreciative ways of thinking we will see care and mutual happiness giving rise to peace in our minds and in society. Such care and happiness coincide with a deeper understanding of the kinship of all beings before the law of nature. Thus, peace is ultimately realized through compassionate wisdom.

In any human relationship, we can make compromises with one another, and even go beyond compromises to harmony through love and friendship. But truth cannot be compromised. We can relate to truth only through knowledge and wisdom. Therefore, in dealing with truth, discussion and freedom of thought should be encouraged. A culture should be developed in which loving-kindness and cooperation are the standards for human relationship, while freedom and an uncompromising search for knowledge are the standards for our relationship with truth.

The human relationship with nature has in recent times largely been defined by a science which, under the influence of Western religion and philosophy, views man as separate from nature. The aim of such a science has long been to conquer and dominate nature and to manipulate it to our profit-oriented ends. Such an essentially hostile attitude, translated into actual exploitative practices through technology, has led to the serious environmental consequences we are facing today. Science must now take a turn for the better and lead civilization in a new direction. Knowledge must be sought not for its

exploitative value but for its ability to show us how to benefit from nature without damaging it. Technology must be given a more clearly defined role, in which the harmonious and sustainable coexistence of people, society and the environment are the goal.

All such changes must begin in the mind. They can only be achieved by the mind that enjoys inner peace, freedom and happiness. If we are to establish peace on this planet, we must develop inner peace by freeing ourselves from craving, lust for power and all contentious views. This entails the development of the individual—which brings us back to the task of education.

In initiating the Prize for Peace Education, UNESCO has taken a step forward in the cause of peace. It is a commendable effort. I understand that the prize is not merely in recognition of what certain individuals or organizations have done to bring forth peace. Let us be honest—such peace has not yet been achieved in our world. I see it rather as an incentive and encouragement for a concerted effort to achieve genuine peace. It is a call for further action towards winning the real prize: a truly peaceful world for mankind. The prize here awarded will really be won only when that goal has been realized.

#### song portories per serions per serions songis serio

## สันติภาพ

## เกิดจากอีสรภาพและความสุข

คำปราศรัยของ พระธรรมปิฎก (ป. อ. ป**ยุตุโ**ต)

ผู้ได้รับถวายรางวัลการศึกษาเพื่อสันติภาพของยูเนสโก ประจำปี ๒๕๓๗ ในพิธีถวายรางวัลที่กรุงปารีส ๒๐ ธันวาคม ๒๕๓๗

สี่สิบเก้าปีล่วงมาแล้ว ใน พ.ศ. ๒๔๘๘ สงฅรามโลก ครั้งที่สองได้สิ้นสุดลง เป็นการปิดฉากภัยพิบัติครั้งยิ่งใหญ่ ที่สุดที่มนุษยซาติได้เฅยประสบ ทันทีที่สงครามยุติก็ได้มีการ จัดตั้งองค์การสหประชาชาติขึ้น อันเป็นความพยายามที่จะ ป้องกันมิให้มีภัยพินาศที่ยิ่งใหญ่เช่นนั้นเกิดซ้ำขึ้นอีก ดังที่ได้ มีวัตถุประสงค์ข้อสำคัญ คือการจำรงรักษาสันติภาพและ ความมั่นคงระหว่างชาติ แต่แทบจะทันทีทันใดที่ได้มีการจัด ตั้งองค์การสหประชาชนนั้นขึ้นมา สงครามเย็นก็ได้เริ่มก่อตัว ขึ้น ถึงแม้ว่าบัดนี้สงครามเย็นจะลิ้นสุตลงแล้ว แต่ความขัด

แย้งทางเชื้อชาติและศาสนาก็ได้ปะทุขึ้น ณ ดินแดนต่างๆ มากมายหลายแห่งในโลก หน้าซ้ำยังเกิดปัญหาเรื่องความ เสื่อมโทรมของธรรมชาติแวดล้อม ที่กลายเป็นภัยคุกคาม อย่างร้ายแรงต่อความอยู่รอดของมนุษย์ด้วย ถึงแม้ว่าความ ขัดแย้งต่างๆ ในโลกจะได้รับการแก้ไขเสร็จสิ้นไปได้บ้าง แต่ สันติภาพและความมั่นคงปลอดภัยที่แท้จริงของโลกก็ยังห่าง ไกลจากความเป็นจริง

ดูเหมือนว่ามนุษย์จะมีความฝักใฝ่โน้มเอียงไปในทางที่จะก่อความขัดแย้งและความรุนแรง มากกว่าจะสร้างสรรค์สันติภาพ เห็นได้ชัดว่าการทำลายสันติภาพง่ายกว่าการรักษาสันติภาพ ดังปรากฏว่า การขัดแย้งและสงครามกลายเป็นปกติวิสัย ส่วนสันติภาพเป็นเพียงภาวะแทรกคั่นชั่วคราวอย่างไรก็ดีสภาพเช่นนี้มีใช่สิ่งที่หลีกเลี่ยงมิได้ความขัดแย้งเกิดขึ้นที่ใจ และที่ใจนั่นแหละเราจะแก้ไขความขัดแย้งได้

โดยที่แท้แล้ว ตัวเราก็คือใจของเรานั่นเอง เมื่อเรา ปล่อยให้ความอยากได้ผลประโยชน์ในทางวัตถุขยายตัวเพิ่ม ขึ้นมาโดยไม่ได้ควบคุม เราจะมองเห็นเพื่อนมนุษย์เป็นปฏิปักษ์ และมองเห็นธรรมชาติเป็นวัตถุที่จะเอามาใช้หาประโยชน์ ยิ่ง เมื่อมีความเชื่อว่า ความสุขที่แท้จะลุถึงได้ด้วยการบำรุง บำเรอความสุขทางเนื้อหนัง เราก็ได้พัฒนาวิถีชีวิตแบบวัตถุ

นิยมสุดโต่งขึ้นมา ทำให้การแข่งขันและการบริโภคกลายเป็น แบบแผนของการใช้ชีวิตและเป็นที่ทุ่มเทพลังงานของสังคม มนุษย์ได้กลายเป็น"นักบริโภค" ผู้อุทิศตัวให้แก่วิถีชีวิตแห่ง การแข่งขันเพื่อการบริโภค แต่การแข่งขันนั้นได้ทำให้เราตก อยู่ในภาวะของการมี"สงครามเย็น"อย่างถาวรกับเพื่อนบ้าน ของเรา และวิถีชีวิตแบบนักบริโภคก็ทำให้เราเกิดปัญหากับ สภาพแวดล้อม เมื่อไม่มีความสุขอยู่ข้างในเราก็พยายาม แสวงหาความสุขจากข้างนอก โดยการเสพสิ่งบำรุงบำเรอ ความสุขทางเนื้อหนัง เมื่อไม่มีสันติภาพและความมั่นคง ภายในจิตใจ เราก็พยายามที่จะสร้างมันขึ้นมาด้วยการไป บังคับควบคุมและข่มชี่ครอบงำผู้อื่น นอกจากนั้น การแบ่ง แยกเชื้อชาติผิวพวกเผ่าพันธุ์ก็ยิ่งทำให้ความขัดแย้งนั้นทวี ความรุนแรงมากขึ้น

แต่มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ และจำเป็นจะต้องได้รับการ
ฝึกฝนพัฒนาด้วยการศึกษา ศักยภาพในการเป็นสัตว์ที่ฝึกได้
และสามารถกระทำการที่สร้างสรรค์นี่แหละ ที่เป็นพรพิเศษ
ของความเป็นมนุษย์ อย่างไรก็ตาม เมื่อการศึกษาขาดดุลยภาพ
การศึกษานั้นก็ได้แต่ส่งเสริมความสามารถของมนุษย์ในการ
ที่จะแสวงหาวัตถุสิ่งเสพมาบำรุงบำเรอสินทรียสัมผัส การ
ศึกษานั้นละเลยศักยภาพที่แท้จริงของเรา ทำให้เรามิได้

พัฒนาความสามารถที่จะมีความสุข แม้ว่าวัตถุสิ่งเสพต่าง ๆ จะมีจำนวนเพิ่มพูนล้นเหลือมากขึ้น แต่ความสุขกลับลดน้อยลง

การหาความสุขภายนอกอย่างนั้นประกอบด้วยการ
แก่งแย่งช่วงชิง ซึ่งไม่เพียงแต่จะทำให้เราเกิดความขัดแย้งกับ
เพื่อนมนุษย์เท่านั้น แต่ความเพียรพยายามของเราในการหา
ความสุขแบบนั้น ยังก่อให้เกิดความเสื่อมสลายแก่สภาพ
แวดล้อมอีกด้วย และคุณภาพชีวิตโดยรวมของเราก็ได้เริ่มถูก
บ่อนทำลายลงไป ยิ่งกว่านั้น เนื่องจากความสุขแบบนี้ต้อง
ขึ้นต่อการเสพวัตถุเพียงอย่างเดียว จึงทำให้เราต้องฝาก
ความสุขไว้กับวัตถุบำรุงบำเรอภายนอกมากยิ่งขึ้น แล้วก็
ทำให้เราสูญเสียอิสรภาพ

ในทางตรงข้าม การศึกษาที่เป็นกุศลและมีดุลยภาพ จะฝึกฝนมนุษย์ให้พัฒนาความสามารถ มิใช่เพียงในการที่จะ แสวงหาวัตถุมาเสพเท่านั้น แต่ให้เขาพัฒนาความสามารถที่ จะมีความสุขด้วย เมื่อเราเป็นคนที่มีความสุขง่ายขึ้น ความ ต้องการวัตถุมาเสพก็สดน้อยลงไป ทำให้ทัศนคติในการแสวง หาผลประโยชน์ส่วนตัวพลอยลดน้อยลงไปตาม คนที่มีความ สุขอยู่ข้างในแล้วก็มีจิตใจโน้มน้อมไปในทางที่จะช่วยทำให้ คนอื่นมีความสุข ในเมื่อวัตถุบำรุงบำเรอต่างๆ มิใช่เป็นช่อง ทางเดียวที่จะทำให้เขามีความสุข เขาก็สามารถแบ่งปันวัตถุ

เหล่านั้นให้ผู้อื่นได้ ความสุขที่แต่ก่อนนี้เป็นแบบแก่งแย่งช่วง ชิง ก็เปลี่ยนมาเป็นความสุขแบบเผื่อแผ่และประสานกลมกลืน

ในด้านจริยธรรม จริยศึกษาของเราในปัจจุบันได้เห็น ตระหนักว่า ปัญหาและความขัดแย้งต่างๆ เกิดจากการแข่ง ขันทะยานหาความสุขกันอย่างไม่มีขอบเขต จึงสอนคนให้รู้ จักควบคุมตนเองโดยไม่ส่วงละเมิต"สิทธิมนุษยชน"ของคนอื่น เพราะฉะนั้น เราจึงมีชีวิตอยู่ในสังคมที่รักษาความสงบไว้ได้ ด้วยการวางกฎเกณฑ์ข้อบังคับ แต่จริยธรรมใดก็ตามที่ต้อง ใช้ความกลัวและความจำใจจำยอมเป็นพื้นฐาน ย่อมเป็น จริยธรรมที่ไม่อาจวางใจได้ จริยธรรมที่มีลักษณะแบบห้าม สั่งบังคับนั้นเป็นจริยธรรมที่ไม่เพียงพอ ในทางตรงข้าม จริย-ธรรมที่แท้จริงต้องมีพื้นฐานมาจากความประสานกลมกลืน และความสุข ชนเหล่าใดมีสันติภายในจิตใจและมีความสุขที่ เป็นอิสระ ชนเหล่านั้นย่อมไม่ลุ่มหลงเอาทรัพย์และอำนาจ เป็นเครื่องบ้ำรุงบำเรอเสริมความยิ่งใหญ่ของตน แต่ทรัพย์ และกำนาจนั้นจะกลายเป็นเครื่องมือสำหรับใช้สร้างสรรค์ ประโยชน์สุขแก่เพื่อนมนุษย์ จริยธรรมในทางสร้างเสริมเช่น นี้แหละคือสิ่งที่ต้องการในยุคสมัยปัจจุบันของพวกเรา

การให้การศึกษาของเราส่วนใหญ่มักเป็นไปในทางที่ จะสนับสนุนให้เกิดความรู้สึกอยากได้อยากเอา เด็กๆ ร่ำเรียนกันไปในแนวทางที่จะมองหาวัตถุบำรุงบำเรอเป็นจุด หมาย เราจะต้องปรับให้เกิดความสมดุลในเรื่องนี้ โดยการ ศึกษาทั้งที่บ้านและที่โรงเรียน ควรจะต้องปลูกผังจิตสำนึกใน การให้ การฝึกให้รู้จักให้จะสอนเด็กให้เกิดมีความสุขจากการ ให้ และก่อให้เกิดเมตตาธรรม เมตตาหรือความรักนี้หมาย ถึงความปรารถนาที่จะให้คนอื่นมีความสุข ด้วยการศึกษา อย่างนี้ เราจะรู้จักมองคนอื่นเป็นเพื่อนมนุษย์ ที่ร่วมสุขร่วม ทุกข์ตกอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติเช่นเดียวกับเรา เนื่องจากการ ให้เป็นการสนองความต้องการของเราที่อยากเห็นคนถื่นมี ความสุข ทั้งสองฝ่าย คือทั้งเราและเขา หรือทั้งผู้ให้และผู้รับ จึงต่างก็เป็น"ผู้ได้"และมีความสุขด้วยกัน โดยนัยนี้การให้ซึ่ง ตามธรรมดาถือกันว่าเป็น"การเสีย" ก็กลับกลายเป็น"การได้" ชึ่งทำให้เกิดความสุข ด้วยความสุขแบบประสานเช่นนี้ ความ ต้องการหาความสุขแบบเห็นแก่ตัวต่างๆ ก็จะลดน้อยลง **ทำให้คว**ามตึงเครียดในสังคมลดน้อยลงไปด้วย

จริยธรรมแบบพอใจ กับจริยธรรมแบบจำใจ มีความ แตกต่างกันมาก เมื่อเข้ามาในจริยธรรมแบบจำใจ มีความ เอื้อ ประสานและความสุข วิธีคิดของเราจะเปลี่ยนไป เมื่อตั้งจิต คิดจะเอา เราจะมองคนอื่นเป็นคู่แข่งหรือเป็นเหยื่อ แต่เมื่อ คิดจะให้ เราจะมองเขาด้วยความเข้าใจและเกิดความเมตตา

กรุณา ความเข้าใจความหมายของถ้อยคำต่างๆ ที่สำคัญต่อ ชีวิตของคน เช่น คำว่า ความเสมอภาค และความสุข เป็นต้น ก็เปลี่ยนไป เมื่ออยู่ในระบบแข่งขัน คนจะมองความหมาย ของความเสมอภาคในแง่ของการปกป้องตัวเอง และเรียก ร้องสิทธิและโอกาสที่เท่าเทียมกันในการแสวงหาผล ประโยชน์ให้แก่ตนแต่ในระบบประชาธิปไตยที่ถูกต้องตามธรรม ความเสมอภาคกลายเป็นภาวะที่ช่วยให้เราเกิดมีโอกาสมาก ที่สุด ที่จะร่วมมือสร้างสรวค์เอกภาพและประโยชน์สุขให้แก่ สังคม ความสุขแบบแก่งแย่งแบ่งแยก กลายมาเป็นความสุข แบบประสานกลมกลืนกันได้ฉันใด ความเสมอภาคแบบแก่ง แย่งแข่งขัน ก็เปลี่ยนมาเป็นความเสมอภาคแบบประสาน กลมกลืนซึ่งกันและกันได้ฉันนั้น

ในระดับที่สูงขึ้นไปกว่านั้น มนุษย์สามารถฝึกฝน พัฒนาตนให้รู้จักสร้างความสุขภายใบขึ้นได้ โดยไม่ต้องพึ่ง พาวัตถุบำรุงบำเรอความสุขจากภายนอก การศึกษาที่ไม่ถูก ต้อง ทำให้คนเกิดความหลงผิดคิดไปว่า เขาจะมีความสุขได้ ก็ต่อเมื่อมีวัตถุเสพ จึงทำให้เขานำเอาเรี่ยวแรงความเพียร พยายามออกไปใช้ข้างนอก การพยายามหาความสุขจาก ภายนอกแบบนี้ ย่อมต้องมีความเครียดและความทุกข์แฝง มาด้วยอย่างหลีกเสี่ยงไม่ได้ แต่ถ้าเราบำเอาความเพียร

พยายามนั้นเข้ามาใช้ข้างในให้มากขึ้นบ้าง โดยบำเพ็ญข้อ ปฏิบัติต่างๆ เช่น การรู้จักมนสิการและการทำจิตภาวนา เรา ก็อาจจะได้พบกับความสุขแบบที่ประณีตและเป็นอิสระมาก กว่า ซึ่งเป็นความสุขที่เกิดจากจิตอันนิ่งสงบและปัญญาที่รู้ ความจริง แล้วความสุขแบบนี้ก็จะช่วยให้เราหลุดพันไปจาก การกระทำทั้งหลายที่เป็นการเบียดเบียนและเห็นแก่ตัว

ในขั้นสูงสุด การพัฒนาคนจะนำไปสู่การรู้แจ้งสัจธรรม และความเข้าใจทั่วตลอดถึงความสัมพันธ์อิงอาศัยกันและกัน ของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง ทั้งชีวิตของเรา ทั้งสังคม และสิ่ง แวดล้อมรอบตัว เมื่อปัญญารู้แจ้งสอดคล้องกับสัจธรรมแล้ว ก็จะเกิดความหลุดพ้นเป็นอิสระ และเมื่อนั้น สภาวะแห่ง ความไม่เที่ยง เป็นทุกข์และเป็นไปตามเหตุปัจจัยของสิ่งทั้งหลาย อันเป็นสามัญลักษณะของสังขารทั้งปวงในโลกนี้ ก็จะไม่ สามารถก่อให้เกิดความเครียด ความกดดันวุ่นวายใจ และ ความทุกข์ แก่เราได้อีกต่อไป นี่ก็คือการรู้แจ้งถึงสภาวะที่ เป็นจริงของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง และด้วยการตระหนักรู้ถึง ความสัมพันธ์เนื่องอาศัยกันของสิ่งทั้งหลายทั้งปวง เราก็จะ ประสานประโยชน์ของทุกฝ่าย คือทั้งบุคคล สังคม และระบบ นิเวศ ให้กลมกลืนและเกื้อกูลซึ่งกันและกัน

เมื่อเรามัวแต่วุ่นวายหาความสุข เราก็ไม่มีเวลาให้แก่ผู้

อื่น พร้อมกันนั้นความสุขก็กลายเป็นสิ่งที่เราขาดแคลนอยู่ ตลอดเวลา ไม่มีในปัจจุบัน แต่รออยู่ข้างหน้า ต้องคอยตาม หาด้วยความหวังว่าจะได้ในอนาคต ดังปรากฏว่าอาการหิว กระหายความสุขนี้แพร่ระบาดไปทั่วไม่ว่าจะในครอบครัวก็ตาม ในโรงเรียนก็ตาม ที่ทำงานก็ตาม ทั่วสังคมไปหมด สภาพจิต ใจที่ขาดแคลนความสุขอย่างนี้ เป็นกันอยู่ดาษดื่นปรากฏให้ เห็นทั่วไปในสังคมของเราทุกวันนี้

ความสงบเริ่มที่บ้าน เราจะต้องนำความรักและความ สุขคืนมาให้แก่ครอบครัว นำความเอื้ออาทรและความสุขที่ แบ่งปันได้คืนมาให้แก่โรงเรียน โดยสอนให้คนรู้จักความสุข แบบประสานที่ทุกคนมีส่วนร่วม คนมีความสุขก็จะแผ่ขยาย ระบายความสุขของตนออกไปแก่คนรอบข้าง และช่วย บรรเทาความขัดแย้งแก่งแย่งชิงดีกัน

จงถามตนเองให้น้อยลงว่า ฉันจะได้อะไร และจงถาม ตนเองให้มากขึ้นว่า ฉันจะทำอะไรเพื่อผู้อื่นได้บ้าง ในทำนอง เดียวกัน พึงมองเห็นคุณประโยชน์ที่ธรรมชาติได้ให้แก่เรา แทนที่จะเรียกร้องเอาจากมันมากยิ่งขึ้นไปอย่างไม่รู้จักหยุด หย่อน พึงเรียนรู้ด้วยใจชื่นชมโดยมีจิตสำนึกมองเห็นคุณค่า ที่ธรรมชาติและผู้คนที่อยู่รอบข้างเรา ได้ช่วยเหลือเกื้อกูลให้ เรามีชีวิตเป็นอยู่ด้วยดีในบัดนี้ ด้วยการฝึกผ่นพัฒนาวิธีคิด

แบบกตัญญูรู้สำนึกคุณอย่างนี้ ความเอื้ออาทรและความสุข แบบประสานก็จะก่อให้เกิดสันติสุขขึ้น ทั้งที่ใจและในสังคม ความเอื้ออาทรและความสุขเช่นนั้นจะประสานสอดคล้องกับ ความรู้ความเข้าใจที่หยั่งซึ้งลงไปถึงความเป็นเพื่อนร่วมสุข ร่วมทุกข์กันของสรรพสัตว์ต่อหน้ากฎธรรมชาติในขั้นสุดท้าย เราจะบรรลุสันติภาพได้ก็ด้วยปัญญาที่ประกอบด้วยกรุณา ดังกล่าวมานี้

ในความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ เราสามารถประนี้ ประนอมกันได้ แม้แต่จะก้าวพันการประนี้ประนอมไปสู่ความ ประสานกลมกลืนกันด้วยอาศัยความรักและไมตรีก็ได้ แต่เรา ไม่สามารถประนี้ประนอมกับสัจธรรมหรือความจริงได้ เรา จะสัมพันธ์กับความจริงหรือสัจธรรมนั้นได้ก็ด้วยความรู้และ ปัญญาเท่านั้น เพราะฉะนั้น ในการเกี่ยวข้องกับความจริง จึง ควรจะต้องส่งเสริมการสากัจฉาและเสรีภาพในทางความคิด เราควรพัฒนาให้มีวัฒนธรรม ที่ความรักใคร่ไมตรีและการ ร่วมมือกันเป็นมาตรฐานแห่งความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ แต่พร้อมนั้นก็ให้เสรีภาพและการแสวงหาความรู้อย่างไม่ ต้องประนีประนอมกัน เป็นมาตรฐานสำหรับความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสัจธรรม

คลิ ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติในยุคสมัยที่

ผ่านมานี้ โดยส่วนใหญ่ได้ถูกกำหนดโดยวิทยาศาสตร์ ซึ่งได้ รับอิทธิพลจากศาสนาและปรัชญาของตะวันตก ซึ่งทำให้มอง มนุษย์แยกต่างหากจากธรรมชาติ วัตถุประสงค์ของ วิทยาศาสตร์ก็คือการที่จะพิชิตและครอบครองธรรมชาติ แล้วน้ำเอาธรรมชาติมาจัดสรรสนองความต้องการในการหา ผลประโยชน์ของมนุษย์ ทัศนคติแบบที่เป็นปฏิปักษ์ต่อ ธรรมชาติเช่นนี้ ซึ่งได้ปรับแปรออกเป็นปฏิบัติการในเชิงหา ผลประโยชน์แบบเห็นแก่ตัวโดยอาศัยเทคโนโลยี ได้ก่อให้ เกิดผลร้ายแก่สภาพแวดล้อมอย่างร้ายแรงดังที่เราประสบอยู่ ทุกวันนี้ ถึงเวลาแล้วที่*วิทยาศาสตร์* จะต้องกลับตัว เปลี่ยนท่า ที่ และนำอารยธรรมให้ก้าวหน้าไปในทิศทางใหม่ มนุษย์จะ ต้องแสวงหาความรู้ มิใช่เพื่อมุ่งแต่จะหาผลประโยชน์อย่าง เห็นแก่ตัว แต่จะต้องแสวงหาความรู้เพื่อเอามาเป็นประทีป ส่องช่วยชี้ช่องทางให้เรามองเห็นวิธีที่จะได้ประโยชน์จาก ธรรมชาติโดยไม่ต้องทำร้ายมัน *เทคโนโลยี* จะต้องได้รับการ กำหนดบทบาทให้ชัดเจนมากขึ้น โดยมุ่งที่จะใช้เป็นเครื่อง ช่วยให้มนุษย์ สังคม และสิ่งแวดล้อม ดำรงอยู่ร่วมกันได้ อย่างยั่งยืนและประสานกลมกลืน

ความเปลี่ยนแปลงทั้งหมดนี้ต้องเริ่มที่ใจ ใจที่จะทำ การเปลี่ยนแปลงนี้ได้สำเร็จ ก็คือจิตใจที่เข้าถึงความสงบ อิสรภาพและความสุขภายใน หากเราหวังจะสถาปนาสันติ ภาพในโลกนี้ให้สำเร็จ เราจะต้องฝึกฝนพัฒนาตนเองให้ สามารถประสบสันติสุขภายในและความสุขที่เป็นอิสระ ด้วย ความหลุดพันจากความใฝ่ทะยานหาสิ่งเสพบำเรอสุข ความ ใฝ่แสวงอำนาจ และบรรดาทิฏฐิที่ก่อให้เกิดความแก่งแย่ง และแบ่งแยกทั้งหลาย ภาวะนี้จะสำเร็จได้ก็ต้องมีการฝึกฝน พัฒนาบุคคล ซึ่งก็คือภารกิจของการศึกษา

้ การริเริ่มให้รางวัลการศึกษาเพื่อสันติภาพของยูเนสโก นับว่าเป็นการเดินหน้าไปอีกก้าวหนึ่ง ในการสร้างสรรค์สันติ ภาพ ถือได้ว่าเป็นความเพียรพยายามที่น่าชื่นชม ข้าพเจ้า เข้าใจว่า รางวัลนี้มิใช่มีขึ้นเพียงเพื่อเป็นการยอมรับในผล สำเร็จที่บุคคลหรือองค์กรใดก็ตามได้กระทำแล้ว ในการ สร้างสรรค์สันติภาพ เพราะเราจะต้องยอมรับความจริงว่า สันติภาพเช่นนั้น ยังหาได้เกิดมีขึ้นในโลกแต่อย่างใดไม่ แต่ รางวัลนี้คงจะเป็นสิ่งกระตุ้นเตือนใจ และส่งเสริมให้เรามา เพียรพยายามร่วมแรงร่วมใจกัน ในอันที่จะสร้างสันติภาพ ที่แท้จริงให้สำเร็จ รางวัลนี้เป็นประดุจเสียงร่ำร้องเชิญชวนให้ มากระทำการทุกอย่างยิ่งขึ้นไป เพื่อให้ได้มาซึ่งรางวัลที่แท้จริง คือโลกที่มีสันติสุขสำหรับมวลมนุษย์ รางวัลที่มอบให้ในวันนี้ จะได้รับจริงก็ต่อเมื่อโลกมีสันติภาพอย่างจริงแท้ดังได้กล่าวนั้น