# ศีลธรรม กับ มนุษยโลก

บรรยายประจำวันเสาร์ ภาคมาฆบูชา ณ หินโค้ง เชิงเขาพุทธทอง สวนโมกขพลาราม ใชยว ระหว่าง ๑ มกราคม ถึง ๒๙ มีนาคม ๒๕๑๙

894

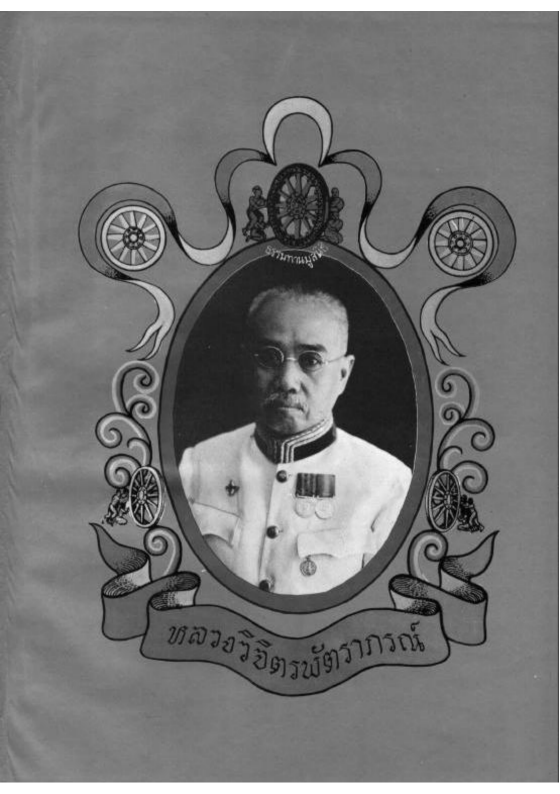
พุหธทาสภ**ิก**ขุ



#### ธรรมทานบุลนิธิ

จักพิมพ์ด้วยดอกผลทุน "ธรรมทานปริวรรกน์" เป็นอันดับที่หกแห่งทุนนี้ เป็นการพิมพ์กรั้งแรก ของหนังสือธรรมโฆษณ์ อันดับ ๏๘ ฃ. บนพื้นแถบสีแดง จำนวน ๑,๕๐๐ ฉบับ พ.ศ. ๒๕๒๐

(สิบสิทธิ์ไม่สงวนสำหรับการพิมพ์แจกเป็นธรรมกาน สงวนเฉพาะการพิมพ์จำหน่าย)



อนูใมาษา.

ทัพเด้า ขออนไม่ทุก ในพรดีลลเการมกร แบ่งรรมชาน-มลมรู้ และสุ้นกับดีสินๆ โด้มีกามศียุคนกลุยร่อมมีอกัน ลัก สังหมที่มีชื่อก่ "ทุมธรรมตานประวรศน์" ผู้จีน เมื่อรนับสนุน กร สัดฟุ้มพัฒนัย สื่อ ชุคธรรมโฆษณ์ เพียงที่มีอีกสิอันทั้ง. ทุมหู้ แม้ คะ มีชื่อที่ผับดูแล้ว แปลกุโป ภาชอานุแท่งๆ หู้ได้มีอีกขึ้งจีนไว้ พุม ชื่อบุลุคล หมือชื่อสกุลมันๆ ก็อกม, แต่อานุ และแลยานที่พี่นั้นมี อยู่ในสักษณะ เส้นอีกัน โองแท้.

ทุมมี ดุษละ มีประโปซน์เป็นอย่างกุ โนกรร่อยใน้บท -คุณมประกย ราวป แร้วย อาปรอบอย่าง โนกระ และการสาด หลาราจัด พมพิตตามาณขแพร่ เด้มใจกลุ่ฎกลุ่มาเมยแพร่มากขั้น และโลย เรื่อย่าน เป็นแห่งอง. อากาย แม้ง ก็เป็นโอกาสให้สู่บริยาลกวัณชี ราย อิตยา แต่มีคุณประสอด มีอนอาป โน้ได้ ใช้ไปไม่ กิจการกับราม-พม ที่ต้อยู่ใช้ กุมมาก ใจปราชว, ละได้รับ อามาพอใส สมเดอาภ. และ อีกาย แต่มีคุณประสอด มีอนอาป, ละได้รับ อามาพอใส สมเดอาภ. และ อีกาย แต่มีคุณประสอด แก่การดำเน็น กิจการกับราม-แต่ ที่ต้อยู่ใช้ กุมมาก ใจปราชวี, ละได้รับ อามาพอใส สมเดอาภ. และ อีกาย แต่งขั้น เป็น การสอก แก่การดำเน็น กิจการกับ กุมเลลมอิ มีมี-เอง ในการอยามแข้นตาได้รับมา ลากการกำเนตปหมัด สือ ประก มีเป็น เอง เป็นการอยากมได้ในดุ่มที่ได้รับมา ลากการกำเนตปหมัด สือ ประก เอง เป็นการอยากมได้ในดุ่มที่ได้รับมาการและเพิ่มไป สัตประโลม สุปรีการการโต่ง มารถมได้ในดุ่มที่ได้รับไรการกาและ เกิดเล่าไป การปรีการการโตย บรรม นี้แห่งในเพริ่มได้สอด ซึ่งสุดรละ ปริการการโป รอบๆโลก แห่งหมัดได้.

โลกุพม์ยีฟ ที่สองกรรม โดยเนิทะในขึ้น สือธรรม ติอ เหตุที่เจา กัน; สอเกิด กรระสาระราย แล้ว ก็แก้โขเวิกุตุทุกรณ์ กับ-พลาย เพล่านั้น เมโล้ : พูดกัน เมร์ไร้ไร้อย ท้องกรโน่ เชางิ และ ๑ะ-แต่เอ เกต. รัฐยาล ที่เชานี้ และ พูกรัฐบาล ที่สองขึ้นมา แก้โขยัญญา แห่งประ-เกต มีนๆ เมโล้ และ พุกรัฐบาล, แม้ คะเป็นรัฐบาลที่ ถ้อ กัน ก่ ถ้ ก็ย้อ มีอา การ เหมือน กัย กรปรไส้เป็น แล้ กันจนี้ เมื่อ กัน ก่ เพล่านี้ แอง (ปลรกวนเมือง. เทศะ ถ้ายังสนุม (นกโร สอง เพล่านี้ แอง, (ปลรกวนเมือง. เทศะ ถ้ายังสนุม (นกโร สอง คะถึงสมัย พี่พุกคนเข้าใจ กันดีนี้ เก ถางกัน หมด กำเรา จักต้อยมี, ประการสุ แร้ง ประการกาวโลก ค่ประกอบอยู่ ก้อยสีลอรณ, ที่ เป็นอยู่ โลยอรมม, ที่ช่วยเขต้อ กัน โดย ธรรม, โหสม กับ จำก่ สัตร์ ทั้ง และย์ เป็นเพื่อน่าทุกจ์ เกิดแก่ เจ็บอายุ ต้อยกัน ทั้งหมัด ทั้ง สั้น!" มิโซ่ เกิดมาเพื่อเอา รัดเอา ปรีป่วย กัน และกันได้ โดยวรี เหร็ประชาธิปโตย มันเลย. พร้อย่ามแพละ กระเล็ดกันเป็น รัฐบาล โหลักษณะ แห่ง กระจับให้กะลัง ๆ ราวจะเล้ยๆ เช่นทั้น ก็ จะหมดโปลากโลกเอง.

สำหาเด้า มิหลามเม็นได้ๆ ชรรมกาลไปมีกรรสน ที่ไปนโป (ชาวิถีชาม แม่ มา มา มี เพ่น้ำ ที่ คะช่อยใช้เป็ก ละดน ทัตคม เจ้าโคตัวเด่ง และเข้าโหตู้เส้น แล้วเข้าโลโลกุส่อมรรมทั้ง หมล เจ้าโนที่ มด, สัมละช่อยใช้ ทุกคม ย้างระเดีย อยู่ ใน แม่ มิต่างนา เจ้าโนที่ มด, สัมละช่อยใช้ ทุกคม ย้างระเดีย อยู่ ใน แม่ มิต่างนา มีชารณะ อยู่ในใจ กะทั้งมี ศลธเรมดยู่ ทั่วไป ที่ เกย และลาดา เพื่อที่ ละ สร้างปัญญาส่อน ตัว หรือ มอม สันมา โม่ได้ เลย, และสามารถเปก ปัญญาส่อน ตัว หรือ มอม สันมา โม่ได้ เลย, และสามารถเปก ปัญญาส่อน ตัว หรือ มีก็ คม เม่อม เป็นเอลา มี เจ้าองเหล่าง เป็น เมือน เม่อม ก็เลย เมือง มี เจ้าองเหล่าง เป็น เมือน เม่า เม่าไป และ อนโลก มี หรือธรรมจาก โลย เป็น เม่า เม่าเลย เป็นเอลา มี

โลกุ พัฒย์ มองส์ไอลัคอี ที่แปกระเบม แร้อสาสมา ออกุลาก พรณีกรก พรโป, แปกลัด ออกุลากโรงไร้ปล่ง, แยก ครออกจาก ลุภม เมิมปรสไป มอุลล แร้อ แม่แต่ ตามเม่นอยกสก : มีแต่ พรณีกรส สาราไน้ เมิลปล มีอาดอณ์เอลี้ปล โม่รัส กุลทำนี้ มังสลรบาม กันเสย เช่ ซึ่งใน เมิลปล มีอาดอณ์เอลี้ปล โม่รัส กุลทำนี้ มังสลรบาม กันเสย เช่ ซึ่งเกลี่ปล กลัอสาสาก กาลยาที่ใน สร้างระ ค่า สมอี เสียไปรี่ปม คน พอ กอนี้: แร้อ ซึ่งกับ ประเทศ ตน เป็น รัสกุลอยาเม อาดอย่ เพิ่มกัน มีใน สม และ ตามสน เป็น รัสกุลอยาเม อาดอย่ เพิ่มกัน มีใน สม และ ตามสน พอเปลี้ หนือ ซึ่งที่แท้ มัน เป็น สปมอ กอนี้: แร้อ ซึ่งกับ ประเทศ ตน เป็น รัสกุลอยาเม อาดอย่ เพิ่มกัน มีใน สม และ ตามสน พอเปลี้ หนือ ซึ่งที่แท้ มัน เป็น สปมอ กอร์ปรับ กฎประโทร: ออกากเราสายการสาย โลเมื่อ มี กราลก่อ ซึ่ง ตรปฏิโยลีสลอบาม. กกลุม มับ แรกเล่า โลเมื่อ มี กราลก่อ ซึ่ง ตรปฏิโยลีสอบาม. กกลุม มับ แรกเล่า เป็นเปล้ายา เม่มใช้บอร์ปรัด และกลาด เกมสามมุมสณี กษาออการที่มีที่ ที่เป็น อุกมอตีสลเอก และมีมชาย ! แต่แล้ว ในกูรี เราก็ล เร่ พิเกรกา กัน อาอเอลี่ แต่ เล่า คลังโล้รับ นั้น เช่าใดๆ นี้เอลี้ เล่า หลางกา กัน อาอเอลี่ เร็มสามายา ! แต่แล้ว ในการ์เล็มสามาร์เล็มสามายาง เราก็ล สอบอะโร ? หรือ เชิ่มไป ตักปมเมชย์ หนือโจ ปียชื่ม พุกที่? มี กิลโพษโรกงกับ ภิวะคาโห พอกันรับร้อง หรือ พอกามเข้า ไรกัน ได้ ? ว่ามมมือกันได้ โนเพราใก้โขกใกกุญการณีตายๆ อันเกิดบัจะ กลาย เมิน ขอย เกอง ประเภาใกกไป โนเพื่อง.

โลก พัฒษายัง เสราหลีกิมหละ การเมือง ไม่เหลี่ปวแลสัตรแม่ โลปพัฒชาย่า ทั้งกลศัตรูเบา เล้า เปราหลักใจและการเมือง พันแหละ กษับราชาติของพัฒราไดก: อิเกียเทโร อิอาพัฒราไลก เรืองนั้นเพรามี และพัฒรากล้าน ศัยสอนส์ก็ สองคุณที่สมมุษย์ ลนหมด คุณม เมินมนุษย์ งนั้น เอง.

กรถอยแล้บไข้เกิดอง โปนาโลกสาประกองไข่งต่อสล่ ธามม เพ่งใน สาจะพรณีในโลก กลับมิโยกซ์ เป็นโลก ของพระโต้ สามาร์กษก สาจรับใน ผ่นงช่องผู้กัน โอฮอกสุก, แทงเท็จะอองกัน สามาร์กษา กฎกพระเสาสายแช่ง หรือองโทรย โปลุลอดกาล แช่ง พร้ ธรรมขางเปปลารงกน เป็นสองหนึ่ง หละช่อยใจนับโลก กอย พร้ ธรรมขางเปปลารงกน เป็นสองหนึ่ง หละช่อยใจนับโลก กอย หลังโช้าลุลอย กลัย มีสลอรรม และแก้ประทฤกษา อินเป็น เกิดการณ์ ของมณฑรีมีชั่นไปด้ ; ดับนี้มี สอร์ส สามารถ พร้าย ชรรมขางเปรี่มชั่นได้ ; ดับนี้มี สอร์ส สามารถ พร้าย ชรรมขางเปรี่มชั่นไปด้ จำพันกัน สอกมารก เกิดะ อนุปมาณาร์ เกิดะ และ เกิดชีวรรณ์ นั่น สิกเป็น เปิด พื้อ กุษ ตนเป็นชั่นส์สัน เกิดะ ที่ ชีวธรรณ์ นั่น สิกเป็น เปิด พื้อ กุษ ตนเป็นชั่นสลัย, เกิดะ พื้น ชีวธรรณ์ นั่น สิกเป็น เปิด พื้อ กุษ ตนเป็นชั่นสลัย, เกิดะ พื้น ชีวธรรณ์ นั่น สิกเป็น เปิด พื้อ กุษ ตนเป็นชั่นสลัย, เกิดะ พื้น ชีวธรรณ์ นั่น สิกเป็น เปิด พื้อ กุษ ตนเป็นชั่นสลัย, เกิดะ พื้น ชีวธรรณ์ นั่น สิกเป็น กระ คริโลก ให้เป็นสีน้อง มี ผู้ใด เป็น อุลามรัยของโลก ลูกประกร.

Wnoms Stuty h.

ใม่การพลาราม, โซน 66 พฤษภาคม อก/

#### คำปรารก

ธรรมโฆษณ์เล่มนี้ เป็นเล่มที่รวมธรรมบรรยายของ "พุทธทาสภิกขุ" ชุด ชื่อว่า "สีลธรรม กับ มนุบยโลก" บรรยายประจำวันเสาร์ ภวลมาฆบูชา ระหว่าง วันที่ ๑ มกราคม ถึงวันที่ ๒๙ มีนาคม ๒๕๑๙ รวม ๑๓ ครั้ง ณสวนโมกขพลาราม อำเภอไชยา ในบริเวณที่เรียกว่า หินโด้ง เชิงเขาพุทธทอง เป็นฉบับหมายเลข ๑๙ ข. บนพื้นแถบส์แดง. จัดพิมพ์ขึ้นได้ด้วยใช้เงินบริจาคของ นางวิจิตรพัตราภรณ์ (ปลื้ม แสงรุจิ) ผู้เป็นทานบดีบริจาคสมทบทุน "ธรรมกานปรีวรรณ์" อันเป็นทุน หมุนเวียน สำหรับจัดพิมพ์หนังสือ ธรรมโฆษณ์ ซึ่งเป็นดำบรรยายของพุทธทาสภิกขุ และจำนงอุทิสส่วนกุสลถึงหลวงวิจิตรพัตราภรณ์ (เพื่ยน แสงรุจิ) ได้บริจาคเงินสมทบ ทุนนี้ไว้สองคราว เมื่อ พ.ศ. ๒๕๑๙ เงิน ๒๒,๕๐๐ ปาท พ.ศ. ๒๕๑๙ เงิน ๓๙,๕๐๐ บาท รวมทั้งสิ้นเป็นเงิน ๖๐,๐๐๐ ปาท (หกหมื่นบาทถ้วน).

ถณะเจ้าหน้าที่จัดทำหนังสือธรรมโฆษณ์ พิจารณาจัดพิมพ์ธรรมโฆษณ์ชุด "ซีลธรรม กับ มนุษยโลก" ขึ้นในระยะนี้ เพราะเบ็นกำบรรยายชุดที่มุ่งหมายจะช่วยทำ ความเข้าใจ แก่เพื่อนมนุษย์ ให้ช่วยกันแก้ไขบัญหา อันเป็นวิกฤติการณ์ เนื่องมาแต่ กวามขาดศีลธรรม ในยุคที่ความต้องการทางศีลธรรมกำลังเป็นที่ปรารถนาอย่างยิ่ง ของโลก.

คำบรรยายแต่ละครั้งในชุด "สีลธรรม กับ มนุษยโลก" จะซีโห้เห็นแจ้ง ถึงคุณค่าของสีลธรรมเท่านั้น ที่จะช่วยโลกให้รอดได้จากกาวะวิกฤติการณ์ทั้งหลาย. หากท่านผู้กอปรด้วยเมตตาธรรมได้อ่าน และเข้าใจความมุ่งหมายของการบรรยายนี้ แล้ว ร่วมกันคมละใม้ละมือ ช่วยกันทำให้สีลธรรมกลับมา ซึ่งมิใต้เห็นความสามารถ อันแต่ละคนจะทำใจ้ แล้วสันติสุขก็จะมีให้แก่ เพื่อนผู้ร่วมทุกซ์ เกิด แก่ เจ็ม ตาย ทั้งหลายเป็นแน่นอน.

#### ธรรมทานมูลน์ธิ

ษต⇔ ก. กลาดไช≝ ย. โชยา รว. สุราษฎร์ชานี

#### สารบาญ

## ศึลธรรม กับ มนุษยโลก

|             |                                              |      |   |          |         | หน้า                |
|-------------|----------------------------------------------|------|---|----------|---------|---------------------|
| G.          | ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "สีลธรรม"        |      |   | ••••     |         | ଭ                   |
|             | ไม่มีบัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศีลธรรม |      |   |          |         | ଝଣ                  |
| រា.         | วิกฤติการณ์ทั้งหลาย คือภาวะไร้ศีลธรรม        |      |   |          |         | ര്ന്                |
|             | โลกกำลังจมลงสู่ภาวะไร้ศึลธรรม                |      |   |          |         | രണങ്                |
| ď.          | กระแสแห่งความเสื่อมศึลธรรมตามลำดับ           |      |   |          |         | କଟ୍ଟ                |
| ۵.          | ส้นเหตุแห่งความตกล่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม     |      |   |          |         | മാഷ്                |
| യം          | มูลเหตุขั้นรากฐานแห่งการผิดพลาด              |      | • |          | <b></b> | නගෙන්               |
| ଟ.          | สถาบันผู้มีพระคุณ เป็นรากฐานของศึลธรรม       |      |   |          |         | ්ස්                 |
|             | สถาบันที่ทรงอำนวจ กับบีญหาทางศีลธรรม         |      |   |          |         | നാം                 |
| <b>ଶ</b> ⊙⊷ | สถาบันแห่งมิตรภาพ คือจุดเด่นแห่งถวามมีศึลธร  | 11   |   |          |         | ന്നന                |
|             | ความรับผิดชอบทางศีลธรรม เป็นไปเพื่อความมี    |      |   |          |         | ពាស់ខ               |
| ¢è.         | สมมาทิฏฐิ คือราทแก้วของศีลธรรม               |      |   |          |         | ತಂಳ                 |
| എണ⊾         | ส์ลธรรมเพื่อมนุษยโลก มนุษยโลกเพื่อสิลธรรม    | •••• |   | <b>.</b> | ••••    | <b>S</b> C <b>R</b> |

ไปร**ดดูสารบาญละเอียดในหน้**าต่อไป

### สารบาญละเอียด

### ศึลธรรม กับ มนุษยโลก

### ด. ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "สิ่ลธรรม"

| ความหมายสมบูรณ์ให้ประโยชน์ 🖬 ประการ         |         |         |       | <br>     | ពា            |
|---------------------------------------------|---------|---------|-------|----------|---------------|
| ความหมายของ <b>"ศีลธ</b> รรม" ทางศัพทศาสตร์ |         |         |       |          | æ             |
| ศีลธรรม คือ ภาวะปกที่                       | •       |         |       | <br>     | କତ            |
| ภาวะปกติสำหรับมนุษย์ มีหลายชั้น             | ·       |         | •***  | <br>     | දොළ           |
| ข้อสังเกต ในพุกกรณีที่ต้องเกี่ยวกับศีลธรรม  |         | ,       |       | <br>     | କଙ୍କ          |
| กวามหมวยของภวษาไม่สมบูรณ์ จะทำให้แก้บ้      | ปัญหาขเ | องโลกไม | ม่ได้ | <br>     | ഇത            |
| ตอบกำถามท้วยบท                              | ••••    | ,       |       | <br>බුදේ | – <b>ਫ</b> `ə |

### ไม่มีบัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับบัญหาทางศิลธรรม

| "คล่องปาก กล่องใจ คล่องกายในศัล      |         |        |           |             |   | <br>ಹಿಡ  |
|--------------------------------------|---------|--------|-----------|-------------|---|----------|
| กวามหมายอันชักเจน ของศึลธรรม         | ****    |        |           |             |   | <br>ଝଝ   |
| ทั่วไม่จึงขยายกวามของศีลธรรมอย่างเรื | 1มที่   | ••••   | •••••     |             |   | <br>്ല   |
| ศัลธรรมเป็นเรื่องการศึกษาและปฏิบัติ  | ในรูปวิ | ทยาศาส | สตร์      |             |   | <br>๔๓   |
| กิจกรรมของมนุษย์ทุกอย่าง ต้องเกี่ยว  | ทับศึลเ | รรม    |           | · · <b></b> | · | <br>ೇರ   |
| พิจารณากิจกรรม ตามสัญชาตญวณ          | •       |        |           |             | · | <br>പ്ര  |
| ം പ്പ്പ ഗരം                          |         |        |           |             |   | <br>ເປັນ |
| ก่า ของสิ่งที่เรียกว่า "กาม"         |         |        | ·<br>•••• |             |   | <br>50   |
|                                      | •       |        |           |             |   | <br>00   |

| ÷. |   | - |
|----|---|---|
| ۰. |   |   |
| 1  | m |   |
|    |   |   |

| เสน่ห์ ขอ     | เงสิ่งที่เรียกว่า ''   | เกียรติไ   |          |         |          | ,    |      | **** | ່ວດາ          |
|---------------|------------------------|------------|----------|---------|----------|------|------|------|---------------|
| พิจารณะอิจกร  | รรม ดามที่สติบ้        | ່ພູລາເຮີຊູ | ให้ทา    |         |          |      |      |      | ኮድ            |
| :- เรื่องที่จ | ประโยชน์อย่าง          | ที่มนุษย์  | าะต้อง   | ใต้รับ  |          |      |      |      | ፟፟፟፟ភ្ជ       |
| เรื่องที่ ๒   | สุนทร์ยภาพ             | หรือสุนท   | เรียธรร  | ม       |          |      |      | ,    | לכ            |
| เรื่องที่ต    | การสมพ <b>ันธ์ก</b> ับ | ในสังคม    | J        |         |          |      |      |      | ಶಿಷ           |
| เรื่องพี่ ๔   | การเมือง               | +          |          |         |          |      |      |      | 'a <i>d</i> ' |
| เรื่องที่ ๔   | จรียธรรมสำหร           | กับมนุษย์  |          |         |          | **** |      |      | do            |
| เรื่องที่๖    | โลกทุกโลกเบ็เ          | นวัตถุแห่  | งศึลธร   | รม ว    |          |      | •••• |      | ଟାନ           |
| เรื่องที่ ๗   | สภาพที่เป็นโล          | กุลสระ     | ก็ยังเกิ | ยวข้องเ | กับศีลธร | เรม  |      |      | េះព           |
| บ้ญหาทางศึลบ  | เรรม ที่ต้องรู้        | เพื่อแก้โ  | IJ       |         |          |      |      |      | ಠಷ            |
| บ้ํญหาทุกประเ | าาร เป็นเรื่องเก่      | ายวกับศีร  | สธรรม    | ••••    |          | •••• |      |      | യിപ്          |
| ตอบคำถามท้า   |                        |            | ,        |         |          |      | •••• |      | —െം ഹിന്      |

# ". วิกฤติการณ์ทั้งหลาย คือภาวะไร้ศิลธรรม

| ความหมายสมบูรณ์ของ "ศีลธรรม" ถือหลักจากภาษาบาลี | <br>     |      | ଟାରେ .       |
|-------------------------------------------------|----------|------|--------------|
| เหขุผลที่วิกฤติการณ์เป็นกววะไว้ศึลธรรม          | <br>     | •••• | 800          |
| แบ่งโลกออกเป็น ๒ พวก เพื่อเข้าโจง่าย :          |          |      |              |
| พวกที่ ๑ โลกการเมือง                            | <br>•••• | •••• | ବଠର          |
| :– เรื่องที่ ๑ สงกราม คือวิกฤติการณ์            | <br>     |      | ଭଠାଇ         |
| เรื่องที่ ๒ ขาดอาหาร เป็นวิกฤติการณ์            | <br>     |      | <b>ଉ</b> ୦ ଝ |
| เรื่องที่ ๓ ขาดวัตถุจิบ เป็นวิกฤลิการณ์         | <br>     | -1++ | ଭଠଙ୍         |
| เรื่องที่ ๔ คนลั่นโลก เป็นวิกลุติการณ์          | <br>     |      | ඉදාන්        |
| เรื่องที่ « คนในโลกไม่มีง่านทำ เป็นวิภลุติการณ์ | <br>     |      | <b>බ</b> රය් |

| เรี         | ้องที่ ๖ ไลกา            | ทางวัดถุสะ                              | าปรก      | เป็นวิ       | วักฤ <del>ติ</del> กา | เรณ์    |      |        | •••• | මටක්            |
|-------------|--------------------------|-----------------------------------------|-----------|--------------|-----------------------|---------|------|--------|------|-----------------|
| เรื         | ้องที่สาระบ              | บเสรษฐกิ                                | ต่าของไ   | โลก เ        | เป็นวิก               | ฤลิการเ | H.   | **=*   |      | ଭଦ୍ୟ            |
|             | ๒ โลกของธ                |                                         |           |              |                       |         |      |        | •••• | କବଳା            |
| พวกโลกข     | องธรรมชาติอื่            | นๆ ที่เป็น                              | เหมวด     | เใหญ่        | :-                    |         |      |        |      |                 |
| หมวดเ       | กัยธรรมชาติ :-           | _                                       |           |              |                       |         |      |        |      |                 |
| រេ          | ้องพื่อ ภัยธร            | ร <b>มช</b> าติ                         | จากน้ำ    | เพ่วม        |                       |         |      |        |      | ବର୍ଣ            |
| 12          | องที่ ๒ โรก:             | ระบาค ภ                                 | ายหลัง    | หน้าท่ว      | ม                     |         |      |        |      | ඉවත්            |
| เรื่        | ้องที่ ๓ ย <b>ั</b> กคืม | กัย                                     |           |              | ** **                 | ***     |      |        |      | ඉතිට            |
| หมวดม       | ัยที่ <b>มนุษย์</b> ทำขี | แอง:—                                   |           |              |                       |         |      |        |      |                 |
|             | โจรภัย                   |                                         |           |              |                       |         |      |        |      | ඉළුව            |
| ы           | . ภัยเกิดแต่คว           | าวมขัดสน                                | ในกระ     | บครัว        |                       |         |      |        |      | ∞පද             |
| £12         |                          |                                         |           |              |                       |         |      |        |      | യലം.<br>വിലില   |
| ď.          | . ภัยจากการป             | กครอง                                   |           |              |                       |         |      |        |      | গলন             |
| ¢.          | ข้าราชการภู้             | ,<br>El ,                               |           | <b></b>      |                       |         |      |        |      | യിലണ            |
| ່ວ,         | <i>ม</i> ้ยจากพลเมื      | องสว                                    | · · ·     |              |                       |         |      | ,,,,,, |      | මතඥ<br>ආත       |
| യ           | . ภัยจากรัฐสม            | nn,                                     | · ·       |              |                       |         |      |        |      | ം ചെം<br>യിള്ളം |
| ಡ.          |                          |                                         |           |              |                       |         |      |        | +++4 | ംലം.<br>ലെംഭ്   |
| ď.          |                          |                                         |           |              |                       |         | 1100 | ,      |      |                 |
| ଜ୦.         | พุทธบริษัทภ              |                                         |           |              |                       |         | •••• |        |      | ലെക             |
| <b>Q</b> Q. | วิกฎฑิการณ์เ             |                                         | าปราช     | าสาปไต้      | <br>ຄ                 |         | ,    |        |      | මේක්ස්          |
| ຍໄກ.        |                          |                                         | 100 12 17 | 1617 CUNTA 1 | ii .                  |         | 1    |        |      | ନ୍ଥାର           |
| ຈມ.<br>ຜິສ. | ภัยจากสิ่งประ            |                                         | นิด       |              |                       |         | -1++ | ,      |      | നെറ             |
| ംബം.        | <b>ภ</b> ัยจากการโช      |                                         |           | ·••          |                       | ****    | •••• | ••••   |      | ଜଳବ             |
| ~~.<br>@ď.  | ภัยจากความเ              |                                         |           | •••          |                       | ••••    | •••• | ••••   | •••• | ន៣២             |
| æ04.        |                          | 11111111111 + + + + + + + + + + + + + + |           |              | ••••                  |         |      |        |      | ទ៣៣             |

#### [2]

| ඉරු.       | ภัยจากมีอนามัยเลว             |              |            |      | <br> |      | ବଣାଙ୍କ |
|------------|-------------------------------|--------------|------------|------|------|------|--------|
| ബെ.        | ภัยจากมีบั้ญญาหลงทาง          | ••••         | ****       | **** | <br> | ···· | ளைகீ   |
| บ้ญหาแห่งว | าวะไร้สึดธรรมอยู่ที่ไม่มีผู้ม | ມອິງນີ້ທີ່ມີ | ุร<br>หานี | 1.44 | <br> |      | ຣູຕອ   |

### โลกก้ำสังจมลงสู่ภาวะไร้ศิลธรรม

| สภาวะของโล <b>ก</b> เป <b>ลี่ยน</b> ง | กามธรร  | พิศาของ   | <b>งส</b> ังขาว |         |       |      |      |        | ବଙ୍କ   |
|---------------------------------------|---------|-----------|-----------------|---------|-------|------|------|--------|--------|
| มูลเหตุแห่งกวามไร้คือ                 |         |           |                 |         |       |      |      |        |        |
| :- เหตุบ้จจัยโดยกรง                   | ,       |           |                 |         | ****  | •••• | **** | ଜଟରୀ   | -ඉඳ්දෙ |
| เหตุบัจจัยโดยอ้อม                     |         |           |                 |         |       | **** | 7441 | ବଝଁ୦   | -ଇଝିଝି |
| <u>ถนไม่ฉลาดในทางป้อง</u>             | ทั้นการ | แก็อทุกร์ | é               |         | •     |      |      |        | ඉල්ල්  |
| พิจารณาโลกตามลำทำ                     |         |           |                 |         |       |      |      |        |        |
| โลกกำลังจมลงสู่ภาวะไ                  | วัศิลธร | รม ต้อ    | องพึ่งอิ        | ทัปบ้าง | หาไว้ |      |      |        | ବର୍ଣ୍ଣ |
| ตอบคำถามห้ายบท                        |         |           | ****            |         | ••••  |      | ***  | രാഗ്ഷ് | -ଭଟ୍ଚ  |

### กระแสแห่งความเสื่อมสี่ลธรรมตามลำดับ

| หบทวนกวามหมายของศีลธรรมให้แจ่มแจ้งอยู่เสมอ               | ବଜାଇ   |
|----------------------------------------------------------|--------|
| ศึกษากวามเสื่อมศีลธรรมจากพระคัมภีร์                      | തെപ്പ് |
| ความในพระคัมภีร์ลึกซึ่ง มิโซไร้ล้าระ                     |        |
| ในพระสูตร มีเรื่องน่าศึกษาทางศึลธรรมที่เกี่ยวกับโจรกรรม  | ବେଦିବ  |
| เมื่อรู้จักใช้ศาสตราแล้ว เกิดกวามเสื่อมศีลธรรมอื่น ๆ อีก | ., arb |
| ถึงที่สุดแห่งยุกมิคสัญญี่แล้ว ค่อยกลับดีขึ้นใหม่         | କଟ୍ଟ   |
| เปรียบเรื่องในพระกับกีร์ กับในสภาพบ้อจุบัน               | kao o  |

# พันเหตุแห่งความตกตั้นสื่อมทรามทางศิลธรรม

| ระบทวนสำคับเรื่องที่บรรยายมาแล้ว     |       |      |      |          |      |      | യറൽ    |
|--------------------------------------|-------|------|------|----------|------|------|--------|
| เหตุแห่งกวามเสื่อมทรามทางศีลธรรม     | 1     |      |      | ,<br>,   |      |      | ಹಂಡ    |
| กวรมเสื่อมศีลธรรมที่เป็นภายใน        |       |      |      |          |      |      | ലാജ    |
| เหตุบ้างขั้ในกลุ่มกามวิลก            |       | **** |      |          | •••• |      | ലംഗം   |
| พึ่งศึกษาให้รู้จักธาตุ               |       | •••• | •••• | <i>.</i> |      | ···. | โตออ   |
| กามชาตุสงกำลังให้เกิดก็เลสกามอย่างอื | นๆอีก |      |      |          |      | ,    | ଅକ୍ଷ   |
| บวงสมัยบูชากรมารมณ์คุจพระเจ้า        |       |      |      |          |      |      | ഇ.എട്  |
| เหตุปัจจัยในกลุ่มพยาปาทวิตก          |       |      |      |          |      | •••• | ലപ്പെ  |
| เหตุบั้งจัยในกลุ่มวิหิงสาวิดก        |       | **** |      |          |      |      | ന്മത   |
| กวามเสื่อมศึลธรรมที่เป็นภายนอก       |       | •••• | •••• |          |      | ++41 | ലിലെയി |

## มูลเหตุชั้นรากฐานแห่งการผิดพลาด

| ศึกษาอวามหมายของกำให้เข้าใจเสียก่อน                | •••• |   |      |      |      | ළහන්          |
|----------------------------------------------------|------|---|------|------|------|---------------|
| อกุศลวิสถ มีมูลรากคืออโยนิโสมนสิการ                |      |   |      |      |      | ଅଙ୍କ          |
| เหตุและผลของอโยนิโสมนสิการ                         |      |   |      |      |      | ദ്മല          |
| จูโทษของอโย <b>นิโสมนสิการ</b> อามหลักบาล <b>ี</b> |      | , |      | •••• |      | ലഭ്ഭ          |
| ถ้ามือโอนิโสมนสิการ โพชฌงค์จะไม่เกิด               |      |   | •••• |      | •••• | ಟಾಧಿನಿ        |
| อโยนิโสมนสิการ อาจทำลายศาสนาให้หมดไ                | ป,   |   | ,    |      |      | මස් <i>ස්</i> |
| อโยนิโสมนสึการ มักร่วมแรงกับกิเลสอื่นค้ว           | ឌ    |   |      |      |      | මස්දේ         |
| อโยนิโสมนสิการยังมีชื่อเรียกอย่างอื่นอื่อ          | •••• | , |      | •••• | **** | മാര്ജ         |
| พิจารณาคูอโยนิโสมนสิการ ตามสภาพบ้าจุบ่             | ĥ    |   |      |      |      | ലം ഉല         |

[5]

# สถาบันผู้มีพระคุณเป็นรากฐานของศิลธรรม

| · # 1 ¥                                           |      |      |   |       | ഉമ്പ          |
|---------------------------------------------------|------|------|---|-------|---------------|
| พิจารณาถึงปูชนียบุคคลโดยลำคับ                     | •••• |      |   | ·<br> | <b>ഇ</b> സ്ര് |
| ถ้าสถาบันผู้มีพระกุณยังอยู่ ภาวะไร้ศิลธรรมจะไม่มี |      | **** |   |       | 620           |
| พิจารณวดุสถาบันผู้มีพระกุณตามพุทธภาษิต            |      |      |   | -++4  | ២៤៣           |
| พิจารณาดูพระพุทธภาษิจเกี่ยวกับมารถาษิดา           |      |      |   | ,     | ෂය්දා         |
| พิจารณวทูพระพุทธภาษิลตรัสถึงหน้าที่ของบุตร        |      | 7411 |   |       | ലഭപ്          |
| กรัสเรื่องคุณลักษณะบุทรที่ดี                      |      | **** | · |       | මසේන්         |
| พิขารณาดูพระพุทธภาษิดเกี่ยวกับสถาบันที่ ๒-๓       |      |      | , |       | <b>୩</b> ୦୦   |
|                                                   |      |      |   |       |               |

สถาบันที่ทรงอำนาจกับปัญหาทางศึกธรรม

| ทุกเรื่องที่มนุษย์เกี่ยวข้อง ต้องเป็นเรื่องของศีลธรรม. |          |      |        | ແດ່ວ   |
|--------------------------------------------------------|----------|------|--------|--------|
| วิกฤติการณ์เกิดมาก เพราะโลกเจริญหางวัตถุมาก .          |          |      | ****   | ល០៧    |
| สถาบันที่ทรงอำนาจ เป็นเหลุกระเทือนถึงศีลธรรมได้.       |          |      |        | ៣០៩    |
| สถาบันมีมาก อาจแยกได้ ๓ ประเภท                         |          |      |        | ពុស្ស  |
| กวามศักดิ์สิทธิ์ของสถาบัน ทำให้เกิดผลได้ทั้งดี–ร้าย    |          |      |        | ពទត    |
| อำนาจเป็นใหญ่ในโลก                                     | ••• •••• | ,,   |        | ណេខាប  |
|                                                        |          | •••• | Pase - | നില്ല  |
|                                                        | ••• •••• | ,    | ·      | តា២៦   |
| พึ่งสังเกลเนวปฏิบัติงวนของกนโบราณ                      |          |      |        | ണിലങ   |
| บ้าจุบันเสื่อมศึลธรรม  ก้องช่วยกันแก้ไข                |          |      | ••••   | ពាណៈ៦  |
| ผลของการมีศัลธรรม เมื่อใช้สถาบันที่มีอำนาจถูก .        |          |      | ****   | ଶାଙ୍କଠ |

[თ]

# สถาบันแห่งมีตรภาพคือขุดเด่นแห่งความมีศีลธรรม์

| ทำกวามเข้าใจเกี่ยวกับโรหาร         | ****            |        | •••• |      | **** | <br>ങ്ട്    |
|------------------------------------|-----------------|--------|------|------|------|-------------|
| ศึกษาให้รู้จักความดึกซึ่งของถ้อยคำ | ••••            | -1+4   |      |      |      | <br>ണഭിയി   |
| มิตรภาพเป็นจุกเก่นของกวามมีศัลธระ  | ามได้อย่        | างไรร  |      |      |      | <br>നഭ്ഠ    |
| มิตรภาพ เป็นเครื่องมือหาผลประโยข   | ชน์ก็มี         |        | **** | •••• |      | <br>നഭ്ഠ    |
| มิตรภาพแพ้จริง กอปรด้วยสักษณะแ     | เห่งสัมป        | รายิกโ | วหาร |      |      | <br>ങ്ക     |
| มิตรภาพ มีขอบแขกแบ่งได้ ๒ ระดับ    | J               | ••••   | **** | **** |      | <br>៣៩័៣    |
| กำว่า "สถาบน" มีทั้งหางวัตถุ ทาง   | <b>າວິญ</b> ญาถ | li     |      |      |      | <br>मा दे ल |
| สถาบันแห่งมิครภาพเกิดขึ้นได้เป็น ๓ | แบบ             |        | •••• | ·    |      | <br>a çu    |
| สถาบันแห่งมิทรภาพเป็นจุดเด่นอย่างไ | ls ?            |        |      |      | •••• | <br>៣៦៤     |

### 🚓 ความรับผิดชอบทางสี่ลธรรม เป็นไปเพื่อความมีอยู่ของศีลธรรมอย่างมั่นอง

| ความรับผิดชอบทางศีลธรรม ต้องสำนึกและทำจากใจ         |      |      |        | ಮಾರ್ ನಿ |
|-----------------------------------------------------|------|------|--------|---------|
| กวามรับผิดชอบ มีก่าเท่ากับกวามหมายของกวามเป็นมนุษย์ |      |      |        | ണയിങ്   |
| ทำกวามเข้าใจเรื่องโวหารพูดอีกกรั้งหนึ่ง             |      |      |        | ລາຜ່ອ   |
| พจารณาปัญหาที่ว่า กวามรับผิดชอบมาจากจะไร            |      | **** |        | ങേരില   |
| กวามรับผิดชอบของจิตแต <b>่ละขั้นมี</b> ก่างกัน      |      |      |        | ៣៨៩     |
| พิจารณาดูความรับผิดชอบของคนธรรมดา                   | **** |      |        | ണങ്ങി   |
| โลกกำลังชากความรับผิกชอบทางศีลธรรม                  |      | ,    | P-1 14 | ୩୯କ     |
| ชาวโลกที่ขาดกวามรับผิดชอบทางศีลธรรม 🤇               |      |      |        | ពានតោ   |
| บ้จจุบันมีความเกี่ยงงอนกันในความรับผิดชอบ           |      |      |        | ពា៤ទេ   |
| ความรับผิดชอบทางศีลธรรม ควรจะซึ่งอยู่ในจุตใจเอง     |      |      |        | ര്ന     |
| -                                                   |      |      |        |         |

[ಟ]

| โลกระรอดได้พราะมีกวามรับผิดชอบทางคื             |                 | ****     |      | ഭിവിയ |
|-------------------------------------------------|-----------------|----------|------|-------|
| ภาละแห่งการเกิดกวามรับผิดชอบทางศีลธร            | rรม             | <br>1848 |      | ഭേമണ  |
| อานิสงส์ของกวามรับผิดชอบทาง <del>ศ</del> ัสธรรม | ย่อมมีแก่สาธุชน | <br>     | •••• | ഭാഭ   |

## ๑๒. สมมาทิฏฐิลีอรากแก้วของสี่ถธรรม

| โลกจะอยู่รอกได้ เพราะสมมาทิฏฐ์             |          | ,        |       |      |      |      | ଝ୍ଇଅ         |
|--------------------------------------------|----------|----------|-------|------|------|------|--------------|
| ศึกษาให้เข้าใจสมมาทิฏฐิได้ โดยรู้จั        | ามิจฉาข่ | า๊กจิ    | ** 74 |      |      |      | ଝନଙ          |
| 1                                          |          |          |       |      |      |      | α æα         |
| พิจารณาคุมีจะเวทิฏฐีอย่างท่ำของสมัยโ       |          |          |       |      | **** |      | ଝନ୍ତ         |
| มีสัมมาทิฏฐ์แม้เพียงพื้นฐาน ก็เบ็นรา       | กมกั่วข  | ของคือข  | รรรม  |      |      |      | ≪ ଅଠେ        |
| มิจฉาพิฏฐีอย่างกลาง ในสมัยโบราณ            | ••••     | ,        | ••••  |      |      |      | <b>୍ ଅ</b> ଚ |
| ม์จฉาพิฏฐ์อย่างแรงกล้าสมัยโบราณ            |          |          | ••••  | •••• |      |      | ලේක්කෙ       |
| พิจรรณาดูมิจฉาที่ฏรู้อย่างหมัยปัจจุบัน<br> |          |          |       |      |      |      | ഭിമർ         |
| ท้องรู้จักกวามสุขที่เป็นสมมาพิฏฐิ          |          |          | ••••  |      |      | ଙ୍କର | –ನ್ಟಾದ       |
| สมมาที่ฏฐิในการช่วยและรับใช้ผู้อื่นก็ม     | งีเคล็ดอ | มยู่บ้าง |       |      | ,    |      | สัตส         |
| ทอบกำถามท้ำยบท                             | ****     |          | ·     |      |      | ೯೯೦- | -೯೯೫         |

# ค.ศ. สิ่งธรรมเพื่อมนุษยโลกและมนุษยโลกเพื่อสิ่งธรรม

| กนสมัยนี้ เข้าใจผิดในเรื่องความสุงบอยู่มาก               |      |      | _    | ೯೭೦          |
|----------------------------------------------------------|------|------|------|--------------|
|                                                          |      |      | **** | ፍፍፅ          |
| พิจารณาให้เห็นข้อเท็จจริงว่า "ศีลธรรมมีเพื่อมนุษยโลก"    | •••• |      |      | ଝଝିଅ         |
| ดูข้อเท็จจรึงที่ว่า "มนุษย์มีเพื่อศีลธรรม"               |      |      |      | ๔๔₫          |
| มนุษย์กวรจะก้าวหน้าทางจิทใจ แต่ที่เป็นอยู่กลับทรงกันข้าม |      |      |      |              |
|                                                          | **** | **** | *=++ | <u></u> ዲኖኃ  |
| ศีลธรรมมีเพื่อมนุษย์เกิดสดิปัญญาที่ไม่ตกเป็นทาสก็เลส     | **** |      |      | @ <b>6</b> 0 |
|                                                          |      |      |      |              |
| บั้จจุบันนี้ โรกขาดศึลธรรมกำลังระบาด 🦾 📖                 |      | **** |      | ៤៦១          |

| ยาแก้โรกจิตทรามระบาด ก็มีแต่ศัลธรรมเท่านั้น          |                       | <br>     | ଝିଚଝ    |
|------------------------------------------------------|-----------------------|----------|---------|
| โรกจิททรามระบาก ก็เพราะเพาะเชื้อโรก (การศึกษาที่ผิด  | ) <sup>*</sup><br>194 |          | ଜିଜି    |
| การกำจักโรคขาทศีลธรรม ห้องทำทั้งเพื่อคนเองและผู้อื่น |                       | <br>**** | ଝଣ୍ଡ    |
| พิขารณาคอุปสรรกของการแก้ไขโรกขากศีลธรรม              | +#*                   | <br>     | ೯೮೬     |
| กวามหมายของศึกธรรมอันดี                              |                       |          | රැහ්ව   |
| ชอให้ช่วยกันปฏิบิติ เพื่อให้ศีลธรรมกลับมา            | ****                  | <br>     | ≪ದಂ     |
| ทอบคำถามท้ายบท                                       | 1+++                  | ଝଟଝ      | – ල්ශේට |

[ac]

ศึลธรรมกับมนุษยุโลก

- 6 -

๔ มาราคม ๒๔๑๙

## ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "ศีลธรรม"

การบรรยายประจำวันเสาร์ ได้เวียนมาถึงเข้าอีกรอบหนึ่ง ตั้งต้นแต่วันนี้ไป เบ็นกิจกรรมที่จะเว้นไม่ได้ ; โดยถือว่า เบ็นกิจกรรมประจำ ดังนั้นจึงได้พยายามให้มีตามปกติ.

สำหรับการบรรยายในวันนี้ ซักได้กล่าวด้วยเรื่องอันเกี่ยวกับศีลธรรม โดย ให้หัวข้อใหญ่ว่า **สีลธรรมกับมนุษยโลก,** แล้วก็จะมีทัวข้อย่อยเป็นหัวซ้อ ๆ ไป สาม สมกวรแก่การทำกวามเข้าใจ.

การที่ได้กล่าวถึงเรื่องศีลธรรมช้ำอีก ทั้งที่ได้กล่าวมาแล้วชุดหนึ่งเมื่อปีกลาย ; นี่ก็เพราะเห็นว่า ศีลธรรมเป็นเรื่องสำคัญอึ่งกว่าเรื่องใก โดยเฉพาะสำหรับมนุษย์ **ในโลกแห่งสมัยนี้.** การกล่าวเท่าที่กล่าวมาแล้ว ยังไม่รู้สึกว่าเป็นการเพียงพอ ควร จะไข้กล่าวโดยละเอียด หรือโดยรัจกุม โดยชังเจนให้ยิ่งๆ ขึ้นไป เพื่อให้มีกวามรู้ กวามเข้าใจ และสามารถปฏิบีดิให้สำเร็จประโยชน์ได้ทามนั้น; สำหรับโลกมนุษย์สมัยนี้ ไม่มีเรื่องใดจะสำหัญยิ่งไปกว่าเรื่องศีลธรรม ที่กำลังเสื่อมไป ในการปฏิบัติของคนที่อยู่ ในโลกนั้นเอง.

สือธรรมได้เสื่อมเสียไปในการปฏิบัติของคนยุคนี้ ก็เพราะว่าเป็นยุคที่มีสึง
 ยัวยวนมาก, มีความเจริญของสิ่งที่เรียกว่า วัดถุ หรือวัดถุนิยม, ประกอบกับคนทรี่จำนวน
 มวกขึ้น, ทำให้การเป็นอยู่ลำบาก; คนจึงเห็นแก่การอยู่รอด หรือความสุขสบายของ
 ทั่วเอง ยิ่งกว่าที่จะเห็นแก่ผู้อื่น. เมื่อเป็นดังนี้มากขึ้น ก็เป็นเหตุให้การปฏิบัติ
 ศีลธรรมนั้นเสื่อมไป, หรือการเสี่ยมศีลธรรมนั้นเอง ทำให้เกิดความชาดแกลนอย่างอื่น
 รุนแรงขึ้นไปอีก ไปทำในสิ่งที่ไม่ต้องทำ; ก็ทำให้เกิดความชาดแกลนสิ่งที่เป็นวัดถุ
 บัจจัยจำเป็นสำหรับมนุษย์ยิ่งขึ้น. แม้ข้อนี้ก็เป็นการช่วยให้เกิดความเสื่อมในทางศีลธรรม
 มากลงไปอีก; เราจึงการหยิบขึ้นมาพิจารณา ช่วยกันทำความเข้าใจให้เพื่อนมนุษชั้
 ให้มากนี้สุด เพื่อช่วยกันแล้ไบบัญหา หรือวิกฤติการณ์ทางศีลธรรมนี้ก้วยกันทุกคน.

สำหรับการบรรยายในวันนี้ อยากจะดัดแปลงบ้างให้ผิดไปจากครั้งที่แล้วมา ในกาลก่อน คืออยากจะให้มีการอภิปราย ในตอนท้ายของการบรรยายได้. ทุกคนที่มี กวามรู้สึกคิดนึกเกิดขึ้นเนื่องจากการพังเรื่องนี้ จะเป็นความสงสัยเกิดขึ้น หรือแม้แต่ความ เห็นขัดแย้งเกิดขึ้น ก็ขอให้อภิปรายได้โดยไม่ต้องเกรงใจ; หรืออย่างน้อยที่สุด ก็จะ ช่วยกันทักทั่วง คำอธิบายที่ยังไม่สมบูรณ์ ให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้นทุกหัวข้อของแต่ละประเด็น ที่นำมวกล่าว. ทั้งนี้ก็เพื่อความกระจ่างยิ่งขึ้นนั่นเอง; และจะได้กัดเลือกเอาสาระใน กำอภิปรายของบุคลลนั้น ๆ รวมไว้ในคำบรรยายชุดนี้ตัวย ถ้าหากมีการพิมพ์ออกไปเป็น ลายลักษณ์อักษร ก็จะพิดอยู่ในนั้นด้วย, และขอให้พูดกัน อภิปรายกันในเวลวอันจำกัด ไม่เกิน ๔ นาที.

สำหรับการบรรยายในวันแรกนี้ บรรยายโดยหัวข้อใหญ่ว่า "คืลธรรมกับ มนุษยโลก" แต่หัวข้อย่อยเฉพาะวันนี้มีว่า "ความหมายอันสมบูรณ์ของคำว่า "ศึลธรรม". เรื่องใหญ่ที่ตั้งทัวข้อขึ้นไว้ เป็นหัวข้อที่กว้าง เกินขอบเขตที่จะนำมาพูดจากันจบไปได้ใน วันหนึ่ง ๆ, คือศึลธรรมกับมนุษยโลก ในลักษณะต่าง ๆ ในแง่มุมต่าง ๆ ในการที่สัมพันธ์ กัน ในกวามเป็นเหตุเป็นผลของกัน เป็นต้น. วันนี้ถีจะพูดแต่หัวข้อย่อย ประเด็นเดียว ว่ากวามหมายอันสมบูรณ์ของกำว่าศีลธรรม; ถ้าเรารู้จักกวามหมายอันสมบูรณ์ของศีลธรรม ก็คงจะประหลากใจ อัศจรรย์ใจ หรือบางคนถึงกับตกใจว่า มันช่วงมากมายอะไรถึงอย่าง นั้น; ฉะนั้นขอให้กั้งใจพังหรือกำหนดจดจำให้กี.

## ความหมายสมบูรณ์ให้ประโยชน์ ๓ ประการ

ในลอนแรกนี้ จะได้กล่าวถึงเหตุผล ที่ต้องให้ความหมายอันสมบูรณ์กันเสีย ใหม่ เกี่ยวกับคำ ๆ นี้. เหตุผลนั้นมีว่า ที่แล้ว ๆ มา เราให้ความหมายของกำว่า "ศีลธรรม" นี้แคบไป; เช่นเราจะเล็งถึงแต่เพียง *ศีลธรรมอันดีของประชาชน* ซึ่ง ก็มองเห็นกันอยู่แล้วว่าประชาชนทั่วไป จะต้องมีศีลธรรมอย่างไร หรือเพียงเท่าไร, หรือ บางทีเราก็ให้ความหมายจำกัดลงไปว่า ได้แก่ *ระเบียบประพฤติ ปฏิบัติเพื่อความอยู่ เป็นผาสุกของสังคม* เท่านั้น; และด้วยเหตุนั้น ความหมายจึงแกบจำกัดอยู่ในวงที่จะ ต้องปฏิบัติเกี่ยวกับสังคม ไม่สูงขึ้นไปถึงกวามหมายของคำว่า "ศวสนา" ซึ่งจะเล็งไป ถึงเรื่อง มรรค ผล นิพพาน. แม้อากมาก็เกยจำกัดกวามของกำว่า "ศีลธรรม" ไว้ในที่บางแห่งเพียง
 เท่านั้น; นั่นเพราะว่า เป็นการกล่าวไปตามที่ยึดถือหรือรบรองกันอยู่ทั่ว ๆ ไป จึงทำ
 ให้มีหลายเรื่อง; ก็อเมื่อมีเรื่องศีลธรรมสมบูรณ์แล้ว ก็ยังมีเรื่องห็ระต้องประพฤติปฏิบัติ
 ให้สูงขึ้นไปอีก เป็นเรื่องของศาสนา : มีเรื่องศีล สมาธิ บัญญา มรรก ผล นิพพาน
 เป็นตัน. เมื่อมองอีกทางหนึ่ง กำว่า "ศีลธรรม" ที่ใช้กล่าวกันอยู่โดยทั่วไป นั้น
 มีกวามหมายนุ่งไปยังมรรยาท ที่จะประพฤติปฏิบัติ เพื่อให้เกิดความเป็นปกติสุข.

เพราะเหตุที่เราให้กวามหมายของกำว่า "ศีลธรรม" จำกักแกบ ๆ อยู่อย่างนี้ นั้นแหละ มันจึงไม่มีศีลธรรม หรือไม่เป็นศีลธรรม ในสิ่งที่กวรจะมีจะเป็น; โดยเฉพาะ อย่างยิ่งในเรื่องการเมือง หรือการปกครองของมนุษย์เรา, จึงเป็นเหตุให้การเมืองไม่มี ศีลธรรม จนการเมืองกลายเป็นเรื่องสถปรกของมนุษย์ไปเสีย. นี่เป็นเหตุให้ไม่มี ศีลธรรมอยู่ในสิ่งที่กวรจะมี; เช่นการเป็นอยู่ทั่วไป การปกครอง การเศรษฐกิจอะไร ซ่าง ๆ; เพราะเราไปจำกักกวามหมายของกำว่าศีลธรรมแกบไปเสียอย่างนี้. กังนั้น วันนี้เราจะพังทะลายขอบเขตอันนี้ออกไปเสียให้หมด; ให้กวามหมายทรีอรัศมีของสิ่งที่ เรียกว่าศีลธรรมนั้น แผ่ซ่านไปได้เค็มที่ ตามที่มันจะเป็น; อย่าให้มีอะไรมากีกขวาง.

ที่แล้วมาเราให้ความหมายของคำว่าศีลธรรมแคบ ในฐานะเบ็นวิชาการอัน เล็ก ๆ อันหนึ่งเท่านั้น, แล้วทางการศึกษาของมนุษย์ในโลกนี้ ก็ให้มีความหมายหรือความ สำคัญแก่สิ่งนี้น้อยลงไป จนกระทั่งในหลักสูตรการศึกษาของกระทรวงศึกษาธิการ เป็นต้น หาเรื่องศีลธรรมแทบจะไม่พบ; แต่ไปกล่าวไว้ในหน้าที่พลเมืองเล็ก ๆ น้อย ๆ ไม่มีความ หมาย หรือไม่มีสาระสำคัญอะไรในการที่จะทำให้เกิดสันติภาพหรือสันติสุข แก่มนุษย์ใน โลกนี้. นี่ก็เป็นเหตุให้ศีลธรรมลับหายไป. เดี๋ยวนี้เรา **จะให้ความหมายใหม่แก่ดำว่า**  **์ ที่ลธรรม** () และให้สมบูรถ์ที่สุทยวมขวามมุ่งหมายตั้งที่กล่าวมาแล้วข้างกัน ; ทั้งนี้ ก็เพื่อ :-

**หนึ่ง. เพื่อสะดวกแก่การสึกษา**; ถ้าเราศึกษาเรื่องศีลธรรมเข้าไจจริง ก็จะกลายเป็นเรื่องเกี่ยวพอ, เพียงพอแก่บัญหาของมนุษย์, จะเป็นกรบหมดหุกเรื่อง ที่มนุษย์จะต้องรู้ และจะต้องทำความแจ่มแจ้ง.

**dos. เพื่อเป็นกำลังใจสูงสุลในการปฏิบัติกีลธรรม** นั่นเอง. ถ้าเรวรู้ ว่าศีลธรรมมีความหมายมาก มีกุณก่ามาก สามารถแก้บ้อนทาได้ทุกอย่าง อย่างที่กล่าวแล้ว ขนเราก็จะเกิดกำลังใจอันมากมาย ในการที่จะ ม**ีศีลธรรม,** คือในการปฏิบัติธรรม; ซึ่งในที่นี้ **หมายถึงปฏิบัติส์ลธรรม** ซึ่งสรุปใจกวามได้สั้น ๆ ถ้าเดียวว่า **เพื่อปกติสุข;** เพราะกำว่า *ศีลธรรม* แปลว่า *สิ่งชี้มีความปกติ*.

สาม. ก็ เพื่อว่าจะแก้บัญหาได้ครบถ้วนทุลประการ และทุลระดับ. ขอ ให้สังเกตคูว่า เกี่ยวนี้เรามีบัญหามากมายหลายชนิด, แล้วก็ยังหลายระดับหรือหลายชั้น ในแต่ละชนิด มีบัญหามากมายเหลือเกิน จนเวียนหัวในการที่ว่า จะเอาอะไรมาแก้อะไร อย่างไร. แต่ถ้าเราะข้าใจกวามหมายของสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรม โดยครบถ้วนแล้ว ก็จะ มองเห็นได้ที่เดียวว่า บัญหาทั้งหมดนั้น และ หลระดับ นั้น แก้ไก้ด้วยสิ่งเพียงสิ่งเคือว ดืออึ่งนี้เรือกว่า ซึ่งธรรม นั้นเอง; แต่ก้องเป็นศีลธรรมที่มีความหมายกรบถ้วนและ สมบูรณ์ ตามนัยะพี่เราจะได้พิจารณากันสืบต่อไป.

#### ความหมายของ "ศีลธรรม" ทางศัพทศาสตร์

ที่นี้ ดำหรับกวามหมายที่สมบูรณ์ของกำว่า "ศัลธรรม" นี้ ถ้ามัวถือเอวแต่ ทามกวามหมายในภาษาไทย ก็มีกวามหมายแกบ ๆ ดังที่ปรากฏอยู่ในปทานุกรมภาษาไทย หรือที่เราพูทกันอยู่. ถ้าเราจะ **เอาความหมายที่สมบูรณ์** กินแล้ว **จะต้องเอาความ หมายที่รวกสัพท์** ของคำว่า **ฮึละ** กำนี้, และก็ต้องถือเอรกวามหมายในทางศัพทศรสตร์ คือทวงภาษาศาสตร์ที่เป็นศัพทศาสตร์ ไม่ใช่ภาษาที่พูลอยู่ตามตลาด. ถ้าเป็นภาษาที่ พูตอยู่ตามตลาด ก็มีความหมายแคบอย่างที่กล่าวมาแล้ว ; แต่ถ้าเอาตามหลักเกณฑ์ทาง คัมภีร์ศัพทศาสตร์ เป็นต้นแล้ว มันก็มีความหมายกว้างอย่างพิลึกพิลัน เหลือที่จะกล่าวได้, ...เละก็ต้องเอาตามความหมายของคำที่เป็นภาษาบาลี.

นี่ขอให้เข้าใจว่า เราต้องถือเอาตามความหมายของคำบาลี ที่ว่า ซีละ หรือ ซีลธรรม; นี้มีเหตุผลในข้อที่ว่า คำว่า "ซีลธรรม" นี้ก็เป็นภาษาบาลี ถ้าไม่ถือเอา ตามราภศัพภ์ทางภาษาบาลีแล้ว จะถือเอาอย่างไร. และอีกอย่างหนึ่ง ภาษาบาลี ก็ *เป็นภาษาของทระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นต้นตอหรือที่มาแห่งสิลธรรม.* ภาษาบาลีเป็น ภาษาที่ทรงไว้ซึ่งพระพุทธวจนะทั้งหมดทั้งสิ้น; จึงเป็นอันยุถีว่า เราจะถือเอาตาม ถวามหมายที่มีอยู่ในรากศัพท์ ๆ นี้ ซึ่งเป็นภาษาบาลี. ถ้าเป็นอย่างนี้แล้ว ก็จะ **สะดวก** ในการทำความเข้าใจ ด้วย, แล้วก็เป็นความจริง ด้วย, แล้ว เป็นความสมชูรณ์ ด้วย, ขอให้กอยกำหนดพิจารณากันให้ที่ ๆ.

เมื่อกล่าวโดยทางศัพทศาสตร์ และที่เป็นภาษาบาลีแล้ว ถึจะแยกล้านี้ขอก เป็น ๒ กัว คือ สีละ คำหนึ่ง, ชัมมะ กำหนึ่ง, ต่อเมื่อรวมกันจึงเป็นสีลชัมม กำว่า สีละ นั้น แปลว่า ปกติ; คำว่า รัมมะ นั้น แปลว่า สิ่ง ก็ได้, หรือ เหตุ ก็ได้, การประพฤติ กระทำด้วยเจตนว่ ก็ได้. คำว่า ธัมมะ นี้ มีกำแปลหรือ ความหมาย มาก มายเหลือที่จะพรรณนา คือแปลได้ทุกอย่าง ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่ชัมม; แต่ในกรณีนี้ จะเพิ่งเล็งเฉพาะสิ่ง หรือเหตุ หรือการกระทำก้วยเจกนาของมนุษย์. เมื่อรวมกันเข้า กับกำว่า สีละ เป็น สีลธัมม และเขียนเป็นภาษาไทยในรูปของ "ศัลธรรม". โดย อิงรูปภาษาสันสกฤต, แล้ว ก็คือมีความหมายแยกไปได้เป็น ๓ อย่างก้วยกัน :- ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "ศิลษรรม"

**ลวามหมายที่ ๑. ศึลธรรมหมายผิงสิ่งที่เป็นเหตุของความปอ**พิ : สี--ละ-ปกติ, ธรรมะ -- เหตุ หรือธรรมที่เป็นเหตุ; ธรรมที่เป็นเหตุของความปกติ เรียกว่า ศึลธรรม; จะหมายถึงการประพฤลิ หรือการกระทำ หรือแม้เต่วัลถุที่ใช้ในการกระทำ ก็รวมอยู่ในความหมายนี้ ในฐานะที่มันเป็นเหตุ. ฉะนั้น สรุปความได้ว่า คำว่า "ศึลธรรม" เมื่อเล็งในฐานะที่เป็นเหตุ ก็ได้ความว่า สิ่งหรือการประพฤติ การกระทำ ที่:บืนเหตุให้เกิดความปกติ.

**ความหมาอชี่ ๒**. ศีลธรรม, คำว่า *ธรรม* หมายถึง สิ่ง หรือ *ภาวะ ; ศีลธรรม* ก็แปลว่า *ภาวะแห่งความปกติ.* นี่จะเห็นได้ทันทีว่ามันเป็นผล ; เมื่อเรา กล่าวในฐานะพี่มันเป็นผล กำว่า ศีลธรรม ก็แปลว่า **ภาวะแห่งความปกติ.** 

**ความหมายที่ ๓.** เป็นกวามหมายรวม **สื่อธรรมจะหมายถึงสิ่งที่มีดภาพ** อยู่ตามปกติ ข่อมไก้แก่ปรากฏการณ์ของธรรมชาติทั้งปวง. ถ้ากล่าวอย่วงนี้ มันก็เป็น เหตุ และเป็นผลพร้อมกันไปในทัว; เพราะปรากฏการณ์ที่ปรากฏอยู่ทามธรรมชาตินั้น ในตัวสิ่งนั้น แม้ในขณะเกียวกันนั้น มันก็เบ็นทั้งเหตุและเป็นทั้งผล เนื่องกันไปไม่มี ที่สิ้นสุภ. นี่จะท้องอธิบายกันในข้อนี้ให้ละเอียกเป็นพิเคษ ซึ่งจะทบทวนใหม่อีกทั้งนี้ :--

กวามหมายแรก ที่ว่าศีลธรรมเป็นสิ่งหรือเป็นเหตุแห่งความปกติ นั้น หมายกวามว่า อะไรก็ตาม ที่เป็นมูลเหตุ, เบ็นต้นเหตุ, หรือ เป็นบ้อจอัยให้เกิดความปกติ ก็เรียกว่า ศีลธรรมทั้งนั้น. จะยกตัวอย่างเช่น สิกขาบททั้งหลาย ที่เราเรียกกันว่า ทีสห้า หรือศีลแปล หรือศีลสิบ ศีลอะไรก็กามนี้ เป็นตัวเหตุให้เกิดกวามปกติ; เป็น ศีลธรรม เพราะเป็นตัวเหตุให้เกิดกวามปกติ. ตัวสึกชาบทนั้น ๆ เป็นเพียงกัวเหตุให้ เกิดกวามปกติ. ลองประพฤติศีลดู ก็จะเกิดกวามปกติสิ้นมว; ดังนั้นสึกขาบทก็ที ระเบียบ กฎเกณฑ์ วินัย อะไรท่วง ๆ แม้ขนบธรรมเนียมประเพณ์ทั้งหลาย ที่เรามีกันอยู่ ในโลกนี้ ก็เรียกว่าศีลธรรมในฐานะที่เป็นเหกุ ให้เกิดกวามปกติได้ด้วยกันทั้งนั้น.

กวามหมายที่สอง, ที่ว่าเป็น ภววะแห่งความปกติ นั้น นี้หมายความว่าถ้า มีความปกติอยู่นี้ไหน เราจะพบว่า มีศีลธรรมอยู่ที่นั้น. มันก็ไม่ไข่ตัวศีลธรรมโดยตรง อีกเหมือนกัน; แต่มันเป็นผลที่ออกมาจากศีลธรรม แต่มันแยวกันไม่ได้; เพราะ ฉะนั้น เราจึงเรียกว่า ศีลธรรมในฐานะที่เป็นผล ได้แก่ ภาวะแห่งกวามปกติ หรืยกวาม สงบสุข. เราไปที่ไหน เห็นบ้านไหน เมืองไหน เขาอยู่ด้วยความปกติ เป็นสุข ก็รู้ ได้หันทีว่าที่นั้น มันมีศีลธรรม.

ข้อนี้ เมื่อดูตามตัวหนังสือ ตามรากศัพท์ของภาษาบาลีแล้ว มันก็กล่าวอย่าง นั้นได้ เพราะ สี–ละ แปลว่า ปกติ, ธรรม ในที่นี้แปลว่า ภาวะหรือสภาพ, ศีตธรรม ก็อภาวะแห่ง สี–ละ สี–ละ คือกวามปกติ; ภาวะแห่งความปกตินั้นเอง เรียกว่า ศีลธรรม, แต่กล่าวหรือมองดูมัน ในฐานะที่มันเป็นผล.

ความหมายที่สาม ที่ว่า ปรากฏการณ์ธรรมชาติทั้งหลายเป็นคือธรรม นี้ เป็นการกล่างตามหลักของภาษา ตามตัวหนังสือภาษาบาลี. คนทั่วไปเขาจะไม่ยอมรับ เพราะเขาไม่รู้ว่า คำว่า "ศีลธรรม" นั้นแปลว่าอย่างไรได้ก็อย่าง; เขารู้แต่แคบ ๆ แต่ เพียงว่า ศีลธรรมอันดีของประชาชนเท่านั้นเอง. ถ้าเขารู้ว่า คำว่า "ศีลธรรม" นี้ แปลว่า ภาวะที่เป็นอยู่หรือเป็นไป ตามปกติ ของสิ่งที่มีความเป็นปกติ; เขาก็จะพอ มองเห็นได้เองว่า มันได้แก่ทุกสิ่งทุกอย่างที่เป็นปรากฏการณ์อยู่ในโลกนี้. เราจะเหลียว ไปทางไหน ถ้าเราพบ สิ่งที่เป็นอยู่ตามปกติ คือไม่โกลาหลวุ่นวาย ก็เรียกว่า ภาวะ แห่งศึลธรรมได้ทั้งนั้น : จะเป็นค้นไม้ เป็นก้อนหิน ก้อนดิน ก้อนอิฐ แต่เมื่อมัน อยู่ในภาวะแห่งความปกติแล้วก็เรียกว่าปรากฏการณ์แห่งศึลธรรม ก็อภาวะแห่งความปกติ.

#### ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "ศิลธรรม"

นี่บางกนอวจจะพูดว่า เกินไปแล้ว สำหรับกำว่าศีลธรรม เพราะเขารู้เพียง เท่านั้น; เขาก็ถิดว่า มันเกินไปแล้ว. แต่ถ้าตามตัวหนังสือในภาษาบาลีกำนี้แล้ว มันไม่เกิน; เพราะมันเส็งถึงภววะที่แสดงความเป็นปกติ. พอแสดงความไม่เย็นปกติ มันก็แสดงว่ามันขาดศีลธรรม; เมื่อมันขาดศีลธรรม มันก็ต้องถือได้ว่า มันยังเนื่องอยู่ กับศีลธรรมนั้นเอง, แต่มันเนื่องอยู่ในลักษณะที่มันยังขาดศีลธรรม มันจึงไม่ปกติ; แต่พอมีภาวะปกติ มันก็มีภาวะแห่งศีลธรรม.

เมื่อเราเหลือบตาดูไปที่ทันไม้สักลันหนึ่ง มันมีภาวะปกติ ก็ต้องถือว่า มีภาวะ แห่งศีลธรรมปรากฏอยู่ที่ต้นไม้นั้น มันจึงไม่ตาย หรือมันจึงไม่สับสนวุ้นวาย; แม้ว่า มันเป็นสิ่งที่มีชีวิท และก็โยกเยกไปมวอยู่ก็ตาม. ที่นี้มันจะเป็นการง่ายมาก ถั่วไปดู ที่ก้อนหิน แผ่นดิน ยิ่งเห็นภาวะปกติที่ก้อนหิน ที่แผ่นดิน จึงเรียกว่า มันมีภาวะแห่ง ศีลธรรม (สีลธมุม).

เราควรจะถือ คำว่า "ศีลชธรม" นี้ จะมีรกรากของการเรียกมาจากก้อนหินนี้ มากกว่า เพราะเรารู้ก็น่อยู่แล้วว่า ในโลกนี้ มนุษย์เรารู้จักสิ่งที่เห็นได้ง่ายๆในทางวัดถุ ก่อนแล้วก็ให้ชื่อคำสำหรับเรียกแก่สิ่งนั้นๆ ก่อน; เช่นคนป่าสมัยหิน อายุหินโน่น ยังไม่มีการศึกษารุ่งเรื่องจริญอะไร มันก็มีก้อนหินให้เห็นแล้ว มันรู้จักเรียกก้อนหินนี้ ว่าอย่างโรแล้ว เพราะมันรู้ความหมายของกัดนหินนั้น ว่าเป็นอย่างไร อย่างสมมพิ เรียกมันว่า "ก้อนศิลา" นี้ ก็คือรู้จักก้อนหินก่อน.

ต่อมา รู้จักความเป็นปกติที่คน ที่กาย ที่วาจว ที่จิตใจ มีความหมายเป็น ความปกติ ก็เธยเอากำว่าหิน (สิลา) หรือปกตินั้น มาใช้กับสิ่งที่พบใหม่นี้; ฉะนั้นเรา จึงมีศีลให้ถือเป็นคีล ๙ ศีล ๙ ศีล ๑๐ ซึ่งเป็นกำเกียวกับกำว่า *อี–อ*; **สิลา** กือ **ด้อนหิน**  หรืออีกความหมายหนึ่งก็คือ มันปกติ. คำว่าก้อนหินมันมีภาวะแห่งความปกติ มัน จึงได้ชื่อว่าก้อนหิน คือ สลา นี้. แม้ "ปกกิ" อย่างอื่นเลยพลอยได้ชื่อว่า สิลา หรือ ศีล คำนี้.

นี่ ถ้าเข้าใจอย่างนี้แล้ว ก็จะประหลาดใจไม่น้อย คือว่า เหลียวไปพรงไหน ก็จะพบแต่ภาวะที่เป็นปรากฏการณ์ของศีลธรรม ตามธรรมชาติ. จำไว้ไห้ตีว่า ได้พุดว่า *"ตามธรรมขาติ" คือไม่ใช่กิ่มนุษย์สร้างขึ้น ;* ที่มันเป็นอยู่ตามธรรมชาติ มันมีปกติสุข อยู่ตามธรรมชาติ มนุษย์ไม่ต้องไปยุ่งเกี่ยว ก็เรียกว่าศีลธรรม. นี่เป็นภาวะตามปกติของ ธรรมชาติ ที่เป็นความหมายของกำว่า ศีลธรรมในประการที่ ๓

ทบทวนอีกทีหนึ่ง ว่า ... ศีลธรรม คือสิ่งที่เป็นเหตุของความปกติ ๒. ศีลธรรม หมายถึงทาวะแห่งความปกติ ๓. ศีลธรรม ปรากฏการณ์ของธรรมชาติ ที่เป็นอยู่ตามปกติ.

เมื่อมองลูกันอย่างนี้แล้ว ทุกคนก็สองพิจารณาคูเองเถิดว่า มันสมบูรณ์หรือ ไม่สมบูรณ์ : ความหมายของคำว่า "ศีสธรรม" ตามที่เรากำหนดลงไปอย่างนี้ มันสมบูรณ์ หรือไม่สมบูรณ์ มันไม่ใช่เพียงแค่ว่า ศีลธรรมอันที่ของประชาชน, มีข้อปฏิบัติเล็ก ๆ น้อย ๆ เด็ก ๆ จดไว้ในสมุกหน้าเดียวก็จบ แล้วก็ปีคเสียอย่างนี้.

#### ศิลธรรม คือ ภาวะปกติ

ทีนี้ ซึ่งที่เรียกว่า สีลธรรม นี้ มัน จะต้องปรากฏแก่ตาแก่ ใจของเรา ไปทั้ว ทุกหมทุกแห่ง. หรือ ที่สิ่งทรงกันข้ามก็คือ ขากคีลธรรม ไร้สีลธรรม มันก็โกลาหล วุ่นวายไป; สุดฤหธิ์เข้ามันก็ลงหยุด สงบ เป็นศีลธรรมอีก หรือมิละนั้น มันก็ต้อง <sup>ทาย</sup>; ตายมันก็เป็นความหยุด หรือความปกติ เป็นศีลธรรมในอันดับอื่นต่อไปอีก. จึง **ธรุปความดำคัญ** ที่ว่า **ภาวะปกติน<b>ั้นแหละคือศีลธรรม.** 

เมื่อพูกกันมาถึงชนากนี้แล้ว ทุกคนกงจะรู้สึกได้เองว่า : ถ้าอย่างนี้แล้วมัน ก็ไม่มีอะไรที่มิใช่ศีลธรรม, และไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวอยู่กับศีลธรรม, อย่างนี้ก็ได้สอง ความหมายอยู่. ถ้าเราพูทว่า **ไม่มีอะไรที่มิใช่สือธรรม** เรา หมายถึงคาวะป**ดพิ** ที่ธรรมชาพิมันมี แล้วมีขึ้นมาวนถึงมนุษย์ แล้วทีมนุษย์ก้องทำก้องจัด; ส่วนในความ หมายที่ว่า ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับศีลธรรม, นี้ต้องดูกันให้ละเอียกหน่อย ให้ฉลาด สักหน่อย จึงจะเห็นว่า "ไม่มีอะไรซี่ไม่เกี่ยวกับศีลธรรม"; เพราะว่าถ้าไม่เกี่ยวกับ ศีลธรรมแล้ว มันจะก้องกาย. ท่านจะเข้าใจได้ทันทีหรือไม่ ก็ไม่รับรอง; แต่ถ้า พิจารณาเรื่อย ๆ ไปจะเข้าใจไก้. เกี่ยวนี้ตอรับรอง ว่ามัน*ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับศีลธรรม* ก็อภาวะแห่งกวามปกที. ถ้าไม่เกี่ยวกับภาวะแห่งกวามปกติ มันก็ต้องเป็นบ้า; ถ้า เลยนั้นไป มันก็ต้องตาย. การที่มัน **รอดชีวิตออู่ได้นี้ เพราะหนั่มีอะไรเป็นปกติ**.

พูกภาษาโบรวณหน่อยก็ว่า เพราะมันมีธาทุคิน ธาทุน้ำ ธาทุไฟ ธาทุลม ยาภาส วิญญาณ อยู่อย่างปกที จึงเป็นสิ่งที่มีชีวิตอยู่ได้ สำหรับ คน หรือ สัตว์ ดันไม้ ก็เหมือนกัน มัน*ต้องเกี่ยวกับกวามปกติของสิ่งที่ประกอบกัน* เข้าเบ็นต้นไม้ มันจึงเป็น ถันไม้อยู่ได้; พอสูญเสียภาวะปกที กันไม้นั้นก็จะต้องเหี่ยวเฉว หรือว่าจะต้องตาย; กนหรือสัตว์ก็เหมือนกัน ต้นไม้ก็เหมือนกัน เช่นนี้.

ทีนี้ วัตถุที่ไม่มีชีวิลเหล่านี้ก็เหมือนกันอีก : ถ้ามันปราศจากภาวะปกติ มัน ก็มานอนให้เราลูอยู่ที่สรงนี้ไม่ได้, มันจะโภลาหลวุ่นวาย กระทบกระทั่งกัน แตกกระจัด กระจายสูญหายไปแล้ว ; ฉะนั้น มันมีการะปกลือยู่ตามขนาดที่มันจะมี มันจึงเป็นสิ่งใด สึงหนึ่ง มานอนให้โรแห็นอยู่ที่นี่ เป็นก้อนหิน เป็นก้อนคิน เป็นเม็ดกรวด เป็น เม็ดทรายเป็นอะไรก็ลาม.

นี่สรุปความได้ว่า มัน**ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับคือธรรม** ไม่มีอะไรที่ไม่ต้อง เกี่ยวกับศีลธรรม ก็อมันต้องเกี่ยวหรือต้องมีศีลธรรม มันจึงจะมีปรากฏการณ์ให้เห็นอยู่ได้ ว่ามันมีอยู่หรือเป็นอยู่.

### ภาวะปกติ สำหรับมนุษย์ มีหลายชั้น

ทีนี้ สำหรับมนุษย์เรา ภาวะปกตินี้มันลึกซึ่ง มันมีมาก; จะต้องกูให้ดี แล้วก็จะแยกออกได้เป็นอย่างน้อยก็ ๓ ชั้น; หรือ ๔ ชั้น ถ้ารวมทั้งวัดถุด้วย. ที่ว่า ๓ ชั้นนั้นหมายถึงภายในตัว; คือมี กาย วางา นี้ชั้นหนึ่ง, แล้วก็จิตชั้นหนึ่ง, แล้วก็ฏิรู. กวามคิดเห็นอีกชั้นหนึ่ง.

ชั้น ๑. เราต้องมีกายวาจาที่เป็นปกติ : จะแยกกายเป็นร่างภายล้วน ๆ ก็ ต้องมีกายปกติ ไม่เจ็บไม่ใช้ จึงจะไม่เป็นความตาย; ต้องมีวาจาปกติ จึงจะไม่กระทบ กระทั่งกับคนนั้นคนนี้. คนที่มีวาจาไม่กี ก็คือไม่ปกติ คือไม่เป็นศีล; ถ้าวาจาเป็นศีล เป็นวาจาปกติ ก็ไม่กระทบกระทั่งคนนั้นคนนี้, ถ้ามีทั้ง ภาย วาจา ปกติ ก็มีศีลของ กรยและวาจา คือความปกติของกายและวาจา. นี้ปกติขั้นหนึ่ง เรียกว่าขั้นกาย และที่ เนื่องอยู่ด้วยกาย ทีนี้ **บัน ๒. มีจิตปกติ** เช่นมีกวามเป็นสมาธิจิต, มีจิตสงบอยู่ตามธรรมชาติ พอสมควร; ถ้าเรานอนไม่หลับ มันก็กระสับกระล่าย ไม่มีกวามปกติทางจิต หนักเข้า ภีเป็นบ้า หรือกาย. เพราะฉะนั้น เราจึงมีจิตปกติหรือสมาธิจิต หลับอยู่ได้ตามสมกวร, และเราอาจจะทำให้มีมากขึ้น สำหรับจิตที่มีปกติเป็นสมาชิ อย่างนี้เรียกว่าปกติในทางจิต.

ทีนี้ **ชั้น ๓. มีปกดิ ในทางพิฏฐิ.** ขอใช้คำรวมว่าทีฏฐิ คือกวามกิด ภวามเห็น สกิ ปัญญา ความเชื่อถืออะไรก็ตาม รวมกันไปในกำ ๆ เกี่ยวว่าทิฏฐิ. เรา ท้องมีความปกทิทางทิฏฐิก้วย; คือมีความรู้หรือมีการศึกษาปกติ มีความเชื้อนี้เป็นปกกิ มีความเข้าใจปกติ มีอะไรที่มันไม่มีคไปจากปกติ ก็อมันถูกต้องนั้นเอง. ฉะนั้น การที่มี ทิฏฐิถูกต้องนั้น ก็ต้องหมายถึงมีความปกติทางกวามรู้ ทางกวามเชื้อ ทางการศึกษา ทางการคิดเห็นอะไรต่าง ๆ; ถ้าทิฏฐิมันเป็นปกติ ก็จะต้องเป็นกวามสงบสุข ในทาง ความคิดเห็น คือ ทำให้จิตใจมันมีแสงสว่าง ควงวิญญาณมีแสงสว่าง ถึงกับบรรลุมรรก ผล นิพพาน.

พีนี้ เราจะเพียบคู่ดูว่า เราเลยพูดกันอยู่ว่า ซีล สมาธิ บัญญา : ศีลเราให้ ปกติทางกาย วาจา, สมาธิ ให้ปกติทวงจิล, บัญญานี้ให้ปกติทางทิฏฐิ. นี้ก็เป็นคู่ที่ เห็นชัดคือยู่แล้ว. และพร้อมกันนั้นก็ขอให้สังเกลดูด้วยว่า เราเกยให้ความหมายของคำ ว่า ศีล หรือ สี–ละ นั้นแคบนิตเลียว คืออยู่ที่ความปกติทางกาย วาจา ระดับหนึ่งเท่านั้น; เหมือนที่เราพูดทั่วไปว่า มีศีล, มีศีล นี้หมายถึงไม่ทำนิดทวงสิกขายท ทวงกาย ทางวาจา เท่านั้น. นี่เป็นความหมายที่แกย.

เกี๋ยวนี้ เราขยายความหมายออกไปว่า มีปกติหรือมีศีลนั้น มีในทางจิตก้วย; มีในทางทิฏฐ์ คือสติบัญญาก้วย. นี่เรียกว่ามนุษย์เรา ที่เป็นตัวมนุษย์เอง อย่างน้อย ท้องมี*ความปกติสัก ๑ อย่าง* ก็อ*พี่ กาย ที่จิต* แล้วก็ที่*ทิฏจิ –* ความคิดเห็น ; *มนุษย์* จ*ำเป็นจะต้องมีความปกติ ๓ อย่างนี้*.

นั้น ๔. ที่ว่า ๔ อย่าง, เพิ่มให้อีกอย่างหนึ่งนั้น ก็หมายความถึง มีความ
 ปกติของ ของ สิ่งพี่แวคล้อมมนุษย์คนนั้นอยู่ : ถ้าเราอยู่บ้านอยู่เรือน เราก็มีกวาม
 ปกติในบ้านในเรือน เกรื่องใช้ไม้สอยอะไรต่าง ๆ, กระทั่งมีเพื่อนฝูงมิตรสหายอะไรก็คาม
 ที่เป็นผู้แวดล้อม ก็ต้องเป็นคนปกติ ถ้าถูกบังกับให้อยู่กับกนบ้า เราก็เป็นบ้าตาย
 เพราะมันไม่ปกติ. นี่ คนก็ตี วัตถุ สึงของ สัตว์สุนัข หมู หมา กา ไก่ ก็ตี มันต้องอยู่
 ในกาวะที่เป็นปกติ. นี่ คนก็ตี วัตถุ สึงของ สัตว์สุนัข หมู หมา กา ไก่ ก็ตี มันต้องอยู่
 ในกาวะที่เป็นปกติ มันจึงจะมาช่วยให้เราอยู่เป็นภาวะปกตินั้นได้ถ้วย ก็เลยชื่อว่า "ปกติ
 หรืองที่งที่แวคล้อมเราอยู่"; แม้ นี้ก็ต้องเรียกว่าหึลธรรม คือสิ่งที่เป็นเหตุให้ปกติ

ถ้าเราทำห้องโถงนี้ให้รกรุงรัง หรือว่าโกลาหลวุ่นวาย หนวกหูอื้ออึงไปหมด อย่างนี้ เราก็ทนไม่ใต้ เพราะว่าสิ่งแวดล้อมมันไม่ปกติ. ในที่สุดเราจะพบว่า เราจะอยู่ เป็นสุขสบากได้ เพราะเรามีภาวะปกติ, หรือสิ่งที่ให้เกิดภาวะปกตินั้นครบถ้วนทั้ง ๔ อย่าง : คือกายก็ปกติ, จิตก็ปกติ, ทิฏฐิ ความคิกเห็นก็ปกติ, และเราก็อยู่ในท่ามกลางสิ่ง แวดล้อมที่เป็นปกติ. นี่ความหมายของกำว่าศีลธรรมที่สมบูรณ์ ถากมนเห็นว่ามันไปไกล ถึงอย่างนี้.

ฉะนั้นให้สรุปความไว้พีหนึ่งก่อนว่า **ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่สึลธรรม** คือภาวะ แห่งความปกติ. หรือ**ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับสึลธรรม** คือไม่เกี่ยวกับภาวะแห่งความ ปกติ. ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "ศีลธรรม"

# ข้อสังเกต ในทุกกรณ์ที่ต้องเกี่ยวกับ ศีลธรรม

แยกให้ชัดออกไปอีกหน่อยเกี่ยวกับข้อสังเกตอันนี้ โดยจะแยกเป็น :--

หมวด ก. มัน ต้องมีดีสธรรม ที่การบริหารเพื่อเราจะมีชีวิตอยู่. "การ บริหารเพื่อมีชีวิตอยู่" นี้ เป็นกำพูดกำเทียว แต่ว่ากว้างขวาง; การต้องทำทุกอย่าง ที่จะต้องทำ นี่เรียกว่าต้องบริหาร : นับตั้งแต่ว่าจะต้องหากิน จะต้องกิน จะต้องอาบ จะต้องถ่าย จะต้องนอน จะต้องบริหารว่างกายอย่างไร; ถ้าได้ตามปกติแล้ว ก็เรียกว่า มีความปกติในการบริหารเพื่อมีชีวิตอยู่. คนก็ต้องเป็นอย่างนี้, สตว์ก็ต้องเป็นอย่างนี้, แม้พืชพันธุ์ ตันไม้ทั้งหลายก็ต้องเป็นอย่างนี้, ทุกชนิด ทุกระดับ ทุกสถานะ.

แต่เราไม่มองกันให้ดี ๆ เราจึงไม่พบกวามจริงข้อนี้ว่า : เราอยู่ได้ ทุกวันนี้
 อยู่ได้ ด้วงการบริหารให้มันปกติ, ถ้าเราหิว เราก็ต้องกิน, ถ้าเราง่วง เราก็ต้องนอน
 หรืออะไรอย่างนี้. เราต้องบริหารให้มันปกติ มิเช่นนั้นมันจะตาย, หรือมันจะเกือบตาย
 คืออยู่ในภาวะที่ทนไม่ไหว. แม้สัตว์เดรัจฉาน มันก็ต้องบริหารทุกอย่าง ที่ให้มันอยู่
 ได้เป็นปกติสุข ; แม้แต่ตัวที่มันอยู่ในป่าด้วยความยากลำบาก มันก็ต้องบริหาร เพื่อ
 ให้มันรอดชีวิตอยู่ได้. แม้แต่ตันไม้มันก็ต้องบริหารทั่วมันเอง, ก็อจะต้องต่อสู้ดินรน
 ไปทามกฎเกณฑ์ของสิ่งที่เป็นต้นไม้ มันจึงมีชีวิตรอดอยู่ได้. นี้เรามีความปกติอยู่ที่การ

นี่เหลียวไปทางไหนก็ก้องเห็นได้ว่า มันเกี่ยวกันอยู่กับคือธรรม หรือ เป็น สื่อธรรมอยู่ทั้งนั้น : ถ้าพบความเป็นปกพิ ก็เรียกว่ามีภาวะแห่งศีลธรรม, ถ้าพบความ โกลาหลวุ่นวาย ก็มีภาวะที่ขาก หรือไร้ หรือปราศจากศีลธรรม; แต่มันก็ยังเนื่อง กับศีลธรรมอยู่นั้นเอง ก็คมัน กำลังเรียกหาลือธรรม; นี่ความหมายของกำว่าศีลธรรม มันกว้างอย่างนี้. พมวด บ. ทีนี้ จะดูให้สูงไปกว่านั้น ให้ประณีตไปกว่านั้น ว่า ภาวะปลติ นั้นจะต้องมือยู่ในพุกสิ่งที่มนุษย์กำลังตกอยู่ใต้อำนาจอิหธิพลของมัน หรือที่เป็น ปัญหาบองมนุษย์. ตัวอย่าง เช่นการอาชีพ : *การอาชีพนั้นก็เป็นศีลธรรม* อยู่ตรง ที่ว่า มัน*เป็นเหตุที่ให้อยู่เป็นปกติสุข*; ฉะนั้นการอาชีพนั้น ก็เป็นภาวะแห่งศีลธรรม ถ้ามันยังทีอยู่. เดี๋ยวนี้ก้า:ราไม่มือาชีพที่ถูกต้อง มันก็คือขาดศีลธรรม มันก็ต้องลัก ต้องขโมย, หรือว่าทำอย่างอื่นทุกอย่างที่มันไม่เป็นกวามปกติสุข; ฉะนั้นเราต้องทำ อาชีพนั้นให้เป็นทีลธรรม.

พินี้ ถ้ามันมากขึ้น หรือในระดับพี่มันสูงขึ้นไป เช่น การเศรษฐกิจใน
 ครอบครัว หรือ เศรษฐกิจของบ้านเมือง หรือ เศรษฐกิจของโอก ก็ตาม ; ถ้ามันไร้
 ศีลธรรมแล้ว มันจะทำให้โลกนี้เป็นไฟได้ : ถ้าในกรอบกรัวการเศรษฐกิจไม่ดี มันก็
 เป็นไฟกันอยู่ในครอบครัว ระหว่างผัวเมีย พ่อแม่ ลูกหลานอะไรนี่. ถ้า เศรษฐกิจ
 ของประเทศไม้ดี ประเทศนี้ก็ ตกอยู่ในฐานะที่ระส่วระฮาย ; แล้วเดี๋ยวนี้ประเทศ
 ทั้งหลาย ก็ไร้ศีลธรรมในข้อนี้, แล้วก็มี เศรษฐกิจที่ไม่มีก็ลธรรม คือเศรษฐกิจที่จะ
 ทำนาบนทลังคนอื่น, เอา:ปรียบกนอื่นจนยุ่งกันไปทั้งโลก ; เพราะว่าระบบเศรษฐกิจ
 ของโลก ไม่เนื่องอยู่ต้วยศีลธรรม : มันเป็นระบบมือใกรยวรสาวเอา ใจรเอาเปรียบ
 ได้เท่าไรก็เอา ระบบเศรษฐกิจของโลกจึงเป็นไฟขึ้นมา.

ตัวอย่างเพียงอย่างเคียวที่เห็นได้ง่าย เช่นการที่กำลังขากแกลนน้ำมันเชื้อเพลิง อย่างนี้: เพราะระบบเศรษฐกิจมันไม่เป็นธรรม มันไม่ซื้อกรงต่อกันและกัน ไม่มี เมตตากรุณาต่อกันและกันในระหว่างผู้มีผู้ชาย ผู้ใช้ ผู้มีอำนาจ : ระบบเศรษฐกิจ นั้นใน่มีสึลธรรม คือไม่เป็นศึลธรรมอยู่ที่ระบบเศรษฐกิจ ละนั้นโลกก็เป็นเหมือนกับ เมืองนรก. แม้จะมองคูไปที่ พาณิขยกรรม อุตสาหกรรม วิลาหกิจ อะไรก็เหมือน กันไปทั้งนั้น; ถ้า **ไม่มีคือธรรม** มัน **เป็นไฟ เป็นบองร้อน ไม่มีปลดิสุง.** เดี๋ยวนี้ เราเห็นได้ทั่วไปไม่ว่าที่ไหนในโลกนี้ : การด้างวย กือการเอาเปรียบกันอย่างยิ่ง, *ไม่ประกอบด้วยศิลธรรม. การอุตสาหกรรมนั้นยิ่งไม่มีคือธรรม* เพราะ เดี๋ยวนี้ มันก็คือเครื่องมือของกนที่จะเอาเปรียบกนอื่น; หรือว่าเมื่ออุตสาหกรรมเจริญขึ้น, กน ส่วนเอกชนอ็ไม่มีงานจะทำ เพราะอุตสาหกรรมแย่งเอาไปทำหมด ทำให้เกิดการบื่นป่วน ไม่เป็นศิลธรรมขึ้นมะในโลกนี้. นี้เรียกว่าการอุตสาหกรรมนั้น ถ้าจัดกันอย่างถูกห้อง มันจะเป็นศีลธรรม; พอผิดมันก็เป็นกวามบื่นบ่วน คือไร้ศีลธรรม. ไม่ต้องไปดูที่ ไหน ดูที่กำลังมีอยู่ในโลกนี้ ว่า **ธิ่งมีอุตสาหกรรมแทนพี่จะมีสันดิภาพ** มันก**ี มีแต่** วิก**ฤติการณ์**.

**หมวก ค. การสังคม การปกครอง การเมือง นี้ก็ต้องเป็นศึลธรรม.** สังกมคือกบหาสมากมกันนี้ เราต้องกบหาสมากมกัน ในขั้นแรกก็เพื่อให้อยู่กันเป็น ปกติสุข เพราะว่าเราอยู่กนเดียวในโลกไม่ใต้; ฉะนั้น เพื่อเราอยู่ได้ เราต้องกบหา สมากมกันก็จะมีความปกติสุข. กังนั้นสิ่งที่เรียกว่าสังคม หรือ **การสังคมนั้นก็เป็น** ตัวศึลธรรมอยู่ในตัวมันเอง.

ห์นี้ อยู่กันมาก ต้องมีการปกครอง; การปกครองก็ลือการปฏิบัติ เพื่อ
 ให้เกิดปกติสุข ไม่มีอะไรมากกว่านั้น, 'ฉะนั้น คัวการปกครอง คือตัวสีลธรรม
 ระบบหนึ่งที่จะค้องปฏิบัติกันทุกคน ทุกต่าย เพื่อให้เกิดปกติสุข; เมื่อเป็นอย่างนี้
 การปกครองก็เป็นระบบศีตธรรม, ทีนี้ เมื่อไม่ทำให้เป็นสีลธรรม มันก็เป็นการ
 ปกครองที่แห้จริง ต้องเป็นศีตธรรม; พอไม่มีศีลธรรม มันก็ไม่ใช่การปกครอง

หรือเป็นการปกกรองปลอม เหมือนที่มันมีอยู่โดยมากในโลกนี้ ซึ่งเป็นการปกกรอง ปลอม : ไม่มีศีลธรรมหรือไม่ใช่ศีลธรรม.

ทู่ไปอีกมุมหนึ่ง ก็ไปดูที่*การเมือง*; **สารเมืองก็คือหัวระบบหลีลธรรม**. การเมืองเป็นเรื่องของการทำให้กนหมู่มากอยู่กันเป็นปกทิสุข, มันเป็นศีลธรรมระบบหนึ่ง ที่ประพฤทิปฏิบัทิดีแล้ว บ้านเมืองหรือว่าโลกนี้จะอยู่เป็นปกทิสุข. แต่*เดี๋ยวนี้เขาไม่มี การเมืองกันในฐานะที่เป็นศีลธรรม*; เขามีการเมืองกันในฐานะเป็นเกรื่องมือกอบโกย เอแปรียบ ทำลายผู้อื่นเพื่อจะยกตัวเอง; ฉะนั้น การเมืองก็เป็นเรื่องสกปรกไปไม่ใช่ ศีลธรรม, กือบันขาศศีลธรรม, แต่มันกำลังข้องการศีลธรรม.

การเพื่องแพ้จะสถปรกอย่างไร มันก็ยังเนื่องกันอยู่กับคือธรรม, คือมัน ยังต้องการสื่อธรรมอยู่ เพื่อมาแก้ไขความสกปรก ให้หมดความสกปรก ให้เป็นกวาม สะอาท และเป็นศึลธรรม แล้วอยู่กันเป็น ใกติสุข. ถ้ามองก้วยสายกาที่ยุติธรรม ก็จะ พบได้ว่าระบบการเมืองนั้น เนื้อแท้มันเป็นระบบศึลหรรม ; แต่คนไม่มองมันอย่างนี้ แล้วก็ไม่ทำกับมันอย่างนี้ ก็เลยเป็นการเมืองเรื่องสกปรกอยู่คลอดเวลา.

แม้ที่สุดแต่ ซึ่งที่เรียกว่า *สงกรรม*; ถ้าเป็นไปอย่างถูกต้อง มันก็เป็น
 เรื่องสีลธรรม เพราะมันจะต้องมีเรื่องปราบเรื่องฆ่า สิ่งที่การปราบและสิ่งที่การฆ่า;
 เหมือนอย่างว่า เมื่อเราจะต้องฆ่ากิเลส เราจะไปม้วสงสารกิเลสอยู่ไม่ได้ เราก็ทำสงกรรม
 กับถิเลส. นี่สงกรรมมันเป็นศีลธรรมเห็นอยู่ได้ชัก. สงกรรมภายนอกที่มนุษย์จะฆ่า
 แทงกันด้วยอาวุช นี้ก็เหมือนกัน; ถ้ามันเป็นการกระทำที่ถูกต้องและยุติธรรมแล้ว
 สงกรรมนั้นก็เป็นศีลธรรม คือสิ่งที่ต้องทำ เพื่อกวามเป็นปกติสุข.

เดือวนี้โลกไม่ไล้ทำสงครามเพื่อความเป็นปกติสุข; แต่ทำสงกรามเพื่อ ประโยชน์แก่ตัวกูแก่ของกู, กือใช้สงกรามเป็นเกรื่องมือทำลายล้างผู้อื่น เพื่อประโยชน์ ของคน. ไม่ได้มีสงกรามเพื่อรักษากวามเป็นธรรมในโลกนี้เลย แต่ปากเขาจะพูกว่า เขาทำสงกรามนี้เพื่อรักษาความเป็นธรรมก็ได้ : ปากก็พูดได้ แต่การกระทำที่แท้จริงมัน ไม่เป็นอย่างนั้น. เราจะอ่านพบในช่าวสารท่าง ๆ : ประเทศที่ทำสงกราม ประกาศ สงกราม เขาก็อ้างเหตุผลว่าเพื่อความเป็นธรรม เพื่อกวามยุทิธรรม เพื่อสันติภาพของโลก อย่างนี้เป็นกัน; แต่กวามจริงมันไม่ใช้อย่างนั้น. ถ้ากวามจริงมันเป็นอย่างนั้น สงกรามก็เป็นศีลธรรม, เพราะจะเป็น **เครื่องมือบจัลความไม่มีสีลธรรมในโลก**.

ถ้าสงกรามกระทำไปเพื่อขจักกวามชั่วร้าย กวามไม่ยุติธรรม หรืออะไรก็ตาม, สงกรามอันบริสุทธิ์นั้น มันก็ต้องเป็นศีลธรรมด้วยเหมือนกัน. นี่ยกตัวอย่างมาให้เห็นว่า แม้แต่สงกราม ถ้าเป็นเรื่องถูกต้อง เป็นกวามถูกต้อง มันก็เป็นศีลธรรม, ซึ่งน้อยกน จะเห็นด้วยในเวลานี้.

**หมวด ง.** เรื่องแข่ละหมวกนี้ยกมาพอเป็นตัวอย่างเท่านั้น จะยกมาทุกอย่าง ไม่ได้, จึงยกเป็นพวก ๆ ไป เช่นหมวด ง. นี้ว่า แม้ที่สุดแต่ **ถวรสืบพันธุ์บองมนุษย์มี ล์เบ็นศึลธรรม**; อย่าเห็นเป็นกำหยาบกาย หยาบโดน ว่าการสืบพันธุ์นั้น ถ้าเป็นไป อย่างถูกต้อง ตามความมุ่งหมายแท้จริงของธรรมชาติแล้ว มันที่ยังเป็นศีลธรรม. เกี่ยว กับข้อนี้ ต้องรู้จักแยกกำว่า สืบพันธุ์นี้ ออกมาะสัยจากกำว่ากามารมณ์ ที่ทำไปด้วยกิเลส. การสืบพันธุ์จะต้องทำไปด้วยกวามรู้สึกผิดชอบชั่วดี หรือหน้าที่ที่มนุษย์จะต้องกำ, นี้กี เรียกว่าเป็นการประพฤติธรรมเกี่ยวกับการสืบพันธุ์; เพราะฉะนั้น การสืบพันธุ์นั้นก็เป็น ศิลธรรม; แต่ถ้ามันเป็นเรื่องกามารมณ์ มันก็เป็นเรื่องของกิเลส. กามารมณ์ คือการมรู้สึกเอร็ดอร่อย สนุกสนานทางอายคนะ. นี่มัน*เป็น* ค่าอ้างที่ธรรมชาติมีไว้ จ้างให้สัตว์สืบพันธุ์; คือจัดให้กิจกรรมทางการสืบพันธุ์นั้นมีรส อันสูงสุดในทางดึงดูดจิตใจ; สัตว์ทั้งหลายจึงได้เกิดการสืบพันธุ์ ซึ่งมันลำบากยุ่งยาก แล้วเพื่อจะได้มีพืชพันธุ์เหลืออยู่ในโลกนี้; ฉะนั้นจะต้องทำให้ถูกต้อง. ถ้าทำให้ถูก ต้องก็เป็นศีลธรรม; แต่ถ้าทำผิด มันก็กลายเป็นคนโง่และโกง มันกินเหยื่อหลงเหยื่อ ของธรรมชาติล้วน ๆ ไม่มุ่งหวังมีการสืบพันธุ์.

เกี๋ยวนี้ มนุษอ์ก็ไม่ต้องการสืบพันธุ์ แต่ต้องการกวามสุขสนุกสหาน หรือ กามารมณ์ระหว่างเพศอย่างสุณหวียง. อย่างนี้ เป็นความไว้คืดธรรม และเป็นความโง่ เขลาอย่างยิ่งในทางศีลธรรม; แต่คนก็ยิ่งชอบ ยิ่งพอใจ ยิ่งทำให้มันรุนแรงก้าวหน้า ในเรื่องกามารมณ์ : ไม่ใช่เรื่องซองการสืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์ ซึ่งทำไปทั่วยกววมรู้สึก ผิกชอบชั่วคื อยู่ในขอบเขต ในกฎเกณฑ์ทั้งหลายนี่.

นี่ขอยกก้วอย่างมาให้เห็นว่า แม้ที่สุทแต่การสืบพันธุ์ ก็เป็นคิลธรรม; ถ้า ทำไปอย่างถูกก้องทามธรรม หรือว่ากามความต้องการของธรรมชาติ ไม่ใช่มาลุ่มหลงใน ทางกามารมณ์เลย. สำหรับ **กามารมณ์นั้นไม่ใช่สีลธรรมแน่** แต่การสืบพันธุ์ก็กงเป็น คิลธรรม; มันมีความสัมพันธ์กัน โดยที่ว่าธรรมชาติมันใช้รสของกามารมณ์นี้เป็น เครื่องข้าง หรือเป็นเหยือล่อให้สัตว์มีการสืบพันธุ์. นี้ดูถึจะเป็นเรื่องถึงที่สุตอยู่แล้ว ในการที่จะกล่าว ว่าแม้แต่การสืบพันธุ์ก็เป็นคิลธรรม, หรือต้องเนื่องอยู่กับคิลธรรม ยย่างแยกออกจากกันไม่ได้.

สรุปความว่า ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่ศีลธรรม, ไม่มีอะไรที่ไม่เนื่องกันอยู่กับ ศีลธรรม. เมื่อเรามองเห็นความจริงข้อนี้ทั้งหมุกแล้ว เราก็จะพบกวามหมายอันสมบูรณ์

യറ

#### กวามหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า 'สิลธรรม''

ของคำว่า ศีลธรรม ซึ่งเป็น หัวข้อของการบรรยาย ในวันนี้ ; ว่า ความหมายอัน สมบูรณ์ของกำว่าคืลธรรม มีอยู่ในแง่ที่เป็นเหตุแห่งปกติ ๑, ในแง่ที่เป็นภาระแห่ง ความปกติ ๑, ในแง่ที่เป็นปรากฏการณ์ทั่ว ๆ ไปตามธรรมษาติที่เป็นปกติ ๑.

### ความหมายของภาษาไม่สมบูรณ์ จะทำให้แก้ปัญหาของโลกไม่ได้

ที่นี้ก็จะขอก่อท้ายเรื่องนี้สักหน่อยหนึ่งว่า เจี๋ยวนี้เรา**ใบ้ภวษวกันไม่สมบูรณ์** ในทางความหมาย, เราใช้กันอย่างกระท่อนกระแท่น แล้วก็ไม่ก่อยระมักระวัง, แล้วก็ ใช้กันมาจนเป็นแบบฉบบั*เ*; เพราะฉะนั้นจะโทษไกรไม่ได้.

ตัวอย่างเช่นเราใช้กำว่า "ศีสธรรม" มีความหมายแคบ ๆ อย่างที่ว่านี้ มันก็ไม่ สมบูรณ์และไม่ถูกตามเรื่องของกวามจริงทั้งหมด แต่เราก็ได้ใช้มาอย่างนี้เสียแล้ว มันก็ โทษใกรไม่ได้. ยังมีคำอื่น ๆ อีกมากมาย; แก่เราไม่เห็นว่าจำเป็นที่จะต้องปล่อยไว้ดาม เดิม : เมื่อของเติมมันมีอยู่ไม่สมบูรณ์ไม่สามารถแก้ปัญหาต่าง ๆ ของโลกได้ เราก็มาหา ความหมายอันใหม่ที่มันสมบูรณ์ ที่จะแก้ปัญหาของโลกทั้งหมดได้; ดังนั้น เรารู้สึกว่า ไม่จำเป็นที่จะต้องปล่อยไว้ตามเดิม, เรา จึงได้ให้ความหมายแก่ดำว่าสีลธรรมกัน เสียใหม่ ให้เป็นความหมายที่สมบูรณ์อย่างที่จะใช้แก้ปัญหาได้ ดังที่กำลังพูดกันอยู่นี้.

ทีนี้ การพี่จะไปโทษคนนั้นคนนี้ ว่าทำไม่ไม่บัญญัติให้สมบูรณ์แต่ทีแรก. นี้มันก็เป็นไปไม่ได้ ที่จะสมบูรณ์มาแต่ทีแรก ; เพราะว่าทุกอย่างมันต้องก่อย ๆ เป็น ก่อย ๆ มา ก่อย ๆ เป็นมา ตามพื้มันรู้จักกันขึ้นมากน้อยเพียงไร. มันสมบูรณ์มาตั้งแต่กันไม่ได้, ถ้าสมบูรณ์เรื่องมันก็จบ.

ที่ว่อย่างที่น่าสนใจก็ยังมีมาก จะยกตัวอย่างมาดูสักเรื่องสองเรื่อง ที่มนุษย์ กำลังลำบากยุ่งยากกัน ตัวยเรื่องภาษามีความหมายไม่สมบูรณ์ :--

เช่นพวกฝรั่งที่เขาถือศาสนาของเขา; **เขาถือว่า** กำว่า **ลาสนา** หรือ religion นั้น จะเป็น religion ได้ **ต้องมีพระเจ้า**; กำว่า religion ก็บัญญัติไว้สำหรับ ระบบที่มีพระเจ้า. นี้เราว่าไม่ถูก หรือมัน **ถูกครึ่งเดียว :** ไม่มีพระเจ้าก็ได้ เป็น religion ได้ เป็นศาสนาได้ เพราะศาสนาหมายถึงกวามรอก หรือหนุหางรอก หรือหนุทางปกจิสุข. ถ้ามันมีความปกจิสุขได้แล้ว :ป็น religion ได้ทั้งนั้น.

เขาอ้างว่า religion นี้แปลว่า ปฏิบทิให้เกิดกวามผูกพันระหว่างมนุษย์กับพระ-เป็นเจ้า; นี่เป็นการพูดภาษากนมากเกินไป : เราจะบอกเขาว่า ระบอบปฏิบัติที่ทำ ให้เกิดความผูกพันกันระหว่างมนุษย์ กับสิ่งที่มีประโยบน์ที่สุด หรือสุงสุด หรือที่ กับทุกข์ได้นั้น เราไม่เรียกสิ่งนั้นว่าพระเจ้าก็ได้. นี่คำว่า religion กำลังเป็น ปัญหาที่ทำให้เกิดการเกลียดน้ำหน้าซึ่งกันและกัน ในระหว่างพวกที่ถือว่ามีพระเจ้า กับ ไม่มีพระเจ้า แล้วโลกนี้พลอยไม่มีความสงบสุขไปด้วย เพราะว่าไม่ก่อยหันหน้าเข้าหากัน จูถูกทูหมินกันว่า นี้มีพระเจ้า, นั่นไม่มีพระเจ้า อย่างนี้เป็นสัน.

ซีนี้ มาถึงคำว่า "พระเจ้า". คำว่าพระเจ้านี่ พวกหนึ่งเอาให้พระเจ้านี้
 เป็นเหมือนกับบุคกลอย่างนั้น.เหละ; ราบอกไม่ห้อง, ไม่ต้อง; พระเจ้าไม่ต้อง
 เป็นบุคกล ไม่ต้องมีรูปร่างหรือความรู้สึกอย่างกน. พระเจ้าเป็นละไรที่ไม่ไปคน ถือ

**เป็นอบุลตลด์ ได้** นั่นแหละพระเจ้า. ยย่างใน *ตาลนาพุทธ* นี้ ถ้าระให้ความหมายแก่ คำว่าพระเจ้า เราก็จะเล็งไปถึงกฎธรรมชาติที่มีอำนาจเหนือดึงทั้งปวง เช่นกฎของ อิทปปขึ่งขยศา เป็นค้น; *กฎของอิทปขั้จจยตาที่บังคับสิ่งทั้งปวงอยู่นี้ เราเรียกว่า พระเจ้าก็ให้* โดย*ไม่ต้องเป็นบุคคล*. แต่พวกโน้นเขาไม่ยอม; เขาบอกว่าพระเจ้า ต้องเป็นบุคคล. นี่เพราะเขารู้จักสิ่งที่เรียกว่าพระเจ้าน้อยไป; เพราะฉะนั้น คำว่าพระเจ้า ที่เขาใช้อยู่ ในความหมายอย่างนั้นไม่สมบูรณ์, คำว่าพระเจ้าคำนั้นไม่สมบูรณ์โดยไป เพ่งเล็งที่จะเป็นเพียงบุคคลอย่างนี้.

หรือกำว่า **"ธรรมบำลิ**" นี้อีกกำหนึ่ง ที่เป็นปัญหามากเวลานี้; พูกถึง ธรรมชาติแล้ว:ซาก์หมายถึงปรากฏการณ์ที่เป็นรูปธรรมในทางภายนอก ที่เป็นอยู่เอง เรียกว่าธรรมชาติ. แก่ใน*ทางพุทธศาสนาเรา ธรรมชาตินี้อะไรที่ให้* : ไม่มีรูปไม่มีร่าง เป็นเพียงนามธรรม ก็เรียกว่าธรรมชาติได้; หมายกวามว่ามันเป็นอยู่เอง. ฉะนั้น แม้.เข่พระนิพพานก็เป็นธรรมชาติได้; รูปธรรมก็เป็นธรรมชาติ, นามธรรมก็เป็น ธรรมชาติ; ที่ไม่ใช่รูป ไม่ใช่นาม เช่นนิพพาน ก็ยังเป็นธรรมชาติได้. นี้กำว่า ธรรมชาติ; ที่ไม่ใช่รูป ไม่ใช่นาม เช่นนิพพาน ก็ยังเป็นธรรมชาติได้. นี้กำว่า ธรรมชาติ; ที่ไม่ใช่รูป ไม่ใช่นาม เช่นนิพพาน ก็ยังเป็นธรรมชาติได้. นี้กำว่า ธรรมชาติ ที่ใช้อยู่ในพจนานุกรมแม้ภาษาไทยนี้ ก็เป็นของเกิกอมมือ, ก็อหมายถึงแก่ เพียงปรากฏการณ์ ที่เป็นรูปธรรมสามธรรมชาติทั้งหลาย เช่นแผ่นดิน ดันไม้ ภูเขา ดิน พ้า อากาศ. นี้เรียกว่ากำนี้ไม่สมบูรณ์ เฉยไม่ให้ประโยชน์ในการที่จะศึกษาเรื่อง ธรรมชาตินั้นเอง.

สึงไรมีภาวะแห่งความเป็นศีลชรรม คือปกคิอยู่แล้ว สึงนั้นก็เป็นธรรมชาพิ ได้ทั้งนั้น. ขอให้สนใจที่ว่าเรามีกวามสะเพร่าเมลอเรอเลินเล่อ เกี่ยวกับคำว่าศีลชรรม, หรือแม้เกี่ยวกับกำที่เราโช้กันอยู่เล็ก ๆ น้อย ๆ นี้ เราก็ไม่สนใจจะคุให้มันดี. จะยกตัวอย่างอีกสักคำหนึ่ง อย่าเพ่อรำคาญ เช่นกำว่า "*และ*" และคำว่า "*กับ*" ในภาษาไทยที่เป็นบุรพบท หรือสันธาน. คนที่สะเพร่าก็จะเห็นว่า กำว่า "*และ*" และคำว่า "*กับ*"นี่; เช่นนาย ก. และนาย ข., นาย ก. กับนาย ข.; นี้มีความหมาย.หมือนกัน; ถือว่ากำว่า "และ" และคำว่า "กับ" มีความหมายเหมือนกัน ใช้แทนกันได้ นี่มันสะเพร่าถึงขนาดนั้น. แต่ถ้าศึกษาทางภาษาโห้ตี ให้จริง ให้ถูกต้อง ควมความจริงแล้ว มันไม่ใช่มีความหมายเหมือนกัน. คำว่า "*และ*" นั้นความหมาย มันเล็งถึงว่า มันมือยู่ ๒ อย่าง ๒ อันพร้อมกัน; แต่กำว่า "*กับ*" นั้น มันหมายความว่า มันเกี่ยวข้องกันอยู่ก้าย. ถ้ามันอยู่ ๒ อันพร้อม ๆ กัน โดยไม่ต้องเกี่ยวข้องกันก์ได้; กต่างนี้จะเรียกว่า และก็ได้; แต่ถ้าใช้คำว่า "กับ" แล้วละก็ มันระต้องมีการเกี่ยวข้องกัน หรือเนื่องกัน.

ถ้าเราพูดว่า "ศีลธรรม และ มนุษย์", ศีลธรรม และ มนุษย์ : ศีลธรรม ก็อย่างหนึ่ง, มนุษย์ก็อย่างหนึ่ง, อยู่ทั้ง ๒ อย่างพร้อมกัน. แต่ถ้าเราพูดว่า ศีลธรรม ดับ มนุษย์ แล้วกวามหมายมันเปลี่ยนทันที ; ว่า ศีลธรรมกับมนุษย์ มนุษย์กับศีลธรรม นั้น มันมีความเกี่ยวพันกัน, อย่างนี้จึงจะได้ความหมายก็ถูกต้องสมบูรณ์ ชองกำว่า และ และกำว่า ดับ.

นี่ยกมาเป็นกัวอย่าง ก่อนข้างจะรุงรังไปหมด นี่ก็เพื่อว่า เราจะทั้งกันกัน ใหม่, เพื่อจะกูลวามหมายของกำแก่ละกำในภาษาฮองเรานั้น ให้ชัดเจน ให้รอบคอบ ให้ละเอียกลออ ให้ถูกก้องนั้นเอง. การที่มีความหมายไม่สมบูรณ์ มันก็ก้องให้โทษ, มันเป็นโทษของการที่ให้กวามหมายไม่สมบูรณ์ แก่คำกำนั้น และประโยชน์ของการทีมี ความหมายสมบูรณ์นั้นมันมีอยู่.

•••• •••• ••••

ขอวกกลับมาถึงคำว่า ซีลธรรมมีความหมายอย่างไร ร ถ้าเราไห้ความหมายแก่ กำว่าซีลธรรมไม่สมบูรณ์ เราจะต้องได้รับโทษตอบแทน, ถ้าเราให้ความหมายแก่กำว่า ศีลธรรมสมบูรณ์ เราก็ได้รับประโยชน์ตอบแทน; เพราะนะนั้น เราก็ควรให้ความหมาย ของคำว่าศีลธรรมกันเสียใหม่ เพื่อให้สมบูรณ์ทามความประสงท์ ของการบรรยายในวันนี้. เราจะต้องใช้ภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะว่ามันเป็นภาษาของหลักธรรมะ หรือหลักศีลธรรม นั้นเอง; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็พวกเราเป็นพุทธบริษัท นับถือพุทธศาสนา ก็ต้องรู้ว่า ภาษาบาลี เป็นภาษาที่ทรงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนา. ฉะนั้น การจะวิพากย์วิจารณ์อะไรกัน ถึงความหมายของคำในพุทธศาสนาก็ต้องอาศัยภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะเป็นภาษาเติม. ก็เว่า สีลธรรม ในที่นี้ ถ้า อาศัยภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะเป็นภาษาเติม. ก้าว่า สีลธรรม ในที่นี้ ถ้า อาศัยภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะเป็นภาษาเติม. ก็เว่า สีลธรรม ในที่นี้ ถ้า อาศัยภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะเป็นภาษาเติม. ก็เว่า สีลธรรม ในที่นี้ ถ้า อาศัยภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะเป็นกาษาเติม. ก้าว่า สีลธรรม ในที่นี้ ถ้า อาศัยภาษาบาลีเป็นหลัก เพราะเป็นกาษาเติม. ก้าว่า สีลธรรม ในที่นี้ ถ้า อาศัยภาษาบาร์ได้กามหมายก็เห็นร้าได้กรรมานกลียงจ ดาวามปกติ ก็ได้ เมาะบาร์ได้ค้างามหมายที่สมบูรณ์ และเห็นได้ชัดว่า "ศัลธรรม" นั้น เกี่ยวข้องกันอยู่กับสัตว์และบุทกล หรือตะไรก็กามในทุก ๆ กรณี; ที่นี้เราก็ทำหน้าที่นั้น ๆ ให้สมบูรณ์ได้ ถึงกับว่ามีศีลธรรมอยู่เพียงอย่างเทียว ก็บรรลุถึงนิพพานได้.

เป็นอันว่า การบรรยายในวันนี้ก็พอสมควรแก่เวลา หรือเค็มตามความหมาย ของหัวข้อ ที่ได้ยกขึ้นไว้ข้างกันแล้วว่า "ความหมายอันสมบูรณ์ของกำว่าศีลธรรม". ขอยุติการบรรยายนี้ไว้แต่เพียงเท่านี้, เพื่อให้พระคุณเจ้าทั้งหลาย ได้สวดกำเตือนสติ ต่อท้ายการบรรยายนี้ ตามเกยอีกต่อไป.

### ตอบคำถามท้ายการบรรยายครั้งที่ ๑

 (ถาม) : เท่าที่ได้พังชีลธรรมในความหมายใหม่ของพระกุณเจ้านั้น รู้ตึกเป็นกวามหมายที่รวม หมด: รวมหมดของกวามหมายเกี่ยวกับกำว่า ปกติ ซึ่งรวมหมดทั้งเหตุที่ทำให้ปกติ, แล้วการะก็ก็อผลปกติ, แล้วรรมถึงสังก่าง ๆ ที่ปกติทั่วไปในธรรมชาตินี้; ซึ่งเรื่องนี้ กระผมกิลแล้วว่า มันทมก; แก่ว่า ที่ผมยังสังเลทร็อสงสออยู่บ้างว่า ถ้าเช่นนั้นแล้ว; กำว่าก็สธรรมนี้ มันจะมีความหมายกินกว้างลึกไปถึงกำว่า พระนิพพานจะได้หรือ ไม่ได้ ร

ข้อที่ ๑. กวามหมายที่ผมสงสขอยู่ว่า เพราะพระกุณเจ้าหมวยถึงว่ากำว่า"ปกกิ" หมายถึง ภาวะที่ปกกิของมันก้วย หมายถึงธรรมชาติทั่วไปที่ปกกิก้วย ซึ่งมอง ๆ แล้ว กวามหมายนี้ก็เหมือนกับ กวามหมายของกำว่า พระนิพพาน.

ข้อที่ ๒. รวกความหมวยใหม่ของพระคุณเจ้าที่ได้ให้มานี้ รู้ดีกว่ามันเป็นของ ใหม่จรึง ๆ ผมไม่เกยได้ยืนได้พึงมาเลย. มันใหม่จริง ๆ กรงว่า เพราะที่พึงมาเดีย นั้นกวามหมายของกำว่าที่สรรรม มันอยู่แก่ระกับในโลก ในระกับโลกิยะ ในระกับ ที่ไม่ตามารอจะหลุดพ้นไปได้ ; แก่ถ้วกวามหมายใหม่ของสีลธรรม ที่พระกุณเจ้าได้ ใช้นี้ มันรวม ไปไกลจนถึงปกติชองจิต ที่เกี่ยวกับกาย, แล้วปกติถึงทีฏฐ์ หรือกวาม กิณหึน หรือบัญญาที่ปกติก้วย. ถ้าบัญญาปกติก้วยอย่างนี้ ก็หมายถึงเป็นธรรมะ ขึ้นโลยุกกระหลุดพ้นขั้นเหนือโลกขึ้นไป อย่างที่กล่าวไว้ในพวกส์จาธรรม เป็น กวามปกติถึงขึ้นปัญญา รวมศีล สมาธิ ปัญญา หมดไปเลย. ถ้าอย่างนั้นมันก็จะ ทำให้มีผู้แย้ง หรือมีผู้สงสยที่ได้พึ่งกวามเติม มาเพียงว่าศีลธรรมแต่ขั้นโลกียะ ซึ่ง กว่าจะได้ทำกวามเข้าใจหรือกกลงกันได้ ก็กงก้องเป็นการขักแย้งหรือต่อผู้กันอีกนาน. ผมก็สงสยมี ๒ ข้อเท่านี้เองกรับ.

 ตอบ : ผู้พึ่งกงจะนั่งหลับเสียแก่ตอนแรก ไม่พึ่งให้ดีว่า เราจะให้กวามหมายที่สมบูรณ์ แก่กำ ๆ นี้กันเสียไหม่ ; ได้ปรารภโดยละเอียดและชัดเจนในตอนดันแล้ว ว่า การที่ให้กวามหมายของกำว่า ศีลธรรมแดบ ๆ อย่างที่พูดกันนั้น มันไม่พอ ไม่ถูกไม่เต็มตามความหมายของภาษาบาลีกำนี้. แต่นั้นก็มิใช่สำคัญ ; สำคัญ อยู่ตรงที่ว่าเป็น ดวามตั้งใจอันใหม่ ที่ให้ผู้ศึกษาและปฏิบติไม่ต้องห่วงหน้าห่วง หลังมากเรื่อง. **ให้เอาหุกเรื่องมารวมไว้ที่คำว่าสือธรรมเพียงคำเลี**ยว; ถ้า ทุกคนปฏิบทิศัลธรรมเพียงเรื่องเกียว, อย่างเกียวให้ถึงที่สุกแล้ว, ก็จะได้ นิพพานเป็นผลสุกท้ายของสิ่งที่เรียกว่า ศัลธรรม. พระนิพพานก็เป็นสีลธรรม โดยแท้จริง โดยสมบูรณ์ คือเป็นกาวะแห่งความปกติ ที่ไม่มีอะไรจะ ปลดิเท่า. พระนิพพานก็อภาวะแห่งความปกติยึงกว่าสิ่งได้หมุท เพราะว่า เป็นอสงชตะ อยู่เหนือเหตุเหนือปัจจัยปรุงแต่ง ไม่มีอะไรแตะต้องได้; ฉะนั้น จึงเป็นกาวะปกติ หรือเรียกว่าตัวศีลธรรมในความหมายอีกอันหนึ่ง, หรือกาวะ ปกติที่มีอยู่ขวมธรรมชาติก็ได้ หรือเป็นผลปรวกฏออกมา เพราะการปฏิบติ ศีลธรรมในขั้นต้น ๆ ของบุลลลผู้ปฏิบัติก็ได้, เพราะจะนั้น คำว่านิพพานก็รวม อยู่ในคำว่าศีลธรรมนั้นเอง.

ส่วนบัญหาข้อที่ ๒ ที่ว่า การพูดแปลกออกไปอย่างนี้ ต้องพบกับความ ต่อต้านไม่ยอมรับหรือไม่เห็นด้วย; นี้ก็เป็นธรรมดา เพราะว่าเราได้พูดแปลก ออกไปจากที่เขาเกยได้อินได้พังอยู่เสมอ. แต่ไม่เป็นไร ขอให้มองให้เห็น ความประสงก์ที่ว่า**จะช่วยให้สนที่ไม่ชอบสือธรรมนี้จะชอบสือธรรมมาดขึ้น,** แล้วจะปฏิบัติอย่างรวบรัดได้โดยเร็ว ด้วยกำอธิบายใหม่นี้ที่ชี้ให้เห็นขอบ เขตแห่ง ความหมายของกำว่า ศีลธรรมอย่างหมดจดสิ้นเชิง. แม้จะมีการ กัดก้านในขั้นด้น ๆ สำหรับคนที่ไม่พึ่งให้ดี ก็ไม่เป็นไร; ต่อไปเขาคงจะ ก่อย ๆ มองเห็นว่าเพื่อประหยัดเวลา ให้หุกเรื่องมาอยู่ในเรื่องเดียว, และให้ เรื่องเดียวนี้แก้บัญหาให้ได้หมดทุกเรื่อง : เรื่องบุกคล เรื่องสังคม เรื่อง เศรษฐกิจ เรื่องหำมาหากิน สังคมอะไร เป็นอยู่ทุกชนิด กระทั่งเรื่องสงคราม กระทั่งเรื่องกามารมณ์ ก็ไปจัดการแก้ไขกันเสียใหม่ ให้กลายเป็นเรื่องของ ศีลธรรม; เข้าใจว่าจะพันกับเหตุการณ์ของโลกบั้จจุบัน ที่กำลังบึนป่วน, และก็ไหลเซียวเป็นเกลียวไปทีเดียว.

จะขอยกหัวอย่างเกี่ยวกับลักษณะเช่นนี้อีกเรื่องหนึ่ง กือเรื่อง ควรให้หวาม, การปฏิบัติเรื่องทานบริจาคนั้น ถ้าปฏิบัติเรื่องทานให้ถูกต้องแล้ว- ก็จะถึง นิพพานเหมือนกัน ; สึมเรื่องอื่นเสียก็ได้ ปฏิบัติเรื่องทานอย่างเดียว ก็จะ อิงนิพพานได้. ที่แรกที่ให้สึงของเป็นการให้ทาน ให้ธรรมะ ให้กวามรู้ ก็เป็นการให้ทาน ให้อภัย ให้อะไรก็เป็นการให้ทาน ที่มีผู้ให้และมีผู้รับ นี้ไม่ แปลก. ที่นี้มาถึงการให้ที่ไม่ก้องมีผู้รับ กือให้ตัวกู ให้ของกูนี้, ให้ตัวตนนี้ ออกไปเสีย ให้ว่างจากตัวตน ; นี่ก็เป็นการได้นี่พพาน เป็นการให้ที่ไม่ต้อง มีผู้รับ แล้วผู้ให้นั้นได้บรรลุนิพพาน. เรื่องมันก็สั้นเข้ามง ว่าผู้ที่จะต้องการ นิพพานนั้นก็คือให้ตัวตนเสีย ; ถ้าปฏิบัติได้อย่างนี้ ทุกเรื่องมันจะรวมอยู่ในคำว่า "การให้ตัวตน", **ดือส์อ สมาธิ บัญญา มรรล ผล นิพพาน นั้นจะมารวม** อยู่ในดำว่า ให้ตัวตนอดไปเสีย. นี่มันประหยักการปฏิบัติ แล้ว ประหยัดเวลา ประหยัดอะไรทุกอย่าง, แม้การอธิบายกำว่าศีลธรรมกันเสียใหม่ ให้ทุกเรื่องมารวมอยู่ในกำว่าศีลธรรมนี้ก็เหมือนกัน มุ่งหมายอย่างนี้ จะได้ หันแก่เหตุการณ์ ที่กำลังเลวร้ายอย่างรวดเร็วในโลกนี้ ; นี้ขออธิบายอย่างนี้

 จันนี้เป็นการบรรชายเรื่องศีลธรรมกับมนุษยโลก: ทั่วข้อก็ขึ้นขันว่า "ก็สธรรมกับ มนุษยโลก" เกล้ากระผมไม่มีกวามเห็นว่าอะโรที่จะไม่เป็นเรื่อง: กระผมเห็นด้วย ทุกเรื่อง. แต่ว่าที่อยากจะสงสัย อยากจะกราบเรียนว่า ในข้ย ๓ ข้อที่เกี่ยวกับ ศีลธรรมนั้น; ข้อที่ ๑ หมายถึงอึงที่เป็นกฏ เป็นเหตุของความปกติ, ข้ย ๒ กวระ แห่งกวามปกติอันนี้เป็นผล, ประการที่ ๓ สิ่งที่มีสถาพเป็นปกติอยู่โกยปรากฏกวรณ์ ของธรรมชาติ. เกล้ากระผมเห็นว่า ข้อนี้มิได้มีกำว่ามนุษย์อยู่ก้าย; ถ้าจะเพิ่ม

#### ความหมายอันสมบูรณ์ ของกำว่า "สิลธรรม"

กำว่าเป็นการเกี่ยวข้องกับมนุษ≋์ ที่มนุษย์จะ⊔ฏิบัติต์อชวรมชาติทั้งปวง ให้ได้รับ กวามปกติเข้าไปอีกสักข้อหนึ่ง ก็จะมีคำว่ามนุษอ์อยู่กวย นี่เป็นข้อที่ s.

ข้อที่ ๖. ยันนี้เกี่ยวกับภาษา กำว่ว ก็ลธรรมนี่ ทรงกับกำว่า morality ใน ภาษาอังกฤษ. ทีนี้ เมื่อก็ลธรรม พระเทชพระกุณท่านอวจวรย์แปลว่า ซึ่งซึ่งจะเป็น เหลุของกวามปกติทั้งแก่ขันกำ.ับ ทั้งแก่กาย วาจา ใจ ทิฏฐิ แล้วาไปถึงพระนิพพาน แต่กำว่า morality ในภาษาอังกฤษนั้น เขายังกรงกับกำว่า เป็นกนนี่ก็สธรรม มี ธรรมะธัมโมอยู่ ทีนี้ ถ้าเอวไปบธิบายเป็นภาษาอังกฤษว่า morality อย่างนี้ ฝรั่ง เขาก็ยังเข้าใจอยู่เหมือนเดิม. เราจะใช้ภาษาอังกฤษว่า morality อย่างนี้ ฝรั่ง เขาก็ยังเข้าใจอยู่เหมือนเดิม. เราจะใช้ภาษาอังกฤษทำใหน ที่กรงกับกำว่าศีตธรรม กามกวามหมายโหม่นี้; เกล้ากระผมมีกวามจะสัยเพียงเท่านี้.

พอบ : กำถามแรกที่ว่า หัวข้อโหญ่ ว่าศีลธรรมกับมนุษยโลก แล้วพอมาถึงแขกราย ละเอียก กวามหมายของกำว่าศีลธรรม มีแก่เรื่องเหตุแห่งปกติ ภาวะปกติ และปรากฏการณ์ปกติ ไม่มีกำว่ามนุษย์; นี่ก็เพราะว่าในการบรรยายครั้ง แรกนี้ ก้องการจะพูกกันแก่กวามหมายของก่า ๆ นี้, ยังไม่ต้องการจะพุกใน ประเด็นที่ว่า "กับมนุษยโลก" อย่างไรโดยกรง. แก่ถ้าจะมองดู ก็จะเห็นได้ เหมือนกัน คือโดยอ้กมว่า เหตุแห่งกวามปกตินั้น ใกรจะเป็นกนทำได้ ถ้า ไม่ไช่มนุษย์, แล้วการะปกตินี้ก็เหมือนกัน ใกรจะได้รับ ถ้าไม่ไช่มนุษย์; ส่วนปรากฏการณ์แห่งกวามปกตินั้น หมายถึงภาวะที่มีอยู่ทั่วไปทั้งมนุษย์ ทั้ง สักว์ ทั้งกันไม้ ทั้งสิ่งที่ไม่มีชีวิก.

> สรุปความก็ว่า ยังไม่พูกถึงมนุษย์โดยตรง; นั้นมันเบ็นหัวข้อใหญ่ ของ หัวข้อทั้งหมด นี้เป็นหัวข้อเล็กข้อเทียว ข้อแรก ที่จะทำความเข้าใจกันแต่ กวามหมวยของก่ำ ๆ นี้ ให้สิ้นเชิงโดยหลักของภาษาบาลี นี่กำตอบสำหรับข้อที่ ๑.

ที่นี้บัญหาพี่ ๒ เรื่องกำในภาษาบาลี เมื่อแปลเป็นภาษาอื่น นี้มีบัญหามาก ; บางกำแปลไม่ได้ ต้องใช้กำเดิมที่เป็นภาษาบาลี โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็คือกำว่า ธรรมนี่เอง ธรรมะ นี่:อง แปลเบ็นภาษาอังกฤษก็ไม่ได้ ภาษาไหนอ็ไม่ได้ ; ต้องใช้กำว่า "ธรรม" ที่เป็นภาษาบาลี. เดื่อวนี้ก็เข้าไปออู่ในปทานุกรม อังกฤษแอ้ว เป็น dharma, dharmic, เป็นภาษาอังกฤษไปแล้ว ; ที่ต้องใช้ กำว่า ธรรม.

สำหรับคำว่าซีลธรรมนี้ ก็ต้องเข้าใจตั้งแต่ทีแรกว่า เราจะไม่ให้ความ หมายแคบ ๆ แต่เพียงว่า เรื่องปฏิบัติกันในสังกม; บอกมาแล้วตั้งแต่ตอนต้น การบรรยายว่าจะให้ความหมายใหม่แก่คำ ๆ นี้ ให้มันกว้างออกไป. เพราะฉะนั้น มันก็ไม่ตรงกับความหมายของกำว่า morality ซึ่งมันแคบนิดเดียว เช่นกับคำว่า ศีลธรรมอันดีของประชาชน; ก็เป็นอันว่าจะใช้คำว่า morality ไม่ได้; ฉะนั้น เมื่อจะไปพุดกับพวกที่ต้องใช้ภาษาฝรั่ง มันก็ต้องใช้กำอื่น ซึ่งไม่ใช่ morality เพราะถำ morality นั้น มันไม่ได้มีความหมายตรงที่ว่าปกติ ก็ต้องคิดคำใหม่. ก็แน่นอนละ, ก็เป็นบัญหา; ถ้าคิดไม่ได้ก็ใช้คำว่าศีลธรรม หรือ siladharma นั้นแหละ เอาภาษาบาลีไปใช้อีกคำหนึ่ง. ถ้ายังห่วงคำว่า morality อยู่ก็ต้องว่า morality ในความหมายพิเศษ เป็นความหมายใหม่ ก็เป็น morality ขั้นพิเศษ,

เมื่อพูดมาถึงอย่างนี้แล้ว ก็จะขอพูดเสียเสยว่า เดี๋ยวนี้กำลังมีบัญหาอย่างนี้ อยู่ที่กำอื่น ๆ ที่กำลังใช้อยู่ ซึ่งทำความเข้าใจกันไม่ได้; เช่นคำว่า "ธรรมชาติ" เป็นต้น. แม้ว่าคำว่า ธรรมชาติ จะมีแปลว่า nature, natural, phenomena, ภ์ตาม; มัน**ใบ้ไม่ได้กับคำว่าธรรมชาติในภาษาธรรม ในพุทธ**-**สาสมา** ซึ่งถือว่าแม้แต่พระนิพพานก็เป็นธรรมชาติ. เหมือนเมื่อคะก็ที่ได้ยก มาให้เห็นเป็นคัวอย่างมาแล้ว. ยังมีที่ผิดอย่างกับว่าหันหลังให้กัน หรือเล่น กลกแก่กัน ก็เช่นถ้าว่าปรัชญา กับกำว่า philosophy. "ปรัชญา" ในภาษา สันสกฤต หรือ "บัญญา" ใน ภาษาบาลี ก็ทาม หมายถึง รู้อย่างถูกต้องและ สมบูรณ์. ส่วนถ้าว่า philosophy ไม่ได้หมายความว่ารู้อย่างถูกต้องและสมบูรณ์, เป็นเพียงทัศนะอันหนึ่ง ซึ่งกำลังกันกว้าเท่านั้น. ฉะนั้นก็ได้ได้ผิด ทำผิดกัน อยู่ในเรื่องนี้อยู่ทลอดเวลา; กือการใช้ก็วว่าปรัชญาให้เป็นกินเปลของกำว่า philosophy, ฉะนั้นบัญหาอย่างเดียวกันนี้ก็จะเหลืออยู่อีกท่อไป; ก่อยไปปรับ ปรุงกันข้างหน้า. เรวไม่มีอำนวจที่จะบังกับการใช้ภาษา ก็ได้แต่การใช้ไป ตามระเบียบที่เขาใช้กันอยู่; แล้วเราก็หมายเหตุไว้ให้ว่าที่ไม่ถูก คืออย่างนี้ ๆ, มันคงจะเข้าใจกันได้สักวันหนึ่ง ก็ก่อย ๆ สงกายนากันในตอนนั้น ปรับปรุง ถ้อยกำให้มัตรงกัน ในระหว่างประเทศ ในระหว่างชาติ.

นะนั้น จึงสรุปความว่า แน่นอนที่จะใช้กับคำว่า morelity ตามธรรมคว นั้นไม่ใต้ เว้นไว้แต่จะให้คำ morelity เป็นคำใหม่ขึ้นมาอีกคำหนึ่ง; แต่ถึง อย่างไรก็คงไม่ได้เต็มที่ตรงหีว่ารากศัพท์ของ morelity นั้น ไม่ได้มุ่งลงไปที่ ภาวะปกติ.

- ถาม : กรวบเรียนท่านพระเกชพระคุณท่านอาจารย์, เกี่ยวกับเรื่องความหมายอันสมบูรณ์ของ กำว่า ก็สรรรมนี้ บันหวที่จะถามนั้นก็ไม่มี; มีแก่ว่าขอสนับสนุน เรียกว่าทำให้เกิล เป็นกำลังไขแต่ผู้ที่จะได้ปฏิมิติ ในเรื่องศึลธรรมนี้ ให้ก้ววหน้ายึงขึ้นไป ถือจะไม่ต้อง ทำให้ลำบาก เกี่ยวกับกวรใช้กำพูกมากมาย คังที่ได้พึงกันอยู่มากมายเคียวนี้; ฉะนั้น จึงเป็นประโยชน์อย่างยึงแก่พวกพุทธบริษัท ที่จะได้ถือเอากวรมหมายของกำ ๆนี้ และ ใช้เป็นหลักปฏิบัติ เพื่อจะส่งเสริมในกรรที่เห็ปฏิบัติทั้งแก่ขันค่ะลุก จนถึงสูงลุก คือ พระนัพพานในที่สุด; เกล้ากระผมก็มีกวามเห็นสนับสนุนเพียงแก่นี้.
- พอบ : นี้เป็นการแถลงความรู้สึก เพราะฉะนั้นไม่ต้องมีคำตอบ ; และขอให้ผู้ที่มี ความรู้สึกเช่นนี้ช่วยกันทำให้มีความเข้าใจอย่างนี้ เพิ่มมากขึ้นต่อ ๆ ไปด้วย.

อาม : เท่าที่กระผมได้พึ่งกำบรรยายมาตลอก กั้งแต่กัน จนจบนี้ ก็รู้สึกว่ามากมาย แก่ก็ เข้าใจกิในคำบรรยายนี้. แต่ก็ยังมีกวามสงสัยในบางอย่าง เช่นกำว่า "สงกราม" กระหมเทยได้ยินแต่ว่า สงกรามนี้; ถ้าเกิดสงกรามก็มีแก่กวามผิดก้ายกันทั้ง ๒ ฝ่าย คือไม่ผ่ายใกก็ฝ่ายหนึ่ง ก้วยการเห็นแก่กัว หรือการเห็นแก่ประโยชน์ส่วนกัว หรือ ประโยชน์จักกัน. แต่นี้ ถ้าหากว่า สงกรามเป็นกีลธรรมแล้ว ก็ไม่น่าจะมีการ สงกรามเกิดขึ้น; การที่พยายามที่จะทำให้สงกรามนั้นตินธรรมแล้ว ก็ไม่น่าจะมีการ หรือมิลันดี มีการประชุมกันมากขึ้น แต่ก็ไม่ตื้นสุดลงไก้, ห้งนี้ กระผมเห็นว่า สงกรามนี้คงจะไม่ใช่ที่ตธรรม; ที่ถูกถ้อง, กระผมมีกวามสงลัยว่า สงกรามนี้คงจะไม่ ใช่ที่ตรรรม; เพราะว่า ไม่สามารถที่จะสิ้นสุดลงไก้, ยันนี้ เป็น ความสงลัยข้อที่ ๑.

> น้อที่ไข กระผมสงสัยเรียงการฆ่ากัน เพื่อความเป็นบักดิ; คือจะฆ่า ฆ่า หมายความว่า ฆ่ายุคตรผู้ที่ผิดปรกติ. เพื่อจะให้สังคมนั้นปรกติ อันนี้เท่าที่กระผม ให้พึงมา ก็เด็นว่า การนำกันนี้ ถ้าหากว่าเป็นไปเพื่อปรกติก็เรียาว่าซื่อชรรม; แต่ การฆ่าวันนั้นมันมีปัญหาอยู่ที่การฆ่านั้น มันรู้สึกว่าผู้ฆ่านี้ ไม่ต่อยจะปรกติ, แล้วผู้ ถูกฆ่า ก็ไม่ปรกติ. อันนี้กระหมมีความสงสัยอยู่ว่า การฆ่ากันนี้ ถ้าจะให้หลีกเลี่ยง จากการผิดจากซีตธรรมนี้ จะทำอย่างไรจึงจะถูกต้อง และเป็นปรกซีกามศึดธรรม. กระหมมีความสงสัยเพียงเท่านี้.

ตอบ : คำถาม ๒ ข้อนี้ ที่จริงก็ข้อเคียวกัน คำถามอย่างเดียวกัน ว่าสงกรามจะเป็น ศีลธรรมได้อย่างไร ง หรือแยกออกมาเป็นการฆ่า จะเป็นศีลธรรมได้อย่างไร ง

> นี้ก็เป็นการแสดงให้เห็นได้ว่า พรกเรายังเอยชินแต่ คำ หรือภาษาที่ ใช้พูดกันอยู่โดยตนเอง หรือว่าที่กล้ายกับของตนเองอย่างเดียว; ไม่ได้สำนึก ถึงความหมายของอำ ๆ นั้น ที่มันมีอยู่ในระดับอื่น. กำว่า สงกรามก็ดี, กำว่า การฆ่าก็ดี, มันก็มีความหมายทั้งในทางภาษาคน และในทางภาษาธรรม. และ

### ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "คิลธรรม"

ในกรณินี้กี่อื่นยันว่า ทั้งในทางภาษาคน และในทางภาษาธรรมนั้นแหละ ; สงครามที่ถูกต้องนั้น ยังเป็นศีลธรรมอยู่นั้นเอง

ขะพูดถึงคำว่า "สงคราม" เช่น คำว่า *ธรรมาธรรมะสงคราม-สงคราม ระหว่างธรรมะ กับอธรรม*; ค้องใช้คำอย่างนี้ โดยสมมติให้เป็นธรรม เทวบุตร, และอธรรมเทวบุตรขึ้นมา. เพราะมันยากที่จะใช้คำธรรมดากับสิ่งที่ เป็นนามธรรมจึงต้องสมมติเป็นบุคคล เป็นเทวบุตรธรรมะ, เทวบุตรอธรรมะ ทำสงครามกัน; แล้วธรรมเทวบุตรก็จัดคออธรรมเทวบุตรหัวขาด ตกลงมา กลางดิน แผ่นดินลูปไป.

ไอ้ดีดสัวเล็ก มันก็เลยเกมว่า อ้าว, ถ้าอย่างนั้นธรรมเทวบุตร ก็ขาด ซีลข้อปาณาทีบาทซิ. ไอ้ดีดน่ะยังถวมได้ถึงขนวดนี้; ก็เลยบอกว่าแพ้เว้ย, เรายอมแพ้. ถ้ามันใช้ภาษาชนิดที่ถนละความหมายกันอย่างนี้ มันก็ยอมแพ้ แล้วก็จนปัญญาจนเดี๋ยวนี้ ไม่รู้จะตอบไอ้ดีดว่าอย่างไร ว่าการที่ธรรมเทวบุตร ดักกออธรรมเทวบุตรชาดตกจมดินไปนั้น มันก็ชาดศีลข้อปาณาติบาดซี.

ถ้าเราจะทำกวามเข้าใจข้อนี้ ก็ต้องให้ความหมายของกำว่า "สงกราม" นั้น มันเป็นเพียงการชำระสะสางสิ่งที่ไม่ถูกต้อง ไม่ยุติธรรมให้ดีขึ้นมา. เมื่อ สงกรามโลกกรั้งที่ ๑ เขาอ้างข้อนี้กันมาก ว่าประเทศหนึ่ง, ประเทศเยอรมัน โดยเฉพาะนี่, ไม่ประกอบไปด้วยธรรม, แล้วหลายประเทศกีรวมกันทำลาย ประเทศเยอรมันเพื่อให้เป็นธรรมขึ้นมาในโลก. นี่ เขาก็พูดกันอย่างนี้; แต่ กวามจริงนั้นก็ทำไม่ได้อย่างนั้น. กำว่า "**สงคราม**" โดยความหมายนี้ **หึ่ว่าเป็นสีลธรรม** นี้ คือ **ต้อง เป็นการกระทำที่ถูกต้อง ที่บริอุทธิ์** ด้วยการผ่า หรือทำลายสิ่งที่ไม่ควรจะมี ย่ยู่ในโลก. ฉะนั้น การฆ่า หรือการสังฆ่าชนิดนั้น ไม่เป็นการผิดคีลธรรม; เช่นเดียวกับที่ผู้พิพากษาจะต้องสังประทารชีวิตคนที่มันควรถูกประหารชีวิต; นี่ไม่ต้องพูดถึงพระเจ้าแผ่นดินสมบูรณาญาสิทธิราช. ฉะนั้น การกระทำของ ผู้พิพากษานั้น เป็นการปฏิบัติศีลธรรมคามหลักแห่งคีลธรรม สังฆ่าคนนั้น ให้ไม่ควรจะมีอยู่ในโลก. ผู้พึ่งต้องมีจิตใจอยู่ในระดับที่เห็นว่า กวามเป็น ธรรม กวามยุติธรรมนั้นมันอยู่อย่างไร, หรือไม่ยุติธรรม ไม่เป็นธรรมนั้นอยู่ อย่างไร; แล้วต้องชำระความไม่เป็นธรรม ไม่ยุติธรรมนั้นให้หมดไป นี้ก็ เรียกว่า สงคราม.

ใน ภาษาธรรม สงกรามนี้ก็มีอีกอย่างหนึ่ง ว่า การให้หานลือการทำ สงคราม. ทามญจ ยุทุธญจ สมานมาทุ – "สัตบุรุษนั้นกล่าวว่า ให้ทาน นั้นเท่ากับสงกราม" เพราะว่าในจิตใจของกนนั้นเกิดมีสงกราม ระหว่าง ความตระหนี้กับความอยากจะให้. ฉะนั้น สงครามนี้เกิดขึ้นระหว่างกิเลส กับสติบัญญา แล้วก็ทำสงกรามกันไปจนกว่าก็เลสนั้นมันจะกายไป, สติบัญญา กีทำหน้าที่ จึงเกิดการให้ทานขึ้นมาได้. นี้ก็ต้องฆ่ากิเลสด้วยการทำสงกราม บางทีพระพุทธเจ้าท่านก็ใช้กำนี้ เช่นว่า *ฆ่าผู้รับการผื้ก* หรือสาวกบางองค์ ที่ตึกไม้ได้ เสีย; เช่นเกียวกับที่นายเกลี เขาฆ่าม้าตัวทีเลวเกินไปจนฝึก ไม่ได้เสีย เพื่ออย่าให้เสียชื่อของเขา. นี่ก็ล้วนแก่ เพ่งเล็งถึง เจลนาต้องการ จะใช้ ความดี หรือ ความอูกต้อง หรือ ความยุติธรรมเป็นเครื่องมือบจัดสิ่ง กรงบ้าม. ฉะนั้น เราต้องรู้กวามหมายอันแท้จริงของกำ ๆ นี้ ให้ลึกซึ่ง พัง ภาษากน ภาษาธรรมเสียก่อน.  ทีนี้ มาพูคกัน ในภาษากน เช่นว่า ทำสงกรามกันจริง ๆ : เอาป็น เอะ อาวุธมรไข้แก่กันและกันจริง ๆ. เก้าเป็นสงกรามถูกต้อง ก็ต้องเป็นสงกราม ที่ขจักฝ่ายที่เป็นพาล เป็นอยุติธรรมออกไป: มันก็มีความหมายคย่างเดียวกับ ภาษาธรรมที่ว่าจะต้องกำจักกิเลส เป็นต้น. ฉะนั้น ถ้าเขา ทำไปด้วยเจตนา มริสุทธิ์ กึกลายเป็นว่า เขารักษากวามถูกต้องไว้ในโลก แล้วจะต้องมีการฆ่าคน ในเมื่อมันไม่มีวิถีทางอื่น; เราจึงถือว่า สงกรามนั้นก็เป็นคืลธรรม, อย่างน้อย ที่สุก ก็เป็นศีลธรรมในระดับต้น ๆ เตี้ย ๆ ท่า ๆ หีจะช่วยกันรักษากวามเป็น ธรรมไว้ในโลกนี้, โดยไม่ต้องนี้เอตนาน่าลน.

แต่เกี๋ยวนี้ การสงตรามที่มีอยู่ในโลก เวลานี้ มันไม่ใช่อย่างนั้น มัน ไม่มีส่ำยที่มีเอตนาอันบริสุทธิ์และถูกต้อง หรือกระทำไปด้วยเจตนาอัน ถูกต้องเลย : มันทำไปด้วยกิเลส ด้วยความเห็นแก่ตัว ; ฉะนั้น จึงไม่รวม อยู่ในซ้อนี้. แต่ที่มันจะมีสงกรวมที่บริสุทธิ์ เพื่อความเป็นธรรม ที่ไหน เมื่อไรนั้น ผมก็ลอบไม่ได้. แต่ถ้ามันมีแล้ว, สงครามชนิดนั้น ก็ต้องเป็น ศึลธรรม คือการกำจัดสิ่งที่ไม่ควรจะมีอยู่ในใจ หรือในโลกนี้ให้ออกไปเสีย, แล้วการฆ่ากันก็มีความหมาย ๒ อย่าง ก็อฆ่าสิ่งที่ไม่ควรจะมีไว้ในใจ หรือ ในโลก ก็เป็นศึลธรรมแน่. นี่ความมุ่งหมายที่พูดว่า สงคราม ; ถ้าเป็น สงกรามที่ถูกต้องก็เป็นศึลธรรม; หมายความอย่างนี้.

ถาม : สำหรับก้าบรรยายที่ท่านอวจารย์ได้บรรยายมานั้น เกล้าข่ายงมีความเห็นถ้วยทุกประการ ไม่มีชัยไกที่มีชัยที่จะสงสัย หรืออะไรทำนองนั้น; เพียงแต่ว่าจะพยายามทำความ เข้าใจให้ชักแจ้งยึง ๆ ขึ้นไปเท่านั้น ซึ่งสรุปใจความกามที่เข้าใจก็คือว่า; ทำน อวจารย์ประสงก์จะอธิบายหลักยี่สธรรมหนั้น ให้มีความหมายกว้างกลุมไปทั้งหมดทั้งสิ้น;
 จึงรรมทั้งศาสนาข้วย, กระทั่งไปถึงสิ่งที่เป็นวัตถุกวัย ว่าสิ่งที่เป็นวัตถุนั้น ถ้าหากมี

ถวามเป็นปรกกิอยู่แล้ว จะเป็นกันไม้ กันไล่ หรือกับนหิน แผ่นกินา์ตาม ก็ถี่กว่า: มันเป็นก็สธรรมอยู่แล้ว,

ทีนี้ เมื่อมองมาถึงคนมาถึงสักว์; สัทว์ที่มีความเป็นอยู่อยางปรกที ไม่เบียง เบียนกัน อย่างนั้นก็ถือว่า มันเป็นศีลธรรมอยู่ในตัวมันแล้ว. หาามันเบียลกบ้อนกัน ก็แปลว่ามันไม่เป็นศีลธรรม; เมื่อมันทำความหยุดเบียดเบียนกันได้ ก็เป็นคีลธรรม;

ทีนี้ มองมาถึงมนุษย์ มนุษย์ที่อยู่รวมกันเป็นหมู่นั้น หากว่าอยู่ด้วยกันอย่างมี กวามปรกที่สุข ภาวะที่อยู่ด้วยกันปรกที ไม่มีทะเลาะเบาะแร้ง หรือว่าเกิดเรื่องเกิดราว หรือสงกรามกันนั้น ก็ถือว่า เป็นศีลรรรมอยู่แล้ว นี้ในวงกว้าง,

ทีนี้ ในความหมายทางจิกไจ ถ้าทากว่ามีความเป็นอยู่ประกิทางจิกใจ เช่น จิกใจมีสมาชิ มีความมั่นกงก็เพียงพอ ก็ถือว่าเป็นศีลธรรม; นี้มาถึงทางทิฏรู สดิ ปัญญา. หากว่ามีความกิดเห็นไปในทางที่ถูก ไปในทางที่จะไม่ให้เกิดวุ่นววยแก่ใจ คนเขง และแก่ผู้อื่นแล้ว ก็ถือว่าที่ฏฐินั้นเป็นศีลธรรม, ซึ่งผลแห่งการมีที่ฏรูโเป็น พี่ตธรรมนั้น ก็เรียกอีกอย่างหนึ่งว่านิพพาน; นิพพรหมและศีลธรรมก็คืออันเดียวกัน หันเขง. นี่เรียกอีก อย่างหนึ่งว่านิพพาน; นิพพรหมและศีลธรรมได้ โดยเรียกว่า หันเขง. นี่เรียกว่า สำหรับในคนเฉพระคนนี้ก็มีทางเป็นคือธรรมได้ โดยเรียกว่า เป็นคือธรรมได้ โดยที่เขามีกระวาจาเป็นประกิ ไม่พูดกำหีเบียกเบียนคนเองและผู้อื่น ทางจิตโจก็มีจิกใจปรกติไม่ว่อกแว้ก หรือเกิดความยุ่งยากให้แก่จิกของทน และทั้งทาง ทิฏฐิ สติ ปัญญา ก็เห็นในทางถูกทัยง; เช่นเห็นว่าพุกอย่างอีดมันไม่ใต้. เมื่อ ขย่างนี้แล้ว กาย วาจา จิกและทิฏฐิของเขา ก็จักว่าเป็นก็กรรม เรียกว่าคือธรรมได้. กามความเข้าใจ กามความเห็นก้วย, ที่พระกุณฑ่านอาจารย์อธิบายมา ก็เห็นด้วย เป็นอย่างนี้.

**ดอบ :** นี้ก็เท่ากับช่วยสรุปกาวม.

#### ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "ศิลธรรม"

ถาม : ตามที่พระเอขพระอุณท่านอาจาระได้บรรยายมา เกล้ากระผมล์เห็นด้วย; แต่ที่นี่ พูขถึงว่ากวามเข้าใจของกระมมยังน้อยอยู่ เพราะว่าเป็นผู้ที่กึกษาเรื่อย และเป็นผู้น้อย โดยเยวร์ ซึ่งปัญหาที่เกิดขึ้น ก็ยังไม่เอยที่จะได้ที่กษาหรือได้ยินได้พึ่งมาก่อนเลย ถึง ถ้าว่าที่สธรรม ที่รรมไปถึงสภาวะเป็นปรกทิ ทั้งในค้านกาย วาจร จิต และโดยเฉพาะ อย่างยึงเรื่องที่ฏฐิ. พูดถึงว่าที่สธรรมรวมไปถึงทั้ง ๙ ประการนี้ แล้วยังเพิ่มเติมไป อีกว่า ถึงว่า ภาวะที่มีอยู่เดิมธรรมชาติ นั้นแหละ ก็เป็นศีลธรรมเหมือนกัน.

> ทีนี้ เกล้ากระผม มีข้อสงสัยบางประการ ถึงอยากจะกรวบเรียนพระเภชพระกุณ ท่านอาจารย์ ให้ช่วยอธิบายให้แข่งแจ้งในข้อที่ว่า การสืบพันธุ์แตกต่างกันกับคำว่า กวมารมณ์ ซึ่งแต่แล้ว ก็เรียกว่าเป็นศีลธรรมเหมือนกัน; ซึ่งถ้ารวมไปในคำว่า โดยปรกติ โดยเฉพาะทั้งจึดและก็ตัวบัญญาแล้ว เกล้ากระผมมีความเห็นโดยส่วนตัว ว่า เป็นไปได้ยาก. เกล้ากระผมในฐานะที่ว่าเป็นคนหนุ่มในที่นี้ ก็อยากจะกราบ เรียนพระเกชพระกุณฑ์กนะทรวรย์ว่า *การสืบพันธุ์กับกามารมณ์เป็นศีลธรรมอย่างไร* ? ขอกราบเรียนเท่านี้ครับ.

ตอบ : เราไม่ได้พูดว่า การสืบพันธุ์กับกามารมณ์เป็นศีลธรรมเท่ากัน ; การสืบพันธุ์ โดยบริสุทธิ์นั้นเป็นสีลธรรม ; กามารมณ์นั้นไม่ใช่สีลธรรม, ไม่ใช่ ความมุ่งหมายของศีลธรรม, แต่เป็นสึงที่ต้องเข้าไปเกี่ยวข้อง อย่างมีศีลธรรม.

> **ดารสืบพันธุ์** เป็นธรรมดาของสัตว์ ที่ต้องการมีการสืบพันธุ์ เพราะว่า ธรรมชาติได้ใส่มูลเหตุแห่งกวามรู้สึกที่จะสืบพันธุ์ไว้อย่างตาะเด้ว. เมื่อคนหรือ สัตว์ถึงวัยที่จะสืบพันธุ์ มันก็ทนอยู่ไม่ได้ มันต้องมีการสืบพันธุ์; ฉะนั้น ก็ต้องทำไปตามที่ถูกต้อง ดามที่ธรรมชาติมุ่งหมายจะให้เป็นการสืบพันธุ์ ไม่ถือ ว่าเป็นการเสียศีลธรรมอะไร, แต่จะต้องทำให้ประกอบไปด้วยธรรม. ฉะนั้น

กวรที่พระโสดรบันเป็นต้น ที่เป็นฆราราสจะมีการสืบพันธุ์ มีลูกมีหลานอะไร ออกมา ก็ไม่เป็นการเสียศีสธรรม; เพราะเป็นเพียงการสืบพันธุ์ตามธรรมชาติ อันบริสุทธิ์ **ไม่มีเจตนาหรือความหมวยแห่งกามารมณ์เข้าไปเจืออยู่ในนั้น**; ส่วนในกรณีที่ท่านจะมีความรู้สึกทางกามารมณ์บ้างนั้น ก็ยังต้องมีความหมาย ที่ถูกต้องทางศีลธรรม, ไม่เหมือนปุถุชนพี่บ้ากามารมณ์.

สำหรับทำว่า **ดามารมณ์** นั้น **ดือดวามรู้สึกที่โง่ หลงใหล ไปด้วย อวิชชา ตัณหา อุปาหาน;** ฉะนั้น จึงจุงไปในทางไม่มีศีลธรรม; และ ไม่ใช่สึงที่จำเป็นจะต้องทำ; ถ้าทำเข้าแล้วก็เร่าร้อน บางที ก็เร่าร้อนไปถึง กนอื่น. ฉะนั้น "กามารมณ์" ในที่นี้จึงแยกกันเด็ดขาด ออกไปขากกำว่า "การสืบพันธุ์"; แม้ว่า กิจกรรม ๒ ประการนี้ อาศัยอวยัวะอย่างเดียวกัน หรือการกระทำที่กล้ายกัน มันก็มีกวามหมายกนละอย่างอยู่นั่นเอง.

 ฉะนั้น ไปเลือกดูให้รู้ เห้เห็นความหมายที่ต่างกัน ระหว่างการสืบพันธุ์
 ทามธรรมชาติอันบริสุทธิ์ ก็บการหลงใหลในกามารมณ์ของตนไง่.
 ตัวกามา-รมณ์ไม่เป็นศีลธรรม แต่เป็นวัตถุที่ตั้งแห่งศีลธรรม;
 ส่วนการสืบพันธุ์ที่
 ถูกต้องตามหลักของธรรมชาติ ก็ยังคงเป็นศีลธรรม.
 จะเห็นได้ว่าศีลข้อ
 กาเม รนนั้นไม่ได้ห้ามการสืบพันธุ์;
 แต่ห้ามการกระทำชนิดที่ตามใจตัวเอง
 ซึ่งเอียงไปในทางนิดศีลธรรมทางกามารมณ์ อย่างนี้เป็นสัน.

หรือว่า ดูให้ดีว่าในพระบาลี *พระพุทธภาษิต ที่ตรัสแก่ภิกษุแท้ ๆ ;* คำว่า*สัมมากัมมันโต* นั้น ก็ยังยกเอา *กาเมสุมิจฉาจาราเวรมณี มารวมอยู่ ในด้วว่า สัมมากัมมันโต ;* เพราะมันเป็นหลักใหญ่ที่ว่า อย่าทำการประพฤลิ ที่มันมิดไปในเรื่องของรักของโคร่: ให้มัน **เป็นหลังที่ใช้ ได้ทั้งบรรพชิด** และมราวาส. อย่าให้เป็นเรื่องของกามารมณ์ ทำผิดในทางกามารมณ์; ฉะนั้น หลักอันนี้ เป็นอัฏฐังกิกมรรค ใช้ทั้งบรรพชิต ใช้ทั้งพราวาส ตรัส บัญญัติกาเมสุมิจจาจาราลงไปแม้ที่ครัสแก่ภิกษุ.

นี่ ทำให้มองเห็นได้ว่า มันมีการแขกกันระหว่างความหลงใหลในกามว-รมณ์ กับการสืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์นั้น. ทีนี้ สำหรับ **ภิลษุ** นั้น **มีวินัย** ห้าม ไว้ส่วนหนึ่ง **ไม่ไข้ทำกิจกรรมระหว่างเหศ**. นั้น**ไม่ไข่เรื่องมรรด มีองค์แปด** ซึ่งเป็นหลักธรรมะ; **เป็นเรื่องวินัย** ว่า ผู้จะอยู่ในสงัดมสงฆ์ บรรพชิตนี้ ต้องเว้นจะกกิจกรรมระหว่างเพศ; นั้นมันอีกเรื่องหนึ่ง. ฉะนั้น เราต้องมองให้เห็น ให้เข้าใจว่า พระพุทธเจ้าท่านก็แยกออกไปเป็น พวก ๆ ไป ไม่ปนกัน. กามารมณ์ในที่นี้ หมาอถึง นำค้วยความโง่หลง อวิชบา, พอใจในรสทางเพศ ทางอายตนะ; ส่วนการสืบพันธุ์นั้นทำไป ตามที่ธรรมชาติบังกับ ถูกต้องและบริสุทธิ์ จึงเป็นศีลธรรม ในเมื่อกามารมณ์ นั้นไม่ใช้ศีลธรรม, เป็นเพียงวัทถุที่กิ้งแห่งกวามมีศีลธรรม.

หนี้ ถ้าจะมีคนขอร้อง ต่อรองบ้างว่า ให้กามารมณ์เป็นศีลธรรม ก็จง
 บริโภคกามารมณ์ แต่บางระณับ บางสักส่วน ให้ถูกต้องตามวิถีทางของธรรม
 ก็ยังมีส่วนที่พอจะทำไปได้; แก้ไม่ใช่เรื่องหลงใหลในกามารมณ์ ตามความ
 หมายเค็มของกำ ๆ นี้. ฉะนั้น ขอยืนยันว่า การสืบพันธุ์เป็นชื่อธรรมบริสุทธิ์,
 แต่กามารมณ์นั้นไม่ใช่ศีลธรรม เพราะเป็นการทำให้วุ่นวายขึ้นมา. เราจะ
 ต้องแก้ไขกันต่อไป ให้เว้าไปหาศีลธรรม : ถ้าพราวาสจะบริโภคกามก็ไม่ใช่
 ถึงกับเป็นกวามสุ่มหลงในทางกามารมณ์. คำว่า กามใกดี ก็ยังใช้แก่

*มราวาสที่เป็นสัตบุรูษ* หรือจะใช้แม้แก่พระโสยาบันที่เป็นพราวาสย้วยข้ำไป, โดยมีความหมายจำกัดไว้เฉพาะว่า ไม่ต้องทำด้วยกิเลส ชนิดที่เป็นความ เศร้าหมอง; แต่ถึงอย่างไรก็จาม ศีลธรรมชั้นนี้จะเป็นชั้นสุงไม่ได้. การ สืบพันธุ์ก็ดี การบริโภคกามารมณ์ด้วยสติสมปชัญญะ ไม่ผิดระเบียบวินัยก็ดี มันก็ยัง**เป็นศีลธรรมชั้นพื้นฐาน**เท่านั้น.

อาม : ตามที่ได้พึงคำบรรยายวันนี้มา เกี่ยวกับก็สธรรม ทานบาจารข์ได้นิยามกัพก์ ตลอด ถึงขึ้นจงว่า ก็สธรรมนั้นในแง่ที่เป็นเหตุ ที่เป็นผล และเป็นปรากฏการณ์ คือรวม ทั้งเหตุทั้งผล: เก่าที่ผมพึงมาแล้ว ผมอขากจะกิดว่า ถ้าเช่นนั้น กำว่า อีสธรรม กับ สจจธรรมนี้ มันต่างกันอย่างไร ๆ เพราะฉะนั้น ผมอยากจะพึงท่านอาจารย์ได้บรรยาย หรือนิยามกัพท์กำว่า สจจธรรมนั้นเป็นประเด็นหนึ่ง ที่ผมอยากจะฟังในวันนี้. แล้ว ก็ตามที่ได้ยินได้พึงหรือที่เชาเขียนกันส่วนมาก เช่นใช้กำว่า "อีสธรรมนั้น ของประ-ชาชน" ผมได้อินได้พึงคำนี้แล้ว ผมไม่พอใจอย่างยึง. อันนี้ ผมอยากจะทราบอีก ที่ว่า มันเป็นเพราะการใช้ภาษาที่หุ้งเพื่อหรือเปล่า ๆ

> ทีนี้ ประเด็นที่ ๓ ที่ผมขยากจะพังท่านยาจารข้อภิปรายอีก ก็ที่ว่า โลกไน บัจจุบันนี้มันเร่าร้อน มันผิกปกติ. ก้าจะข้อนหลังไปถึงสมัยโบราณ เช่นว่าในรุก หรือในสมัยหิน โลกคงจะไม่เร่าร้อน กะจะไม่ผิกปกติถึงขย่างนี้; แต่การที่เป็นเช่นนั เรวจะวินิจฉยัสงไปว่า คนในสมัยโบราณนั้น มีศีลธรรม; คนสมัยนี้ เลื่อมในการ ปฏิบัติศีลธรรมอย่างนี้จะเป็นการถูกต้องหรือไม่ ?

พอบ : บัญหาแรกที่ว่า ทำไมจึงพูกว่าศีลธรรม และ สร้างธรรมก่างกันอยู่; การถาม
 อย่างนี้ขึ้นมา ย่อมแสกงว่า ผู้พังกงาะนั่งหลับ หรือว่าใจลอยไม่พังกอนกัน ๆ.
 ที่แรกก็เอยขึ้นมาแล้วว่า เราจะพูกชนิกที่มีกงากที่เกยพูกกันมาก่อน ที่เขาแบ่ง

ศิลธรรมไว้ในขั้นต่ำ, เป็นสัจจธรรมไว้ในชั้นสูง, จนเกิดเบ็น ๒ เรื่อง มันมากเกินไป หรือยุ่งเกินไป. ทีนี้เราจะให้กวามหมายที่สมบูรณ์แก่คำว่า ศิลธรรม ถึกกวามหมายหนึ่ง ซึ่งมันจะรวมเข้าไว้ พั้งที่เราเทยเรียกกันว่า ศิลธรรมและสัจจธรรม; ฉะนั้นการบรรยาจในวันนี้ ก็รวบ **เอาส้อจธรรม** มาอยู่ในคำว่าที่ลธรรม; เพราะว่า คำว่า สัจจธรรม ก็แปลว่าธรรมที่เป็น ไปตามสัจจะ หรือกวามจริง; ก็นำไปสู่กวามปกลิ; หรือแม้เก่ สัจจะเอง ก็คือ ความปกลิ.

สรุปความว่า เราจะวางหลักเกณฑ์กันใหม่ ผิดไปจากหลักเกณฑ์ที่เคยวาง ไว้แต่ก่อนว่า ศีลธรรมอย่างหนึ่ง, สจัจธรรมอย่างหนึ่ง : นั่น ตามที่คน ทั่วไปเขาได้วางไว้มาแต่ก่อนโน้น. เดี๋ยวนี้ จะบางใหม่ เพื่อประโยชน์อันดี ที่ว่า มันจะได้ง่ายอื้น สะกวกขึ้น เร็วขึ้น มิกำลังโจมากขึ้น.

 พีนี้ สำหรับคำว่า "ศีลธรรมอันดีของประชาชนนี้" มันเพิ่งเกิดหยก ๆ โดยบุคคลที่ไม่รู้จักศีลธรรมอันแท้จริง ว่ามันไม่มี "ศัลธรรมอันเสว" ของ ประชาชน; ถ้าจะเป็นศีลธรรมแล้ว ไม่มี "ยันเลว" แน่. เขาสนใจสิ่ง พี่เรียกว่า ศีลธรรมน้อยเกินไป จนเกิดคำชนิดนี้ขึ้นมาในการพูดจา. ไม่ต้อง สนใจก็ได้ สำหรับคำของผู้ที่เขาไม่ได้ให้ความสนใจ; คือเราไม่ต้องสนใจ กับผู้ที่ให้กวามสนใจแก่ศีลธรรมน้อยไป. เขากวรจะเล็งการปฏิบลิที่ทำให้ ประชาชนมีศีลธรรมตีขึ้น, มากกว่า.

ปัญหาที่ ๓ ที่ว่า 'ยุกโบราณพี่ยังไม่เจริญนั้น กนมีความปกลิสุขมากกว่า ยุกบั้จจุบันนี้ ที่เรียกว่า มีความเจริญมาก; นี้จะเป็นอย่างนั้นใหม่ อันนี้จะ ทอบก็ได้ แต่มันไม่มิหลักฐานอื่นอัน ไม่มีพอานอื่นอัน มันก็ให้แก่การกำนวณ จ้วยเหกุผลจาบเกี่ยวกันหลายอย่าง. ทั่วอย่างเช่นว่า สิ่งยั่วยวนมีน้อย กนก็ ถูกยั่วยวนน้อย ก็แสสก็มีน้อย; เพราะฉะนั้น จารมสงบก็ท้องมีมาก กวาม ปกติสุขก็ท้องมีมาก; ฉะนั้น คนโบราณเขาจึงมีโอกาสที่จะมีการเลื่อนขั้นใน ตัวของเอาโก้ครบ : คือเป็นเท็กก็ศึกษาไป, แล้วเป็นผู้ใหญ่ กรองเรือน มีลูกมีหลาน แล้วก็พอกันที, ก็ออกไปอยู่ในบ่า หากวามสงบสุข แล้วพอ กันที, ก็เที่ยวสังสอนประชาชน คนๆเทียวสามารถคำให้ถึง ๔ ขั้น.

พยมาถึงยุคนี้ คน ๆ เทียวมาพิกอยู่แก่เป็นเท็กกับกามแรมณ์, กิดอยู่ กับกามารมณ์จนกระทั่งว่าเข้าโลง มันก็ไม่ได้เลื่อนขั้น; จะนั้น ความสงบ มันก็ก้องน้อยกว่าเป็นธรรมทา เอากิเลสเป็นเครื่องวัดความสงบมาก หรือ สงบน้อย ปกติมากหรือปกติน้อย; ก็จะเห็นได้ว่า คนสมัยนี้ต้องมีกิเลส มากกว่าคนสมัยคึกคำบรรพ์แน่ เพราะว่าสิ่งยั่วไห้เกิดกิเลสนั้น มันมากเกิน ไป, มากเกินยิ่งกว่าเกินเสียอีก.

ถย่างน้อยที่สุด เราอาจพูดยืนยันลงไปได้ว่า ความปกติสุข หรือความ สงบสุขทางใจของกนสมัยโบราณนั้น ต้องมีมากกว่ากนสมัยนี้แน่; ส่วนกว่าม สะกวกสบาย สนุกสนานทางกายนั้น ไม่ต้องพูดถึง กนสมัยนี้ต้องมีมากกว่า แน่; แต่กวามสนุกกับความสงบนั้นมิใช่สิ่งเดียวกัน.

**ถาม :** ความหมวยที่ว่า ก็ตรรรม หมายถึงความปกคือข่วงนี้ เวลาพึงแล้วเกิดความรู้สึกว่า มันเป็นเพียงแต่ภาษาครับ. เพราะว่วพอพุดถึงกำว่าปกติ มันก็เสื่อนละย ท้วยย่างไร **จะ**เน้นให้เห็นถวามหมวยสึกไปตั้งก้านผลที่ซึ่งปรารณหา; ก็ตพอพุดกำว่าปกติแล้ว

ৰ তি

#### ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "สีลธรรม"

ให้มันเริดกวามรู้สึกในจิตไรยึกชนิดหนึ่ง ที่จะต้องไชว่อว่าหา. แหรวะเวลาพูดบับ เพื่อนแล้ว พูกถึงกระนสงบร์ดาม หรือบ่อติภาพภัยาม เรรจะไม่ก่อรยอมรับ หรือ ไม่เห็นกระมดำกัญของสิ่งนี้ ต้องมีการบรรยายเพิ่มเพิ่มอีกหรือเปล่ากรับ?

พอบ: นี้หมายความว่า ไม่ได้พังคำว่า "ปกติ" ที่เป็นความหมายของกำว่า ศีลธรรม ในฐานะที่เป็นกำบาลี มีความหมายกว้าง, แล้วก็รู้จักกำว่าปกติแคบไป รู้จัก ปกติแต่ไม่ท้าอะไร รู้จักเพียงไม่ทำอะไร หรืยอยู่นึ่ง ๆ; อย่างนี้ก็ไม่ถูก ปกติ คือไม่หวับไหวไปด้วยสิ่งที่ทำให้หวันไหวทวงกาย หางจิต ทางสติ บัญญา อะไรนี้; สำหรับความสนุกสนานนั้น จะถือว่าปกติหรือไม่ปกติ สงบหรือไม่สงบ สองไปคิดดูเอง. แท่ที่เห็นกันอยู่ทั่ว ๆ ไป หรือว่า โหวด กะแนนเสียงก็ได้ ความสนุกสนานนั้นไม่ใช่ปกติ หรือไม่ใช่ความสงบแน่ มันจะเล่นกลกันอยู่ก็ได้; กือเขาพูกว่า ถ้าเรามีความสุบสนุกสนานแล้ว ก็มีสันติภาพ อย่างนี้ หีจริงมันเป็นสิ่งที่ทำไม่ได้.

> กวามสุขสนุกสนานนั้น มันก้องอาศรับกิเลส; ถ้าไม่อย่างนั้นก็ไม่มี กวามหมายของกำว่าสนุกสนาน. ไปคิดดูเลี้ยไหม่ : กวามเจริญนี้ มุ่งแห่ ความสะควกสบาย สนุกสนาน; แะนั้น ความเจริญ ความคิวิไลซ์นี้ไม่ไช้มี กวามหมายเป็นความปกติ หรือความสงบสุข หรืออะไรทำนองนั้น. กวาม ,จริญสมัยนี้หมายถึงให้สะควกสบาย ตามความต้องการของกิเลสเสียมะกกว่า อย่างอื่น; ดังนั้น จึงขอยืนยันว่า คำว่า "ปกติ"นี้ ยังเบ็นคำที่ใช้ได้อยู่.

ชอให้ไปศึกษากันเสียใหม่ ก็อยอมตนให้ใช้เวลาศึกษากำว่า ปกพิ นี้เสียให้พอ : เราไม่ต้องการมากไปกว่าปกติ ; เพราะปกพินี้อยู่ศรงกลาง  ไม่มาก ไม่น้อย ไม่ได้ ไม่เสีย หรือถึงกับไม่ที ไม่ชั่วด้วยข้ำไป จึงจะเรียกว่า ปกติในกวามหมายอันสึกซึ้ง; มันมีค่ะเท่ากับว่าทั้งอยู่ที่กรงกลาง คือสมดุลย์ หรือ balance นี้คือปกติ ไม่หวาน ไม่ขม, นี้ไม่หัวเราะ ไม่ร้องไห้. พังทูแล้ว กุณล้องการสะหัวเราะ แล้วก็จะให้มันปกดินี้ มันกงจะเป็นไปไม่ได้; ไป ศึกษาความหมายของคำว่า ปกติ ในภาษาไทยให้ดี, แล้วก็เขยิบเข้าไปศึกษา กวามหมายของคำปกติในภาษาบาลีให้ที่ด้วย นับหานี้ก็จะหมดไป.

อาม : ผมแถมนิภพนึ่งนะครับ. ตอนนี้ก็เวลามนิจะนมดพอกี ก็ก็กว่า กวามหมายของสึดธรรม นี้ มันมีส่วนที่ทำให้เวานี้กำลังไจในการปฏิบัติให้กรรงทามก็สธรรม และกรงความหมาย ที่ท่านอาจวรย์ให้ว่า : เป็นกวานหมายของเหตุ, แล้วให้กวามหมายของผล, ทำให้ เรารู้จักเหตุ รู้จักผส. คนเราชอบกวามปกติทุกถน กวามจริงชอบอยู่สยาย ๆ ปกติ นี่ชาบ; แต่เราลืมนึกไปว่า นี่ต้องมีเหตุ. พอกีท่านอาจวรย์ก็ได้ให้ความหมายว่า ศีลธรรมนี้มีถวามหมายถึงการประพฤติ หรือการปฏิบัติ. สิ่งที่เราประพฤติ หรือ ปฏิบัติไปสู่ความปกติ นี่เป็นกวามหมายทางเหตุ; แล้วก็มีความหมายทางผล ก็ถือ เราอยู่สมายปกติ.

> ทีนี้ เมื่อเรามาได้รู้ความหนายอย่างนี้ขึ้นมาแล้ว ทำให้เราได้นึกขึ้นมาได้ หรือ มีกำลังใจว่า ถ้าเมื่อเราอยากจะอยู่ปกลี อยากจะอยู่ให้สบาย ไม่มีความทุกข์แด้วกั เกิถึงความหมายของซีลธรรมที่เป็นเหตุ, ทำให้เรามีกำลังไขที่จะปฏิบัติถูกต้องกามศีล ซึ่งมีความหมายอยู่แด้ว ๕ ชัย ส่วนแห่ทำในปักติทั้งนั้น คืด ๕ ตั้งแต่ข้อ ๑ ถึงข้อ ๔ ล่วนแต่มีความหมายให้ปกติทั้งนั้น ทำให้เรามีกำลังใจในการปฏิบัติ, ปฏิบัติศีล; แล้วเราปฏิบัติอย่างไม่งมงายชวย เหราะเราปฏิบัติภูมิสุดภูลบามหมายของศีลธรรม วันนี้ชื่อการมีกกี. นี่เป็นที่เกิดประกับใจ ที่ผมรู้สึกขึ้น ที่ได้พึ่งความหมายของศีลธรรม วันนี้ชีกครั้งหนึ่ง; นี่เป็นกวามรู้สึกของผม.

**1**1

đđ

•••• •••• ••••

#### ความหมายอันสมบูรณ์ ของคำว่า "ศีลธรรม"

ดอบ : ทีนี้ สรุปเพื่อปีกประชุมว่า กำว่า "ปกติ" เป็นกวามหมายของกำว่า สี – ละ. ถ้าให้สมบูรณ์ เราก้องมองในแง่ของกวามปกกิ ให้รอบ ให้กว้าง ให้หว้าไป ก็จะใก้กวามหมายของกำว่า สี – ละ แท้จริง กรบถ้วนธริง ๆ.

> เพียวนี้ คนรักษาศีล « ศีล ๙ ศีลจุโบสถอะไรก็ควม เขารักษาศีลแจ่ ไม่เทยมีศีล! เพราะเขาไม่รู้จักความหมายของกาว่า "ปกติ". รักษาศีลไม่มี ศีลอยู่ตลอกงาลา, รักษาจนตายก็ไม่มีศีล, ก็ไม่สามารถจะทำกวามปกติให้แก่ กาย วาจา ใจ หรือทิฏฐิกวามกิจกวามเห็นได้. ฉะนั้น ถ้าเขาจะพลิกกลับ กันเสียว่า **เราจะเอาแต่ความปกติ ชางกาย ทางวาจา อะ**ไรนี้; พอ ตั้งกวามปรารถนา กวามมุ่งหมายอย่างนี้ แล้วปฏิบัติอย่างนี้ มันก็มีศีลแท้จริง โดยไม่ต้องสมาทานศีล « ศีล ๙ ศีล ๑๐ อะไรก็ได้ เพราะมันได้ หัวใจแห่ง ศีลมา ก็อกวามปกติ.

ฉะนั้น เราหวรจะเพ่งเล็งไปยังความปกกิ จะได้มาโดยวิธีไดก็กระทำโดย วิธีนั้นได้; อย่าให้มันเป็นแต่เพียงว่า ทำแก่ท่าทำแต่ทางอยู่, เช่นรักษว ศีลอยู่ แต่แล้วก็ไม่มีความปาติ. วันนี้จึงได้พูดถึงความปกติในฐานะที่เป็น คำที่สำคัญที่สุด เพื่อเป็นกวามหมายของคำว่า ศีลธรรม. แล้วศีลธรรมนี้ เป็นคำที่เราจะให้ความหมายอย่างชาวบ้านทั่วไป เขาพูดกันอยู่ก่อนก็โล้, หรือ ที่อาสมาเองก็เกยพูดอยู่ก่อน โดยแยกลอกจากสจจธรรม์ก็ได้.

ทีนี้ วันนี้เห็นว่า อย่างนั้นมันไม่น่าดู คือทำให้มีหลายเรื่องหลายราว ลำบากเปล่า ๆ เอามารวมกันเสีย. กำว่า "ศีลธรรม" มันก็อำนวยให้ทำอย่าง นั้นได้ ; แต่ท้องขอายกวามหมายของกำว่าศีลธรรมให้สูงขึ้นไป, ถึงปกติที่ สูงขึ้นไป, ปกติที่สูงขึ้นไป, ปกติที่สูงขึ้นไป; แล้วปกติที่กว้างออกไป, ปกติที่กว้างออกไป, ปกติที่กว้างออกไปรอบค้าน.

ในที่สุขก็จะเห็นว่าไม่มีอะไรนอกจากศีลธรรม คือภาวะแห่งกวามปกพิ ในกวามหมายใกกวามหมายหนึ่ง ที่มันมีอยู่เอง หรือว่าที่เราทำให้เกิดขึ้น; ฉะนั้น การทำให้เกิดภาวะนี้ขึ้น ก็เรียกว่าการปฏิบัติศีลธรรมนั้นเอง; ฉะนั้น เราจึงมีศีลธรรมในฐานะเป็นคัวการปฏิบัติ, ศีลธรรมในฐานะเบ็นผลของการ ปฏิบัติ. และศีลธรรมที่:ป็นสักว่าปรากฏการณ์ ภาวะธรรมชาติที่มีอยู่เอง ที่ทำให้สัทว์รอกชีวิตมาได้จันถึงบัตนี้. นี่เรียกว่า เรามองดูลัน*อีกกว่า* ที่เกย มองดูแต่ก่อน แล้ว*เป็นวิทยาศาสตร์กว่า เป็นสัจจธรรมกว่า จริงกว่า* ที่จะ มองศูแต่ก่อน แล้ว*เป็นวิทยาศาสตร์กว่า เป็นสัจจธรรมกว่า จริงกว่า* ที่จะ มองศีลธรรมกันในแง่แกบ ๆ เหมือนที่เคยมองแต่ก่อน.

บีดประชุมกันได้แล้ว.

ศีลธรรมกับมนุษยโลก

- lo -

๏๑ มกราคม ๒๔๑๘

# ไม่มีปัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศีลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ที่ ๑๑ มกราคม ๒๔๑๔ ในวันนี้ จะได้กล่าวโดยหัวข้อใหญ่ที่ว่า "ศีลธรรมกับมนุษยโลก" ต่อไปตามเดิม.

กรั้งนี้ และจะได้กล่าวโดยหัวซ้อย่อย แยกให้ละเอียดออกไปอีก ต่อจากหัวข้อ ที่แล้วมา. ในกรั้งที่แล้วมา ได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า "ความหมายอันสมบูรณ์ของคำ ว่าศีลธรรม"; ส่วนในครั้งนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า **ในมีขัญหาอะไรที่ใน่เกื่อวกับ บัญหาทางศีลธรรม**. ข้อนี้เป็นการชี้ให้เห็นได้เองแล้วว่า เป็นการบรรยายที่ขยายความ ของหัวข้อแรก คือความหมายอันสมบูรณ์ของคำว่า ศีลธรรม นั้น ให้ละเอียดหรือชัดเจน ออกไป. "คล่องปากคล่องใจคล่องกายในศีลธรรม"

ความมุ่งหมายในการบรรยายชุดนี้มีอยู่หีว่า อยากให้พุดคนระลึกได้และมี สีลธรรมอยู่ทุกครั้งพายใจเข้าออก: อยากให้กำ ๆ นี้ ติดอยู่หีริมฝีปากของคนเรา ยึ่งกว่ากำพูดใจ ๆ ในโลกนี้.

ที่ว่า "อยากให้ระลึกใด้อยู่หุกครั้งที่หายใจเข้าออก" นั้น หมายความว่า จะ ต้องมีความเร้าใจแข่มแจ้งชัดเจน โดยประจักษ์ว่า ศีลธรรม.บันที่พึ่งของสัตว์โลก. ที่เรา จะอ้างเอาพระพุทธ พระธรรม พระสงร์ เป็นที่พึ่ง นั้นหมายความว่า ต้องเป็นผู้มี ศีลธรรมใน ๓ ความหมาย อย่างที่กล่าวมาแล้วนั้นเอง พระรัตนตรัยจึงจะเป็นที่พึ่งได้. ถ้าระลึกอยู่อย่างนี้ เห็นอยู่อย่างนี้ ก็ไม่สามารถจะประพฤติให้ผิดศีลธรรมได้ ก็ย่อมจะทำ ให้มีศีลธรรมอยู่หุกครั้ง ที่หายใจเข้าออก.

ส่วนข้อที่ว่า อยากให้ศีลธรรมติลอยู่ที่ริมฝีปากของคนพุกคนนั้น หมายความ ว่า อยากจะให้ทำนี้ คือกำว่า "ศีลธรรม" นี้ หรือความหมายอย่างอื่นของกำ ๆ นี้ ลีลอยู่ ที่การพูกจาชองคนเรา; เพราะว่า **การพูกจาโลยมากที่เข็นอยู่ในเวลานี้ ไม่ประกอบ** อยู่ด้วยศึลธรรม. ยึ่งเป็นโลกในสมัยที่ มีกวามเห็นแก่ด้วจัก มุ่งแต่จะกอบโกย ประโยชน์เพื่อตนแล้ว กำพูกนั้นก็ไม่มีศีลธรรม ไม่มีความหมายแห่งศีลธรรม, หรือบุกคล ที่ไม่มีการศึกษามาอย่างถูกต้อง หรือว่าไม่เคยได้ยิน ได้พึ่งธรรมของพระอริยาจัว การ พูกจาก็ไม่ประกอบไปด้วยศีลธรรม ซึ่งเห็นได้โดยมากว่า ไม่ประกอบอยู่ด้วยวจีกรรมที่ เป็นฝ่ายกุศล; คือ ไม่พูกเท็จ ไม่พูกกำหยาบ ไม่พูกกำส่อเสียด ไม่พูกคำเพื่อเจ้อ อย่างนี้เป็นกัน. เราได้ยินแต่กำที่ไม่ประกอบอยู่ด้วยกังมีราย เพราะว่าคน เหล่านั้นเขาจะพูกไปทามอารมณ์; ยึงเป็นกนที่มีอารมณ์ร้าย หรือกุ้มดีกุ้มร้าย มีสึงรบ- กวนใหขิดใจแล้ว เขาก็พูดอยามา สวันแต่คำที่ปราศจากศิลธรรม. ดังนั้นกวรจะทั่งใจ กันเสียใหม่ ที่ว่า**ให้ด้าพูดที่ประกอบอยู่ด้วยสีลธรรมนี้ ดิกอยู่ที่ริมผึ้ปาก**.

ส่วนที่ว่าให้พูลคำนี้ **"ยิ่งกว่าคำใด ๆ ในโลก**" นั้น มีกวามหมายเป็นพิ.ศษ. โดยเฉพาะดังที่เกยกล่าวมาแล้วแสมอ ๆ ว่า **เดี๋ยวมี้เขาไม่พูลดับถึงสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรม;** เขาพูดกันแต่เรื่องกิน เรื่องใช้ เรื่องประโยชน์ เกรื่องกวามเจริญทางวัคดุ โดยที่ไม่ต้อง กำนึงถึงศีลธรรม. และที่เป็นไปมากกว่านั้นก็คือ กำลังเกลียดศีลธรรม ก็เพราะกน ประเภทนั้นจะรู้สึกว่า: ศีลธรรมเป็นเครื่องก็ดขวางทางได้ประโยชน์ของเขานั้นเอง.

ความหมายอันชัดเจนของศีลธรรม.

โนวงการศึกษาของโลกยั่งจุบันนี้ทั่วไปทั้งโลก **หาดำว่าสือธรรมมาพั่งยาด** เพราะว่าเขาพูดกันแต่เรื่องเศรษฐกิจเป็นส่วนใหญ่. เร้าทำว่าศึลธรรมมาแทนกำว่าเศรษฐกิจ ได้ โลกนี้ก็จะมีสันทิภาพ; ตรงกันข้ามกับที่ว่า โลกมันมีแต่กำว่าเศรษฐกิจ มันก็มี แต่กวามวุ่นวาย. ที่เป็นทั้งนี้ก็เพราะว่า ไม่รู้จักกำว่าศึลธรรม, ไม่รู้จักเนื้อหาอันแท้จริง ที่ว่า ทุกสึงนั้นมันเนื่องอยู่เกับศึลธรรม, ไม่มีอะโรที่จะไม่เกียวกับปัญหาทางศึลธรรม; ดังหัวข้อที่ได้ยกขึ้นไว้สำหรับบรรยายในวันนี้เอง.

ขอให้เราทำกวามรู้สึกลักอย่างหนึ่งว่า เรากวรจะรู้สึกก่อศีลธรรมใน ๓ กวรม หมาย ที่กล่าวมาแล้วในกรั้งก่อนนั้น ทั่วไปทุกหนุทุกแห่งทุกเวลา; เหมือนว่าเรานั่ง อยู่ที่นี่ แล้วเหลือบกาไปทางไหน เราจะเห็นอะไร?่ เด็ก ๆ ก็เห็นแต่กันไม้; แต่ถ้ามี ปัญญาก็จะเห็นมากไปกว่ากันไม้ คือเห็นธรรมชาติอันแท้จริงของกันไม้, หรือถ้าว่ามีปัญญา ลืกลงไปอีกก็จะเห็นความไม่เพี่ยง ความเปลี่ยนแปลง ของชรรมชาติเหล่านี้, หรือว่ายึงกว่า นั้นอีก อาจจะรู้สึกไปในทางที่ว่า มันสอนเราให้อยู่เย็นเป็นสุข ให้สงบเหมือนอย่าง สันไม้นั้นบ้าง.

ถ้าเรากวาดสาไปรอบ ๆ เราะกิดกวามรู้สึกอย่างนี้ ก็จะเป็นการดี ที่ว่าสิ่งที่ เรียกว่าติลธรรมนั้น มันมาอยู่ใกล้ทัวเรามากขึ้นหุกที; แต่เป็นศีลธรรมในความหมาย หีสอง หรือที่สาม : ภาวะแห่งความสงบ, หรือธรรมชาติอันมีปรากฏการณ์แห่งความ สงบ. เมื่อเป็นคังนี้แล้ว ท่านทั้งหลายลองกำนวณลูเถิดว่า จิดใจของแต่ละคนนั้นจะ เป็นอย่างไร 9 อย่างน้อยมันก็จะมีกวามปกติ ตามความหมายของกำว่า สี - ละ - มีกวาม ปกลี ในทีนี้ ก็ก็อกวามสงบเย็น ไม่เร่าร้อน. ถ้าฝึกงากนี้ก็จะมีแต่ความเร่าร้อน จน กลายเป็นผิดปกติ แทนที่จะมีกวามเยือกเย็นเป็นปกติ มันมีความเร่าร้อน พือกวามไม่ ปกลิเป็นนิสอไปเลีย.

ทีนี้ ก็อยากจะพบทวนอยู่ทุกกรั้งที่จะบรรยายนี้ว่า การบรรยายชุดนี้ เรากำลัง พูดถึงกำว่า "ศีลธรรม" นี้ โดยความหมายพิเศษ, เป็นกวามหมายที่สมบูรณ์ และเพียง พอที่จะทำความสงบสุขให้แก่มนุษย์ได้. ที่แล้วมาเราไม่ได้พูดถึงกำนี้ ในความหมาย ชนิดนี้ หรือถึงขนาดนี้; เราพูดกันแต่ว่า ศีลธรรมอันดีชองประชาชน มันเป็นเรื่อง ชองเท็กอมมือมากกว่า.

ขอให้ระลึกไว้เสมอว่า เรากำลังจะพูดถึงกำว่า ศีลธรรมในกวามหมายที่พิเศษ และสมบูรณ์. กวรพูดในลักษณะนี้ ก็ต้องอาศัยกำเดิมในภาษาบาลี คือเอาภาษาบาลีเดิม มาเบ็นหลัก สำหรับพูด สำหรับวินิจฉัย หรือวิจารณ์; ไม่ได้ถือเอากำว่า ศีลธรรม ในปทวนุกรมในโรงเรียนมาเป็นหลักเลย เพราะเป็นกำที่ให้กวามหมายแกบ บัญญัสิภันไว้ อย่างนั้นเสียแล้ว ไม่เก็มกามกวามหมายของกำ ๆ นี้โดยทางภาษาบาลี,

ขอให้ย้อนไปหาภาษาบาลี ซึ่งเป็นหันตอของกำ ๆ นี้ว่า สีละ แล้วกี ธัมมะ รวมกันเป็นศีลธรรม มีกวามหมายไปไก้ ๓ อย่าง กังที่กล่าวมาแล้วในครั้งที่ ๑ ว่า :

ศิลธรรม ธรรมที่เป็นเหลุะเห่งกวามปกติ,
 ศิลธรรม ธรรมที่เป็นภาวะแห่งกวามปกติ,
 ศิลธรรม ธรรมชาติที่มีปรากฏการณ์เป็นกวามปกติ,

ศีลธรรมในภาษาบาลีมีกวามหมายได้อย่างน้อย ๓ ความหมายเช่นนี้. นี้เรียก ว่า เรามยงไปยังต้นตอของภาษา ที่ประกอบอยู่ด้วยกำ ๆ นี้ ; อีกทางหนึ่งมองไปในทาง ต้นดอของวัฒนธรรม กล่าวคือศาสนา.

กล่าวโดยทั่วไป สิ่งที่เรียกว่า ศาสนา ก็จักไว้ในฐานะที่เป็นวัฒนธรรมของ มนุษย์; **พุทธศาสนาก็มีสิ่งที่เรียดว่าศีลธรรม** ที่ววงไว้เป็นระบบนานวชนิด นานาแบบ. ถักกล่าวกันให้สิ้นเชิง ดามหลักแห่งพุทธศาสนา โดยอาศัยกวามหมายของกำว่า ศีลธรรม ให้กรบถ้วนแล้ว มันก็มีความหมายกว้างอย่างที่กล่าวมาแล้วนั้นเอง. ฉะนั้น ขอให้ทำ ในใจไว้เสมอไปว่า จะไม่กล่าวความหมายของกำ ๆ นี้คามปทานุกรม ที่ใช้เขียนหนังสือ; และยิ่งกว่านั้น ก็จะมีได้กล่าวคามแบบฉบับ ที่แม้เต่อาดมาเองก็เลยกล่าวมา ในสมัยที่ แล้วมา คือกล่าวไปในกวามหมายที่แคบ ตามที่บัญญัติกันขึ้นไว้อย่างไร นิยมสอนกัน อย่างไรก็กล่าวอย่างนั้น. เดี๋ยวนี้จะขยายความให้เต็มที่ ตามความหมายของคำ ๆ นี้. ช้อนี้อย่าให้สืมเสีย; เดี๋ยวก็จะเกิดความฉงน กระทบกระทั่งกันในใจ เข้าใจความข้อนี้ ไม่ได้.

### ทำไมจึงขยายความของศีลธรรมอย่างเต็มที่

ทีนี้ บางกนอาจระสงสัยว่า จะไปทำให้มันล้ำบากทำไม ? ทำไปกามที่เกยทำ หรือเขาทำกันอยู่ก็แล้วกัน ? ถ้าถามอย่างนี้ก็อยากจะตกบว่า การที่ได้ขยายความของกำ ๆ นี้ ออกไป ให้เส้มที่อย่างนี้นั้น เพื่อสะทวกแก่การศึกษาของพวกเราเท่านั้นเอง; คือศึกษา กำ ๆ เกี่ยวพอ, กรบหมดอยู่ในกำ ๆ นี้ ไม่ต้องมากเรื่องให้มันยุ่งยากลำบาก.

รายให้ลองศึกษาสังเกทดูส่อไปจนกว่าระจบเรื่องนี้ ซึ่งจะแสดงให้เห็นว่า ศึกษา เรื่องนี้เรื่องเดียวพล นั้นมันมีความหมายอย่างไร; แล้วอีกอย่างหนึ่ง มันเป็นกำลังใจ ในการปฏิบัติ ซึ่งเราไม่ส้องปฏิบัติอะไรให้มันมากเรื่อง ถ้าปฏิบัติศัลธรรมให้ถูกค้องตาม ความหมายสามประการนี้แล้ว มันก็ลุถึงพระนิพพาน.

ที่แล้วมามันน่าสงสาร คือมันมากเรื่องจนเวียนหัว. ถ้าอย่างไรก็เอามา รวมให้มันเป็นเรื่องเดียวกันเสีย จะปฏิบัติง่าย มองเห็นแล้วก็จะเกิดกำลังใจในการปฏิบัติ คือ **ปฏิบัติเพื่อดวามปกติอย่างเลียว** หรือคำเดียวเท่านั้น ให้มันมีปกติ ๆ ๆ ยิ่งขึ้นไป มันก็ **จะถึงบั้นนิพพาน** ในที่สุด.

อีกอย่างหนึ่ง ความหมายของกำว่า "ศีลธรรม" ที่สมบูรณ์ อย่างยิ่งนี้ มันจะแก้บั้ญหาใต้ทุกประการ ไม่ต้องมีเครื่องแก้บั้ญหาหลายอย่างหลายระดับ. เอาเรื่องศีลธรรม เรื่องเกียวก็พอ โดยไม่ต้องพูดถึง ศีล สมาธิ บัญญา ก็ได้ ; เพราะ รวบเอาลงมา:บ็นศีลธรรมในความหมายนี้ได้หมดสิ้น แม้กระทั่งผลของการปฏิบัติทั้งหลาย ก็ยังกงเรียกว่า ศีลธรรม อยู่นั่นเอง. นี้กือเหตุผลที่ว่า ทำไมจึงอุตริ พูดทุกเรื่องให้มา รวมอยู่ในเรื่องของศีลธรรมเพียงเรื่องเดียว. บางกนอาจจะเห็นว่า เป็นเรื่องอุตริ ไม่:ข้าเรื่อง ทำให้ลำบาก; แต่ที่แพ้แล้ว มันมีเหตุผลอย่างนี้ มันมีประโยชน์อย่างนี้. ขอทบทวนไว้อย่างนี้ เพราะว่ามันเป็นเรื่องแปลก เรื่องใหม่ ออกมาเรื่องหนึ่ง.

## ศีลธรรมเป็นเรื่องการศึกษาและปฏิบัติในรูปวิทยาศาสตร์

ทีนี้ ก็อยากจะขอซ้อมลวามเข้าโจบางอย่าง เพราะการที่เอาเรื่องของศีลธรรม มาประมวลกันให้หมดเป็นเรื่องเดียว เพื่อชี้ใหตุผลในทำนองที่กล่าวมาแล้วนี้: พึ่งลูแล้ว มันมีลักษณะกล้าย ๆ กับว่า จะเป็นการสอนปรัชญา, มันทำนองจะเป็นการสอนปรัชญา ทางศีลธรรม. ถ้าอย่างนี้ก็ชอป้องกันไว้ก่อนว่า อย่าได้กิดอย่างนั้น; เราไม่พยายาม จะทำให้เรื่องต่าง ๆ เป็นไปในรูปของปรัชญา เพราะว่ามันจะเพื่อ และมันจะไหลไปไม่มี ทีลิ้นสุด.

อาหมาไม่ได้เจดนาจะให้เป็นเรื่องรูปแบบ หรือวิธีการของปรัชญา; คงเป็น เรื่องของศึลธรรม หรือ เป็นเรื่องของสาสนา ที่มีวิธีการศึกษา หรือการปฏิบัติ อย่างในรูปของวิทธาศาสตร์ คือไม่ส้องคำนวณกันอย่างเพ้อเจ้อ. แต่จะเอาสิ่งที่มี อยู่แล้วเฉพาะหน้ามองเห็นอยู่จริง ๆ เป็นวัตถุสำหรับศึกษาค้นคว้าปฏิบัติ จึงเป็นเรื่อง ของศึลธรรม เป็นเรื่องของศาสนา.

ขอให้พยายามที่จะถิกนึกเกี่ยวกับเรื่องนี้ ให้อยู่ในขอบเขตของสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรมหรือศาสนา; ไม่ต้องเป็นเรื่องของปรัชญา จะพูกให้เป็นปรัชญาก็ได้ แก่กวรจะจำกัดไว้ในชอบเรต อย่าให้มันเลยเดิก; กล่าวก็อให้เป็นเพียงปรัชญา ที่เป็น อุปกรณ์แก่การปฏิบัติศีลธรรม. ฉะนั้น คำพูก กำบรรยายที่มันกว้างออกไปบ้างนั้น ขอให้ ถือว่ามันเป็นการบรรยาย ที่จะช่วยให้เกิดความเข้าใจในทางศีลธรรม และทางศาสนว ; แม้ว่ากำพูดนั้น จะไก้พูกไปในรูปของสิ่งที่เรียกว่าปรัชญา. นี้เป็นสิ่งที่จะขอช้อมความ เช้าใจไว้เรื่อย ๆ ไป.

### กิจกรรมของมนุษย์ทุกอย่างต้องเกี่ยวกับศีลธรรม

ทีนี้ ก็มาถึงไจความสำคัญของเรื่องที่จะพูดในวันนี้ คือหัวข้อที่ว่า ไม่มีอะไร ที่ไม่ใช่ศีลธรรม ไม่มีกิจกรรมใด ๆ ของมนุษย์ ที่ไม่ต้องเงื่อวอับบัญหาของศีลธรรม ; นี้เป็นความหมายที่ซ้อนกันอยู่ ๒ ชั้น ถ้าดูไม่ถึจะเป็นเรื่องแยกกันเป็นสองเรื่อง. แท่ที แท้จริงแล้วมันเป็นเรื่องเดียวกันแท้ ไม่มีอะไรที่มิโช่ศีลธรรม นี่พูดกันมาแล้วในการ บรรยายกรั้งที่ ๑ อย่างเพียงพอว่า ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่เป็นศีลธรรม คือมันเป็นเหตุของ ความปกติบ้าง เป็นกาวะของความปกติบ้าง เป็นธรรมชาติที่มีปรากฏการณ์เป็นความ ปกติบ้าง; พุก ๆ อย่างมันเป็นตัวศีลธรรม ในความหมายหนึ่ง ๆ.

ทีนี้ พอมาเกี่ยวข้องกันกับมนุษย์ มันก็ต้องเล็งถึงกิจกรรมของมนุษย์ ที่มนุษย์ จะพึงกระทำ ก็เลยได้ความออกไปอีกว่า *ไม่มีกิจกรรมใดของมนุษย์ ที่ไม่ต้องเกี่ยวกับ บึ้ญหาทางศึลธรรม* ถ้าเราจะทำอะไร มันก็เกิกเป็นปัญหาขึ้นมาในทางศึลธรรม ว่ามัน จะเป็นไปเพื่อกวามปกติ หรือมันจะเป็นไปเพื่อกวามวุ่นววย; เรียกว่า บัญหาทางศึลธรรม มันมีอยู่อย่างนี้. ที่เรากระทำกันอยู่ในโลกทุกวันนี้ มันไม่มีอะไรมากไปกว่านี้ คือถ้า ไม่เป็นไปเพื่อปกติก็เป็นไปเพื่อกวามวุ่นวาย จึงใช้กำกว้าง ๆ รวบรัดทีเดียวว่า บัญหา ทางศึลธรรม เป็นสิ่งที่เราเข้าไปเกี่ยวข้องกันอยู่กับกิจกรรมทุกอย่างรองมนุษย์. ทั้งนั้น เรา **ลวรจะได้พิจารณากิจกรรมต่าง ๆ บองมนุษย์** กัน ให้กรบถ้วน ; แม้แต่จะโดยสังเขป แต่ต้องกรบถ้วน ทุก ๆ เรื่องที่กวรจะนำมาเป็นตัวอย่าง. กล่าว โดยแท้จริงแล้ว เราไม่อาจจะกล่าวให้ทุกอย่างได้ ; แต่เราจะกล่าวให้ทุกอย่างที่กวรจะ นำมาเป็นตัวอย่าง เพื่อการศึกษาในที่นี้ ว่า กิจกรรมของมนุษย์นั้นมันมีอะไรบ้าง ; และมันค้องเกี่ยวข้องกับป้ญหาทางศึลธรรมเสมอไปนั้นอย่างไร, หรือยืนยันว่า ไม่มี กิรกรรมใดของมนุษย์ที่ไม่ต้องเกี่ยวกับปัญหาในทางศึลธรรม.

ทำว่า **กิจลรรมของมนุษย์** คือ **สิ่งที่มนุษย์เขากระทำลันอยู่ ใน**ฐานะเป็น สิ่งที่กวรกระทำ หรือต้องกระทำ หรือเขากระทำกันอยู่ โดยไม่ต้องกำนึงถึงว่า มันควร กระทำ หรือว่าไม่ควรกระทำ. ทั้งหมดนี้ก็ต้องเรียกว่า กิจกรรมของมนุษย์ทั้งนั้น ที่เขาจะทำต่อไปหรือกำลังทำอยู่ หรือเคยคำมาแล้ง.

เพื่อจะคูให้ง่ายเข้า ในการที่จะคูให้กรบถ้วน การจะ แอกกิจกรรมของ มนุษย์ ทั้งหมดออก เป็น ๒ พวก ก็อกิจกรรมของมนุษย์ ตามที่สัญชาตญวณยึบบังคับ หรือส่งเสริมให้ทำ น้อย่างหนึ่ง, และกิจกรรมของมนุษย์ ตามที่ภาวิตญาณ คือสติ ปัญญาที่เราเพิ่งอบรมมาได้นี้ มันเชื้อเชิญให้ทำ.

คำว่า **ภาวิตญาณ** นี้คงจะไม่เกยได้ยิน; เพราะว่าผูกขึ้นเอง มาเรียกให้ มันเป็น **คู่กับคำว่า สัญชาตญาณ**. สัญชาตญาณทีอเป็นมาตามสัญชาต ตามธรรมชาติ ทีกอยู่ในสัญชาติของสัตว์ที่มีชีวิต : ความรู้ชันใดเป็นไปในลักษณะนี้ เราจะเรียกว่า สัญชาตญวณ ตามที่เขาเรียกกันอยู่หัว ๆ ไป. ส่วนความรู้สึกหรือสติบัญญา ที่มนุษย์ศึกษา อบรมกระทำให้เกิดขึ้น; เกินไปกว่านั้น ดีไปกว่านั้น เขาเรียกว่าสติปัญญา. แต่บัตนี อยากจะเรียกมันว่า ภาวิตญาณ เพื่อจะได้คู่กับสัญชาตญาณ. ภา**วิตญาณ** แปลว่า **ญาณที่เราได้ทำให้มนัเลิดขึ้น** หรือเจริญขึ้น; ส่วนสัญชาสญาณนั้น มันเป็นบูาณ ที่เกิดเอง เพื่อประหยัดเวลา จะใช้กำ ๒ ถำนี้กวบกู่กันไป.

ในที่นี้ก็จะแสดงถึง กิจกรรมที่เป็นหน้าที่ของมนุษย์ว่า ที่เป็นไปโดยสัญชาต-ญาณ บีบบังคับหรือส่งเสริม นั้นมีอยู่ประเภทหนึ่ง, กิจกรรมที่ภาวิตรูวณของเราเองใน เวลานี้ มันเชื้อเชิญให้กระทำนี้ ก็มีอยู่อีกพวกหนึ่ง.

#### พิจารณากิจกรรม ตามสัญชาตญาณ

ทีนี้ จะดูกันในพวกแรก ที่เป็นไปกามสัญชาตญาณส่งเสริม หรือบำรู้กันอยู่, เรื่องนี้ไม่มีความยากลำบากอะไร; จะใช้หลักเกณฑ์ที่เคยพูดมาแล้ว หรือว่ารู้กันอยู่หัวไป แล้วในหมู่พวกเรา คือเรื่อง ๓ ก. : **เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ** ที่เรียกว่า ๓ ก. นี้ก็เป็นกิจกรรมของมนุษย์, โดยกวามหมายอันแท้จริง ก็เป็นเรื่องที่เป็นไปตามสัญชาด-ญาณ มันต้องมีการกิน มีการบริโภคกาม แล้วก็มีการหลงใหลไน:ก็ยรติ.

### อำนาจ ของสิ่งที่เรียกว่า "กิน"

เรื่องที่ ๑. **เรื่องดิน** คำเดียว แต่มีความหมายกว้าง คือกว้างไปจนถึง : หนทางหี่จะได้มากิน, หรือวิธีที่จะกินให้แปลกประหลุาตออกไปตามกิเลสของคน, กระทั่ง ว่ากินแล้วจะมีผลอย่างไร, เรวจะมิศีลธรรมในการกินกันอย่างไร, นั่นแหละเป็นปัญหา หี่สำคัญ. **การกินเป็นกิจกรรมของหนุษย์ ที่เกี่ยวกับปัญหาทางสีลธรรม** : จะกิน อย่างไม่มีศีลธรรมก็ได้, อย่างที่มีศีลธรรมก็ได้, มันจึงเกี่ยวข้องกับปัญหาทางศีลธรรม โดยกรง. จะดูกันไปทั้งแต่การศึกษา; บางกนจะกิดว่า การศึกษาไม่ไช่เรื่องการกิน; ถ้าพูดอย่างนั้น ดูเหมือนว่ามันจะมองเร็วไปนัก หรือว่าสั้นไปนัก.

ถ้า:กิจถามกันว่า ศึกษาทำในรมันก็จระศึกษาเพื่อประโยชน์แก่อาชีพ, แล้ว อาชีพทำไปทำไม รอย่างน้อยที่สุดมันก็เพื่อกิน. แะนั้นการศึกษามันก็เนื่องอยู่กับการกิน : ถัวไม้ศึกษาก็ไม่รู้จักหากิน. ฉะนั้นบัญหาทางศีลธรรมเกี่ยวกับการกินนี้ ต้องพิจารณากัน ขึ้นมาตั้งแต่การศึกษา; ถ้าศึกษาผิด อบรมผิด มันก็กงจะเป็นการหากินที่ชั่วที่เลว, และการกินนั้นมันก็ค้องชั่วต้องเลวไปตาม.

ตั้งนั้นเราจะ **ต้องมีการสึกษาลูก** มีการอบรมถูก โจยเฉพาะอย่างยิ่ง เกี่ยว กับเด็กเล็ก ๆ ถั่งให้การศึกษาแก่เขาผิด มันก็มีผสร้ายเกิดขึ้นในอนาคต คือเขาจะทำผิดไป หมดทุกอย่าง ในการหากิน และในการกิน; ก็เลยกลายเป็นอันชพาล. ต้องจัดการ ศึกษาให้ถูกต้อง เพราะว่ามันเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ โดยที่ธรรมชาติหรือสัญชาตถูกถ มันบังกับให้ต้องมีการกิน. ถ้าจะกินดี กินถูก มันต้องหากินอย่างถูกต้อง; ถ้ามัน หวกินอย่างถูกต้อง มันต้องมีการศึกษาที่ดี.

อารสึกษาในโลกนี้ ในเวลานี้ มันก็เกี่ยวกับเรื่องกิน; แต่ไม่ดำนึง ถึงศึลธรรม ไม่ให้การศึกษาชนิดที่จะมีศีลธรรม ในการศึกษา ในการหากิน แล้วก็กิน ให้มีศีลธรรม; จึงเต็มไปด้วยคนอันธพาลในโลกนี้. ศึกษากันแต่เรื่องจะเห็นแก่ตัว : อาชีพเพื่อเท็นแก่ตัว, กินอย่างเห็นแก่ตัว; โลกก็มีแต่ทวามวุ่นวาย. เมื่อพูดถึงการกิน ก็ต้องจัดการศึกษาให้ถูกต้อง, ให้ถูกต้องลวมทางของศีลธรรม ; แล้วเขางะได้มีอาชีพ คือการหากินให้มันถูกต้อง, แล้วเขาจะต้องกินให้มันถูกต้อง.

เตี๋ยวนี้มันมีแต่การกินอย่างทะกละ ทำให้มันยุ่งยากลำบากโดยไม่จำเป็น ให้ หมดเปลืองโดยไม่จำเป็น; นี้เรียกว่ากินอย่างตะกละ อย่างที่เขาเรียกชื่อให้ว่า "มัน อยู่เพื่อกิน" กนตะกละมันกี "อยู่เพื่อกิน" นี้เรียกว่ากินอย่างกนตะกละ นี้อย่างหนึ่ง. ส่วนอีกอย่างหนึ่งนั้น กินเพื่ออยู่ ลือกินแต่พอดี เพื่ออยู่สำหรับประพฤติปฏิบัติ ในสิ่งพื้นนุษธ์กวรจะประพฤติปฏิบัติ.

ขอให้สังเภทดูโห้ดีว่า กินนั้นมันมิอยู่ ๒ อย่าง : กินเพื่อจะอยู่ ก็มี, หรือ อยู่เพื่อกิน กิอมันกินเกินกว่าที่สมควรที่จะกินอย่างนี้ก็มี. นี้ก็เป็นบัญหาทางคิดธรรม ซึ่งเห็นชักอยู่ว่า เคี๋ยวนี้ลนมันกินอย่างตะคละ ใน่ถูกต้องตามหางของศึลธรรมนี้ มากยิ่งขึ้นทุกที กนที่จะกินเพียงเพื่ออยู่ให้สะทวกสบาย มีอนามัยกีทั้งทางกายและทางจิด มีน้อยลงทุกที.

เรื่องดิน ของคนเรานี้ มัน เป็นเหตุให้เกิดปัญหา อย่างอื่นต่อไปอีก โดย เฉพาะก็คือ *ปัญหาทางเศรษฐกิจ*; ในเมื่อมันเนื่องกันมาก:ข้าหลาย ๆ คน ก็เป็น *ปัญหาสังคม*. ปัญหาเรื่องกินมันก็มีอยู่ ในรูปที่เราเรียกกันว่า ปัญหาทางเศรษฐกิจ; แม้เขาจะพูทว่า เพื่อความร่ำรวย แต่ความร่ำรวยของคนเหล่านั้น ก็ไม่ได้มากอะไรโปกว่า หวามร่ำรวยที่จะเอามากินมาใช้; ซึ่งเรียกว่ากินทางปากอย่างเดียวไม่พอ ต้องกินทางตา ทางหู ทางจมูา ทางลิ้น ทางกาย อะไรอีกมากมายหลายอย่าง. ปัญหาทางเศรษฐกิจใน กรอบครัวก็เกิดขึ้น, ปัญหาทางเศรษฐกิจในประเทศ หรือระหว่างประเทศก็เกิดขึ้น, เพราะเหตุเดียวดบิการกิน ของอนอย่างเทียว.ท่านั้น; นี่ก็วว่ากินมันเนื่องกับปัญหาทาง ศัลธรรมอย่างนี้. แม้ที่สุด **บัญหวหางสูงภาพอนามัย มันก็ขึ้นอยู่กับเรื่องกิน**; สองกินไม่ ถูก มันก็ผิดไปในเรื่องสุขภาพอนามัยไม่ว่าในแง่ไหน จะในแง่ของโรกภัยไข้เจ็บ หรือ ในแง่ชองกวามผาสุกสบายอะไรก็ตาม. การที่มีอนามัยที่ ก็มีเรื่องกิน เข้าไปเป็น พื้นฐาน ที่สำคัญอยู่เรื่องหนึ่งด้วย. มีเรื่องอื่นอีกมาก แต่ก็ไม่จำเป็นที่จะต้องยกมาหมด มันไม่มีเวลาพอ.

เพียงเท่านี้ก็พอจะเห็นได้ว่า **เรื่องถิ่น** กับเรื่องที่มันเนื่องกันอยู่กับการกิน ทั้งข้างหน้าและข้างหลังนั้น **เป็นบัญหาพางส์ลธรรม**. ถ้าผิดศีลธรรม ก็เป็นเรื่องทำ ให้มหุษย์มีความระส่ำระสาย มีกวามทุกข์ยากลำบาก.

สำหรับเรื่องกินก็พอ **สรุปได้ว่า :** มันเป็นการงาน, เป็นตัวการงาน, หรือ เป็นผลของการทำการงาน. เราจะ **ต้องทำให้การถินนี้** มันกลาย **เป็นการปฏิบัติธรรม** ก็อทำการงานเพื่อจะได้มากิน หรือกินอยู่ก็ที, หรือเพื่อจะแจกจ่าะให้ผู้อื่นต่อไปอีกก็ดี ; ถ้าทำถูกต้องชามหลักนี้แล้วมันก็เป็นการปฏิบัติธรรม.

การงานเป็นการปฏิบัติธรรม; พูขภันมาหลายสิบขรั้งแล้ว ถ้าใครยังจำได้ ถีเข้าใชโด้ว่า *การงานนั้นเป็นการปฏิบัติธรรม เพราะว่าต้องทำให้ถูก ถ้าทำไม่ถูกมัน ไม่ใช่การงาน* หรือที่ควรจะเรียกว่าการงาน; ฉะนั้น การงานท้องมีความถูกต้อง มีค่า ทางศีลธรรมอยู่ในตัวการงานนั้น, แล้วการงานนั้นก็เป็นการปฏิบัติธรรม ซึ่งจะมีค่าสูง ไปกว่าคำว่าศีลธรรมในความหมายแคบ ๆ ที่เราพูดกันอยู่แต่เกิม.

เพราะว่า การงาน นั้น สวนารถที่จะทำให้คนมองเห็นอนิจจัง ทุกบัง อนัตตา บรรณุมรรก ผล นิพพานได้. ถ้าตามความหมายของคำว่า ศีลธรรมเดิม ๆ ที่เราพูดกันแต่ก่อนแล้ว มันก็เลยศึลธรรมไปแล้ว; แต่ถ้าพูดตามความหมายที่เรากำลัง พูดอยู่นี้ มันถึยังเป็นศึลธรรมอยู่นั้นเอง; ส่วนขั้นสูงขึ้นไป เป็นการะปกติของการ ปรรลุมรรค ผล นิพพาน. ฉะนั้น การงานคือการปฏิบัติธรรม; แม้ว่าการงานนั้น มันเป็นไปเพื่อกิน หรือเพื่ออยู่.

ถ้าเป็น การกระทำที่ดูลต้อง มันก็ เป็นการปฏิบัติธรรมอยู่ในตัวการทำงาน ไม่ต้องแยกให้เป็นหลายเรื่อง เรื่องทำไร่ไถนาหากินอย่างใดก็ตาม มันเป็นตัวศีลธรรม เป็นตัวการงานอยู่ที่นั้น; ฉะนั้นตามหุ่งนาป่าเธา ตามสวน ตามเรือกอะไรต่าง ๆ ก็เป็น ที่.กิตของการปฏิบัติธรรม หรือศีลธรรมได้ตัวยกันทั้งนั้น. นี้เรียกว่าการกิน ซึ่งเป็น กิจกรรมของมนุษย์ ตามที่สัญชากญาณมันบียบงัตกับ หรือว่ามันส่งแสริมยึง ๆ ขึ้นไป.

## ค่า ของสิ่งที่เรียกว่า "กาม"

ทีนี้ ก็มาถึงเรื่องพี่ ๒. ที่เรียกว่า กาม หรือ *กามะ*; คำนี้ในภาษาบาลี เป็นคำกลาง ๆ แปลว่า ความใคร่ หรือ สิ่งที่น่วใคร่ หรือ กิริยาอาการที่กระทัว ความใคร่ในสิ่งที่น่าใคร่. กุวามรู้สึกนั้นก็มีคามสัญชาตญาณ และ เป็นการบีบบังลับ อย่างสิ่ง มัน เป็นความสึกลับของธรรมชาติ ที่ต้องการให้มนุษย์ทำหน้าที่ที่ไม่สนุก ในการกระทำ คือการสืบพันธุ์; ฉะนั้นจึงมีสิ่งที่น่าใคร่ คือความใคร่นี้มาเป็นเหยื่อ มนเป็นค่าจ้างให้กินหรือสตว์ มาทำหน้าที่ ที่ตามธรรมดาแล้ว เขาไม่สมัครที่จะทำ, นี่กรามหมายของกามารมณ์อันแห้จริงเป็นอย่างนี้.

คำว่า **ดามารมณ์ ในที่นี้ จะรวมลำว่ากวรสืบพันธุ์เข้าไปค้วยก็ได้**; เพราะ เมื่อพูลโดยธรรมชาลิอันบริสุทธิ์แล้ว กามเรมณ์มันเป็นเหยื่อ เป็นค่าจ้างให้สัตว์มันสืบพันธุ์ ถ้าพูกให้ยุติธรรมเรรก็ไม่กวรจะเหมาว่า กามารมณ์เป็นก่าจ้างโดยส่วนเดียว ; มันเป็น สิ่งที่มีไว้สำหรับทำให้หลง เกินกวามจำเป็นไปเสียอีก. กนจึงปฏิบัติผิด ต่อสิ่งที่เรียกว่า กามารมณ์ หรือปฏิเภิพิต ต่อสิ่งที่เรียกว่าการสืบพันธ์.

ถ้าเขาปฏิบัติถูก การสืบพันธุ์ ก็เป็นสีลธรรมที่ถูก; แม้แต่กามารมณ์ที่ บริโภก หรือเกี่ยวข้องในลักษณะที่ถูก มันก็เป็นศีลธรรมได้ด้วยเหมือนกัน; อย่างน้อย เป็นเครื่องอยู่ปกติของสัตว์ที่ยังมีกิเลส. แต่ถ้าเกี่ยวข้องกับกามวรมณ์ เกินความหมาย อันนี้ มันกึกลายเป็นกิเลสตัณหา เป็นไฟ เป็นเครื่องแผลแคว ทนทรมานไป; นั้น มันก็อีกเรื่องหนึ่ง ซึ่งเราะอามาใช้เรียกรวมปน ๆ กันไป จนเข้าใจยาก.

คำว่า **กามนี้ ถ้าประพฤพิผิดก็ไม่มีชื่อธรรม, ถ้าประพฤพิถูกก็เป็นซือ** ธรรม. *พระพุทธเจ้าท่านไม่ได้ตรัสน้ำม* สัตว์ทั้งหลายทั้งปวงว่า อย่างเกี่ยวข้องกับ สิ่งที่เรียกว่ากาม โดยประการทั้งปวง; แต่จะทรงแนะบางพวกให้เกี่ยวข้องกับกามโดย วิธีที่ถูกต้อง ห้ามไม่ให้เกี่ยวข้องในทางที่มีก :-

เช่น ศีลข้อที่ ๓ ที่ว่า *กาเมสุ มิจฉาจารา* นี้หมายถึง *จากการประพฤติผิด ในสิ่งที่เรียกว่ากามทั้งหลาย*. ฉะนั้น ถ้าประพฤทิถูกในสิ่งที่เรียกว่า กามก็ทำได้ ; ไม่ได้ห้วมสำหรับบุกกลบางประเภทนี้. แต่ถ้าเป็นบุกกลประเภทที่บัญญัติไว้เป็นอย่างอื่น เช่น บรรพชิต เป็นต้น ก็ไม่เกี่ยวข้องกับกาม โดยประการทั้งปวง ในลักษณะอย่างนี้.

แท่ขอให้เข้าใจว่า คำว่า **กาม ยังมีความหมายอย่างอื่น** ที่เล็กหรือละเอียก **ประณึด ยิ่งขึ้นไป** กว่านั้น ก็ยังมีเหมือนกัน ซึ่งยากที่ใคร ๆ จะหลีกเลี่ยงให้พันได้ แม้ที่สุดแต่จะเป็นบระพชิศ. คำว่า กาม จึงเป็นกำกลาง ๆ; **ด้าประพฤสิถูกก็เป็นสีลธรรมในขั้นต้น ๆ,** ถ้าถึงกับละไก้เลขโดย.ดีคขาก ก็เป็นคือธรรมในขั้นสูงสุก ; ถ้าประพฤติผิกก็ไว้ศีลธรรม ก็เกิดเป็นปัญหาทางศีลธรรมขึ้นมา. ทั้งนั้นจึงถือว่า สึงที่เรียกว่า กาม นั้น เกี่ยวข้อง กับปัญหาทางศีลธรรมโดยประการทั้งปวง ไม่ว่าจะถูกหรือจะผิด ; เป็นปัญหาที่จะต้อง แก้ไขทั้งนั้น. ถ้าผิกก็แก้ไขให้ถูก, ถ้าถูกอยู่แล้วก็จะได้รับผลของการถูก, หรือว่า ถ้าต้องการจะเลิกละเสียก็มีสิทธิ์ หรือมีสิทธิและมีกวามถูกต้องที่จะละทิ้งไปเสียเลย.

เกี๋ยวนี้ในโลกนี้ ที่เราเรียกกันว่า **สมขวัหถุนิยม นี้** มันก็มีเรื่องดวมมาก; เพราะว่ามีการประดิษฐ์ประกอยมาก มีศิลปะมากขึ้น, มีการประดิษฐ์มากขึ้น หี่จะส่ง เสริมความหลงไหลในทางกาม จนยากที่กนในโลกชนิกนี้ จะเกาชนะสิ่งที่เรียกว่ากามได้ จึง **เป็นหาสบองคระดนะโดยไม่รู้สึกคว้.** เป็นทาธในที่นี้ คือเป็นบ่าว เป็นขี้ข้าของ อายตนะ คือ กา หู จมูก ลิ้น กายุ โดยไม่รู้สึกทัวอยู่เป็นประจำ; จึงต้องนึกถึงปัญหา พางศีลธรรมให้มาก ว่า จะเกี่ยวข้องกับสึงเหล่านี้ได้อย่างไร จึงจะไม่เป็นโทษขึ้นมา, หรือถ้าต้องการในอันดับสูง คือไม่เกี่ยวข้องเสียเลย จะต้องทำอย่างไร; นั้นก็เป็น ศีลธรรมอันดับสูง.

การบริโภครสมองเพสตรงดันข้าม นี้ก็เป็นกวามหมายส่วนใหญ่ หรือ**ใจ** ความของอิ่งที่เรียกว่า กาม; ถ้ากนยังมีความรู้สึกในทางเพศ มันก็ยากที่จะทำให้ถูก ด้องได้ จึงต้องมีศีลธรรมขึ้นมาควบคุมในเรื่องนี้. รวมกวามแล้วก็ว่า กิจกรรมของ มนุษย์ครมที่สัญชาตญาณบีบบังกับ โดยเฉพาะในเรื่องทีเกี่ยวกับกามนั้น เนื่องอยู่กับ ปัญหาทางศีลธรรมอย่างยิ่ง. เดี๋ยวนี้ไล่กกำลังทำนิดในเรื่องนี้ ศีลธรรมจึงเสื่อมไป; กวามเป็นอันธพาลก็หนาแน่นขึ้นมาในโลกนี้.

## เสน่ห์ ของสิ่งที่เรียกว่า "เกียรติ"

ทีนี้ เรื่องที่ ๑ นั้น เรียกว่า **เกียรติ.** เกียรพินี้มีโดยสัญชาสญานได้เหมือน กัน; บางคนจะมองไม่เห็น. ถ้าได้ *สึกษามากไปถึงกิเถสประเภทที่เรียกว่า ตัวตน* หรือ*อัสมิมานะ ก็จะเข้าใจได้ง่าย* ว่า **ถ้ายังมีตัวตน**, มีกวามรู้สึกเป็นตัว เป็นดน, มือสัมิมานะแล้ว ก็ระ **ต้องมีกวามหมายของกำว่า "เกียรติ"**. แม้ว่าสัตว์เคร้าฉานจะมี กวามรู้สึกเป็นตัวคนน้อย, มันก็มีกวามรู้สึกที่ว่าเป็นเกียรพินั้นน้อยเหมือนกัน.

ขอให้สังเกลดูว่า สัตว์ เช่น สุนัท หรือแมว หรือไก่ บางกรั้งมันก็แสดง ยาการที่มันรู้สึกว่า มันมีเกียรติ. เมื่อมันชนะ หรือว่าเมื่อไม่มีใกรจะมาเพียมกับมันได้ มันก็แสดงอาการว่าเป็นผู้มีเกียรติ; เช่น ไก่มันขัน ในสักษณะพิเศษแสดงการมเป็นผู้ มีเกียรติ; อย่างนี้ก็เป็นไปได้ โดยอำนาจของสัญชาตญาณ; แต่นั้นมันไม่มาก.

สำหรับ มนุษย์ ที่มีมันสมองที่วิวัฒนาการทางภิคนึกสูง มีคัวตนสูง ก็มี ดวาม ทมายในทางเอียรดิสูง: เกียรจิโดยสัญชาตญาณนั้น ก็วิวัฒนาการมาเป็นเกียรติที่ถูก พัฒนา จนเป็นบัญหาสำหรับกนเราทำให้ร้อน ทำให้เป็นทุกข์ หรือทำให้ฆ่าเขาก็ได้ ทำ ให้ฆ่าตัวเองก็ใต้ โดยสิ่งที่เรียกว่าเกียรติ.

ความรู้สึกที่มันกระตุ้นความมีตัวตนนี้ มีอำนารรุนแรงมาก; บางทีอาจจะ เทียบกันได้ว่า มันมีความรุนแรงเท่ากับสึงที่เรียกว่า กาม; แต่มันลึกลับมากกว่า. มัน **เบ็นสิ่งที่ประเล้าประโลมใจ**อย่างยิ่งด้วลเหมือนกัน **ในเน็ลเรารู้สึกว่ามีเกียรติ** บาง กรั้งอาจจะสละภาม เพื่อกวามมีเกียรติ, หรือจะเบือกามแล้วก็ไปติดที่เกียรติอย่างนี้ บัญหา เรื่องเกียรติจึงมีกู่กันมา กับบัญหาเรื่องกามและเรื่องกิน. นี่กิจกรรมใก ๆ ก็ทาม ที่เป็นเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรพิ โดยตรงก็ที โดยอ้อมก็ดี, ที่แวกล้อมพัวพันเกี่ยวข้องอยู่กับสิ่งเหล่านี้ก็ดี, เป็นบัญหาทางศีลธรรม; แล้วกิกทูเถิกว่า ใกรได้หยิบขึ้นมาสนใจบ้าง ? มันก็มีแท่ปล่อยไปตามอำนาจสัญชาตญาณ; ซึ่งไปลุ่มหลงประบาธิปไตย ใดรบังลับใกรก็ไม่ได้; ตัวเองก็มีอิสระ ที่จะไม่ ดือศีลธรรมอย่างนี้ด้วยแล้ว; สิ่งเหล่านี่ก็มีปัญหามากขึ้น, จะทำให้เดิดอันตราย มากขึ้น.

ที่พูดนี้ก็จะพูดแล่เพียงในแง่ที่ว่า ไม่มีอะไรที่จะเป็นกิจกรรมของมนุษย์ที่มีมา จวกสัญชาตญาณนั้น จะไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศีลธรรม, นี้เป็นกิจกรรมที่เป็นไปตาม สัญชากญาณ ส่งเสริมหรือบังกับประเภทหนึ่ง.

## พิจารณากิจกรรม ตามที่สติบัญญาเชิญให้ทำ

ประเภทที่ ๒ กิจกรรมของมนุษย์ ตามที่ภาวิตญาณ, หรือสติปัญญาใหม่ ๆ ของเรา มักเชื้อเชิญให้ทำ, กือเมื่อเรามัสติบัญญาอย่างมนุษย์ ที่สูงกว่าสัตว์ แล้วก็คิร ใต้มากกว่าสัตว์ มันจึงคิดถึงเรื่องนั้น เรื่องนี้ เรื่องโน้น ได้มากกว่าสัตว์. กิจกรรม ตามภาวิตญาณของมนุษย์เรา จึงมองได้หลายแง่ หลายมุม.

จะยกตัวอย่างมาพอให้สังเกตเห็น อย่างชักเจนเพียงพอแก่เรื่องนี้ว่า มนุษย์ จะต้องมีความรู้สึก ที่จะได้ประโยชน์อย่างมนุษย์... ถ้าสัตว์มันก็ไม่มีประสประสว ต่อประโยชน์; แม้แต่ประโยชน์อย่างสัตว์นอกไปจากที่สัญชาตญาณมันต้องการ เพราะ ว่าสัตว์ยังไม่มีภาวิตญาณอย่างที่ว่านี้, หรืองะมีกันอยที่สุด. สัตว์บางชนิดอาจจะ เอามาฝึกมาอบรมอะไรให้มันฉลาดขึ้นมาบ้าง แต่มันก็เท่ากับมนุษย์ไม่ได้; ฉะนั้น จึงแรกมนุษย์ออกมาเสียจากสัตว์, เพราะว่ามี **ภาวิตญาณ ลือความรู้ที่เราพัฒนา มันขึ้นมา;** ฉะนั้น มนุษย์จึงรู้จักกิจกรรมที่เหนือไปกว่าสัตว์ จึงต้องเรียกกันใหม่ว่า "กิจกรรมของมนุษย์ตามภาวิตญาณ".

# ทั่วอย่างก็คือ : - เรื่องที่ ๑ ประโยชน์ อย่างที่มนุษย์จะต้องได้รับ หรือควรจะได้รับ : -

ประโยชน์โลกนี้, ประโยชน์โลกอื่น, ประโยชน์เหนือโลก, ๓ อย่าง ด้วยกัน. **มนุษต์จะต้องรู้จัดประโยชน์โลกนี้** คืออย่างที่จะอยู่ในโตกนี้ ก็ต้องอยู่ ให้ถูกต้อง, มีศีลธรรมเพื่อจะอยู่ในโลกนี้อย่างถูกต้อง. ทีนี้มันยังมีโลกอื่นจากโลกนี้ ซึ่งอยู่ที่ไหน ไม่ใช่เรื่องที่จะต้องพูดกันเวลานี้; แต่ชอให้รู้ ให้เชือ ให้ยอมรับว่า มันยัง มีโลกอื่น ที่ผิดแปลกไปจากโลกนี้ ก็อแปลกไปจากธรรมดาสามัญที่เราเป็นอยู่กันนี้ มันยังมีอยู่.

ถ้าจะพูดอย่างที่เขาพูญกัน ก็ว่า *นรก สวรรด์ เทวโถก พรหมโถก นั้นก็ เรียกว่าโถกอื่นได้*; แท่เกี่ยวน**ี้โถกอื่น** นั้น **อังหมายความให้มันใกล้เบ้ามา** กว่านี้ได้ คือถ้ามันเกิน กว่าสามัญธรรมดา, เกินกว่าธรรมดาสามัญหื่มนุษย์เป็นกันอยู่; แล้วกึ กวรจะเรียกว่าโลกอื่นได้ เพราะไปอยู่อย่างอื่น, มีกวามมุ่งหมายอย่างอื่น, มีกวามสุข อย่างอื่น, ก็ต้องเรียกว่าโลกอื่นได้เหมือนกัน. แต่ที่จะเป็นกันโดยมาก เป็นกันทุกคน อย่างธรรมดาสามัญก็ต้องเรียกว่า โลกนี้; ก็ต้องรู้ประโยชน์ที่จะพึงได้จากโลกนี้, หรือ ว่าอย่างที่จะอยู่ในโลกนี้ด้วย และก็โลกอื่นด้วย แล้วถึเหนือโลกด้วย นั่นแหละสูงสุด. กำว่า โลก จะไม่มีความหมาย; เพราะว่าเขารู้เรื่องเหนือโลก. สติบัญญา ของมนุษย์ไปไกลอย่างนี้; สักว์ไม่รู้เรื่องโลกนี้ไม่รู้เรื่องโลกอื่น และก็ไม่ต้องรู้เรื่อง เหนือโลก. แต่มนุษย์มีบัญญาที่จะพิจารณา ให้มันเป็นเรื่องโลกนี้ โลกอื่น และ เหนือโลก; แต่แล้วมนุษย์ก็ทำผิกต่อสิ่งทั้ง ๓ นี้ เพราะว่าควบคุมกิเลสตัณหาไม่ได้ คือไม่มีศีลธรรมนั้นเอง.

เขากระทำต่อในโลกนี้ หรืออย่างในโลกนี้ อย่าง**ใม่นี้สืดธรรม เบาจึง** เป็นคนวินาสฉิบทายในโลกนี้; หรือโลกอื่น เขาก็กระทำอีก; เขาก็ไม่ได้รับโลก อื่นที่ดีไปกว่านี้. ส่วนเรื่องเหนือโลกนั้นไม่ต้องพูดถึง เพราะมันทำผิดเรื่องโลกนี้ และโลกอื่นเสียแล้ว; การที่อยู่เหนือโลกนี้นั้นไม่ต้องพูดถึง.

**ความตายไปจากโลกนี้** เหมือนที่เขาตาย ๆ กันนี้ ไม่ใช่เรื่องเหนือโลก; เรื่องเหนือโลกไม่ต้องตายไปจากโลกนี้ ยังอยู่ในนี้ ในมนุษย์โลกนี้ ก็จะสามารถที่จะ เป็นอย่างเหนือโลกได้; นั่นมันเป็นศีลธรรมชั้นสูง, ฉะนั้น ปัญหาเรื่องโลกนี้ก็ดี เรื่องโลกอื่นก็ดี เรื่องเหนือโลกก็ดี มันเป็นปัญหวทางศีลธรรมทั้งนั้น แต่ต้องตามความ หมายของคำว่า ศีลธรรม ที่เราบัญญัติชั้นใหม่ ให้มันสมบูรณ์ เพื่อพูดกันในการ .บรรยายชุดนี้.

## เรื่องที่ ๒ สุนทรียภาพ หรือสุนทรียธรรม

*ความงามทั้งหลวย* ไม่มีแก่สัตว์, โดยสติปัญญา แล้วก็ไม่มีแก่สัตว์. แต่มนุษย์มีสติปัญญา บัญญัติความงาม แล้วก็สร้างความงาม ตามที่สติบัญญานั้นจะ บัญญัติ; บัญหามันก็เกิดขึ้น กรงที่ว่า จะงามชนิดไหนกัน : งามอย่างไง่ หรืองาม อย่างฉลาด, มันจะงามอย่างโลกๆ หรือมันจะงามอย่างธรรมะ คือประกอบไปด้วยธรรม.

เรื่อง **หลงใหลในความงามนี้ ก็มีสัญชาตญาณเป็นค้นทุน** เหมือนกัน ; แต่เดี๋ยวนี้มันถูกวิวัฒนาการมาก จนบัญญูทีเรื่องของความสวยงามเคลิตเบีคนปิ่งไป จนเป็น เรื่องบัวหลังไปแล้วก็มี. แต่ถึงอย่างไรก็คื ยังคงสรุปได้ว่า มันงามกันอย่างโลก ๆ, หรือมันงามกันอย่างธรรมะ.

ถ้างามอย่างโลก ก็หมายความว่า หลงใหลไปตามโมหะ ของคนในโลก ที่หลงใหลในความงาม มันก็เปลี่ยนกันเรื่อย : เดี๋ยวงามอย่างนั้น เดี๋ยวงามอย่างนี้ ; มันก็ไม่เป็นไปเพื่อปกติสุข แล้วโดยมากมันงามเพื่อยั่ว เพื่อหลอก คือใช้กวามงามเป็น เหยื่อสำหรับอกเบ็คแก่กันและกัน. ความงามอย่างนี้ก็เป็นอันตราย คือเบ็นสิ่งที่เป็น อันะรายก่อโลก แต่ก็ต้องเรียกว่า ความงามอย่างโลก หรือที่โลกะชาหลงใหลชอบใจ กันนัก ตามประสาโลกที่มีโมหะ หรือความโง่เป็นสมุญฐาน.

ถ้า งานอย่างธรรมะ นี้ มันก็ตรงกันข้าม ก็อ มีสติบั้ญญาพื้ญคล้องรู้ว่างาม, ซึ่งมีความหมวยไป ในทางที่ไม่ทำให้เกิดความระสำระสาย วุ่นวาย โกลาหล ขึ้นมา; แต่ทำให้ปกติสุขที่เรียกว่า งามในทางธรรมะ. แม้แต่ว่า พระพุทธศาสนา นี้ เขาก็ เรียกว่างาม : งามเบื้องทัน งามทำมกลาง งามเบื้องปลาย ; ถ้างามอย่างนี้มันเป็น งามอย่างธรรมะ มันก็เป็นบั้ญหาที่ลึกไปอีก ว่า *จะเข้าอึ่งได้อย่างไร*. ความงามก็เป็น กิจกรรมที่เกี่ยวกับมนุษย์ เป็นปัญหาในทางศีลธรรม ; ฉะนั้นจึงต้องจัดให้มันถูกต้อง.

## เรื่องที่ ๓ คือเรื่องการสมพันธ์กันในสังคม.

นี้ยิ่งเป็นปัญหวทางศีลธรรมมาก. มนุษย์ก็มีการสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน แม้ แต่สัตว์มันก็มีความสัมพันธ์กันและกัน; แต่ไม่เหมือนกัน : สัตว์ก็ไปตามสัญชาดญาณ ที่จะสัมพันธ์กันได้อย่างไร; ส่วนมนุษย์นี้มีสติปัญญาก็มี ไม่มีสติปัญญาก็มี ไม่ได้เป็น ไปตามสัญชาตญาณล้วน ๆ.

การที่ มนุษย์สัมพันธ์กัน นั้น มัน ไม่ได้แน่เสมอไปว่า เพื่อความดูถต้อง หรือความดีงาม; ถ้าเป็นมนุษย์ที่เท็มไปด้วยกิเลส ในโลกที่กำลังบูชากิเลสแล้ว การ สัมพันธ์นั้น มันก็เป็นไปเพื่ออันธพาล เพื่อวิกฤติการณ์. แต่ทางศีลธรรมนั้น ต้อง การให้มนุษย์สัมพันธ์กัน ในลักษณะที่เป็นประโยชน์, เป็นไปเพื่อประโยชน์ที่เรียกว่า ศีลธรรม ถือภาวะแห่งกวามปกติ. มนุษย์สัมพันธ์กันด้วยวิธีใด เกิดภาวะปกติขึ้นใน สังคมนั้นแล้ว ก็เรียกว่ามันถูกต้อง.

การสัมพันธ์นี้ ก็สัมพันธ์กัน เพื่อประโยชน์ที่ควรจะได้รับ; ไม่อย่างนั้น จะสัมพันธ์กันไปทำไม. มันต้องนึกถึงทนเอง ต้องนึกถึงผู้อื่น แล้วต้องนึกถึงการ เกี่ยวข้องกัน เพื่อประโยชน์ส่วนตนส้วน ๆ ก็มี, ประโยชน์ผู้อื่นล้วน ๆ ก็มี, ประโยชน์ ที่เกี่ยวข้องกันทั้งสองผ่ายก็มี, แยกกันไม่ได้นี้มันก็มี.

อย่านึกถึงตัวเอง อย่านึกถึงผู้อื่นโดยด้านเดียว, มันต้องนึกถึงความที่มัน เกี่ยวข้องร่วมกันด้วย; นี้ก็เป็นกิจกรรมของมนุษย์ที่จะก้องทำให้มันถูกต้อง และมัน ยากซึ่งขึ้นไปอีก. นึกถึงแต่ประโยชน์ตัว มันกึง่ายกว่า, นึกถึงประโยชน์ผู้อื่นมันก็ ยากหน่อย. แต่ถ้วมานึกถึงให้มันสัมพันธ์กันให้ดีแล้วมันก็ต้องประณิต ละเอียดมากยึง ไปอีก มันต้องอกกลั้น อดทนมาก มีสถิบัญญามาก มันจึงจะเต็มไปตัวยความสัมพันธ์ ที่ประกอบุไปด้วยธรรมะ.

เกี๋ยวนี้เรามองไปทางไหน มันก**์ ให่พบนิมิต เครื่องหนายแห่งมีตรภาพ;** มันมีแก่กวามสงสัย ความระแวง กวามไม่รู้สึกเป็นสุข เพราะมันทำผิดในเรื่องนี้. การ สัมพันธ์กันในทางสงกม เป็นเรื่องศีลธรรมและเป็นปัญหาทางศีลธรรมเกิมที่อย่างนี้.

เรื่องที่ ๔ เรื่องการเมือง.

การเมืองนี้ก็ทั้งทันมาจากการสังกม; ถ้าเราไม่สังคมกันต่างคนต่างอยู่ ก็ไม่มี เรื่องการเมือง. การเมืองมีขึ้นเมืองมนุษย์เริ่มเกี่ยวข้องกันเป็นสังกม; แต่ยังเรียกว่า "การสังกม" ไปก่อน ในระดับทำ ในระดับน้อย. ต่อเมื่อมันมีบ้องหายุ่งยากจึงจะเป็น การเมือง ซึ่งมีความหมายกว้าง; แม้ที่สุดแต่การปกครองซึ่งกันและกันนี้ มันก็เป็น เรื่องการเมือง. แล้วป้อหามันก็มีมาก เพราะว่าคน นั้นมันไม่เหมือนกัน มันแบ่งกัน เป็นพวกๆ ตามประโยชน์ที่จะได้รับ.

คนที่มีประโยชน์อย่างไร ก็มักจะไปเข้ากลุ่มกันเป็นพวกนั้น มันจึงเกิดเบ็น พวก หรือเป็นพรรกขึ้นมา; ปัญหามันก็ยิ่งมากหรือยิ่งหนักยิ่งขึ้นไปอีก; อย่างนี้ เรียกว่า เป็นเรื่องทางการเมือง. ที่มัน **เป็นบัญหาขึ้นมา ก็เพราะว่าไม่มีสึลธรรม;** ถ้ามันมีศีลธรรม มันจะไม่ตั้งบัญหาขึ้นมว, มันจะเป็นไปเพื่อกวามปรกติ เรียบร้อยได้.

แก่ที่นี้เรา หรือว่า **ลนในโลกนี้** เขา**มีความเห็นแก่ตัวเป็นเบื้องหน้า** ปัญหาหางการเมืองก็ต้องเกิดเป็นธรรมดา; การปกครองก็ทำยากลำบาก, ก็หำอย่าง ขอไปที อย่างหน้าไหว้หลังหลอก. เดี๋ยวนี้ก็ **มีนี้ญหาทวง ชนชั้น ที่ว่ามันต่างกันมาดนัก**; กนรวยกับคนจน กำลังจะทำลายกัน ถึงขนาดที่เรียกว่า สงกรามโลก. ไม่ใช่ทำลายกันเล็ก ๆ น้อย ๆ ในหมู่บ้าน หรือว่าในประเทศ; แต่กำลังจะ **ทำลายกันในระชว่างชาติ จะเป็นการ นะเลาะวิวาทระหว่างชาติ** หรือระดับโลก. ประเทศที่ยากจนก็รวมหัวกัน ซี่จะต่อสู้ ประเทศที่มั่งมี; เป็นปัญหาชนชั้น ตามที่ว่าประเทศนั้น ๆ มันมีชนชั้นไหนเป็นผู้บงการ หรือเป็นตัวที่กำลังเดือดร้อน.

ขยให้จำไว้สั้น ๆ ว่า เรื่องการเมืองส์เป็นเรื่องทีลธรรม ; เพียวนี้เราแยก กันไปคนละทิศละทาง เราจึงไม่แก้บัญหาทางการเมืองได้. ถ้านักการเมืองยังมัวไง่อยู่ว่า การเมืองไม่ใช่เรื่องศีลธรรมแล้ว ย่อมไม่สามารถที่จะแก้บัญหาทางการเมืองได้ ; จะแก้ กันจนทายก็ชั่วกน มันก็แก้ไม่ได้. เพราะว่า เรื่องการเมือง โดยแท้จริงมันเป็นบัญหา ทางศึลธรรม : ต้องมาดูกันอย่างศีลธรรม, และแก้บัญหากันอย่างศีลธรรม ทำ การเมืองให้เป็นศีลธรรม มันก็จะหมดบัญหา. เพราะธรรมชาติมันต้องการอย่างนั้น ; บัญหาทางการเมืองเกิดขึ้นเพราะมนุษย์ไม่มีศีลธรรม.

### เรื่องที่ ๕ จริยธรรมสำหรับมนุษย์.

จริยธรรม หมายถึง**สิ่งที่ค้องประพฤติ**; *ทฤษฎีต่าง ๆ เกี่ยวกับอิ่งที่ต้อง ประพฤติ เรียกว่า จริยตาลตร์*. จริยศาสตร์นี้จะเกลิดไปเป็นปรัชญาที่เพื่อที่ไม่รู้จบ เหวี่ยงทิ้งเสียทีก็ได้; เอามาบ้างก็เท่าที่มันจำเป็น มันก็มาอยู่ในรูปของจริยธรรมที่ ชักเจน. มนุษย์อะต้องประพฤพิลิ่งที่มนุษย์ควรประพฤติ อย่างนี้เรียกว่าจริงธรรม. เดี้ยวนี้มนุษย์ไม่มีจริยธรรม คือไม่ประพฤติสิ่งที่กรรประพฤติ นอกจากว่าสิ่งนั้นมีความ จำเป็นบังคับ, หรือว่ามันตรงกับกีเลสของทนเขาจึงจะประพฤติ. แต่สิ่งที่มันเป็นไป เพื่อธรรมะด้วน ๆ แล้ว ยากที่ว่าปุถุชนธรรมกาจะประพฤติ; ห่วนหลักศีลธรรมของ ธรรมชาติ คือภาวะปกติของธรรมชาตินั้น มันคายกัว มันเป็นอย่างอื่นไม่ได้.

**คนจะต้องประพฤติให้ถูกต้องต่อมนุษย์ด้วยกับ** หรือแม้แต่ต่อตัวเองให้ เป็นคนดีเสียก่อน, เป็นคนถูกต้องเสียก่อน. เรื่องนี้อวจจะพุทอย่างเอาเปรียบก็ได้ว่า; ถ้าทุกคนไม่ต้องดุคนอื่นก็ได้; ทำตัวของตัวให้ดีกันทุกคน ก้มหน้า*หำตัวดีทุกคน มันก็ดีเต็มไปทั้งโลกได้เหมือนกัน*. แต่ถ้ามองดูคนอื่นบ้างนั้น มันจะกว้างขวางออกไป หรือมันจะง่ายขึ้นบ้าง; แต่ถึงอย่างไรมันก็สำคัญอยู่ที่ว่า คนนั้นจะต้องประพฤติในส่วน ของตัวที่เป็นหน้าที่ของตัว. จะต้องประพฤติอย่างไรก็รู้กันอยู่แล้ว ตามบทบัญญัติทาง ศาสนา หรือทางจริยธรรมสากส ไม่เกี่ยวกับศาสนาไหน มันก็มีอยู่ไปศึกษาได้ แล้วก็ เลยอธิบายมา บางครั้ง บางหน ก็ละเอียดแล้วเหมือนกัน.

## เรื่องที่ ๖ โลกทุกโลกเป็นวัตถุแห่งศีลธรรม, เป็นวัตถุแห่งปัญหาทางศีลธรรม

เราจะก้องประพฤติให้ถูกก้องก่อโลกทุกโลก, คือมากกว่าที่จะเล็งไปยัง บุกกลจำนวนน้อย, หรือว่าเพียงกนเกียว, และกำว่า โลก นี้ก็มีความหมายมากกว่า ที่จะเล็งถึงแต่เพียงบุกกล; แม้ว่ากนที่มีอยู่ในโลกนี้ จะเป็นกัวกวามหมายอันแท้จริง ชองกำว่าโลก; แก่กำว่าโลกมันยังมีอย่างอื่นอีก ที่นอกไปจากบุกกล, ฉะนั้น เรว มองกันทีเกียวให้หมดว่า ทุกโลก หรือว่าทุกชนิดของโลก เช่น โลกแผ่นดิน โลกกันไม้ และก็โลกสักว์เคร้าฉาน แล้วก็โลกลน คือโลกมนุษย์. **โลกพี่หนึ่ง, โลกแต่นดินนี้** มันไม่มีชีวิตวิญญาณอะไร แต่ก็ **เป็นวัตดุ** แห่งสือธรรม, เป็นวัตถุแห่งปัญหาทางศีลธรรม; เราต้องประพฤติต่อโลกแผ่นดินนี้ งห์ถูกต้องด้วยจึงจะเรียกได้ว่า มีสิทธิหี่ภวรจะอยู่ในโลกนี้. อย่าทำลายโลก แม้.เต่ โลกแผ่นดินนี้; เดี๋ยวนี้เราทำลายโลกแผ่นดินนี้มากขึ้นทุกที เพื่อประโยชน์อย่างอื่น จนกลายเป็นว่า โลกนี้มันสกปรกไม่น่าอยู่ขึ้นมา.

**บัญหาเรื่องโลกสถปรดนี้ กำดังระบาดกันทั่วโลก**; เพราะเขาไม่มีศีลธรรม ที่จะประพฤติต่อแผ่นดินโลก; น้ำสกปรก อากาศสกปรก อะไรสกปรก จนไม่น่าอยู่ นี่มันจะมากขึ้นพุกที. นี่กวามที่เห็นแก่ตัว มันประพฤติมิตต่อแผ่นดินโลก.

โลกที่สอง, โลกลักมาอีกคือโลกตับไม้ คือพืชพันธุ์ไม้ทั้งหลาย เป็นโลก ของมันอีกโลกหนึ่ง. เราจะต้องมีศีลธรรมที่จะประพฤติต่อมันให้ถูกต้อง ตามความถูก ต้อง, หรือบางที่ก็จะต้องว่าทามความจำเป็นที่จะต้องประพฤติ. เพราะว่า ตันไม้นี้จำเป็น พื่จะต้องนี้ในโลก; ถ้าต้นไม้ไม่มีในโลก โลกนี้ก็มีไม่ได้ เพราะสัตว์จะอยู่ในโลกไม่ได้ มันจึงจำเป็นที่จะต้องทำให้ต้นไม้นี้อยู่เป็นปรกติสุข ไปตามประสาโลกต้นไม้; แล้ว มนุษย์ก็จะได้รับประโยชน์อย่างยิ่ง จากการที่ต้นไม้มันมีอยู่ในโลก. ศิททูง่าย ๆ ก็ได้ว่า ลองไม่มีต้นไม้ในโลกนี้ เราจะอยู่ได้อย่างไร; มันก็อยู่กันไม่ได้. ถ้าทำผิดต่อสิ่งนี้ ก็เรียกว่า ทำผิดต่อศีลธรรมที่เกี่ยวกับโลกของต้นไม้.

โลอที่สาม, สัตว์เคร็จฉาบ ก็เหมือนกัน มันก็เป็นโลกหนึ่ง. เราจะ ต้อง มีศึลธรรม ที่จะประพฤติต่อสัตว์ เหล่านั้น, ถ้าไม่อย่างนั้นบัญหามันจะเกิดขึ้น อย่างที ถำดังเป็นปัญหา เกี่ยวกับว่าสัตว์มันไม่พอจะใช้, หรือว่าสัตว์มันจะสร้างปัญหาอย่างอื่น ขึ้นมา จนมนุษย์เกือกร้อน. **โลกที่ส์** โลกสุดท้าย คือโลกคน โลกมนุษย์, นี้เรื่องมันมาก ไปคิดเอาเอง ก็แล้วกัน มันก็รวมอยู่ในคำพูดที่ได้บรรยวยมาแล้วว่า จะต้องประพฤติก่อโลกมนุษย์นี้ อย่างไรในทางอย่างนั้น ในทางอย่างนี้, นี้เรียกว่า โลกทุ่กโลกมันเป็นวัดอุแห่ง ศีลธรรม, มันเป็นวักฉุแห่งปัญหาทางศีลธรรม. นี้เรียกว่าโลกทางวัดถุ.

โลกในทางนามธรรมนี้มันก็ยังมีอยู่ ยกค้วอย่างเช่น : ภามโลก รูปโลก อรูปโลก ; เป็นภาษาธรรมะชั้นสูง. *สภาพของจิตใจที่จมอยู่ในกาม* นี้ถีเรียกว่า *กามโลก*, อยู่ในกามโลก. สภาพของจิตใจที่ไม่จมอยู่ในกาม แต่ไป*จมอยู่ในความ ลุ่มหลงในทางวัตอุที่มีรูปร่างก็เรียกว่า รูปโลก*, ที่ไกลไปกว่านั้น ก็*ลุ่มหลงในสิ่งที่ ไม่มีรูปร่างก็เรียกว่า อรูปโลก*, มันก็เป็นโลกสำหรับให้ลุ่มหลง.

นี้เป็นปัญหาทางธรรมที่ลึกขึ้นไปอีกต้องไว้พูดกันกรววอื่น หรือในลักษณะ อย่างอื่น; แต่ในที่นี้ ยกมาเป็นตัวอย่างว่า **"บิ้นชื่อว่าโลกแล้ว เราจะต้องปฏิบัติ** ต่อมันให้ถูกล้อง" ไม่อย่างนั้นจะไม่มีศีลธรรม ตามกวามหมายอันสมบูรณ์ที่เราพูดกัน. ทั้งหมดนี้ เราจะมองเห็นได้ว่า มันมีอยู่รอบด้วเรา เกี่ยวกับโลก หรือกนในโลก.

#### เรื่องที่ a สภาพที่เป็นโลกุตตระ หรือเหนือโลก ก็ยังเกี่ยวข้อง กับศึลธรรม เป็นปัญหาแห่งศึลธรรม.

ไปพบพวนว่า ความหมายของคำว่า ศีลธรรม มีอยู่ ๓ ความหมายอย่างไรจะ พยว่า **ลาวะอันเบ็นปกติสุขถึงที่สุด** นั้น **เบ็นเรื่องเหนือโอก** ซึ่งเรียกว่า **โลกุศตร** สลาพ *- สภาพที่เป็นของเหนือโลก* ก็ยังเป็นวัตถุแห่งศีลธรรม คือจะต้องเอวบัญหว ทางศีลธรรมเข้าไปเกี่ยวข้อง เพื่อจะแก้ไขให้มันถูกต้อง; แต่ขอให้เข้าใจว่า มันเป็น เรื่องทางจิตใจที่ชนะกิเลล ไม่ไข่ชนะโลณเผ่นดิน, เหมือนเมื่อวันที่มนุษย์ชิ้นไปเหยี่กา ขวงจันทร์เป็นกรั้งแรก ถนแรกนั้น.

เมื่อมนุษย์เหยียบควงจันทร์ มันมีคำพูคที่พูภออกมาจากคนใหญ่โตในโลกนี้ ว่าเกี่ยวนี้มนุษย์ชนะโลก ลือมนุษย์เอาชนะธรรมชาติให้แล้ว. ได้ยินคำพูดอย่างนี้แล้ว มานึกสงสาร, เวทนาสงสาร; ว่าชนะโลกได้ แต่เพียงว่าไปเหยียบทวงจันทร์ได้ นี่มันเป็นเท็กอมมือ. ถ้า**ชนะโลก หรือเหนือโลก**โดยแท้จริง มันก**็ต้องหมดบั้ญหา บุกอย่าง ที่เกี่ยวกับโลกใ**นโลก, และโดยเฉพาะเป็นเรื่องเกี่ยวกับทางจิตใจ.

ที่ออกชื่อมาเจ็ดประเภทนี้ ก็ดูจะพอแล้วว่า อ**ะไร ๆ ไม่ ห้นไปจากความ** เ**กี่ยวบ้องถนอยู่กับปั้ญหาทางสึลธรรม. ถ้**าพูดให้สั้นชี้นมวหน่อย ก็ไม่มีอะไร ที่มัน ระนอกออกไปจากเรื่องของศีลธรรม หรือปัญหาทางศีลธรรม.

### ปัญหาทางศีลธรรม ที่ต้องรู้ เพื่อแก้ไข

ที่นี้จะพุดซ่อไปไห้รับ แม้เต่ว่าจะนวนไปบ้าง อีระพูดถึงกำว่า "บัญหา", บัญหาทางศีลธรรมนี้เป็นด้วบัญหาที่เรวจะต้องพูด. ที่นี้จะพูดอึงกำว่า **บัญหานี้หลาย** ประเภท: แต่ว่าทุกประเภทเป็นสิ่งที่ต้องแก้ หรือต้องสะสาง. ถ้าไม่อย่างนั้นมันจะ ทำอันกราย; อย่างน้อยที่สุด มันรบกวนให้เป็นบ้าได้; แต่ถ้าเราแก้ไขให้ล่วงไปได้ มันก็สบวย. พูดถึงบัญหาแล้ว ก็จะต้องนี้กถึงว่า มันมีอยู่กี่ชนิดรแล้วก็จะเห็นได้ว่า มันเกิดขึ้นมาได้อย่างไร เ อย่างพื่ ๑ จะเรียกว่า บึ้ญหามายา ก็อบัญหาหลอกลวง, บัญหาที่ไม่ไข่
 บัญหาแท้จริง เป็นบัญหามายา เป็นเรื่องหลอก เพราะคนไง่มันถูกหลอก จึงรู้สึกว่าเป็น
 บัญหา. แะนั้นบัญหามายานี้ เป็นบัญหาฮองสัตว์โลกที่กำลังไง่ ไปเอาอะไรมาเป็น
 บัญหาที่ไม่ไข่บัญหา. แล้วที่ควรจะเป็นบัญหาก็ไม่ได้ถือว่าเป็นบัญหา; เพราะละนั้น
 บัญหาของคนชนิดนี้ เป็นบัญหามายา พรางกา หรือหลอกลวง ตามอำนาจของอวิชชา.

ที่เราเห็นได้ง้าย ๆ ในเวลานี้ ก็กือ **นี้ญหาที่เกิดตามแฟบัน**: โลกกำลัง มีแฟชั่นอย่างนั้น อย่างนี้ อย่างโน้น ; แฟชั่นนั่นเอง มันทำให้เกิดบัญหานี้ ก็ไปตาม แฟชั่น. นี้เรียกว่าบัญหามายา เป็นบัญหาของคนไง่, เป็นบัญหาของคนไม่รู้จักตัวเอง ไม่รู้จักสังคม ไม่รู้จักธรรมชาติ. ไม่รู้จักแม้แต่ตัวเอง แล้วจะรู้จักสังคมได้อย่างไร, รู้จักธรรมชาติอันลึกซึ่งได้อย่างไร ; นะนั้นสึงใดที่เกิดขึ้นเป็นบัญหาแก่คนพวกนี้ เป็น บัญหามายา ไม่ใช่บัญหาจริง หรือไม่ใช่ปัญหาหีกวรจะเรียกว่ากามจริง.

อข่างพี่ ๒ ก็ต้องเป็นปัญหาแห้งริง คือ **บัญหาของผู้ที่รู้จักหุกอย่างผล้**: รู้จักตัวเอง รู้จักสังคม รู้จักธรรมชาติ เป็นผู้รู้จักทุกอย่างที่มนุษย์จะต้องรู้จัก, คือถ้า ปัญหาอะไรเกิดขึ้น เพราะข้อนั้นหรือแก่บุคกลนั้น. นี้เราเรียกว่า ปัญหาพี่แท้จริง; ปัญหาพี่แท้จริงนี้ หมายถึงจริงที่รู้สึกได้ พี่กำหนดได้ ที่จัดการชำระสะสวงได้ ตามวิถีทวง ของหลักวิชา หรือชกงวิทยาศาสตร์.

ขอบอกไว้อีกว่า อย่าให้เป็นบัญหาที่นอกออกไปจากขอบเขตของวิทยาศาสตร์; หรือเหตุผลภ์เหตุผลแต่ทางวิทยาศาสตร์, คือเหตุผลที่เห็นอยู่จริง; อย่าให้เป็นทางปรัชญา เป็นบัญหาเพ้อเจ้อ เป็นเหตุผลเพ้อเจ้อ. มนุษย์จึงควรรู้จักสิ่งที่ต้องรู้จักโดยแท้จริง ตามวิถีทางของวิทยาศาสตร์ : ถ้าเชามีบัญหาอะไร่ขึ้นมา เขาเรียกว่าปัญหาที่แท้จริงแล้ว ก็ไม่มาก แล้วก็ไม่สลัวจนเกินไป จะมองเห็นอยู่ จะแก้ได้. แม้ที่สุขแข่การที่เรามองเห็นว่าศีลธรรมเกี่ยวข้องอยู่กับสิ่งทั้งปวง, เรากำลัง ทำผิกข่อศีลธรรม. นี้มันแลเห็นอยู่ไม่ต้องเชื่อใกร ไม่ต้องกำนวณอะโรให้มันมาก มันเห็นอยู่ มันรู้สึกอยู่: ฉะนั้น ถือว่าเป็นบัญหาที่แท้จริง ที่มันมีอยู่แก่เราแล้ว, มัน เกี่ยวข้องกับเราแล้ว ก็อีกเอามาเป็นสิ่งที่เราจะต้องแก้ อย่าให้มันมากกว่านั้น.

อย่างที่ มันเป็นปัญหาเพราะว่ามันเป็นหน้าที่. เข็มปัญหา เพราะว่า มันเป็นหน้าที่: เมื่อพูกถึงหน้าที่ มันก็มากนัก หลายร้อยหลายพันอย่าง พูกไม่ไหว, ก็จะต้องสรุปรวมให้มันเหลือเป็นพวก ๆ เป็นเก้า ๆ ว่ามันเป็นหน้าที่ ๓ ความหมาย หรือ หน้าที่ ๓ ประ.ภท ควมความหมายที่มีอยู่ ๓ ความหมายของกำว่า ศีลธรรม : ศีลธรรม ความหมายที่ ๑ ว่า ธรรมที่เป็นเหตุแห่งกวามปกติ, ความหมายที่ ๒ ชองศีลธรรมก็กือ ภาวะแห่งกวามปกติ, ความหมายที่ ๓ ของศีลธรรมก็ก็อ ธรรมชาติที่มีปรากฏการณ์ เป็นความปกติ, เมื่อกำว่า ศีลธรรม มี ๓ กวามหมายอย่างนี้ ก็ให้หน้าที่ที่เราจะต้อง ประพฤติกระทำ มันมี ๓ หน้าที่ก้วยกันก็แล้วกัน มันจะง่ายที.

สำหรับ ความหมายที่ ๑ สิ่งที่เบ็นเหตุแห่งความปกติ คียศีลธรรมใน กวามหมายที่ว่า สิ่งนั้นเป็นเหตุแห่งกวามปกพิ; อย่างนี้เรา มีหนัวที่ที่จะต้องทำ, มันเป็นหน้าที่ที่เราจะต้องทำสิ่งหรือเหตุ แห่งกวามปกติ.

**ความหมาอที่ ๒ สึลธรรม ที่เป็นภาวะแห่งความปกติ นี้มีหน้าที่ที่เรา** จะต้องพัฒนา ซึ่งทรงกับภาษาบาลีว่า ภาวนา, ที่ให้ทำภาวนา. ให้พุทธบริษัท *ทำภาวนา* นั้น กำนั้นแปลว่า *ทำให้มันเจริญกว่าที่มันเป็นอยู่*; เขาเรียกว่า *ภาวนา.* เที่ยวนี้ก็ **ทรงกับคำว่า พัฒนา** ในความหมายบ้างบันภาษาธรรมกา. สิ่งที่เป็นภาวะ แห่งความปกติ หรือความสงบสุขนี้ เราต้องพัฒนาให้มันยิ่งขึ้นไป. **ความหมาอที่ ๓ สึลธรรม** ในกวามหมายที่ว่า มัน **เป็นธรรมชาติที่มี** ปรากฏการณ์เป็นความปกดิ ก็อยวามหมายที่ ๓ ของศีลธรรมนี้ เราจะต้องรักษา ซึ่งจะเรียกว่า อนุรักษ์ธรรมชาติ; .หมือนกับที่เขาพุทกันคิตปากทั่วกันก็ได้. แท่นั้น เขาไม่ได้อนุรักษ์ธรรมชาติเพื่อศีลธรรม เขาเพื่อประโยชน์ของกู หรือของพวกของกู; มันก็ถูกไปควมแบบนั้น.

แต่เมื่อพูลในแง่ของศีลธรรม เป็นบัญหาทางศีลธรรมแล้ว เราก็จะต้อง อนุรักษ์ภาวะศีลธรรมตามธรรมชาติ คือให้มันลงเป็นธรรมชาติที่ปกติ สงบ น่าดูอยู่ อย่า ไปทำลายกัน: เช่น อย่าเอาไฟไปจุลบ่าเสีย หรืออย่าไปทำลายภาวะธรรมชาติปกตินี้ ให้มันเสียไป. แต่ที่ตึกว่านั้น ที่จริงกว่านั้น ก็ก็อว่า ธรรมชาติอันแห้จริงของสิ่งที่ เป็นสัตว์ เป็นลน นี้มันคือ ความปกติ.

กวามไม่ปกติหรือกิเลสนั้น มันเพิ่งเกิด; เพราะฉะนั้นภาวะเดิมแท้ของจิต ก็อภาวะปกตินั่นแหละ **สภาพเดิมบองธรรมชาติที่เป็นความปกติต้องรักษา**. เรื่องนี้ ใต้พูดกันมาแล้วโนกำว่า *"ประภัสสร" : จิตประภัสสรอยู่ตามธรรมชาติ จิตสูญ* กวามเป็นประภัสสรต่อเมื่อกิเอสมันเกิดขึ้น. ต้องรักษาจิตประภัสสรให้ปลอดจาก การเกิดของกิเลส นี้ในทางภายใน; เช่นเถียวกับเรารักษาโรลภายนอก ให้มันคงเป็น ธรรมชาติที่บริสุทธิ์ตามเดิมของมันอย่างนั้น.

สรุปสั้น ๆ ว่า **ศีลธรรมในฐายะที่เบ็นเหตุแห่งความปกตินี้ เราต้องทำ**, ศีลธรรมในฐาน**ะ ที่เป็นภาวะแห่งความปกตินี้เราต้องพัฒนา**. และศีลธรรมเป็น ภาวะพี่เป็นธรรมบาติ มีปรากฏการณ์อันปกตินี้ เราต้องรักษา. โดยหลักใหญ่ เหล่านี้ ก็จะเป็นการเพียงพอแล้ว, เราจะมีศีลธรรมในความหมายที่สมบูรณ์ที่สุด อย่าง ที่กล่าวมาแล้ว ตั้งแต่การบรรยายกรั้งที่ ๑.

### บ้ญหาทุกประการ เป็นเรื่องเกี่ยวกับศีลธรรม

ทีนี้ มาดูถึงบัญหาที่มีอยู่จริง ยิ่งขึ้นไปกว่านั้นอีก มันเป็นบัญหาที่เร้นลับ เราไม่มอง แล้วเราก็มองไม่เห็น; นี้ก็คือ **ความจริงบองธรรมชาติทั้งหมด** หรือของ พระเจ้า หรือของธรรมทั้งปวงก็ตาม, มันจะต้องสรุปลงมาได้เป็นกำพูกสั้น ๆ ให้ ทันสมัยสักหน่อย ก็ต้องพูดว่า *หุกอย่าง* นั้นมัน ของศีลธรรม โดยศีลธรรม เพื่อ ศีลธรรม; เหมือนอย่างภาษาการเมืองละเมอเพ้อนั่นของเขาก็อว่า เพื่อประชาชน โดย ประชาชน ของประชาชน, แล้ว **ประชาชนก็มีถิเลลทั้งนั้น**; ฉะนั้น โลกนี้ก็เต็ม ไปด้วยความระส่ำระสาย.

แต่เที๋ยวนี้เราว่า **บลงศึอธรรม โดยศึลธรรม เพื่อศึลธรรม;** ไม่มีกัว เราเลย ไม่มีของกูเลย ทั้งหมกนี้มันของศึลธรรม หรือสิ่งที่มันมีความปกติอยู่ตามธรรมชาติ. มันจะเป็นอย่างนั้นได้ก็*โดยศึลธรรม คือโดยการประพฤติศึลธรรม* ของผู้ที่มีหน้าที่ ประพฤติ, แล้วมันก็*เพื่อศึลธรรม คือภาวะแห่งความปก*ติ.

ถ้าเราจะให้เป็นกวามถูกค้องทามหลักกันแล้ว ก็อย่ามีตัวกู – อย่ามีของกู ; ให้มันเพื่อศีตธรรม โดยศีตธรรม หรือว่าของศีตธรรม ; มันเป็นสมบัตของศีตธรรม คือธรรมชาติที่ปกติ มัน **ต้องโดธคนที่มีศีอธรรม โดยการประพฤติศีลธรรม** และก็ **เพื่อประโยชนั้นก์ศีลธรรมเอง**. คนก็สบายเป็นสุขโดยที่ไม่ค้องเป็นเจ้าของ ของอะไร ; หรือว่าถ้าจะไม่ยอม, ไม่ยอมเพราะว่าเราไม่ได้อะไรเลย.

ถ้าเราไม่ขอม เราจะได้อะไรบ้าง; เราก็ต้องพูดว่า มันเป็น ของมนุษย์ โดยมนุษย์ เพื่อมนุษย์, มนุษย์มีใจสูง จึงจะเรียกว่ามนุษย์. ฉะนั้น ทุกอย่างนี้

#### ไม่มีบัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับบัญหาทางศีลธรรม

มันต้องเป็นของมนุษย์ คือสัตว์ที่มีใจสูง มันถึด้องโดยมนุษย์ คือโดยสัตว์ที่มีใจสูง แล้ว มันก็ต้องเพื่อมนุษย์ คือสัตว์ที่มีใจสูงนั้นเอง. หมายความว่า ชองศีลธรรม โดย ศีลธรรม เพื่อศีลธรรมแล้ว มันจึงจะเกิดผลขึ้นมาว่า ของมนุษย์ โดยมนุษย์ เพื่อมนุษย์.

ไม่ใช้กำกำกวมว่าของประชาชน แม้ที่เท็มไปด้วยก็เลส, หรือเพื่อประชาชน โดยประชาชน ของประชาชน นี้ไม่เคยสำเร็จประโยชน์เลย; เพราะว่ามันไม่มีคืลธรรม, เพราะประชาชนนั้นยังไม่รู้จักศึลธรรม, ยังไม่มีศึลธรรม; ก็**ยิ่งเพื่อประชาชน โดย** ประชาชน เท่าไรนันก็ถึงเป็นนรกเร็วบิ้น.

เพราะว่าเขาไม่รู้จักศีลธรรม จึงต้องมีความหมายของคำว่า สีลธรรม ให้ เหมาะสม สำหรับมนุษย์ ที่จะรู้ ให้ถูกต้อง และให้สมบูรณ์. ทุกกราวจะยืนยันว่า ถูกต้องและ สมบูรณ์: ถูกต้องนั้นยังไม่สมบูรณ์ก็ได้, ให้ถูกต้อง ๆ ๆ จนมันสมบูรณ์ ด้วย: ฉะนั้น เราจึงพูดศีลธรรมกันในลักษณะอย่างนี้.

ทีนี้ ก็จะสรุปความทั้งหมดนี้ : – **. ไม่มีอะไรที่ ไม่ ใช่สีลธรรม**, ไม่มี อะไรที่ไม่ใช่ศีลธรรม หรือไม่เกี่ยวกับบัญหาทางศีลธรรม, ที่ว่า "**อะไร ๆ**" นี้ หมายถึง ว่าจ**ะ เป็นรูปธรรม หรือวัตถุ** ถ็ได้ ; **เป็นนามธรรม** ก็อ**จิต** ก็ดี, หรือ **รูปธรรม** กับนามธรรม ที่มันมาเกี่ยวข้องกันแล้ว เป็นสิ่งที่มีชีวิตก็ดี, หรือว่าอาการถิริยากระทำ ของชีวิตเหล่านี้ก็ดี, นี้เรียกว่าอะไร ๆ ๆ ทั้งหมด. ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่ศีลธรรม, หรือ ที่ไม่เกี่ยวข้องกับบัญหาทางศีลธรรม.

๒. ไม่มีอะไรที่ไม่ต้องอาศัยดีลธรรม. ไม่มีอะไรที่ไม่ต้องอาศัยศ์ลธรรม;
 ขอยืนะนอย่างนี้; ไม่แง่ไดก์แง่หนึ่ง.

๓. ไม่มีอะไรที่ไม่ต้องถือเอาสือธรรมเป็นหลักประกาสิต แปลว่าต้อง ถือเอาหลักศีลธรรมนี้เป็นหลักประกาศิต เป็นของเด็กขาด ตายตัว ผืนไม่ได้ (ถียงไม่ได้, หรือไม่มีอะไรที่ไม่ต้องถือเอาศีลธรรมเป็นหลักประกาศิท.

๔. ใน่มีอะไรที่ไม่ต้องถือเอาสีลธรรมเป็นรากฐาน หรือเป็นเหตุ หรือ เป็นบ้จงัย. อะไรก็ต้องถือเอาศีลธรรมนี้เป็นรากฐาน และเบ็นเหตุ เป็นบ้จงัย : ทาง วักณ์ที่ต้องรากฐานทางวักถุ, ทางนามธรรมก็รากฐานทางนามธรรม เป็นเหตุ เป็นบ้จงัย ทางนามธรรม, เฉยพุดเสียเลย ไม่มีอะไรที่ไม่ต้องถือเอาศีลธรรม คือภาวะแห่งปกตินั้น มาเป็นรากฐาน เป็นเหตุ เป็นบ้างัย.

**๕. ไม้มีละไรที่จะไม่เพ่งเอ็งเอาความมีศีอธรรมเป็นจุดหมวยปลายทาง.** ไม่มีอะไรที่จะเพ่งเล็ง เอากวามมีศีลธรรมเป็นจุดหมายปลายทาง : รูปธรรมก็ดี, นาม-ธรรมก็ดี, ต้องเพ่งเล็งเอาศีลธรรมเป็นจุดหมายปลายทาง, คนเรานี แน่ละ จะเอา ความสงบ ปกติ ที่เรียกว่า ศีลธรรมนั้น เป็นจุดหมายปลายทาง; แต่แม้สัตว์ แม้ต้นไม้ มันก็ต้องอย่างนั้นเหมือนกัน ไม่อย่างนั้นมันดิ้นรนเรื่อย.

๖. "ไม่มีอะไรเอธที่ไม่ต้องใช้ความมีศีลธรรม" นี้แหละมาเป็นเครื่อง ทำให้กำว่ามนุษย์ เกิกมีความหมายขึ้นมา; มนุษย์จะมีความหมายเป็นมนุษย์ไม่ได้ ถ้าปราสจากศีลธรรม. ฉะนั้น เราจึงว่าไม่มีอะไรที่ไม่ต้องใช้ความมีศีลธรรม เป็นเครื่อง ทำให้เกิดกวามหมายแก่มนุษย์ กือเป็นมนุษย์. ถ้าเราเข้าใจข้อนี้ จะเข้าใจได้หมดจด เลยว่า ไม่มีกิจกรรมของมนุษย์อะไร ที่ไม่เกี่ยวกับปัญหาทางคือธรรม.

ลองทบทวนดูให้ที จะเข้าใจยิ่งขึ้น เพราะมันจะส่งเสริมแก่กันและกัน ; เพราะไม่มีอะไรที่ไม่ใช่ศีลธรรม. *ไม่มีอะไรที่ไม่ต้องอาศัยศีลธรรม ในแง่โดแง่หนึ่ง*  ใม้มีอะไรที่ไม่ต้องถือเอาคืลธรรมเบ็นหลักประกาศิต เหมือนกับอย่างว่าเป็นพระเจ้า ผู้เผก็จการ, หรือ ไม่มีอะไรที่ไม่ถือเอาคืลธรรมเบ็นรากฐาน เป็นเหตุ เป็นบัจจัย. ไม่มีอะไรที่ไม่เท่งเล็งความมีศีลธรรม ในฐานะเบ็นจุดหมายปลายทาง, แล้วก็ไม่มี อะไรที่ไม่ใช่ความมีศีลธรรมนั้นแหละ เบ็นเครื่องทำให้เกิดกวามหมายขึ้นมาสำหรับ ด้าว่ามนุษย์.

ทีนี้ จะสรุปทั้งหภะอัณี้ เข้าเป็นเพียงข้อเทียวก็ได้, ก็ได้ประโยคสั้น ๆ นิดเตียวว่า **เรารอดออู่ได้ เจริญออู่ได้ เพราะศึลธรรมเท่านั้น** : เรารอดไม่ตาย อยู่ได้ก็เพราะศึลธรรม, และเรายังมีความเจริญ หรือยิ่งไปกว่ารอดอยู่ได้นี้, ก็เพราะ ศึลธรรม, เรารอดอยู่ได้ เจริญอยู่ได้ :พราะศึลธรรมเท่านั้น.

ในที่สุดหวังว่าท่านทั้งหลายจะมองเห็นว่า **ความหมายของคำว่า "สีลธรรม**" มัน **ถว้างขวาง** อย่างนี้, และมีความจำเป็นอย่างยิ่ง ที่เราจะต้องให้ความหมายแก่กำว่า ศีลธรรม อย่างกว้างธวาง เช่นนี้, และยินลีที่จะรับเอาความหมายของกำว่า ศีลธรรม ที่กว้างขวางเช่นนี้, เพื่อว่ามันจะแก้ปัญหาพุกอย่างได้.

**ขอบเชตของคำว่า "สีลธรรม" นี้ ต้องกว้างขวางเป็นอนันตะ** ก็อไม่มีที่ สิ้นสุด ในบรรกาสึงที่จะต้องเกี่ยวกับมนุษย์ หรือสันทิภาพของมนุษย์. อย่าให้มัน จำกัดกวามอยู่เพียงว่า ศีลธรรมอันดีของประชาชนเท่านั้น; มันเป็นเท็กอมมีอ. มันต้อง เป็นศีลธรรมทั้งหมด ของทนทุกกน ข้องทุกระดับ ของทุกโลก ทุกสถานการณ์ที่ มันจะมีขึ้นแก่มนุษย์. ศีลธรรมอันดีของประชาชนนั้น มันเป็นเพียงศีลธรรมอย่างเด็กอมมือ แต่ถึง อย่วงนั้นก็ยังหวทำยวหยอกตายาก ; .พราะว่าเขาไม่รู้ว่า เขาจะต้องประพฤติอย่างไรต่อ สิ่งที่เรียกว่าศีลธรรมนั้นเอง.

การบรรยายวันนี้ เป็นการชี้ให้เห็นว่า ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหาทาง ศัลธรรม โดยรายละเอียดมันก็มีอยู่อย่างนี้: นี้ก็สมควรแก่เวลาแล้ว.

ขอยุติการบรรยายให้พระคุณเจ้าท่านสวด บทธรรมะสำหรับส่งเสริมกำลังใจ ในการมีคืลธรรมค่อไป ในบัดนี้,

### ตอบคำเล่นอ ท้ายคำบรรยาล ครั้งท ๒

เสนอ : ท่านอาจารย์ได้บรรยายสรุปหมดแล้วว่า ศีลธรรมเป็นทวงรอดแห่งชีวิต ทุกสีงทุกลย่าง เกี่ยวกับศีลธรรม. แก่ผมใคร่จะพูดกอนนี้เพียงแก่ว่า ช่วยกันหยิบมาในแง่ คนละแง่ ถนละมุม มาเน้นกันให้เห็นชักๆ ให้มันหนักในบางแง่บางมุมกันเก่านั้นเอง.

> โทยเฉพาะทิจกรรมของมนุษย์ ถ้าขาดศีลธรรมเสียแล้ว ก็ไปไม่รอก ก็ไปใน ทางที่มันเกิดกรามรุ้นรายทั้งนั้น; ยกตัวอย่างเช่น กิจกรรมในทางที่เกิดจากสัญชาดญาณ ซึ่งท่านอาจารย์ได้พูดแล้วว่า เรื่องเกี่ยวกับ กิน กาน เกียรทิ ก็ต้องมีสีลธรรมไว้ครบคุม ถ้าไม่เช่นนั้นแล้ว มันไปในแง่อื่นแล้ว ก็ไม่ใช่ทางรอด ไม่ไข่ทางสงบทั้งนั้น ซึ่งเห็น ได้ขัดในเรื่องกิน และเรื่องกาม ซึ่งผมขอผ่านไป.

> แต่ เรื่องเกียรดี อาจจะมีบางท่านสงสัยว่า เกียรดิมันด้องนึกในแง่ที่ว่า มัน ต้องกีทั้งนั้น; ทำไมจะต้องมีสึลธรรมมาควบคุมอีก? ซึ่งผมมองแล้วว่า เกียรติ

ของมนุษย์เราก็เป็นสัญชาตญาแอย่างหนึ่ง ที่มนุษย์เราก้องการให้มี. บางท่านก็อาจ จะนึกว่า น่าจะเป็นสิ่งที่ลูกก้อง; เด่ก้าเอากันจริงแล้ว เกียรดิที่ไม่ต้องมีศีลธรรม มากุ้มกรอง แล้วก็เป็นเกียรติจกมปลอมเสียแยะ. ส่วนมากเป็นอย่างนั้นก้วย เป็น เกียรดิที่จ้าง ใต้บำนาขเงิน จ้างให้คนอื่นให้เกียรดิก็มี และเป็นส่วนมากเลียก้วย แล้ว เป็นเกียรดิได้แก่ค้วเอง.

เกียรที่ก็มีเพราะ; ซึ่งสำผมกล่าวรายละเอียกก็เป็นการที่ประจาน หรือระบบ การทำงานของข้าราชการกัน ไม่ค่อยดี แก่ดูแล้วระบบราชการเกี่ยวนี้ ที่ทำ ๆ อยู่ก็ เป็นเกียรที ที่ทัวเองว่าเอาเองเสียเป็นส่วนมาก ซึ่งอย่างนี้เป็นเกียรทิที่ไม่ได้มีศีลชรรม อุ้มครอง ซึ่งเห็นได้รัดว่า เป็นเกียรติขอมปลอม. เกียรทิพวกนี้จะนำไปสู่ความไม่ สงบทั้งนั้น: แย่งกันเขาเกียรทิเป็นเกียรติที่ด้วเองว่าเอาเอง, แต่งกันเพื่อจะเอวเกียรตี เกียรติที่ใช้อำนาจเงินบังกับอนอื่น เพื่อให้กัวเองมีเกียรทิ ซึ่งเรียกง่าย ๆ ว่า เกียรติยศ, ซึ่งความจริงแล้ว ก็ไม่ไข่เก็นเกียรติที่แห้จริง.

ราักรีลธรรมคุ้มครองจริงแล้ว เป็นเกียรดิที่ไม่ต้องโวยวายเลย เป็นของมันเอง ใดยธรรมชาติ นำไปสู่กวามแงบ. ถ้าเราควบคุมศึลธรรมได้: เกียรตินั้นจะเป็น เกียรติถุณ, มันน่าจะเป็นแบบนั้น เกียรติที่ศึลธรรมคุ้มครอง คือเกียรติคุณ มัน เป็นเอง เป็นอยู่ด้วยความแง่บ แล้วไม่ไข่ผู้นั้นแสดงเกียรติออกมา. คน่อื่นเขารู้ คนอื่นเขาเห็น เห็นเกียรติของคนนั้น โดยผู้ทำไม่ต้องแสดงอะไร, และไม่ต้องรู้สึก ทัวว่า ตัวเองมีเกียรติอะไรมากมายล้วย. เป็นเกียรติที่เกิดขึ้นมาเองจากกุณงามความที โดยแท้จริงตามชรรมชาติ.

นี้ผมเข้าใจว่า เกียรทีแบบนี้เป็นเกียรทีที่ถูกต้อง ทามทำนองกลองธรรมของ ที่ลธรรม ส่วนเกียรทีที่มีอยู่นั้น เกียวนี้เป็นเกียรที่ยุศที่ว่ากันไปเอง โดยที่เจ้าตัวต้อง การเสียมากกว่า, แล้วจึงเป็นบัญหาสังคมจนกระทั่งบัดนี้. ไม่ว่าชนอันไหน : ระบบ ทั้งชนชั้นข้าราชการ, ชนชั้นประชาชน, ชนชั้นเพศบรรพชิตก็ตาม กำลังวุ่นกันอยู่ ในเรื่องเกียรคิยกที่ไม่มีศีลธรรมคุ้มครองเสียที่มาก. นี่เป็นสิ่งหนึ่งที่ผมโคร่เห้นให้ เห็นว่า แม้แต่กิจกรรมที่เกี่ยวกับธรวชาติก็ดาม เกิดจากตัญชาตญาณก็ต้องมีศีลธรรม คุ้มครอง.

อีกอย่างหนึ่ง ที่ผมได้พึ่งท่านอาจารย์ได้พูดอึ่งเรื่องทุกสึงทุกขย่าง และโดย เฉพาะนั้นเรื่องที่เกี่ยวกับโลก อย่างอื่นผมก็ไม่ขอกล่าวถึง. ที่กล่าวถึง ๖ – ๙ ข้อ แก่ผมสะบอยู่ที่อยากจะเน้นอยู่ถือเรื่องโลก เราจะลักงมีก็ลธรรมกุ้มครถงเหมือนทัน ให้เป็นไปกามศึลธรรม. เราจะจักการกับโลกทุกโลก ท้องให้มีศึลธรรมกุ้มกรถง; ถ้าไม่เช่นนั้นจะเป็นปัญหาให้เกิดกามยุ่งอาฯ ไม่สงบอื่นแก่มนุษย์เรานี้อยู่ทลอกเวลา.

โดยเฉพาะก็อโลกพื้นดิน ที่เรวทำๆ อยู่เกี่ยวนี้ แรวไปท้าอะไรเกี่ยวกับดิน ขน ถิ่นไม่สะอวกเห็นชัก จนเกิดภาวะสุขภาพไม่ที่รั้นมาหนึ่งละ, เกิดวกับกินสึงแวดล้อน โดยเฉพาะโลกของลักว์, หรือโลกของพืช: เกี่ยวนี้เราถือว่าเราแร่ง เราเพิ่มผล ผลิตเก่ง เราจัดการกับโลกพวกพืช อกด้วยย่างง่าย ๆ โลกพวกพืช เราทำนาได้ ปิละหลายกรั้ง นี้โราหาว่าเรวเร่งและเราจัดการกับโลกพวกพืช ทำนากันจนไม่มีวัน หลุกหย่อน ปลูกข้าวกันปีละกั่ง ๒ กรั้ง ๓ ยรั้ง ซึ่งผิดก็สธรรม.

ทำไมผมว่ามีก ท่านทั้งหลายกงระก้านอีกว่า เอ, ทำนวหลายกรั้ง ทำไมผิด ทีลธรรม. ก็เพราะขากกวามปกกี ปากที่ขบงพืชในนร ปกติพืชจะต้องงอกขึ้นมา แล้วก็ต้องเน่าไป แล้วก็เว้นจังหวะ. จังหวะที่ดินนั้นจะต้องได้มี<u>ปุ่ย</u> ที่จะได้มาจาก พืชที่มันเน่า แล้วปลูกใหม่ก็ก. ที่นี้ เราไป'จักการกับโลกพวกพีซ และโลกพืบพื้นนี้ โดยไม่มีศีลธรรมควบกุม; เราปลูกกันไม่มีเวลาหยุดทะ่อน หยุเราเก็บเกี่ยวผลของ มันมาแล้ว ต้นซังไม่ได้ปล่อยให้เน่า โดยธรรมชาติชองมันเลง, เรารีบทำกัน ได เพื่อหว่านใหม่อีก; พื้นกินก็ชาวคุปุย เราไปเอาวัตรุเกมี่อื่น ไม่ใช่ ปุยธรรมชาติกั เป็นเรื่องผิดธรรมชาติ ก็ผิดปกติมาใต้เข้าในนาข้าว เพื่อต้นข้าวเขริจูจรึง ได้ผล เมล็ดข้าวแอะ. แต่เห็นหลายอนแล้วบ่นว่า ท่าไสหุ้ยแพงแอะเหมือนกัน จะก้องทำไป ท่วมา ก็ไม่กีรายได้อาจคุ้มหรือไม่คุ้ม. ที่ผมพูณนี้ไม่ใช่แอนดีพวกเกษตรนะกรับ; แต่มองแล้วว่า เกี่ยวนี้ในน้ำมีปลา ในนามีข้าว ที่เขาพูกคำโบราณนั้น ดู ๆ ไปชักจะไม่ก่อยจะแน่เลียแล้ว; เพราะตาม ที่น้ำท่วมน้ำมากบีนี้, กามที่มมไปตามชาวบ้านหลายท่าน ท่วนบอกว่า ถึงแม้น้ำจะ มากก็จริง แต่ว่าปลาไม่มีพรอกบีนี้ ปลาโนน้ำไม่ก่อยมี จะรวงเบ็ควางอะไรปลาศิลน์อย แทบไม่ก่อยมีเลย.

 ผมก็นึกขึ้นมาได้ว่ว สี่งนี้น่าจะมาจากเราไม่ได้มีคือธรรมต่อพืชและต่อโดก ต่อ โดกทั้นกินเดียแล้ว องจะมาจากสิ่งนี้ละกระมัง: เพราะเราไปทำอะไรผิดธรรมชาติ ทั่วนาบีละครั้งก็ไม่เอาทำเรียย. เอาปุ๋ยใส่เข้าไป เอายาปราบคัตรูพืชฉีกเข้าไป, ล้วน มีแต่สิ่งที่มีแปลก ๆ หลงเข้าไปในนา จึงทำให้สัตว์ด่าง ๆ นั้น ในนามันก็น้อยลง ซึ่งทำ ให้ผิดปกติไปหมด. นี้เป็นสิ่งที่ผมอยากเน้นให้ก่านทั้งหลวยได้ลองคูว่า เท็จจริงแก่ ใหนก็ให้สังเกตถูไปว่ว มีภูเนาด่าง ๆ จะเกิดขึ้น เมื่อเรวทำต่อโลกผิดปกติ ต่อพืชผิด ปกติ ก่อสัตว์ผิดปกติ.

น้ำทำไมจึงท่วนร้อนัก เกี่ยวนี้ไม่เหมือนสมัยก่อน สมัยก่อนน้ำค่อ: ๆ เอ๋อขึ้นมา จึงจะท่วมมากก็ไม่ท่วมเร็วถึงขนาดนี้ ถือโน่พัดเอาบ้านพัง ไม่พัดเอากุนตาย: เมื่อ ววนผมไปคุมาแล้วที่เกียนทา. น้ำเท็มโปหมก น้ำท่วมขึ้นมาชั่วโมงละนิ้ว ๆ จนท่วม บ้านท่วนอะไร เก็บข้าวของไม่ทัน ก็น่าจะมาจากเราผิดกีลธรรม ก่อโลก ต่อต้นไม้ ก่อโลกแห่งกันไม้ ก่อโลกแห่งสักว์ก้วยเหมือนกันกระมัง. เมื่อต้นไม้ใหญ่ ๆ ในป่า ไม่มี, เมื่อป่าถูกแม้วถางไปหมก, เมื่อฝนกกลงมาแทนที่ดันไม้จะกันน้ำไว้ให้ไหล ผงมาย้า ๆ. กลายเป็นว่านั่นทุกน้ำมีเท่าไรจากที่สูงจะใหลลงนาสู่ที่ค่าเร็ว เว็จกว่ะปกติ เพราะไม่มีอะไรสำทรบัต้นน้ำไว้ จึงเกิดผลเลือน็ตปกติ บ้านพัง คนจะน้ำกาย. เรา ก็มาคิดช่วยกันที.

นี่เป็นสิ่งที่ผมใกร่เน้นให้เห็นว่า ความผิดปกติที่เราไม่มีซีลธรรมต่อโลกแห่ง พื้นติน โลกแห่งต้นไม้ โลกแห่งลัตว์. ทีนี้ ความดิลวิตธารของฝรั่งอีก ที่ไปควงจันทร์ อย่างที่ท่านอาจาะย์ใดพูด แต้ว่ว่า คิทร่านั้นเอาชนะธรรมชาติเทยียบโลกพระจันทร์ได้แต้ว. เราจะเห็นว่าการ กระทำซึ่งผิดปกติ พวานี้ไม่มีกีลธรรมควบกุม ปล่อยยานอวกาศขึ้นส่วนของยาน อวกาศลอยอยู่นอกโลก. เอี้ยวนี้มากิดกังวลกันอีกแล้วว่าขึ้นส่วนที่ปล่อยดอยอยู่เลวัง คว้างที่อวกาศนอกโลกนั้น บัดนี้มันทมุนใกล้เข้ามาสู่โลกอีกแล้ว มาเข้าสู่แรงคึงดูด มาสู่แนวโครรของโลก ซึ่งจะต้องกอมาสู่พื้นโลกอีกแล้ว. หนังสือพิมพ์สงว่า ฝรั่ง ถืดว่ากูจะทำอย่างไรดี มันทกละมาไม่รู้จะทกลงมาบนบ้านใครสักลนหนึ่งก็ได้; เป็น เรื่องที่ผีมือมนุษย์เอาไปปล่อยขึ้นมาเอง แล้วก็มานั่งคิดกำนวณว่า กูจะต้องทำอย่างไร ดีอีกแล้ว มันจะทกลงมาที่หนึ่งที่ใดสักแห่งหนึ่ง โดยการเผาใหม้ไม่หมด มันจะหล่น. ดงบนบ้านถนโดกนหนึ่งก็ได้.

นี้ก็เห็นได้ชักอีกว่า สติบัญญาวิกการที่เรียาว่า ภาวิทญาณ ซึ่งท่านอาจารก์ ได้พูดแล้วเมื่อก็ว่า ภาวิกญาณ ปัญญาที่มนุษย์ สติบัญญาที่มนุษย์ถิดขึ้นมานั้น; ถ้า ขากศีลธรรมกุ้มอรองแห้ว ภัจะไปในแง่หนึ่งแง่ไก่ที่มั่นผือปอติชั้นมา แล้วจะก้องนำ กวามทุกข์มาสู่โลกมนุษย์เรา แล้วมนุษย์เราก็ก้องกิดแก้บัญหาอยู่เรื่อย; เป็นบัญหา ที่ถึกขึ้นมาเพื่อเชือกกอดนเอง ซึ่งท่านอาจารย์ได้พูดอยู่แล้วเสมอว่า บัญญาอย่างนี้ใช้ ไม่ได้, ภาวิกญาณที่ไม่มีศีลธรรมกุ้มกรอง, เพราะฉะนั้น แม้แก่ปัญญา สติบัญญา มนุษย์ก็ก้องมีที่ลธรรมกุ้มกรอง จึงจะไปในแง่ปากิได้ ผมมีกวามเห็นเท่านี้แหละครับ ขอขอบคุณทุกท่าน,

 ตอบ : ผู้พุดไม่ได้มีบัญหาอะไรนัก กลายเป็นเรื่องสนับสนุน หรือช่วยขยายความ.
 สำหรับกำว่าเกียรดินั้น มันก็ควรจะขยายความไปถึงว่า มันมีทั้งอย่างปลอม-และอย่างจริง อย่างแท้จริง. นึกได้ก็อยากจะพูดเสียเลยว่า คำว่าเกียรดิ เขากี.
 ให้ความหมายไว้ ๓ อย่าง : *เกียรดิยศ* คือชื่อเสียง นี่อย่างหนึ่ง, อิสริยยศ หมายถึงอำนาจวาสนา นี่อย่างหนึ่ง; *บริวารยศ* คือมีพวกพ้องมากนี่อย่างหนึ่ง;
 หั้ง ๓ อย่างนี้ ต้องมีสีลธรรมคุ้มครอง ยาบคุมทั้งนั้น ไม่มีศีสธรรมกวบคุมแล้ว.

### *ไม่มี*บัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับบัญหาทางศึกธรรม

มันจะเชือทุกอทนทั้งนั้น. ส่วนเรื่องปฏิบัติก่อธรรมชาติ แผ่นดิน พืช สักว์ นึกอะสังเกตไปเอง ก็จะเห็นได้ด้วยกันทุกคน น้ำท่วมแรง น้ำท่วมเร็ว เพราะมี ป่าไม้น้อย นี่เป็นที่ประจักษ์ชัดแล้ว.

เอ้า, พีนี้ ใกรอีก นิมนต์ทามเคย สงสัยข้อไหน หรือแม้แต่คำไหน หรือแม้แต่อะไรก็ได้. เอา นิมนต์, เชิญไปทางฝ่ายโน้น, ตรงนั้นแหละ ลีแล้ว จะสงสัยเป็นคำเดียวก็ได้ ประโยคเดียวก็ได้ หรือเนื้อความทั้งเรื่องก็ได้ จะแย้งก็ได้ ค้านก็ได้.

- อาม : ขอกราบเรียนพระเกะพระกุณท่านอาจารย์ที่เการพ เกล้ากระผมไม่มีความสงสัย เพราะ ว่าท่านอาจารย์ได้แสดงอย่างละเอียก: แก่ว่ามีความสงสัยเป็นก้า ถือถ้าว่า "ศึลธรรม ในฐานะที่เป็นหน้าที่ที่ต้องปฏิบิทิ" คือ หนึ่งเหตุที่ทำให้เกิดความปกติจะต้องทำ ลอง ภววะของความปกติจะต้องทำภาวนา ประการที่สวม สภาพของปรากฏการณ์ ที่มีความ เป็นปกติ ต้องรักษา. เกล้า ๆ มีความสงสัยว่า เหตุที่ทำให้เกิดปกติต้องทำ กับภาวะ ของความปกติต้องภาวนา คำว่า กระทำ กับ ภาวนา นี้จะต่างกัน หรือเหมือนกัน อย่างไร ?
- ตลม : คำว่า กระพ้า ก็คือ ธร้างขึ้นมา. คำว่า ภาวนา มันมีอยู่แล้ว ทำให้มน
  เจริญมากขึ้น ต่างกันเล็กน้อย, กล้ายกันมาก มีอะไรอีก.
- ถาม : อีกอย่วงหนึ่ง กำว่ว "การเมือง เป็นก็สธรรม" ทรงที่ว่าการกระทำ ที่ทำให้เกิดความ
  ปกติ หรือความสงบใหม้านเมือง. อันนี้มีคนสามเกล้า ๆ เองว่า ถ้าขย่างนี้แล้ว
  พระก็เป็นนักการเมืองค้วย ควะความหมายอันนี้.

คอม : กำว่า "การเมือง" ที่เราใช้กันอยู่หัว ๆ ไป หมายถึงเรื่องรองบ้านเมือง ; อย่าง
 พระนี้ก็ไม่เรียกว่า อยู่ในเรื่องของบ้านเมือง. กำว่า การเมือง ที่ใช้ในภาษา
 ชาวบ้านนั้น ก็อเรื่องกนในโลกอยู่ก้วยกันมาก ๆ จะก้องกระทำกันอย่างไร
 จึงจะมีกวามปกพิสุข ; ธรรมชาติมันก้องการศึลธรรมระบบหนึ่ง ให้กันเหล่านั้น
 ปฏิบัติกันให้ถูกต้อง ก็เป็นการปฏิบัติถูกต่อมนุษย์ ในแง่ของการเมือง ที่นี้
 มนุษย์ไม่ปฏิบัติการเมืองในลักษณะอย่างนั้น ปฏิบัติการเมืองเพื่อทำลายกัน
 เพื่อเอาเปรียบกันอย่างยิ่ง ; นั้นก็ว่าเป็นการเมืองปลอม, การเมืองผิดกวรม
 ประสงภ์ของธรรมชาติ. แะนั้น การเมืองจึงเป็นเรื่องสกปรก เป็นเรื่อง
 กำลายล้างกันมากกว่า.

สำหรับพระเรานี้ไม่มีหน้าที่ ที่จะไปทำการเมืองอย่างนั้น ถ้าจะเกณฑ์ ให้พระเกี่ยวกับการเมือง ต้องมีในรูปอื่น คือช่วยทำให้ประชาชนมีความเข้าใจ ถูกต้องในสิ่งที่ควรจะเข้าใจถูกต้อง แล้วประชาชนนั้นก็จะเป็นประชาชนที่ที สำหรับให้ประเทศชาติมันมีความสงบสุข. ถ้าพระอยากจะเกี่ยวข้องกับการ เมืองป้างก็ทำให้มันเหมาะสมกับหน้าที่ของพระก็แล้วกัน. มีอะไรอีก.

- ถาม : ในข้อที่ ๙ ที่ว่ว กิจกรรมของมนุษย์ แม้ที่สุดที่สภาพที่เป็นโสกุดตรสภาพ ก็ยังเกี่ยว ท้องกับศีลธรรม เกล้า ๆ กราบเรียนอามว่า เกี่ยวข้องในฐานะที่เป็นผล หรือว่าเกี่ยว ข้องในฐานะอย่างโร ?
- คอบ : เรื่องของโลกุลสระ ในฐานะที่ต้องทำให้เกิดมีขึ้นมา เป็นหน้าที่ของมนุษย์ เหมือนกัน แล้วลำว่าโลกุตสระนี้ขยายต่ำลงมาถึงกับว่า แม้เป็นคน เป็นมราวาส อยู่ในบ้านในเรือนนี้. ถ้าสามารถทำให้เหตุการณ์ก่าง ๆ ในบ้าน ในเมือง ใน โลกนี้ ไม่ย่ำยีจิลใจของเขาได้ กีเรียกว่า เขานั้นมีสภาวะเป็นโลกุศศระ อยู่

#### ไม่มีบัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับบัญหาทางศิลธรรม

ในระดับหนึ่งหรืออย่างหนึ่ง เป็นโลกุศกระโทยปริยาย, ส่วนผู้ที่ทำตนให้ เป็นพระอรหันก็ไป ใกรนั้นก็เป็นโลกุกตระโดยตรง และโดยสมบูรณ์, เอ้า, ใกรอีก เอ้า นิมนฑ์ องค์ไหนอีก อย่าให้เสียเวลาไปเปล่าๆ ช่วยทำความ แจ่มแจ้งให้แก่กำบรรยายเพิ่มขึ้นทั้งนั้นแหละ หรือว่าจะสงสัยก็ได้ คงจะนั่ง หลับเสียโดยมาก จึงไปโด้มีซ้อสงสัย.

- 67ม : ท่านอาจวรย์ที่เควรพ, ตามปัญหวโนหน้าที่ ปัญหาสวมอย่างของศิลธรรม มวยา เป็นมีผูหาหลอกลวง เป็นปัญหาไม่แท้จริง อันนี้กระผมก็หอจะเข้าใจได้บ้าง แล้วกี ปัญหาแท้จริง ก็เป็นปัญหาที่กนรู้จักแล้ว ก็อเป็นปัญหาที่เป็นธรรมชาติอันแท้จริง อันนี้กระผมก็พอจะเข้าใจได้. ที่นี้ ปัญหาหน้าที่ซึ่งแบ่งเป็นข้อย่อยออก ๓ ข้อ ก๊อ ปัญหาที่ต้องทำนั้นอย่างหนึ่ง, ปัญหาที่ต้องพัฒนานี้อย่างหนึ่ง. ทีนี้ บัญหาที่ต้อง รักษา, ปัญหาขั้นต่ำ ขั้นก็สธรรมชั้นค่า ขั้นพื้นฐาน นี่ก็ค้องรักษา, แต่กระผม ไม่เข้าใจว่า ปัญหาขั้นสูงสุด ก๊อปัญหาเรื่องนัพพานนี้, คำว่า ต้องรักษา นี้จะหมาย ความว่า ต้องรักษาอย่างไรบ้างครับ จ
- คอย : ศีลธรรม ความหมายที่ ๓ คือ ธรรมชาติอันมีปรากฏการณ์เป็นภาวะปกติสุขนี้ จะหมายถึงพระนิพพานก็ได้, จะหมายถึงเรื่องค่ำ ๆ ธรรมดานี้ก็ได้; เพราะว่า ภาวะอันใตเป็นภาวะของความปกติ ที่มันเป็นอยู่ได้เองตามธรรมชาติ ก็กวรจะ รักษา. ได้ยกตัวอย่างแล้วว่า เช่น ภาวะจิตประภัสสรของคนปุถุชนนี้ ก็เป็น สิ่งที่กวรรักษา, หรือกวรจะรู้ไว้ว่า กำว่า รักษานี้ หมายถึงสิ่งที่เราทำใต้ ขึ้นมาแล้วตอนหนึ่งระยะหนึ่ง; นี้ต้องรักษาเอาไว้ เพื่อจะทำต่อไป. กำว่า รักษา มีความหมายอย่างนี้โดยหลักกว้าง ๆ.

พีนี้ ถ้าว่ามันเล็งไปถึง ภาวะปกพิตามธรรมชาติของสิ่งที่ไม่มีชีวิต มันก์ อยู่ในสิ่งที่ต้องรักษา เช่นว่า รักษาโลกตามธรรมชาติ ให้นำดุ ให้น่าอยู่, ก็เรียกว่ารักษาซึ่งที่มันคือยู่แล้ว หรือว่ามีประโยชน์เต็มที่อยู่แล้ว อย่าไปทำลาย เสีย เช่นต้นไม้นี้ ถ้าเกาออกหมดก็ร้อนตาย อย่างนี้เป็นต้น, เอ้า มีปัญหา อะไรอีก ว่าไป.

- อาม : ทีนี้ บัญหาข้อที่ ๒ ของกระมะ ใกร่งะเรียนถามบัญหาที่ให้อยู่อย่างก็ลธรรม อย่าง ฤๅษีที่ไพร เช่นอย่างในประเทศอันเอีย : เขาอยู่ด้วยตามลัทธิก่าง ๆ ที่ครูบาอาจารย์ ของเขาได้สั่งสอนมว นี้จะเรียกว่า ฤรูษีซีไพรนี้ มีศีลธรรมได้หรือไม่ ๆ
- ตอบ : อ้าว, นี้มันกำกวมเกินไป. ฤาษีชิไพรบ้า ๆ บอ ๆ ก็มี, ฤาษีโยคีอย่างที่เขา ถ่ายรูปมว มันพวกขอสตางก็ก็มี. ถ้าเขาเป็นมุนี โยคีที่ถูกต้อง ก็คือผู้ที่ ปฏิบัติศีลธรรมสูงขึ้นไป ๆ จนมีจิตสงบสุข ก็เป็นผลของศีลธรรมในขั้นสูง ก็อ ภาวะปกติแห่งจิตใจ; นี้ต้องเรียกว่า นักศีลธรรมอย่างยิ่ง ไม่ใช่นักศีลธระม แต่ปาก, เหมือนพวกเรียนปริยัติเฉย ๆ. ฉะนั้น ฤาษี มุนี โยคีนั้น เขา มีสีทธิพิเศษ ในเมื่อเขายังไม่อยากจะไปทำประโยชน์แก่โลกกว้าง ๆ ทั่วไป; เขาทำส่วนตัวของเขาก่อน ก็ต้องเรียกว่า นักศีลธรรมปั้นจกชนเพื่อตนเองก่อน ก็ต้องจัตไว้ในพวกที่มีศีลธรรมเหมือนกัน อะไรอีก ร
- ยาม : ขอนมัสการพระเทชพระทุณท่านอาจารย์ที่เการพ, ผมอยากจะกิญมุ่งไปยังกัวว่า "เกียรกี" ตามนัยที่ท่านอาจารย์ได้บรรยายมา และกุณหมอประยูรไก้กล่าวย้ำ. ตามที่ได้ศึกษา มา เพราะมิบารีพเป็นกรู แล้วก็มาพึงกำบรรยายของท่านอาจารย์ ทั้งในที่นี้และที่อื่น; เมื่อเกี่ยวกับกำว่ว วิน กาม เกียระ ิตามหลักจิตริทยาเท่าที่ได้ร้านรียนมา. เขาบอกว่า การกินนี้เป็นสญชาลญวณของมนุษย์ ที่จะหลีกเลี่ยงไม่ได้. กามก็เช่นเกียวกัน; แต่ ส่วนด้าว่า เกียรกิ มบระจึกไปอีงทลักจิตริทยา ผมว่าก็กงระมาจากสญชาตญาณไอ้ออก เมื่อเป็นเช่นนี้ ผมอีคิดต่อไปกีรตามประสาร่า ถ้าจะมาติดว่า เกียรตินี้เป็นบัญหามายา ก็น่าจะเป็นการถูกต้อง; จึงว่าถ้าจะมาถึดกันตายภาษาเท่าที่เราปฏิบัติกันอยู่ หรือพูด

### ไม่มีปัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศึลธรรม

อนี้อย่างกนที่อยู่ในวัดนี้ว่า เรื่องเว็สรดนี้เป็นปัญหามายา ตั้งออกทิ้งได้โดย. ผมกิจ เช่นนี้ นี้เป็นปัญหาหนึ่งเท่าที่ผมกำดังกิจอยู่ และผมกิจ.ช่นนี้.

พอบ : ตอบทีละบัญหาก็ดีเหมือนกัน คำว่า เกียรติ พี่มวจากสัญชาตะเกณ กวามโอ้อวด นั่นก็ถูกแล้ว ; แต่ดำราจิตวิทยาทั้งหลายยังไม่สมบูรณ์ คือมองความหมายไป ในด้านเดียวก็ได้. สำหรับคำว่าเกียรตินี้ ก็ต้องเป็นอย่างที่พูดมาแล้วว่า ปลอมก็มี จริงก็มี, คืออย่างโลก ๆ เกินไปก็มี, อย่างบริสุทธิ์ผุดผ<sup>ื่</sup>องตามทาง ธรรมะก็มี, มันขึ้นอยู่กับภาษาที่ใช้. เพราะว่าภาษานี้มันก็เปลี่ยนแปลงไป ตามความนิยมของกาะไช้.

> ถ้าคำว่า เกียรทิถูกต้อง ก็หมายความว่า ผู้นั้นไม่ต้องอยากจะได้, ไม่ ส้องพยายามหลอกลวงใคร เพื่อให้มันได้; ทำหน้าที่ของลนเป็นประโยชน์แก่ ผู้อื่นมาก แล้วลนทั้งหลายเขาระบือสื่อชาไปเอง เป็นเกียรทิศักดิ์อะไรทำนองนี้ อย่างนี้ก็เรียกว่า เขาปฏิบทิถูกต้องแล้ว คือไม่ได้ไปหวังที่จะได้เกียรพิ ไม่ได้ ไปเอาเกียรติเป็นเกรื่องมือ. เมื่อทางศีสธรรมมีปัญหานี้ขึ้นมา ก็ต้องถือว่า อย่าไปสร้างเกียรซิชนิดที่หลอกเขา.

ที่ว่าจะยกเลิกเรื่องเกียรพินี้เสียที สึมเรื่องนี้เสียทีก็ใก้เหมือนกันและดีด้วย; แก่เมื่อยังลืมไม่ได้ ก็ต้องพยายามให้มันเป็นเกียรทิทีบริสุทธิ์ หรือถูกต้องยิ่งขึ้น. นึกถึงสิ่งที่เรียกว่าโลกธรรม มันเป็นสิ่งที่มันมีเอง มันห้ามไม่ได้; เรื่อง เกียรติ เรื่องเสียเกียรติ เรื่องนินทา เรื่องสรรเสริญอะไรนี้ มันมีทั้งที่จริงและ ทั้งที่ปลอม. การได้เกียรติก็มีทั้งจริงและปลอม การเสียเกียรติก็มีทั้งจริงและ ไม่จริง. เราต้องปฏิบัติต่อเกียรติในฐานะที่ว่า ไม่ทำอันกรายแก่เรา ไม่ทำอันกราย แก่สังคม ถือไม่หลอกสวงลังคม แล้วก็ไม่หลอกตัวเขง แล้วก็ไม่หลงใหลใน เกียรติจนเป็นทุกษ์เป็นร้อน ในฐานะที่ว่ามันเป็นสิ่งหนึ่งที่มนุษย์เว้นไม่ได้ ; แม้เราอยากเว้นมันก็ยังมาถึงอยู่ ก็ต้องปฏิบัติให้ถูกต้องในทุกแง่ทุกมุม ที่ว่าไม่ หลงสร้างเกียรติไว้หลอกกนนั้นั้นเป็นหลักใหญ่หัวไป.

ถ้าแม้เกียรพิมันมาจริง มันมาของมันเอง โดยเราไม่ต้องการ นี้มันก็ ยังมีปัญหาทางศีลธรรม เพื่อความปกติสุขแห่งจิตใจของบุคคลผู้นั้น มันก็ต้อง ไม่หวั้นใหวอยู่ดี; ก็เลยมาหัดศีลธรรมในข้อที่ว่า ไม่หวั้นไหวต่อโลกธรรม เหล่านี้. แม้ว่าเราไม่ต้องการ มันก็มีมา, มันไม่ใช่มีมาเนย ๆ, มันมีมาทำ ความรบกวนและรำคาญด้วย.

ถ้าเรายิ่งมีเกียรติอย่างที่บริสุทธิ์ ก็ยึ่งมีการรบกวนมาก มีลนอยากพบ เห็นมาก. อย่างว่ามาขอไหว้อนละทีนี้ ก็น่าร่ำกาญเกือบสายแล้ว; ถ้ามัน มาถลน มันก็มีปัญหาขึ้นเหมือนกัน ว่าจะต้องทำอย่างไรถึงจะถูกต้อง. ฉะนั้น จึงชอให้ถือว่า เรื่องเกียรติยังคงเป็นปัญหาหางศีลธรรม ทั้งที่เป็นเกียรติจริง และทั้งที่เป็นเกียรติปลอม. ต้องมีสติปัญญาขจัดปัญหาเหล่วนี้ออกไปให้ถูก กามวิถีทางของศีลธรรมต่อไป. มีปัญหาอะไรอีก เ

ลาม : ที่สธรรมก็อสิ่งที่ทำให้เป็นกวระปกติ ในแง่ที่เป็นผลก็ว่ว ผลของกวามปกติ แก่ในแง่ ที่เป็นปรากฏการณ์ถึว่า มีทั้งเขตุทั้งผล. ที่เห็มมอยากจะกิดอย่างกนที่อยู่นอกวัก. กำว่า คนที่อยู่นอถวักนี้ ถือหมายความว่าอาจจะกิตว่า ภาวะกวามปกติ ที่ว่าอยู่นี้ ก็หคิดอย่างนี้ : นายทุนตั้งโรงงานอุดสาหกรรม การจากทุนเป็นการที่ผิดภาวะปกติ : เพื่อที่จะปรับให้เข้าสู่ภาวะปกติให้ได้ กัดกนงานกอก เมื่อกัดกนงานออก คนงานก็ มาถิตว่า มันผิกปกติ คนงานทั้งหมดชวนกันสไตรีก์.

#### ไม่มีปัญหาอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศีลธรรม

อันนี้ผมกรากแร้ะแถวมท่วนอาจารย์แล้วว่า ผมจะถึดอย่างคนที่อยู่นอกวัด หรือคนที่จะว่าเป็นอันธพาลหรืบอย่างไร แต่ผมก็ดว่า ยังไม่น่วจะก็กว่าเป็นอันธพาล กรับ. ภาวะที่มันเป็นอยู่อย่างนี้ เท่าที่ผมก็ด ผมว่าก็เพราะทั้ง ๒ ผ่าย ; พวกนี้มันหนี ก็สธรรมเสียจนมองไม่เห็นหน้าเห็นหลังแล้ว. แต่เมื่อภาวะเช่นนี้มันเป็นอยู่อย่างนี้ กระผมอยวกจะพังความคิดเห็นของทำนอาจารย์ จ

ตอบ : เรื่องผิดปกติ เรื่องระส่ำระสาย เกี่ยวกับนายทุน ชนกรรมาชีพนี้ เราก็เกยพูก กันไว้มาก ในการบรรยายเรื่อง ธรรมิกสังกมนิยม. ถ้ามันเริ่มผิดปกติแล้ว มันถึจะก้องมีกวามมิกปกติตึบ ๆ กันไปอีกหลายทอก.

> การที่มีนายทุนขึ้นมาในโลกนี้ ก็ถือว่าเป็นภาวะผิดปกติ เพราะต้องการ จะรวบรัศ หรือกอบโกย. หรือการมีเครื่องหุ่นแรง เกรื่องจักรมหาศาล ผลิตอะไรขึ้นมาอย่างเนรมิท นี้มันก็ผิดปกติ ผิดภาวะปกติของธรรมชาติ; จะนั้น ผลมันก็สะท้อนออกมาเป็นความผิดปกติ คือระส่ำระสาย อย่างนี้ก็เรียก ว่า ผิดปกติแล้ว. เพียงแต่ว่าใช้เกรื่องจักรผลิตเสียหมด คนพวกุหนึ่งก็ไม่มี งวนทำ มันก็เกิดกวามระส่ำระสาย ผิดปกติแล้ว; จะนั้น เมื่อมันทำผิดปกติ มันก็มีผลเป็นการมระส่ำระสายเป็นแน่นอน.

> ส่วนเรื่องที่นายทุนเขวได้กำไรน้อย เขาเอาเปรียบกรรมกร ก็ยิ่งเป็นกวาม ผิกปกติยิ่งขึ้นไปอีก, และเป็นกวามผิดปกติที่เลวยิ่งขึ้นไปอีก.

> ทีนี้ ทางข้านกรรมกรจะท่อสู้; ถ้ามันมีกวามถูกต้องในระหว่างฝ่าย กรรมกร ก็ต้องเรียกว่าการจะท่อสู้. แต่เดี๋ยวนี้กรรมกรก็มีความผิดปกติหลาย อย่างหลายประการ ที่ทำให้เชายากจน; ไม่ใช่เพราะว่า เชาโกงไม่เป็นอย่างเจียว.

มันมีอย่างอื่น : มีความเกียรคร้าน มีความไม่เฉลียวฉลาคพอ ที่จะตั้งตัวขึ้นมา ให้อยู่ในฐานะพี่จะช่วยคัวเองได้ ต้องไปขายแรงงานหยวดเหงือกินเป็นประจำวัน ดังนี้ มันบ่งถึงกวามไม่มีศีลธรรมเพียงพอรองกรรมกร คนนั้นอยู่แล้ว. อิง จับกลุ่มกันปรึกษากัน ในทางที่ต่อสู้อย่างผิกศีลธรรม มันก็ยิ่งจะผิดศีลธรรม มากขึ้น. ฉะนั้น จะถือว่าผิกศีลธรรมกันทั้งสองฝ่ายนี้ก็ถูก.

แต่ แล้วเราต้องการจะพูลกันในที่นี้ ในแง่ที่ว่า ถ้ามีศีลธรรมแล้ว มันจะ ไม่:กิดบัญหาอย่างนี้ : จะไม่เกิดนายทุนขูดรีก, จะไม่เกิดชนกรรมาชีพที่ดุร้าย แย่งจึง, มันจะพอเป็นไปได้ด้วยกันทั้งนั้น. เราก็ตัดบทว่า ศีลธรรมนี้จะ ป้องกันการเกิดขึ้น แห่งความแตกต่างกันอย่างไกลลิบ ระหว่าง ความร่ำรวยกับ ยากจน, และศีลธรรมนี้จะทำให้กันที่เผอิญไปร่ำรวยโดยวิธีใด เจือจรนคน ยากจน, ศีลธรรมนี้จะทำให้กันยากจนมีสัมมาทิฏฐ์ แล้วก็ยกตัวเองขึ้นมาได้. เพราะว่าก็ยังมีเครษฐ์ที่บริสุทธิ์ ที่แต่ก่อนเขาก็ยากจนไม่มีอะไร มีแต่มือ มาเหมือนกัน ; เขาทำไปโดยสุจริต เป็นกนร่ำรวยขึ้นมาได้ ; เราการจะ ให้กันจนทั้งหลายนี้ กิดในข้อนี้ตัวย.

ศีลธรรมยังมีอยู่ สำหรับแก้ไขความยากจน; การช้อแย่งการทำลาย ถึงแม้ว่าจะเป็นธรรม มันก็ต้องผิดศีลธรรมในแง่อื่น ก็จะเป็นเรื่องผิดศีลธรรม แปลก ๆ ประหลาดออกไปเท่านั้นเอง.~

สรุปความแต้วว่า อย่าทำให้มันผิดศิลธรรม คือเบ็นการเบียดเบียนแก่ ฝ่ายใด : แก้บัญหาด้วยศีลธรรมที่บริสุทธิ์ ในกรณีพิเศษ มันต้องสมมดิว่า ถ้ามีพระเบ็นเข้าที่ยุติธรรมองก์ไหน ส่องญาณมาเล็งเห็นโลกที่มีการเมไม่ยุติธรรม ดยู่กรงนั้น ก็ช่วยแก้ให้ ซึ่งเป็นหน้าที่ของพระเป็นเจ้า. ส่วนมนุษย์เรานี้ อีดศีลธรรมเป็นที่พึ่งก็จะแก้บัญหาได้เหมือนกัน.

เป็นคนมีศีลธรรม ก็ไม่กลัวเหน็ดกลัวเหนื่อย เห็นว่าการทำงานเป็นการ ปฏิบัติธรรม ไม่เท่าไรก็แก้จนได้ เพราะว่ามีกนหลายคน ที่ก่อนนี้เช่านาเขาทำ, ไม่ก็บี้ไม่ต้องเช่าเชา เพราะเขาเองเก็บสะสมไว้ซื้อนาของตัวเอง, และอีก ไม่ก็บี กลับมีนาให้คนอื่นเช่า เพราะเขาทำงานที่ถูกต้องอยู่คลอดเวลา. อย่างนี้ เรียกว่า ตัวอย่างของศีลธรรม. อย่าไปโทษคนที่ทำผิดทั้งสองฝ่าย, อย่าไป ปรับหรือไปยกย่อง ที่มันทำผิดทั้งสองผ่าย; มีแต่ แนะนำให้พับหาสีลธรรม อย่างเลือว จะแก้บัญหาของทั้งสองผ่ายได้.

ศึกธรรมกับมนุษยโลก

~ m –

จ๘ มกว้ากม ๒๕๑๙

# วิกฤติการณ์ทั้งหลาย คือ ภาวะไร้ศึลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ที่ ๑๙ มกราคม ๒๕๑๙ ในวันนี้ เป็นครั้งที่ ๑ ของการบรรยายขุดคือธรรมของโลก.

ในวันนี้จะกล่าวโดยหัวซ้อย่อยว่า วิกฤติการณ์ทั้งหลาย คือภาวะไร้ศีลธรรม. ภาวะไร้ศีลธรรมอย่างไร เรียกว่าวิกฤติการณ์ เป็นสิ่งที่จะได้กล่าวกันโดยละเอียดในวันนี้.

อข่างไรก็ดี ขอทบทวนถึงเรื่องที่ได้กล่าวมาแล้ว ในบางประการ ว่าความ ประสงก์อันยิ่งไหญ่ในการบรรยายนี้ ก็เพื่อ อยากจะให้สือธรรมกลับมา, ศีลธรรม กลับมาอยู่ที่รืมฝีปากของคนทุกคน จะมีกำว่า ศีลธรรมอยู่ที่ปากพูก เป็นประจำวันมาก ๆ, และให้มีความรู้สึกอยู่ในใจ ถึงสิ่งที่เรียกว่าศีลธรรมนั้น; ก็อทุกกรั้งที่หายใจออก – เข้า ให้เป็นการหายใจออก – เข้า ที่ประกอบอยู่ด้วยศีลธรรม. ช้อนี้มันอธิบายอยู่ในตัวแล้ว; *ถ้าการหายใจปกติ ก็เรียกว่า เป็นศีลธรรมอยู่ในตัว เพราะคำว่า สี – ละ แปลว่า ปกติ*. ถ้ามันหายใจไม่ปกติ มันร้อน มันกระวนกระวาย ด้วยเหตุใดก็ตาม มันก็ไม่ ปกติ; ศีลธรรมก็มีได้มีอยู่ที่สมหายใจเข้า – ยอก นั้น. ขอให้มองกันให้ลึกถึงอย่างนี้ ว่า สี – ละ ต้องแปลว่าปกติเสมอไป.

#### ความหมายสมบูรณ์ของ "ศิลธรรม" ถือหลักจากภาษาบาลี

ทีนี้ ที่แล้ว ๆ มา เราพูลกันถึง **สึลธรรม เหมือนกัน** แต่ไม่มีความหมวยที่ สมบูรณ์; พูลกันมาหลายปีแล้วแต่ไม่ได้พูลด้วยความหมายของคำคำนี้ที่สมบูรณ์ที่สุด. เดี๋ยวนี้จะพูดตั้วยความหมายที่สมบูรณ์ที่สุด จะแก้บ้อหาได้ทั้งหมด; เมื่อสรุปแล้ว ถึจะมีประโยชน์มีอานิสงส์ถึง ๓ ประการ : เช่นว่า **ความหมายสมบูรณ์** ครอบงำถึง ทุกสิ่ง ไม่ยณว้นอะไร; มันก็สะควกแก่การศึกษา. เราไม่ต้องศึกษามากเรื่อง ศึกษาเรื่องเดียวก็พอ นี้อย่างหนึ่ง, แล้วมันง่ายแก่การปฏิบัติไม่ต้องปฏิบัติอะไร นอก จากปฏิบัติศึลธรรมอย่างเดียว ก็เป็นประโยชน์ ตั้งแต่ต้นจะนจบถึงนิพพาน นี้ก็อย่างหนึ่ง, อีกอย่างหนึ่ง ความหมายเช่นนี้ ทำให้เกิดกำลังใจขึ้นมาอย่างมหาควล ในการที่จะเป็น มนุษย์ ที่มีศึลธรรม เพราะว่ามองเห็นช่องทางแห่งความสำเร็จ อานิสงส์ ๓ ประการนี้ ของความหมวยที่สมบูรณ์ แห่งคำว่าศึลธรรม นี้. ขอให้จำไว้ให้ลี, ขอกล่าวซ้ำ ๆ ชาก ๆ เป็นการย้ำอยู่เสมอ. ทีนี้ กำว่า "สมบูรณ์" ในกรณีนี้ ไม่ใช่อาตมาจะว่าเอาเองทามพ่อใจ กล้าย กับทบกาท่านทั้งหลวย: แต่ว่า ได้อาศัยอรรถะและพยัญชนะ ชองกำว่า "ศีลธรรม" นั้นแหละ มาเป็นหลัก. ค้องถือเอาภาษาบาลี:ป็นหลัก และภาษาบาลีกำนี้ มันมีอรรถะ พยัญชนะของมันอย่างไร, ก็จะเอามากล่าวกันให้สิ้นเชิง ก็จะไต้ความหมายของกำว่า ศีละหรือศีลธรรมก็กาม ที่สมบูรณ์.

อย่างที่สรุปความแล้ว ก็คือว่า สึ – ละ แปลว่า ปกติ, พอเอากำว่า ธรรม มาเทิมเข้าเป็น "ศีลธรรม" รูปความก็เปลี่ยนไป ถามลักษณะของสมาสนั้น ๆ กือ **สีลธรรม** แปลว่า ธรรมที่ทำความปกติ หรือเบ็นเหตุแห่งความปกติ อย่างนี้ก็ได้, กำว่า ศีลธรรมแปลว่า ภาวรแห่งความปกติ อย่างนี้ก็ได้, ศีลธรรม แปลว่า ธรรมชาติที่มี ปรากฏการณ์อยู่เป็นปกติ ตามปกติชองธรรมชาติ อย่างนี้ก็ได้, อย่างนี้มันหมดเลย

ความหมายที่สมบูรณ์ที่สุด ของศีลธรรม **ในฐานะที่เป็นเหตุก้ได้** เพราะมัน เป็นเหตุที่ให้ปกติ, **ในฐานะที่เป็นผล** ก็ได้ คือมันเป็นภาวะปกติ ที่เราได้รับมาจากกวร กระทำเหตุลงไป, แล้วก็เป็นกาวะปกตอยู่ตามธรรมชาติ ในสากลโลกนี้ก็ยังได้. นี่ก็ ต้องเข้าใจ จะได้จำเอาไว้สำหรับพูดจากัน เพราะจะต้องมีคนกัดก้าน หรือว่ามีกนหา ความว่ะ ว่าเอาเองตบตาถนอื่นบ้าง.

ทีนี้ ขอย้ำอีกอย่างหนึ่งว่า เรื่องที่บรรยายนี้, **ดารปฏิบัติ**สำหรับสิ่งที่ เรียกว่า "ศีลธรรม" นี้ **บอออ่าได้กระทำไปในลักษณะที่เป็นปรัชญา** หรือเป็นวิธี การของปรัชญาซึ่งมันจะเพ้อเจ้อ หรือโถสเถสออกไป จนไม่มีผลของการปฏิบัติ. แต่ ต้องกระทำ แก่สิ่งนี้ ในลักษณะที่เป็นกาสนา คือเป็นศีลธรรม **เป็นตัวการปฏิบัติ** ตามวิถีทางอย่างที่เขาเรียกกันว่า วิทยาศาสตร์ ; ก็อต้องมีของจริงมาอยู่เฉพาะหน้า, แล้วก็ทำลงไปบนสิ่งนั้น ๆ จริง ๆ, แล้วมีผลเกิดขึ้นจริง ๆ, เป็นวิธีทางวิทยาศาสตร์ ก้องเป็นอย่างนี้, ตำเป็นเรื่องของการคำนวณ ใกลออกไป ๆ ๆ มันก็เบ็นเรื่องปรัชญา เพ้อเจ้อ, นี้ข่อร้องว่าท่านทั้งหลายอย่าได้รำคาญ ในการที่อาดมาจะต้องกล่าวทบหวน ส้ำชาก หรือตัดเตือนในข้อนี้อยู่ จนกว่าจะเห็นว่าเพียงพอ.

# เหตุผลที่วิกฤติการณ์ เป็นภาวะไร้ศีลธรรม

ทีนี้ ก็มาถึงหัวข้อที่เราจะบรรยายกันในวันนี้ คือ **วิกฤติการณ์ทั้งหลายลือ** ภาวะไว้สึลธรรม นี่ เป็นหัวข้อในวันนี้. คำว่า วิกฤติการณ์ แม้ว่าจะเป็นคำที่กุ้นหู ท่านทั้งหลายมากพอสมกวรแล้ว: แต่เชื่อว่า ยังไม่รู้จักกวามหมายที่แท้จริงทองมัน โดย เฉพาะในกรณีที่เกี่ยวกับศีลธรรม. ฉะนั้น จึงก้องขออธิบายใหม่ เป็นคำอธิบายพิเศษ เสี่ยวกับคำว่า "วิกฤตการณ์" เป็นกวามหมายที่ใช้ได้เก็มที่ในเรื่องศีลธรรมของเรา.

คำว่า วิลฤต แปลว่า อระทำวิปรีต; ออุต ก็คือ อต หรือ อระทำ, วิ ในที่นี้มีอรรถะ เป็น วิปรีต; วิออุต ก็แปลว่า อระทำไปแล้วอย่างวิปรีต คือมัน ผิดปอติ นั่นเอง. คำว่า อาล เขามักจะเขียน ล สะกอ; ถ้าเป็น วิออุตอาอ ก็แปลว่า เวลาที่กำลังเป็นวิออุต คือมีการกระทำที่ผิดปกติอย่างนี้ก็ได้. แต่พวกเราหลายอนเห็น "กันว่า อารณ์ คำนี้ ควรจะเป็น ร สะกอ ณ การันท์ มันจะได้กว้างกว่า คือแปลว่า เหตุอารณ์ หรือ อารอระทำ ก็ได้.

เป็นอันว่า เหตุการณ์ที่เป็นวิกฤต คือวิปริต อย่างแรก หมายถึง เวลา, อย่างหลัง หมายถึง เหตุการณ์ หรือกวรกระทำ คือ ความเป็นไป ซึ่งมันจะต้องการ

#### วิกฤติการณ์ทั้งหลายคือภาวะไร้คิลชรรม

เวลาอยู่ดี. วิกฤทการณ์ เขียนอย่างนี้ (ร สะกด ณ การันต์) ได้ค่วามดีกว่า แต่เขา ไม่ใช้กัน; โดยทั่ว ๆ ไป เขาใช้ ล สะกด. แต่ถึงอย่างไร ก็ได้ความหมายเหมือน สนัหมด ว่าเวลานั้นมันมีเหตุการณ์ที่วิปริต ระสำระสาย.

ทีนี้ จะเห็นได้ทันทีว่า วิกฤติสารณ์มันตรงอันบ้ามอับภาวะแห่งสีละ: ภาวะ
 แห่งสีละ คือภาวะปลดี อย่างที่พูดแล้วพูดอีก. คำว่า สี – ละ แปลว่า ปลดิ นี้ย้ำ
 กันมาแล้วหลายสิบครั้งแล้ว; ส่วนวิกฤตน์นี้แปลว่า ผิตปลติ เท่านั้นเอง. ฉะนั้น
 วิกฤติภารณ์ ก็ครงภันข้ามจากคำว่า ภาวะแห่งศีลธรรมหรือภาวะแห่งปลติ ก็เลยเป็น
 ของกู่กันพอตี; เมื่อพูดว่าวิกฤตการณ์ ก็อผิดปลติ, พูดว่า ศีลธรรม ก็คือความปลติ
 หรือภาวะแห่งความปลติ.

เมื่อพูคว่า วิกฤติการณ์ ทั้งหลาย คือภาวะไว้สือธรรม ก็เข้าใจได้ทันที เพราะว่ามันเป็นของกรงกันข้ามอยู่ : โดยคัวหนังสือก็กรงกันข้ามอยู่, โดยอรรถ – เนื้อ ความ ก็ริยาอาการ มันก็ทรงกันข้ามอยู่, จึงเป็นอันว่า เข้าใจหัวข้อเรื่องที่จะอธิบาย กันในวันนี้ พอสมควรแล้วว่า วิกฤศการณ์ทุกอย่างในโลกนี้ คือภาระที่ไว้ศีลธรรมไป ๆกมความหมาย ที่ได้กล่าวมาแล้ว ในวันแรก ๆ.

## เพื่อเข้าใจง่าย จะแบ่งโลกออกเป็น ๒ พวก พวกที่ ๑. โลกการเมือง

เพื่อให้เข้าใจ วิกฤติการณ์ที่เป็นภาวะไร้ศัลธรรมอย่างไร ก็ต้องดูที่ลักษณะ ของมัน เป็นเรื่อง ๆ ไป ; พร้อมกันนั้นก็ดูที่กันเหตุของมัน ที่ให้เกิดภาวะวิกฤติการณ์ นั้น ๆ พร้อมกันไปในตัว. ทางที่กี กวรจะแยกออกเป็นพวก ๆ หรือเป็นประเภท ๆไป, มันจะง่ายแก่การพั่ง การจำ และการเข้าใจ.

คำว่า *"ทั้งหลาย"*, คำว่า *"ทั่วไป"* นี้ต้องหมายถึง *ทั่วโลก ทั่วสากลโลก*; แม้คำว่า *"โลก"* ก็ยังแบ่งออกไปได้เป็นพวกๆว่า โลกอะไร : โลกมนุษย์ โลกสัตว์ เดรังฉาน โลกอะไร : มีหลายๆ โลก.

ในที่นี้ก็จะพูดถึง "โลกกวรเมือง" ที่เกี่ยวกับมนุษย์, แล้วก็โลกธรรมชาติ นี้เป็นไปตามธรรมชาติ; ก็จะมีสถั ๒ พวกใหญ่ ๆ แต่อาจจะแยกเป็นพวกย่อย ๆ ออกไป ได้หลายพวก. ใน พวกโลกของการเมือง นี่ หมายกวามว่า ที่มนุษย์ไปทำให้มันซุ่ง ให้มันผิดไปจากธรรมชาติ; จะยก ตัวอย่าง มาสถหลาย ๆ อย่าง ให้เข้าใจเรื่องนี้ ว่า วิกลุติการณ์ในโลกมนุษย์นี้ : เรื่องแรกก็จะระบุไปยังสงครรม สี่งที่เรียกว่าสงกรรม นั้นคือวิกลุติการณ์, เหตุกรรณ์ที่ผิดปกติจากธรรมชาติ.

## เรื่องที่ ๑. สงคราม คือ วิกฤติการณ์

ทีนี้ ทูสงครามว่ามันมีลักษณะอย่างไร ร มีค้นเหตุอย่างไร ร สงครามนี้มัน
 เป็น ๒ ชนิก : เป็น สงครามร้อน *ฆ่ากันด้วยอาวุธ* นี่ก็มี, เรียกว่า สงครามบนดิน;
 และมี สงครามเซ็น คือไม่ได้ฆ่ากันด้วยอาวุธ แต่*ฆ่ากันด้วยสติปัญญา* เรียกว่า *สงคราม* ใต้ดิน. เมื่อมีทั้งสงครามร้อน สงครามเย็น สงครามบนดิน และสงครามได้คิน แล้ว
 จะมีการะปกติได้อย่างไร ; มันก็เต็มไปด้วยวิกฤตกรรณ์.

สงครามร้อน นี้ เห็นได้ว่า มัน มาจากดวามโอภ ความโกรธ ดวามหลง; เมื่ออยากได้ไม่มีประมาณ มันก็รบราฆ่าพ้นกัน, เมื่อมันเกิดแก้นอาซาตพยาบาทกัน มัน ภ็รบราฆ่าพ้นกัน, เมื่อมันไง้ไป ว่าสิ่งนี้มันกวรกระทำ : การเบียดเบียนผู้อื่น เอาอะไร ของผู้อื่นมา นี้มันกวรกระทำ ซึ่งก็เป็นกวามไง่ กวามหลง มันก็เกิดสงกรวมได้ด้วยกัน ทั้งนั้น.

เมื่อมีโลกะ โทสะ โมหะ จนเหมือนกับเสือดเข้าลว; เลือดเข้าลา นี้มี กวามหมายมาก คือมันไม่มองเห็นอะไร นอกจากจะเห็นแก่เลือดไปเสียทั้งนั้น : เลือด แห่งกวามโลก เลือดแห่งความโกรธ เลือดแห่งความหลง ก็ได้ ; แล้วก็มีความอาฆาด พยาบาท. กวามหลงนี้ บางที่กีหลงเพียงหลงเกียรติเท่านั้นเอง อยากจะปราบคนอื่น ให้วินาศ ให้ดาย ให้แพ้ไปหมด ; เพื่อตัวเองจะมีเกียรติ : อย่างนี้ก็เรียกว่า หลงเกียรติ มันก็เกิดสงกรามได้ยึดเยื้อ ซึ่งเกี่ยวนี้ก็มีอยู่ในโลกนี้.

นี่เรียกว่า **สงครามร้อน ทำกันด้วยอาวุธ** เป็นวิกฤติการณ์อันหนึ่ง เป็น มาวะที่ไว้ศีลธรรม ไม่มีการปฏิบัติทางศีลธรรม ไม่มีเหตุแห่งศีลธรรม เป็นธรรมชาติที มิถปกติ ไปจากธรรมชาติเดิมเลียแล้ว.

**ดจกรามเย็น** *นี้ยิ่งร้ายกาจไปกว่าสงกรามร้อน* **ก็ได้; เพราะมันต้อง** กิดมาก นอนก่ายหน้าผาก กิตอยู่ตลอดวันตลอดกิน ที่จะทำลวยเขาอย่างไร, จะเอา เปรียบเขาอย่างไร. บางทีก็ไข้ปากใช้กลอุบาย ใช้อะไรต่างๆ ไม่ใช้อาวุธ; ต้องมี ภวามพยายามมากเหลือเกิน เซียตีสธรรมอันลึกซึ้งอยู่หุกลมหายใจเช้าออก; แล้วสงกราม เย็นก็มีได้ตลอดชีวิต นอนลิดอยู่บนเตียงก็ได้ ก็เป็นสงกรามเย็น. คนในโลกกีมี สงกรามเย็น กระทำแก่กันและกันอยู่ จนเป็นวิกฤตการณ์ทั่วไปทั้งโลก และก็มีอยู่หลายแง่ หลายมุม อ่านกูราภหนังสือข่าว หนังสืออะไรต่าง ๆ ก็เข้าใจได้เอง เดี๋ยวนี้เราก็เอา มากล่าวภันแต่เพียงชื่อ ให้รู้ว่า มันมีอยู่อย่างเป็นวิกฤดิการณ์ สงครามเป็นวิกฤดิภารณ์. แล่ะเป็นภาวะที่ไร้ศีลธรรมปราศจากความสงบ ปกติ ในพุกความหมาย.

### เรื่องที่ ๒. เรื่องขาดอาหารเป็นวิกฤติการณ์

เรื่องขาดอาหาร, เรื่องนี้เป็นเรื่องที่กำลังพูดมากที่สุด ในโลกเวลานี้. พวก ที่เขาทำหนัวที่เป็นผู้เอาใจใส่ต่อโลก เป็นเจ้าของโลก เป็นองก์การโลก **เบามองเห็น** เหตุที่จะบาดอาหาร อันจะมาในอนวกก หรือกำลังมีอยู่ในที่บวงแห่งเวลานี้ เลยยอม รับว่า จะเป็นปัจจัดที่ทำลายสับติภาษในที่สุด; ก็เลยกิดแก้กันเป็นการใหญ่.

ถ้าเราดูให้ตี เราจะพบว่า การที่ในโลยยาดอาหารไปในบางแห่ง, หรือ จะขาดมากอึงขึ้นไปข้างหน้านั้น มัน**มีมูอเหตุ** โดยเฉพาะก็คือกวามหลง หรือ มิจฉาทิฏฐิ โดยตรง ก็มี; ไม่รู้จักใช้โลกที่มีเนื้อที่เท่านี้ มีแผ่นดินเท่านี้ ให้เป็นประโยชน์, ส่วนใหญ่คนยังไม่ฉลาด. พวกที่ฉลาดที่ปรากฏอยู่เวลานี้ ใช้เนื้อที่แผ่นดินเพียงไร่เศษ ๆ สำหรับหนึ่งกรอบครัวอยู่ได้สบาย; ส่วนพวกที่ไม่ฉลาด จะต้องใช้เนื้อที่หรือที่ดินตั้ง ๒๐ – ๓๐ ไร่ต่อกรอบครัวหนึ่ง จึงจะได้อยู่สบาย. อย่าไปออกชื่อเขาเลย; แต่ขอ ยืนยันว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง.

ถ้วรู้จักใช้สติบัญญา วิธีการอะไรท่าง ๆ ให้เหมาะสม ดังที่บางประเทศที่เขา ได้ใช้อยู่ในเวลานี้แล้ว : ที่ดินไร่เศษ ๆ ต่อหนึ่งกรอบกรัว ทำให้กินอยู่ได้สะดวก ; เมื่อมาเพียบกับเรา ที่ต้องใช้หลายสืบไร่นี่ มันก็น่าสงสวร. อีกทีหนึ่งมัน มาจาดการสูดบวล การกอบโกย การเอารักเอาเปรียบของคน บางพวก ก็ทำให้เกิดการขาดแคลนอาหารได้เหมือนกัน. เมื่อไม่นานมานี้ก็มีข่าว ประหลาด ๆ: เช่น เอาไปทั้งทะเลเสีย เพื่อให้ของมันแพง แล้วเขาก็จะได้กำไร: อย่างนี้ก็มี. นี้ก็เป็นมิจฉาทิฏฐ์ ปราศจากเมดดากรุณา อะไรทำนองนี้ ก็ทำให้ษาด ยวหารได้.

เรื่อง **ไบ้สติบัญญาผิด** ไช้เวลาผิด ใช้แผ่นทินผิด : นี้เป็นบัจจัยให้เกิด วิกฤติการณ์ทางอาหาร คือชาตอาหาร ซึ่งโดยที่แท้แล้ว ยังไม่ควรจะขาดอาหาร. แต่ เดี๋ยวนี้ วิกฤติการณ์ขาดอาหาร กำลังกรอบงำอยู่ทั่ว ๆ ไป เพราะว่ามีสิ่งอื่นมาแพรกแซง ด้วย เช่น สงกรามเป็นต้น เข้ามาแทรกแซง การขาดอวหารก็เกิดขึ้น จนคนตายเป็น หมื่นเป็นแสน ก็มีไก้ ; ทีนี้พวกหนึ่งก็มีอาหารกิน จนไม่รู้จะกินกันอย่างไร มันก็มี มากมายก่ายกองเหมือนกัน นี่เรียกว่าไม่มีความปกติทางศีลธรรม จึงเกิดภาวะขวดอาหาร.

# เรื่องที่ ๓. ขาดวัตถุดิบ เป็นวิกฤติการณ์

ต่อไปจะพูดถึง **บวดวัตอุดิบ** นี่ **เป็นปัญหาเรือรัง** มานานแล้ว เขาว่าเขา กำลังจะชาดวัตถุดีบสำหรับจะมาผลิตมาทำ ให้เป็นนั้นเป็นนี่ : นับตั้งแต่ขาดไม้ ขาดผ้าด ขาดแร่ธาตุ ชาตอะไรต่าง ๆ ที่จะเอามาผลิตมาทำ ให้เพียงพอกับโรงงานอันมวกมายที่ตั้ง ขึ้นมาด้วยสติปัญญา.

ขากวัตถุคิบ นี่ต้องมองไปถึงข้อที่ว่า *เขาเอาวัตถุดิบ เช่น เหล็กในดินมา* ทำเ*บ็นอะไรบ้าง ? พอทำเข้าแล้ว ใช้อะไร ?* **ใช้รบราฆ่าพั้น** นี่เป็นส่วนใหญ่ และใช้สำรวย คำราญ : ทำรถยนต์ เที่ยวเล่น อะไรก็ตาม ที่ไม่งำเป็นในโลกนี้, ที่เขาวิ่งไปวิ่งมากันนี่ เรียกว่า มีความงำเป็นไม่ถึง ∞o≭ นอกนั้นมันเป็นเรื่องไม่จำเป็น ; มันเป็นเรื่อง ทำลวยวัตถุดิบโดยไม่จำเป็น วัตถุดิบมันก็ชาด.

**เอาวัทดุดิบมาทำอบายมุข** มาส่งเสริมกามารมณ์: อย่างนี้เป็นการทำบาป แล้วบาปมันก็สนองให้ มันก็ต้องขาดวัทถุดิบไป. เขาเอามาทำเพื่อเหยียบย่ำศาสนา เหยียบย่ำศีลธรรม เหยียบย่ำพระเจ้า, เอาวัตถุดิบหลายร้อยหลายพันชนิดขึ้นมาจากดิน มวผลิตมวทำ เป็นสิ่งข้วยวน เป็นสิ่งล่อหลอก เป็นสิ่งทำมนุษย์ให้เกลียกธรรมะ มันก็ เปลืองมากเร็วเกินไป จนจะขาดขึ้นมาได้รริง ๆ. เช่นว่า น้ำมันมันจะขากเป็นต้น.

ดูก่อไป จนถึงว่าน้ำมันมันจะขาด ในดินในโลกนี้ น้ำมันถ้วลังจะหมด ทีนี้ก็ค้นหากัน:หมือนกับค้นหาทอง ก็รู้ว่ามันจะต้องหมดในวันหนึ่ง. เขาชุดน้ำมัน ขึ้นมาทำอะไร ( ก็เอามารบกัน, :อามาใส่รถสำหรับวิ่งไปหาความสำรวญ หรือใช้เพื่อ ความสำราญ. บู่ ย่า คว ยาย ไม่ได้เกยใช้น้ำมันกันในลักษณะอย่างนี้ ก็อยู่กันมาได้, แล้วก็เป็นพ่อ :บ็นแม่ ของถนสมัยนี้มวจนได้ ; คนสมัยนี้ก็มีบัญหาที่พ่อ แม่ ปู่ ย่า ศา ยาย ไม่:อยมี. นี่น้ำมันก็ชากหรือแพงขึ้น.

แต่ถ้าว่าพี่แห้จริงแล้ว, เดี๋ยวนี้เป็นเรื่องที่ **แกล้งกันทางการเนือง** เป็น การอาซาตจองเวร; แกล้งกันให้ฉิบหายทางท้านการเมือง จึงเกิกบัญหาเรื่องขาดน้ำมัน นี่ก็เรียกว่าวิกฤติการณ์ เป็นภาวะที่ไร้ศีลธรรมไปตั้งแต่กัน, ไร้ศีลธรรมไปตั้งแต่ใช้ น้ำมัน ในหีไม่ควรใช้ : ไปใช้ทำลายกัน, ใช้เป็นเครื่องมือแกล้งกันให้ลำบาก; เหลียวไปทางไหนมันก็เป็นเรื่องไร้ศีลธรรมไปทั้งนั้นแหละ. นี่กือวิกฤติการณ์ของการ ขาดน้ำมัน.

# เรื่องที่ ๔. คนลั่นโลก เป็นวิกฤติการณ์

เรื่องก่อไป คือเรื่องคนในโลกมันจะล้นโลก ต้องกุมกำเนิก; เกี๋ยวนี้ **เบ็นบั้ญหาที่ด้องดุมด้าเนิด** เพราะไม่เท่าไรกนมันจะล้นโลก; นี่ก็เป็นบั้ญหาที่ประหลาด อยู่เหมือนกัน, แล้วก็น่าหัวเราะ นี่มันเพิ่งจะมี, กนมีบัญญาทำอย่างอื่นได้; แต่จะ มีบัญญาทำให้พออยู่พอกินกันไปได้นี้กลับทำไม่ได้ ต้องไปกวบกุมการเกิด. นี้ต่อไปอาจ จะต้องมีวิธีการฆ่าคน ให้มันน้อยลงก็ได้, หรืออยากให้มีสงคราม มหาสงกรามบ่อย ๆ ที่ทำให้กนฑายทีละล้าน ๆ ช่วยให้กนมันน้อยลงก็ได้.

**คนอันโลก** ก็เป็นวิกฤฑิการณ์เกิดขึ้นมาเหมือนกัน; เพราะว่าไม่ม**ี่ที่อ** อรรม ในการพี่จะควบคุม ตามแบบศีลธรรม. *่ศีลธรรมสอนให้อตกลั้น สุดนให้ ละเว้นหรือแม้แต่สอนให้บวบให้เรือน นี้เป็นการควบคุมกำเนิดที่ตีอยู่แล้ว* กือกน ยังมีศีลธรรมอยู่. นี้ไปกวบคุมกำเนิดด้วยยา ด้วยเครื่องมือ อะไรด่าง ๆ อย่างนี้; มันก็ได้ผลในการกวบคุมปริมาณ; แต่อีกทางหนึ่งมันจะเสียหายในทางศีลธรรม คือกน จะเสียหายในเรื่องศีล : ข้อกาเม ๆ ข้อพรหมจรรย์อะไรนี้มากขึ้น. ที่จริงเราควรจะ ถือว่า มันเป็นธรรมดาของภาณวลา, ที่คนมีมากขึ้นก็เป็นไปตามธรรมดา ของโลกตาม ธรรมชาติ; ก็กวรจะมีอุบายที่ฉลากที่ไม่เห็นแก่ตัว ที่จะจักจะปรับปรุง ให้อยู่กันไปได้.

เขี๋ยวนี้มีแต่กนเอาเปรียบ, กนกอบโกย, กนเห็นแก่ประโยชน์ของตัว, ปราศจากเมฑฑากรุณา, นั้นยังมีอยู่เป็นส่วนใหญ่. มันยังไม่ถึงกับจะต้องฆ่ากน, หรือยังไม่ต้องทำให้ลดลง, หรือไม่กวรจะถือว่าสันก่อนก็ได้; เพราะถ้าอยู่กันอย่างมี ศีลธรรม โลกนี้ก็ยังพออยู่กันได้มากกว่านี้อีก. แต่เดี๋ยวนี้ถือว่าสัน, กำลังสัน, และ กำลังเป็นผลร้าย โดยเฉพาะอย่างยิ่งทางการเมือง เพราะว่าการเมืองเขาไม่กำนึงถึง ศีลธรรม ไม่หวังพึ่งศีลธรรม. เขาหวังพึ่งการเมือง เขาต้องใช้วิธีกุมกำเนิด หรือทำ อย่างใจอย่างหนึ่ง ซึ่งข้อนกลับไปทำลายศีลธรรม; เพราะฉะนั้น วิกฤติการณ์ที่กน ลันโลกนี้ มันก็เป็นภาวะไร้ศีลธรรมอย่างหนึ่ง และมีมูลเหตุจากกวามไร้ศีลธรรมด้วย.

# เรื่องที่ ๔. คนในโลกไม่มีงานทำเป็นวิกฤติการณ์

ดูท่อไปถึงวิกฤติการณ์ ไม่มีงานทำ: เที่ยวนี้ คนในโลกไม่มีงานทำ มาก ขึ้น ๆ นี่เป็นความจริง. แท่มัน **มีมูลเหตุมาอากความไร้สีลธรรม** คือกนมีสติบัญญา มีอำนาจ มีเงินมีอะไร เชาไม่สงสารเอ็นดูกนยากจน หรือกนต้อยสติบัญญา; ในที่ บางแห่ง หรือบางประเทศ เชายังมองเห็นข้อนี้ เขายังกวบคุมอยู่ก็มี.

เมื่ออาตมาไปที่ประเทศอินเดีย ทางตอนใต้, ทางมัทราสนั้น เห็นคน ทางนั้นเข็นรถขนายรถกุลังใหญ่ ๆ, กันหนึ่งหกคน บรรทุกเหล็ก บรรทุกของหนัก ๆ เหมือนที่รถกุลังบรรทุก, ไม่มีรถยนล์สักกันเดียว, ที่นั้นเป็นเมืองใหญ่โต, เป็นเมืองท่า ใหญ่โต. ถวมได้ความว่า ที่นี่คนจนมาก แขกตัวกำ ๆ นั้นมาก, มาก ๆ เหลือเกิน. ถ้าเกิดเอารถยนต์มาใช้ขนแทนเสียแล้ว กนเหล่านี้จะอดกาย; นี่จึงสงวนไว้เพื่อให้คน เหล่านี้มีงานทำ, คนเป็นล้าน ๆ เหมือนกัน ที่ว่าคนไม่มีงานทำนั้น.

ถ้าเรา **คิดถึงหว้อกเนาแอ้วเบาจะต้องมึงวนทำ :** แต่ถ้าเอนครื่องขักรมา ทำแทนเสียหมด เครื่องขักรชั้นพีเครื่องเดีย**์ว คน ๆ เดียวกวบคุมเครื่องขักร ขะทำงาน** เห่ากับคนตั้งพันอนหมื่นคน คนจริง ๆ ก็ไม่มีงานทำ. เดี๋ยวนี้วิกฤติกรรณ์ได้เกิดขึ้นแล้วในโลกนี้ เพราะสภาวะที่ไร้ศีลธรรม คือ ม่ายที่รั่วรวย ก็จะเห็นแต่แก่ผ่ายที่จะร่ำรวย; ฉะนั้น ประเทศบางประเทศเขาจึงไม่ยอม ให้ใช้เครื่องทุ่นแรงชนิดนี้ เพื่อให้กนทุกกนมีงานทำ พอกินพอใช้ไปอีกหลายชั่วกน. เขวก็เป็นประเทศที่เข้มแข็งเจริญเหมือนกัน; ก็กอยลูกันต่อไปว่าใกรมันจะผิด ใกรมัน จะถูก.

เดี๋ยวนี้มีคนที่ไร้เมลตากรุณา **กอบโดยเอาบ้างเดียว** มันก็มา **รวขอยู่ที่คน ไม่ก็คน**; จนนอกนั้นก็ไม่มีงานทำมากขึ้น ๆ, แล้วก็กดขี่แรงงาน อะไรกันมากขึ้น จนเป็นปัญหาจะฆ่ากันตาย อย่างนี้; ไม่นึกถึงผู้อื่น ไม่นึกถึงกฎของธรรมชาติหีว่า ทุกคนเขาการจะได้ทำงาน เหมือนกับสักว์เคร็จฉานทั้งหลาย แห่ละตัวต้องทำงานพอพี กับแรงงาน แล้วก็มีกินมีใช้ อยู่กันได้อย่างสบาย.

นี้เรียกว่าวิกฤฑิการณ์ คนไม่มีงานทำในโลกเพิ่มขึ้น เป็นสิบล้านพันล้าน คงจะถึงร้อยล้าน, แล้วจะต้องถึงยุควิกฤติการณ์ คือซ่าพันกันเพราะไม่มีงานทั่ว; ถ้า ไม่แก้ไขเสียให้ถูกต้อง. **หนทางแล้ไบก็ไม่มีอะไรอีก นอกจากสึลธรรม** ความมี ศึลธรรม, ให้ศึลธรรมกลับมา เต็มไปด้วยความเมตตากรุณา เห็นแก่ผู้อื่น, แล้วก็ มีสติบั๊ญญาให้ถูกต้อง. **มีสติบัญญานี้ก็เรียกว่าสึลธรรมด้วยเหมือนกัน**: อะไรก็ไม่พ้น จากที่เรียกว่าศึลธรรม, เพราะอะไร ๆ เหล่านั้นจะแก้บัญหาได้.

# เรื่องที่ ๖. โลกทางวัตถุ สกปรก เป็นวิกฤติการณ์

ที่นี้ก็มาถึงวิถฤติการณ์เรื่องโลกสกปรก นี้หมวยถึงโลกวัตถุ; ไม่ไข่โลกที่ มีความหมายลึกลับ ทางนามธรรม. โลกทางวัตถุ เดี๋ยวนี้ **ดินก็สกปรก, น้ำก็สกปรก**, อาดาสก็สถปรก, เรียกว่า โตกสถปรก, อนทำให้ดินสกปรกเพราะอยู่กันมากห็นั้น : เขาพูดกันว่าที่กรุงเทพ ๆ เกี่ยวนี้ขุดบ่อน้ำขึ้นมาแล้ว น้ำนั้นกินไม่ได้ เพราะมันเต็มไป ด้วยสิ่งสกปรก ที่ซึมมาจากทุกหนทุกแห่ง นี่ดินสกปรกอย่างนี้, หรือว่าสกปรกอย่างอื่น ก็ยังมีอีก.

การทำให้ **ดินสถปรก** นี่มันโง่; ไหว้พระภูมิเสียเปล่า ๆ แต่เนรคุณพระภูมิ แผ่นดินมันจึงได้สกปรก. กนไหว้พระภูมิกันอย่างงมงาย; ถ้าไหว้พระภูมิอย่างถูกต้อง ก็ช่วยกันรักษาดินให้สะอาก รักษาแผ่นดินให้มันสะอาก. เพราะว่า ภูมิแปลว่า *แผ่นดิน*, คำว่า *แผ่นดิน, คือภูมิ; ภูมิลกปรก ก็เพราะทำกับพระภูมินั้นไม่ถูกต้อง*. แผ่นดินกำลังจะสกปรกมากขึ้น ๆ ตามความมากมายของโลก ยิ่งไปอยู่แออัคกันที่ไหน คินที่นั่นก็ยิ่งสกปรกมากขึ้น,

น้ำสถปรก เพราะเราถ่ายสิ่งสกปรกลงไปในน้ำมาก; บางแม่น้ำใช้อาบกิน ไม่ได้เลย. เวลานี้ มีบัญหาระหว่างรัฐบาลกับเจ้าของโรงงาน เป็นค้น: เพราะคน ไม่รู้จักบุญคุณของแม่พระคงคา. เพราะไม่รู้จัก มันก็เนรคุณก่อแม่พระกงกา ทำน้ำ ให้สกปรก; น้ำแม่น้ำก็ดี น้ำทะเลก็ดี น้ำอะไรก็ดี มันเริ่มสกปรก. *เราลอยกระทง ลอยประทีป* ไหว้แม่พระกงกากันนี้ *การจะทำให้ดี* มีความหมายที ถูกท้องคือ ข่ายกัน รักษาน้ำให้สะอาดดีกว่า.

ลากาสสกปรถ มีความหมายหลายอย่าง : อากาสเสือ เพราะรถยนฑ์มาก เพราะอะไรมากนั้นก็อย่างหนึ่ง. นี่ก็มีมูลมาจากการเกินไปของการมีรถยนฑ์ หรือมีคน ; แล้วก็ความไม่มีศีลธรรม ในการที่จะช่วยกันควบคุม ในการที่จะถ่ายสิ่งสกปรกนั้นออกมา หรือช่วยกันกำจักเสียเป็นฑัน. อากาศามันก็สกปรกหายใจก็ไม่สะดวก ขึ้นอยู่ไปมันก็จะ ศาย ; ถนนบางสายเขาว่าหนไม่ได้ อากาศเสียจนจะเป็นสม อย่างนี้ก็มี. ถ้าว่าพูดถึงอากาศสกปรก อีกความหมายหนึ่ง ก็หมายว่า อวกาสรอบโลก เลื่อวนี้มันก็สุลปรกมากขึ้น เพราะเขาเอาอะไรไปหว่าน ไปโปรยวนในอากาศ จน อากาศมิดปกติ; ฤดูกาลทั้งหลายก็จะผิดปกติมชายิ่งขึ้น เพราะมีอะไรไปวนไปกวนอยู่ ในอากาศมากมาย หลายร้อยหลายพันจินเวลานี้, กระทั่งไปโลกพระจันทร์ ไปอะไร ท่าง ๆ. นี่มันก็เป็นเรื่องไปทำให้อากาศสกปรกหรือวิปริตทั้งนั้น; ผลสุดท้ายมันก็สนอง ออกมาเป็นอันตราย ความไม่มีฤดูกาลที่แน่นอนเป็นดัน.

นี่เรียกว่า โลกมั่นฮกปรก เพราะความไร้ศึลธรรมของมนุษย์; ไม่นึก ไม่กลัว ไม่ช่วยกันป้องกันรักษา ความสะอาคของดิน ของน้ำ ของอวกาศเป็นค้น. อากาศตามธรรมชาติอย่างที่สวนโมกข์นี่ กับอวกาศตามถนนบางถนนในกรุงเทพ ๆ นั้น; ไปเปรียบเพียบกันดูเถอะ มันเป็นอย่างไร.

# เรื่องที่ ๗. ระบบเศรษฐกิจของโลกเป็นวิกฤติการณ์

อันสุททัวยในหมวกนี้ จะว่าถึง **เสรษฐกิจของโลอ** ระบบเศรษฐกิจในโลก เวลานี้เป็นบัญหาใหญ่ ที่พูดกันถึงมากกว่าบัญหาอะไรทั้งสิ้น เรียกว่า **วิกฤติการณ์ใหญ่ ของโลก** คือระบบเศรษฐกิจในโลก. ทางการเมืองในโลก เดื่อวนี้เขวถือเอาเศรษฐกิจ เป็นหลัก เศรษฐกิจระบบไหนก็เป็นการเมืองระบบนั้น ในที่สุดกีเหลืออยู่ ๒ ระบบ คือ **ระบบคนววย กับ ระบบคนจน**.

ระบบคนรวย ก็เรียกว่า ระบบนายทุน มีเศรษฐกิจของเขาโดยเฉพาะ ระบบหนึ่งที่เดียว. ที่นี้อีกระบบหนึ่งเรียกว่า ระบบชนกรรมวชีพ ก็ออาบเหงื่อท่างน้ำ นีเขาก็มีระบบเศรษฐกิจของเขาอีกระบบหนึ่ง. *มันทำเหมือนกันไม่ได้ ก็เลิดขึ้น ๒ ระบบ*; เบ็นเศรษฐกิจที่เป็นวิกถุลิการณ์ คือต้องต่อสู้ รบรากัน. ความเป็นอย่างนี้ เรียกว่าวิกฤติการณ์ คือวิปริล ผันผวน ระส่ำระสาย เกิดมวจากความไร้ศัลธรรม ไม่เมตลา กรุณา ใกรกอบโกยได้ก็กอบโกอเอา.

ถ้าเป็น เสรษฐ**ีออ่างครั้งพุทธกาลเบามีโรงทาน** เป็นเศรษฐ์ใหญ่ต้องมี โรงทานหลายโรง; แต่ถ้าเป็นนายทุนเทียวนี้ ไม่ต้องมีโรงทาน มีแต่การกว้านประโยชน์ หรือการกอบโกยประโยชน์. มันก็เปลี่ยนไปมาก : กำว่ากนรวยกับกนจน มีกวามหมาย เปลี่ยนไปมาก.

ถ้าหากว่าคนมีคีสธรรม ก็จะมีรากฐานของความรู้สึก อยู่ในข้อที่ว่า *"สัตว์* ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกับทั้งหมดทั้งสิ้น" อย่างที่ ปู่ ย่า คา ยาย ของเราพูกไม่ชากปาก. สักว์ทั้งหลาย ให้รวมถึงสัตว์เคร้าฉานด้วย ถึงมนุษย์ด้วย เป็นเพื่อนสักว์ เกิก แก่ เจ็บ กาย ก้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น ; ถ้าถืออย่างนี้แรงมาก แล้ว ก็จะทำนาเนื้อลิงได้.

ที่อินเดียที่อาตมาไปเห็น ที่ไกล้ ๆ กับพระเชตวันของพระพุทธเจ้า; คนเขา เกี่ยวข้าวกันอยู่อย่างรีบเร่ง สิงก็กิ่นข้าว เคียงกันไปกับคนอย่างรีบเร่งเหมือนกัน. ไม่ใช่ สิ่งของคนเหล่านั้น มันเป็นสิ่งบ่า สิ่งธรรมชาติ. เขาทำนานี้เผื่อสิ่งตัวย ไม่ไล่ ไม่ตี ไม่อิง ไม่พ่า สิ่งกินก์รีบกินไป, คนก็รีบเกี่ยวไป. นี่แสดงว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็น เพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมศทั้งสิ้น" มีอยู่ที่นั้นจริง.

เพี้ยวนี้ เราก็ไม่ได้ต้องการมากถึงอย่างนั้นในประเทศไทย แล้วก็จะมีไม่ได้ ด้วยซ้ำ; แท่ยังมีได้ในประเทศอินเทีย เมื่อปีที่อากมาไป มันยังมีอยู่อย่างนี้ ว่า "สัตว์ ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ กาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งลิ้น". เพราะธะนั้น ถ้า เราถือหลักอันนี้แล้ว มันยากที่จะทำให้กินแถกต่างกัน ถึงขนาดทั่ว่า กนหนึ่งจน, จน ไม่มีอะไรกิน; อีกคนหนึ่งมี จนไม่รู้จะเกีบไว้ที่ไหน.

คำว่า "นายทุน" สมัยนี้ ถ้าเปลี่ยนเบ็นเพียง "สงเคราะห์ผู้อื่น"; ก็จะ กลายเป็นเศรษฐ์ครั้งพุทธกวลไป ที่ว่าเขาหาเงินเพื่อสงเกราะห์กนยากจน เอากนยากจน นั่นแหละเบ็นลูกหลานของเขาทั้งหมด; หาเงินผังดินไว้ ก็เพื่อเป็นหลักประกันว่า โรงทานนี้อย่าได้ล้ม. นี่มันเดินกันกนละแบบ จึงเกิดระบบนายทุนกับชนกรรมาชีพ ขึ้นมาในเวลานี้, และท่างกันอย่างที่พูดกันไม่รู้เรื่อง.

ฉะนั้น ขอให้พิจารณาดูเป็นเรื่องใหญ่ คือ วิกฤติการณ์ใหญ่ของโลกเวลานี้ ชนกรรมาชีพที่ตีล์มี, หากินด้วยหยาดเหงือแรงงาน และก่อยตั้งตัวได้ เป็นลนมีจะกิน เป็นคนรวยไปก็มี; แต่ว่วส่วนใหญ่ มันมีชนกรรมวชีพพวกหนึ่ง ที่ไม่ประดอบ ด้วยศีลธรรม ก็เลยตั้งตัวไม่ได้.

ถนจนพวกนี้เลย **ตั้งตัวไม่ได้; เพราะเต็มไปค้วขอบายมุข** : ก็มนั้นมา เที่ยวกลางกีน ถูการเล่น เล่นการพนัน พบกนขัวเป็นมิตร :ก็ขจกร้านทำการงาน; นั้นแหละสรณะสกงเขา. ฉะนั้นกนจนเหล่านี้จึงฟื้นกัวไม่ได้ ทำให้เกิดปมต้อยขึ้นมาแก่ ทัวเอง ก็ต้องจนลงไป: แล้*วโกรธ* ถนมั่งมี *อย่างไม่มีเหตุผล* จะทำลายกนมั่งมี; *นี้เพราะไม่รู้เรื่องกรรม*, เรื่องกฎแห่งกรรม : *โครทำดีก็ต้องดี โครทำขัวก็ต้องขัว*; ก็เรียกว่ากฎแห่งกรรม หรือกรรมสังจะ.

คนจนที่ไว้ศีลธรรมเหล่านี้ **ในรู้เรื่องกรรมสลัจจะ**: ฉะนั้นจึงไม่ประกอบ กรรมดี ไม่ขอันขันแข็ง ไม่ใช้แรงงานเพื่อตั้งดัว; ใช้เพื่ออบายมุขไปเสียหมด. เขา ไม่ออมรับว่า *สัตว์ ต้องเป็นไปตามกรรมของตน*; เช่นเดียวกัน นายทุนก็ไม่ยอมรับ ข้อนี้, กนจนก็ไม่ออมรับข้อนี้. กนจนไม่คอมรับว่า เพราะเรา*ไม่ทำงานก็ควรจะจน*; เขากิดว่า เขาจะไปปลันกนมั่งมีมา. นี่เรียกว่าไม่ออมรับกฎแห่งกรรม.

หัวหน้าขนกรรมาชีพประเภทนี้ ไม่มีศีลธรรม ไม่นำหมู่กณะไปในทาง ศีลธรรม, ก็ลกลงไปในกวามยากจน อย่างเป็นมรกกุกกทอก สืบชั่วอายุกน เป็นอายุ กน ๆ ไป มันกึกลายเป็นกนจนขึ้นมาสังกุมหนึ่งที่เดียว : ไม่มองว่ากนจนบางกุนเขากั้งตัว ได้ จนกระทั่งเป็นกนมีเงิน หรือเป็นเข้าสัวก็มี ภายในชั่วกายุกุนเกียว ด้วยการลงทุน เพียงมีไม้กานอันเดียว อย่างนี้ก็มี. ทำไม่ไม่เอาด้วอย่าง กย่างนี้ ; ไปเห็นกุนมั่งมี เป็นข้าศึก เป็นปรบักษ์ ไปเสียหมุด.

นี่มันเป็นกวามผิด ฝ่ายกรรมาชีพที่ไร้ศีลธรรม; ถ้ามีศีลธรรมไม่เท่าใด ก็พ้นจากกวามเป็นกนจน แล้วกึกลวยเป็นสัตบุรุษที่กี, ไม่ใช่นายทุนซูกรีก แต่เป็นเศรษฐี ที่เลี้ยงคนทั้งโลก. ถ้าขึ้นเข้าไจผิกในเรื่องนี้ อยู่อย่างนี้แล้วไม่เท่าใด กนจนะหล่านี้ ก็ทำลายโลกได้, หรือว่าเป็นการทำบาปกันทั้งโลก ตั้งก่อนโลกก็ได้; เพราะไม่มี สัมมาพิฏฐิในข้อนี้.

ซึ่งที่เข้าใจได้ยากที่สุดนั้น ซึ่งเป็นพ้นเหตุแห่งวิถฤติการณ์ แล้วสิ่งนั้นก็คือ **ความเข้าใจคิดของตัว** กวามหลงผิด กวามเข้าใจผิด เชื่อผิด เห็นผิด ของตัวเอง; นั้นแหละ เป็นสึ่งที่เข้าใจได้ยากที่สุด รู้จักได้ยากที่สุด ยากกว่าที่จะรู้จักพระเจ้าเสียอีก, ถ้ามีกวามหลงผิดแล้ว จะให้มารู้จักกวามหลงผิด นึ่มันยากเสียยิ่งกว่ารู้จักพระเจ้าเสียอีก; แล้วจึงหลงผิดอยู่ตลอดเวลา. ฉะนั้น ขึง ต้องทำให้เกิดความเห็บถูก เลิกกวามเห็นผิด ให้มีอุดมคติที่ ประกอบด้วยที่สธรรม จึงจะแก้บัญหาได้. ต้องให้ทุกกนยอมรับได้ และทัดสิน กวามผิณถูกกันโทยข้อทีว่า ไม่ต้องมีใจรเสียเลือด ไม่ต้องมีใตรเสียน้ำตา ไม่ต้องมีใคร เสียชีวิล ; นั้นแหละมันขึงจะถูก. นี้บัญหาทางผ่ายคนจน มันมีอยู่อย่างนี้ คือการ ไว้ศีลธรรมโดยไม่รู้ตัว เกิดวิกลุติการณ์ขึ้นทางผ่ายคนอนกจน.

ทางฝ่ายกนมังมีหรือนายทุน ก็มีวิกฤติการณ์ไปอีกแบบหนึ่ง; นายทุน ชนิดที่กล่าวแล้ว ไม่ใช่นายทุนชนิกที่เป็นเศรษฐีอย่างครั้งพุทธกาล, หรือว่าเศรษฐีหยก ๆ ในบ้านเรานี่แหละ. เมื่อสัก ๑๐๐ – ๒๐๐ ปีมานี้ ใกรเป็นเศรษฐีเขาสร้างวักกันทั้งนั้น แหละ ไม่ได้เอามาลงทุนกอบโกย กว้านเอาเลียให้หมดบ้านหมดเมือง.

เกี่ยวนี้กำว่า "**นายทุน**" **นั้นเขาหมายถึงลนที่จะสร้างหุน** รวบรวมทุน หรือ เกรื่องมือ สำหรับกลบโทยเอาเสียให้หมดทั้งบ้านทั้งเมือง. นายทุนก็เป็นพวกที่ มหอวาม มั่งมี, เมาความสุขทางเนื้อหนัง, มีเกียรติอยู่ที่ความมั่งมี; ไม่ใช่มีเกียรติอยู่ที่บุญกุสล แล้วเขาก็เลยสึมไปอีกเหมือนกันว่า "ทุกคนะปืนเพื่อน เกิก แก่ เจ็บ ดาย ด้วยกันทั้งหมด ทั้งสิ้น". เขาไม่รู้ว่า **เอาส่วนเดินของลนอื่นมานั้นเป็นบาป**, ไม่ใคร่กิดว่าใช้อุบาย .อาส่วนเกินของผู้อื่นมานั้นเป็นบาป, เขาไม่เห็นเป็นบาป; เขาถือว่า "มือใดรยาว สาวได้สาวเอา, ปลาใหญ่กินปลาเล็ก". นี้ก็แล้วแท่จะใช้เป็นขัดอ้าง เพื่อให้เขาพูดว่า เขาไม่บาป, เขาไม่ผิกศีลธรรม.

ถ้าจะพูดความจริงกับกรรม กฎแห่งกรรม กับพระเจ้า นั้นคงพูดไม่ขึ้น. เพราะฉะนั้น *ฝ่ายนายทุน จึงมีการแลวงหา การหวงกั้น เห็นแก่ตัว*; มีปัญญาแค่ เพียงเท่านั้น. *ส่ำยคนจน* มันก็มีปัญญาขึ้นมาบ้าง แต่ในทาง จ*ะยื้อแย่ง จะหำลาย*; ก็เลขสองปัญญานี้นี่มันก็ได้รับภัน. มันก็เป็นจิกฤทิการณ์ ที่เรียกว่าจิกฤทิการณ์ในโลก เวลานี้.

เกี๋ยวนี้เขามีปากที่พูกว่า ขะสร้างสันดิภาพในโดก อะไรกันนั้น *นายทุน* : *ก็จะสร้างสันดิภาพให้โอก, บนกรรมวบิทก็จะสร้างสันดิภาพให้โอก*; แต่ไม่เห็น ลู่ทางว่าจะเกิดขึ้นได้อย่างไร เพราะว่า **เนื้อแท้ น**ั้น **มุ่งจะกรองโอก** เพื่อประโยชน์ของ ถน ๆ ด้วยกันทั้งนั้น.

ล่อเมื่อใก**มีสุดอรรมเข้ามา**, เอาศีลธรรมเข้ามาในระหว่างกลางคนมั่งมี คนยากจน, **มีการปกลรองระบอบสังคมนิยมของพระเจ้า** กือเห็นแก่ผู้อื่นเท่ากับเห็น แก่ตัว: นี่เรียกว่า สังคมนิยม แล้วก็ทำแต่ที่ถูก ที่ประกอบด้วยศีลธรรม, แล้วก็ทำ ภันจริง ๆ. ถ้าระบอบนี้มว มันก็ไม่มีระบอบที่จะม่าแถงกัน; เพราะมันรักกันและกัน เหมือนกับว่า "ทุกคนเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ลาย ด้วยกัน" เมื่อนั้นระบบที่น่ารังเกียจ ทั้งหลาย มันก็หมดไปเอง, ไม่มีวิกฤฑิการณ์ระหว่างนายทุนกับชนกรรมาชีพ.

เกี่ยวนี้ถ้าพูดถึงว่าสังกมนิยม ละก็หมายถึงการแก้แก้นของกนยากรน; *พั่ง* แล้วนำกลัว : สังกมนิยมคือการแก้แก้นของกนยากจน. ถ้าหางศึลธรรม ละก็ **ยังคมนิยมคือเห็นแก่ผู้อื่น** ถึงกับยอมสายเองทึกว่าฆ่าผู้อื่น มันจึงเป็นสังกมนิยมกาม แบบของพระพุทธเจ้า.

นี่แหละถือ **เสรษฐกิจที่กำลังบั้นป่วนในโลกนี้** คือปัญหาระหว่างคนมั่งมี กับคนยวกจน, เป็นวิกฤฑิการณ์ เป็นภาวะแห่งกวามไร้ศีลธรรม <mark>มูลเหตุด์มาจากความ</mark> **ไร้สีลธรรม**. พวกที่ ๒. โลกของธรรมชาติ

ทีนี้ ก็จะพูกถึงพวกใหญ่พวกที่ ๒ คือโลกของธรรมชาติ, โลกธรรมชาลิแท้ ๆ กำลังมีวิกฤติการณ์ และไร้ศีลธรรมอย่างไร, โลกธรรมชาตินี้พูดสักษเรื่องก็พอ **โลก** ธรรมชาติของเคร้อฉาน และโลกธรรมชาติของพฤกษาชาติทั้งหลาย.

ความเป็นอยู่ของสัตว์เตรจอมน เรียกว่า โลกของสัตว์เตรจฉาน ลำลังมี วิกฤติการณ์ สูญหายไปจากโลก จนบางชนิตไม่มีเหลือแล้ว. สตว์เตรจฉานบางชนิด; เกี่ยวนี้เขายอมรับว่า หายไปแล้วไม่มีเหลือแล้ว, หรือที่เหลืออยู่ก็แทบจะไม่มีแผ่นดินอยู่ ถูกกระทำอย่างไม่ปรานีปราสย. นี่วิกฤติการณ์ของโลกสัตว์เตรจฉาน เพราะความ ไร้สีลธรรมบองมนุษย์; ทั้งที่มันมีบุญคุณ หล่อเลี้ยงชีวิณมนุษย์อยู่ ก็ยังไม่ได้รับการ พิจารณาว่า จะช่วยส่งเสริมให้มันมีอยู่ มีแต่การทำลาย การฆ่าสัตว์เคร้อฉานตัวเล็กๆ เช่น ปลา เป็นต้น อย่างนี้ก็ยังทำได้ จะไม่ให้หมดสิ้นไปอย่างไร.

ที่นี้โลดของตนไม้ ของพฤกษาชาติทั้งหลาย ก็ ถูกกระทำอย่างที่เรียกว่า ไม่ปรานี้ปราสัย: เรียกว่าบู้ยี่บู้ยำ, บู้ยี่บู้ยำอย่างไม่ปรานีปราสัยจนแหลกลานไปหมด. ที่สวยงามตามธรรมชาติก็หมดไป ไร้ความรับผิดขอบในเรื่องนี้, แล้วก็ไม่รู้ว่ามันมีบุญคุณ ลองไม่มีขันไม้ คนจะศายหมดในพริบตาเดียว; ถ้าต้นไม้ไนโลก สมมติว่าเป็นไปได้ ขันไม้ในโลกทั้งโลกนี้ตายไปหมด แล้วคนก็จะต้องกายพร้อมกันไปในพริบตาเดียว; ไป กิตเอาเองก็เห็น ไม่ต้องอธิบาย.

มันค้องอยู่เป็นเพื่อนกัน, **ด้นไม้ก็ดี สัตว์เลรจฉานก็ดี** มันต้องอยู่ในฐานะ **เป็นเพื่อนร่วมทุดบ์ร่วมสุบ** เกิด แก่ เข็บ ตายค้วยกัน. ไม่มีคน ไม่มีมนุษย์เสียอีก  คันไม่มันยังอยู่ได้: แต่พอไม่มีคันไม้พอกษาชาติทั้งหลาย คนจะอยู่ไม่ได้เลย. นี่ควร รู้จักบุญกุณ ต้องบูชาบุญคุณของมันไว้; นั่นแหละเรียกว่า ศีลธรรมที่จะพึงประพฤติ ก่อโลกสัตว์เคร็จฉาน หรือต่อโลกพฤกษาชาติทั้งบ่วง. เดี๋ยวนี้เป็นวิกฤติการณ์ คนไร้ ศีลธรรมมีแต่ทำลาย ทำลาย, แล้วบาป ก็มาถึงกนเหล่านี้เอง จะไม่มีผ่นตก จะมีโรค ระบาท จะไม่มีกาหารกิน จะไม่อยู่ด้วยกรรมเยือกเย็น อะไรเหล่านี้ เป็นโทษที่มันจะ เกิดขึ้น.

# พวกโลกของธรรมชาติอื่น ๆ ที่เป็นหมวดใหญ่ ยังมีได้แก่ภัยธรรมชาติ

เรื่องที่ ๑. ภัยธรรมชาติจากนี้ หมวดใหญ่ ๆ ที่จะพิจารณากัน ถึงวิกฤติการณ์ หมวดหนึ่งเรียกว่า ภัยธรรมชาติ เป็นเองตามธรรมชาติ : ปัจจุบันนี้ เวลานี้ก็เรียกว่า กำลังมีภัย ภัยน้ำห่วม บางประเทศตายเป็นหมื่น ๆ คน. ประเทศเราที่ นกะศรีธรรมราช มีดายไม่ถึง ๒๐๐ คน ในขณะที่ประเทศอื่นเขาดายเป็นพันกน หมื่นคน เพราะน้ำท่วม; นี่กี่คือต้องถือว่าวิกฤติการณ์ที่มาจากภัยธรรมชาติ. มนุษย์ก็ไปโดน นาปให้ธรรมชาติว่าน้ำท่วม; แต่ที่จริงที่ น้ำห่วม นี่ มัน เป็นความไร้ส์ลธรรมของ มนุษย์ : ทำลายโลกพฤกษาชาติ ทำลายโลกสัตว์เคร็จฉาน แล้วมันก็เกิดล้นเหตุ ที่จะทำให้น้ำท่วม.

เดี๋ยวนี้เขาขอมรับกันแล้ว มองเห็นกันแล้ว ว่ามันจริง; เมื่อ ๒๐ บีก่อน หน้านี้ พุลเท่าไรก็ไม่เชื่อ ว่า **การทำลวยต้นไม้ในโลก นี่ เป็นอันตราย** ทุกอย่าง ทุกประการ. โดยเฉพาะทำลายต้นไม้บนภูเขา ต้นไม้บนภูเชาถูกตัดลงแล้ว ไม่มีคงคิบ แล้ว น้ำจะไหลลงมาเหมือนกับว่าเทรากกระบอก; แล้วคนจะหนีไม่ทัน แล้วคนระตาย. อย่างสมมทิว่าภูเขาหลวง, ภูเขาสุ.มรุหลวง ที่นกรศรีธรรมราชนั้น ก็พอจะเบ็น ตัวอย่างได้. เพราะว่าที่ภูเขานั้น ถูกลักลอบสัตป์า เผาป่าทำไร่ ทำอะไรมะกขึ้น, ที่ทาง การอนุญายให้ทำ โดยไม่รู้เท่าถึงการณ์ก็มากขึ้น, ที่เป็นเรื่องทำโดยโมหากติ ไม่รู้ว่ามัน ไม่กวรจะทำ, หรือการทำเหมือง ชนิกที่ทำให้แผ่นดินมันเกลี้ยงไป ก็ทำมากขึ้น. ฉะนั้น ภูเขาก็โม่สามารถพยุงเอาน้ำไว้ อย่าให้ไหลเทลงมา เหมือนกับเทขากปากกระบอก.

สมัยก่อนธรรมชาติมันก็กุ้มของมันเอง ; สมัยนี้มันกุ้มของมันไม่ได้. ที่ว่า น้ำท่วมนี้ อย่าว่าเป็นภัยจากธรรมชาติล้วน ๆ ; มันเป็นเพราะความไร้ศีลธรรมของมนุษย์ อยู่ส่วนหนึ่งด้วย ตั้งครึ่ง ตั้งก่อน หรือทั้งหมดก็มี. ไปดูที่ประเทศอินเดีย แล้วจะ พบความจริงข้อนี้ว่า ม**นุษอ์เบ็นผู้ทำลาอ** ที่ทำให้น้ำท่วมใหญ่อยู่มากเหมือนกัน, ประเทศ ไทยยังเล็กไป.

### เรื่องที่ ๒. โรคระบาด ภายหลังน้ำท่วม

มาดูอีกหนึ่ง เรื่องโรกระบาดหลังน้ำท่วม หรือไม่ใช่เกี่ยวกับน้ำท่วมก็ตาม; โรคระยาดส่วนใหญ่มาจากดวามไม่สะอาด คือความสภปรก ของดิน ของน้ำ ของ อากาศ ซองอะไรต่าง ๆ จะหมักหมม จะเพาะเชื้อโรค; แล้วคนก็ไม่มีศีลธรรมหลาย ประการ ที่จะกำจัดหรือบ้องกันโรภระบาค. ถ้ามีศีลธรรมในทางสติบ้าญา ก็ไม่ค้อง เป็นโรค; และถ้าเป็นชิ้นมาก็เห็นแก่ผู้อื่น ก็บ้องกันเต็มที่ไม่ให้เชื้อโรคนี้ลงไปน้ำ ในกลอง ระบากไป, หรือขอมทนลำบากไม่ให้เชื้อโรคนี้มันระบาทไป, โรกระบาดมันก็ จะไม่เกิดจิ้น หรือเกิดขึ้นน้อย หรือว่าควบคุมอยู่โดยง่าย.

โรคระบาด มันก็ เป็นธรรมชาติ อันหนึ่ง; แต่ว่า ด**นไร้ดีลอรรม ไม่** ช่วอกันปฏิบัติให้ดูกต้อง มันก็ใหญ่หลวง เป็นโรกระบาดจนลวยกันอย่างไม่กวรจะดาย นี้ก็ได้เหมือนกัน เรียกว่าวิกจุจิการณ์โดยธรรมชาติ. มนุษย์มันทำผิดนี้ โรกระบาด มันก็ระบาดไป; แต่ว่าข้อนี้มันก่อยยังขั้ว เพราะว่ามองเห็นง่าย แล้วคนก็กลัวสายมาก พูกกันก่อยพังรู้เรื่องหน่อย จึงป้องกันโรกระบากได้เป็นส่วนใหญ่ทีเดียว. แต่ถ้ามันมี ก็ต้องมีเพราะกวามไร้ศีลธรรม ในกวามหมายที่ ๓ ก็ได้ คือมันผิดปกติของธรรมชาติ อย่างใดอย่างหนึ่ง, ไร้ศีลภาวะกวามเป็นปกติทามธรรมชาติอย่างใดอย่างหนึ่ง.

#### เรื่องที่ ๓. อักคีภัย

ที่นี้มาถึง เรื่องไฟไหม้ คงจะไม่กิดว่า เกี่ยวกับศีลธรรม; ที่จริงเก็ทไฟ ใหม้ที่ใหน ด้องมีเรื่องเสื่อมศีลธรรมที่นั้น ช่อนอยู่เบื้องหลัง; นี้หมายถึง ที่มันไหม้ ในบ้านในเมือง. ดนเตลอเรก ไม่มีสติสัมปชัญญะ สะเพร่า; นี้เรียกว่าไม่มี ศีลธรรม ในหัวบ้อสติสัมปชัญญะ ทำให้ไฟไหมับวันขึ้นมา ก็ชากศีลธรรมในข้อสติ สัมปชัญญะ.

ทีนี้ **คนมันโลก อฮาดได้ประโยบน**ี่; ถ้าเอาไฟเผาเข้าแล้วมันได้ประโยชน์ จะได้ก่าประกัน หรือได้อะไรก็สุดแท้, มันอยากได้ประโยชน์ มันกีจุดไฟขึ้นมาให้ไฟไหม้ บ้าน ใหม้เมือง. นี่ความไร้ศีลธรรม ทำให้ไฟไหม้. หรือว่ามันโกรธแค้นกัน เกิก อาฆาตแก้นใดรอยู่ อยากจะเผาเสียให้หมด มันก็จุดไฟขึ้น; ไฟก็ใหม้อื้นมา เพราะ ความไร้ศีลธรรม, นี่ ความโลภก็มี ความโกรธก็มี ความหลงก็มี ทำให้ไฟไหม้ขึ้นมา.

ฉะนั้น อย่าไปโทษไฟ: ด้องโทษดวามไว้ดีลธรรมของมนุษย์. ที่มัน ใหม่:องอย่างไฟบ่าไหม้ ก็อย่าเข้าใจว่าไม่เกี่ยวกับมนุษย์, มันยังเกี่ยวกับมนุษย์; แม้ อย่างนั้นเราก็ยังเรียกว่า วิกฤติการณ์ที่ไว้ศีลธรรมเหมือนกัน. เพราะบ่าดามธรรมชาติ ที่ไฟโหม้นั้น ไม่ใช่ภาวะปกที่; มันเป็นภาวะผิดปกติ เสื่อมเสียภาวะปกติ ก็เรียกว่า เสื่อมเสียศัลธรรมในความหมายที่ ก ความสงบตามธรรมชาติ หรือภัยลวมธรรมชาติ ยกตัวอย่างเท่วนี้ก็พอ.

## พวกหมวดภัยที่มนุษย์ทำขึ้นเอง :-

ยกตัวอย่างอันแรกคือ **โจรภัย :**

**ภัยจากโจร** หรือว่า *อาชญากรรมใด ๆ ที่เนื่องกันอยู่กับโจรภัย* มันก็มา จากความโลก ความโกรธ ความหลง ที่เป็นกันเหตุอันแท้จริงอยู่ในใจของบุคคลผู้ประกอบ กรรมนี้; ถ้าไม่อย่างนั้นมันจะขโมยอยู่ทำไม่. เพราะโลก อยากจะได้, มันไม่มี ศีลธรรม มันก็ขโมย, มันโกรธ มันแก้แค้น มันก็ชโมย, มันหลงเห็นผิดเป็นถูก เห็น ทีเป็นชั่ว เห็นชั่วเป็นที มันกีชโมย. ความโลก โดรธ หลง ไว้คือธรรมนี้เป็นค้น เหตุแห่งโจรกรรม หรือโจรภัย; ส่วนการปกครองไม่ที มันก็รวมอยู่ในข้อนี้ เพราะ คนปกกรองมันมีโลภ โกรธ หลง มันก็ปกครองกนให้หยุคโลภ โกรธ หลงไม่ได้, การ ปกครองคี ไม่มีโลภ โกรธ หลง โจรภัยกีไม่มี.

#### ๒. ภัยเกิดแต่ความขัดสนในกรอบครัว :

เศรษฐกิจในกรอบกรัว ในกรอบกรัวชักสน, หรือว่าคนคนหนึ่งมันชักสน; นึ่มาจากอบายมุขทั้งนั้น. ความพักสนอต่างน้อยห้องมาจากความขี้เกียจ; ความ ชี้เกียจเป็นอบวยมุข เป็นความไม่มีศีลธรรม. อบายมุขอย่างอื่นก็มี : *ดิ้มน้ำเมว*  *เที่ยวกลางกิน ดูการเล่น เล่นการพนัน ดบคนขั้วเป็นบิตร*; ภัยเศรษฐกิจใน กรอบกรัว ที่ตัวทำขึ้นเอง มันก็เกิดขึ้นมา เป็น*ภยาคติ ใมหะคติ*. กวามเข้าใจผิด เกี่ยวกับเรื่องนี้ ทำให้เสียเศรษฐกิจในกรอบกรัว; ที่ขยายออกไปเป็นของประเทศชาติ ก็อย่างเดียวกันอึก, มันมีการทำผิดท่วนองเกียวกัน แต่มันขยายออกไป จนกระทั่งเป็น เศรษฐกิจของทั้งโลก ที่สัมพันธ์กันยุ่ง แก้ไขไม่ไหว.

## ญห่อไปถึงเรื่องการเมือง :

เมื่ออยู่กันมาก มันก็มีบัญหา เพราะอยู่กันมาก, เมื่อสัมพันธ์กันมาก ก็มี บัญหาเพราะสัมพันธ์กันมาก ก็เรียกว่าบัญหาทางการเมือง. เกี๋ยวนี้มีวิกฤติการณ์ทาง การเมือง โดยพูดได้เต็มปาก; เพราะไม่มีความสงบสุข, เพราะมันไม่มีควรเมือง ที่เหมาะสมกับพลเมือง. ถ้าพลเมืองเลว การเมืองดีเกินไป ก็ใช้กันไม่ได้ เพราะผิดฝา ผิกคัว; มันต้องมีระบบการเมืองที่พอดี หรือตรงกันกับกาวะของพลเมือง จึงจะแก้ บัญหาได้.

นี้ การเมืองยังไม่เหมาะกับหลเมือง : เกินไปบ้าง ขาทไปบ้าง จนทำ ให้จนที่สุกก็ได้ ทำให้รวยที่สุกก็ได้ ไม่มีพอที. ถ้าเมื่อไร **ยังคมนิยมประกอบไปด้วย** ธรรมะ มาเป็นหลักระบบการเมือง นี้จึงจะแก้บัญหาการเมืองได้; *ความรัก ความเมตตา ความซื้อตรง ความกล้วบาป รักบุญ* อะไรเช่นนี้ *จะช่วยให้การเมืองดีขึ้น* แล้วก็เหมาะสมกับกนที่จะเป็นสุขภัน.

ที่กล้ายกันท่อไปอีกอย่างหนึ่ง ก็ก็ย การปกครอง;

เที่ยวนี้การปกกรองมันเปลี่ยนไปมาก: ผู้ปกครองคมควรจะเป็นปูษนีย-บุลคล ไม่เห็มแก่ประโอชน์คน ทำนองเดียวกับที่ว่า พระพุทธเจ้า, กรุบาอาจารย์,

ရနားကြား

ก็เป็นปุชนิยบุคกล ทำประโยชน์แก่ผู้อื่น. พระราชาที่ถูกต้องตามอุดมุคติ กรั้งโบรม บุราณโน้น ก็ปกกรองเพื่อประโยชน์สุขแก่ผู้อื่น ไม่ใช่เพื่อตัว. นี่ไปหารายละเอียด อ่านเอาเอง ก็จะพบได้.

 พีนี้ เราไม่มี การปกครองระบอบหี้ว่า พ่อปกครองลูก ซึ่งเราเคยได้ยิน แต่ชื่อ เราไม่ทันเห็น; เราไม่เคยเห็นระบบการปกกรองที่ปกครองอย่างพ่อปกครองลูก.
 เดี๋ยวนี้ไม่ใช้แต่ว่าแม้ปกครองเพื่อน เพื่อนปกครองเพื่อนแล้ว, ไม่เห็นแก่ไครแล้ว,
 เห็นแต่แก่ประโยชน์ของตัวอย่างเดียว. ฉะนั้น การปกครองมันจึงกลายเป็นอาชีพชนิด
 หนึ่งไป. ขอให้ช่วยจำให้ดี ๆ ว่าเดี๋ยวนี้การปกครองนั้นมันไม่มี มันกลายเป็นอาชีพ
 ชนิกหนึ่งไปแล้ว; ก็เท่ากับไม่มีการปกครอง แล้วมันจะอยู่กันผาสุกได้อย่างไร.

**นี่วิกฤติการณ์หางการปกครอง เป็นภาวะไว้หีกธรรมอย่างอิ่ง** กำลังยัง มีอยู่: ฉะนั้น ผู้ปกกรองก็เลยไม่ใช่ปูชนียบุกกล กลายเป็นผู้ทำอาชีพไปเสีย. นี่ว่า โดยส่วนมากหรือโดยส่วนใหญ่ไม่ใช่ทุกคน ที่มันยังดีอยู่ก็มี: แต่ว่าเดียวนี้ทั้งโลก มันกำลังเฮไปอย่างนี้ ผู้ทำหน้าที่ปกกรองกลายเป็นทำอาชีพ ไม่ใช่เป็นปุชนียบุกกล เสียแล้ว ก็เป็นวิกฤตการณ์ ความไร้คีลธรรม.

๔. ทีนี้ ก็มาถึงกำอีกกำหนึ่ง ซึ่งต้องบอกส่วงหน้าว่า มันใหม่ และว่าเอาเอง มาตั้งเอา:อง แท่ว่าของเก่าตั้งชื่อใหม่. เราเกยพูทกันแท่ว่า โจรภัย อักคีภัย วาตภัย. เดี๋ยวนี้จะพูดขึ้นมาว่า **'ข้าราชการภัย''** คือ *ภัยที่มาจากราชการ*.

"ไม่เป็นข้าราชการที่ตรงท่ออุทมกติ", นี่ของเก่ามีมานานแล้ว แต่เขาไม่เรียก ว่า ข้าราชการภัย เรียกว่าอะไรก็ไม่ทราบ ; เดี๋ยวนี้เราจะเรียกว่า ข้าราชการภัย. ระบบ ข้าราชการนี้เขวจักลีจนลืมตัว จนสบาย จนสีมคนอื่น จน*ข้าราชการจะกลายเป็นเทวดา ไปแล้ว*; เรื่องเงินเดือนก็ดี บำนาญก็ดี สิทธิพิเศษต่าง ๆ ก็ดี; ข้าราชการเป็น เทวดาไป. เชาก็ลืมตัว ว่าเป็นผู้จะต้องรับใช้ผู้อื่น หรือจะต้องเป็นเพื่อนะกิด แก่ เจ็บ ดาย กับประชาชน; ก็กลายเป็นเทวตาไป, **เป็นผู้นำที่ไม่ดีเพราะเพ็นแก่ตัว** วิกฤติการณ์นี้มาจากข้าราชการไทย ที่มีอยู่โดยมาก; แม้**ไม่ใช่หุกลน แต่ก็มีอยู่** โดยมาด.

#### ๑. ดูต่อไป, พลเมืองเลว

เมื่อก่อนเราใผ่ผันหาพลเมืองก็; วิกะเทิการณ์เกิดขึ้น พลเมืองกีหายไป เหลือแก่พลเมืองเลว เข้ามาแทน. พลเมืองเลวนี้ไม่รู้สึกนึกกิดว่า ประเพศชาตินี้ของเรา หรือแม้แต่บ้านนี้ ดำบลนี้ ขังหวัดนี้ เป็นของเรา; เขาเห็นแต่ตัวเขากนเดียว, อย่างนี้ เรียกว่า พลเมืองเลว.

ถ้า**พลเมืองดี** เขา **ต้องเพ็นแก่ลนอื่นกว้างออกไป ๆ** จนเป็นว่า ทั้งโลก ก็เป็นสิ่งที่เราต้องรับผิดชอบ; เพราะร่ามันเป็นโลกสำหรับเรา หรือโลกของเรา. นี้เป็นพลโลกที่ดี, เป็นพลเมืองที่ดีในประเทศชาติ, เป็นพลเมืองที่ดีในจังหวัก อำเภอ ดำบล หมู่บ้าน และกรอบกรัว, เป็นกนในกรอบกรัวที่ดี. เดี๋ยวนี้พลเมืองที่ดีมัน -หายไป ๆ มันน้อยลง พลเมืองเลวมันมากขึ้น ๆ ๆ มันมีหลักฐาน:ห็นชัดอยู่แล้ว ไม่ต้อง อ้างก็ให้.

๗. ดูท่อไปจะมาถึงกำว่า รัฐสภว, สภาผู้แทนอย่างราษฎรเลือก หรือ ใครเลือกก็ควม ก็เรียกว่ารัฐสภา.

ചിതര

เดียวนี้ **เดิดวิตฤติการณ์รัฐสภา เป็นรัฐสภานี้ไร้ศึลธรรม**; มีพระบาล ที่ตรัสไว้ว่า *เนลา สภา ยตุถ น สบุติ สนุโต --ในที่ขุมนุมได้ไม่มีสัตบุรุษ ขุมนุมนั้น ไม่เรียกว่าสภา*, สมาชิกทุกคนต้องเป็นลัตบุรุษ ก็อเป็นสันโต สันตบุรุษ. **ชุมชุม ใดไม่มีสัตบุรุษ ชุมนุมนั้นไม่เรียกว่าสภา**; เกิสมาชิกเป็นลนชีโมโห โทโส ซีเห็น แก่ตัวไม่เป็นสัตบุรุษ ไม่ควรเรียกว่ารัฐสภา. เพราะกำว่า "สภา" นี้ พระพุทธเจ้า ท่านสงวนไว้ สำหรับเรียกประชุมสัตบุรุษ, แล้วมานั่งประชุมกันมาก ๆ จึงเรียกสภา.

ถ้าว่าเป็นกนไม่ดี ไม่เป็นสัตบุรุษ มานั่งประชุมกันมากๆ; ก็ต้องเรียกว่า เป็นกลุ่มของถนบ้า ของคนเมร ชองคนเห็นแก่ตัว จะเรียกว่า สภาไม่ได้, เพราะยัง มีทะเลาะวิววท ชว้างปากันด้วยรองเท้า ด้วยขวดหมึก ในสภานั้นเอง. มันไม่มีรัฐสภา ที่สมกับคำว่าสภา เพราะไม่มีสัตบุรุษ.

ครั้นมาดูถึงการกระทำของรัฐสภา ก็ลือ ทำตนเป็นบังสึกกับรัฐบาล เป็น กุ่แย้ง คู่ก้าน คู่ต่อสู้ กับรัฐบาล; นั่นแหละคือหน้าที่ของรัฐสภาของสมัยนี้ ซึ่งมันก็ ไม่ใช่สภาอยู่นั้นแหละ เพราะว่า **ไม่มีสัตบุรุษ** มันเป็นกลุ่มคนผู้ทำหน้าที่ก้านรัฐบาล อย่างชนิตที่เห็นแก่เกียรติของคัว ประโยชน์ของตัว หรือความถือรั้นของตัว. แต่ถ้า สมมติว่าเป็นรัฐบาล ที่มาจากสมาชิกรัฐสภา ที่มีพรรกการเมืองใหญ่ ๆ พรรกเดียว ตั้ง รัฐบาลมันก็ก่อยยังชั่งหน่อย; แต่สมาชิกนอกนั้น ก็ยังเป็นข้าศึกกับรัฐบาลอยู่นั้นแหละ. สมาชิกรัฐสภาคือข้าศึกกับรัฐบาลนี่เรียกว่า **วิกฤติการณ์ในรัฐสภา มาจากความไว้** ที่สธรรมของสมาชิกเหล่าน**ั้น**.

พีนี้มาดูที่ตัวรัฐบาล ซึ่งคู่กันกับรัฐสภา.

 รัฐลภาไม่สนับสนุนรัฐบาลนั้น รัฐบาลนั้นก็จะกลายเป็นจำเลย สำหรับรัฐสภาประณามะ กล่าวหาอะไรก่างๆ เละเป็นกู่ข้าธึกกันกับรัฐสภา. กิตดูแล้วมันก็น่าสังเวช; บ้านเมือง ของใกรรเป็นบ้านเมืองของรัฐบาล หรือบ้านเมืองของรัฐสภารเน็นเมื่อก่างฝ่ายก่างเป็น ด้าศึกกันอย่างนี้; นี้เป็นรัฐบาลประเภทหนึ่ง.

เก้า **รัฐบาล** นั้น**มวจากสมาบิกรัฐสภาทั้งหมด** ก็เป็นรัฐบาลที่คุ่นประชาชนได้, เป็นรัฐบาลที่คุ่นประชาชนทั้งประเทศได้. ถ้าเป็นรัฐบาลที่ได้รับการสนับสนุนจาก รัฐสภา ที่เขาเลือกกันเข้ามาทั้งหมด เขาจะทำอย่างไรก็ได้ ; เพราะละนั้น จึงมีรัฐบาล ที่ว่ากินดิน กินจอบ กินเสียม กินอะไรส่วง ๆ เกี่ยวกับประชาชน. นี่ก็เป็นรัฐบาลอีก แบบหนึ่ง คือมาจากสมาชิกรัฐสภา.

ที่นี้ถ้าว่า มันเป็น **รัฐบาลที่อือปืนม**า ถือกุงเงินมา อย่างนี้รัฐสภาทีเต็มไป ด้วยผักถัวที่เขาเรียกกัน, เขาถ่ายรูปไว้สวยมาก มือสล้างเป็นผักถั่ว. นี่เป็นรัฐบาลอีก แบบหนึ่ง เป็นรัฐบาลที่ถือปืนมา ถือถุงเงินมว ถืออะไรมาทำนองนั้น.

รัฐบาลมีหลายแบบอย่างนี้, ถ้วยย่างนี้ก็เรียกว่า เป็นวิกฤติการณ์ทางรัฐบาล ทั้งนั้นแหละ เพราะว่ามันไว้ศีลธรรม. ถ้าไม่ไว้ศีลธรรมแล้ว รัฐบาลกับรัฐอกร จักต้องกอดลอกัน เหมือนกับเป็นพี่น้องกัน, และประเทศนั้นเป็นของเรว, ประเทศชาติ เป็นของเรา คือของรัฐบาลและของรัฐสภา, แล้วกอตกอกันทำ เพื่อให้ประเทศชาติ มีกรามสงบสุข หรือเจริญ. เดี๋ยวนี้มีแต่การทะเลาะวิวาทกัน ระหว่างรัฐสภากับรัฐบาล; ประเทศชาติเลยไม่รู้ว่าเป็นของใบบองใจร เรียกว่าวิกลุติการณ์อย่างยิ่งอย่างร้าย อย่างน่าสงสาร ที่สุดที่ มาจากความไว้ศีลธรรม. วิกฤติการณ์ทั้งหลายคือภาวะไร้ศิลธรรม

 ๙. ทีนี้ก็มาถึง คณะสงฆ์; เวลามีน้อยแล้ว จะพูดย่อ ๆ, วิภฤฺติการณ์ กำลังเกิดขึ้นแก่ลณะสงฆ์อย่างมิ่ง.

ชววบ้านอาจจะไม่ค่อยรู้. อาตมาต้องรู้มากกว่าแน่ ว่าเคียวนี้วิกฤติการณ์ เกิณเก่คณะสงฆ์อย่างไร. คณะสงฆ์มีวิกฤติการณ์อย่างยิ่ง : เดี๋ยวนี้ควบคุมกันไม่อยู่, คุมกันไม่ก่อยจะอยู่, ไม่ค่อยจะเชื่อพังทึ่งกันและกัน; นีวิกฤติการณ์ที่ได้เกิดขึ้นแล้ว ในคณะสงฆ์ แล้วจะปกครองกันได้อย่างไร. คำสั่งไม่มีใครจะปฏิบัติตาม, มีการท้า มีการประท้วงโต้แย้งอะไรกันมากขึ้น ๆ ในวงคณะสงฆ์ ก็เป็นวิกฤติการณ์. ความไม่ เชื่อพึ่ง กันนี้ ก็เรียกว่า เป็นเรื่องสภาพที่ไว้ศีลธรรม ควอเหมือนกัน.

ที่มีว่า **คณะสงฆ้อนุวรรตน์แก่ โอกมวกเดินไป**, กณะสงฆ์ที่มีกวามกิดเห็น เปลี่ยนแปลงไป อนุวรรทน์ตามโลกมากเกินไป; นี่ก็เป็นวิกฤติการณ์อย่างยิ่ง **เป็น** .**กววะไร้ดีลธรรมอย่างละเอียก** อย่างสุขุมอันหนึ่งช่อนอยู่ในนั้น.

อีกอย่างหนึ่งก็คือว่ากณะสงฆ์ที**่ไม่บอะแบองต่อความร่ำรวย**. พระพุทธ-เข้าท่านอนุญาตให้มีอะไรบ้าง ทรัพย์สมบัติน่ะ ? ในศาสนาอื่น พระเยซู พระโมขัมหมัด ที่เหมือนกัน อนุญาตให้สาวกมีสมบัติอะไรบ้าง ? ไม่ต้องพุกถึงความร่ำรวย. เกี่ยวนี้ คณะสงฆ์เรามีวิกฤติการณ์ เปลี่ยนไปในทางไม่ชยะแชยงต่อความร่ำรวย มันก็มีความ ไร้ศีลธรรมอย่างละเอียก ซ่อนอยู่ในนั้น.

นี่เรียกว่า วิกฤติการณ์ในคณะสงฆ์ ยกตัวอย่างมาเพียงสัก ๓ อย่างก็พอ คือว่า ปกกรองกันไม่ได้ เพราะไม่เชื่อพัง, อนุวรรณ์ตามโลกมากเกินไป, แล้วก็ไม่เกลียด ความร่ำรวย.  ๑๐. ดูท่อไปก็คือ พุทธบรีษัท, วิกฤฑิการณ์ที่เกิดขึ้นแก่พุทธบริษัท ทั้งหลาย.

**พุทธบริษทใด้รับคำสั่งสอนที่ผิด ไม่ตรงตามหลัดพระพุทธ สาสนา :** อันนี้เป็นวิกฤติการณ์อย่วงยิ่ง ยิ่งทำให้ผิดมากขึ้นเท่าใด ก็ยิ่งเป็นวิกฤติการณ์มากขึ้น เท่านั้น ก็เลยไม่เป็นพุทธบริษทนั่นแหละในที่สุด. นี้ก็ลองกิดดูว่าเป็นวิกฤติการณ์ ที่มากหรือน้อยเท่าไร ถ้าหาถว่าพุทธบริษทนั้นสูญเสียกวามเป็นพุทธบริษทไปแล้ว เพราะ ได้รับคำสั่งสอน แนะนำชักจุงอบรมที่ผิด.

พุทธบริษัทสมัยใหม่ทิ้งธรรมะ ไปเอาวัตถุมากบื้น คือไม่เอาดีทวงธรรมะ ไปเกาดีทางวัตถุมากขึ้น ผิดจากพุทธบริษัทสมัยก่อน ; ปุ่ ย่า ตา ยาย นั้นแหละกลัว บาปกลัวกรรม เขายอมจ<sup>ื</sup>น แทนที่จะทำให้ผิดหลักของพระธรรม.

ที่ประเทศอินเดียยังหาดูโต้ง่าย คือคนพวกที่ว่า*ยอมขอทาน ดีกว่าเป็น ขโมย*; ได้พบหลายคน ถามเขา, เขาตอบว่าคนเองสมักรเป็นขอทาน ไม่ยอมเป็นทโมย; นี่แปลว่ายังเกร่งกรัดอยู่ในหลักของพระศาสนา. ในประเทศอินเดียมีมาก ในประเทศอื่น ภีพอมี; แต่ในประเทศไทย ดูเอาเองก็แล้วกัน.

**พุทธบริษัทนี้กำลังทิ้งวัฒนธรรมดั้งเดิน** ขนบธรรมเนียม ประเพณีที่ดีของ ปู่ ย่า ลา ยาย ทิ้งไป ๆ ๆ ; ไปหาวัฒนธรรมใหม่ที่เร่าร้อน, วัฒนธรรมที่สงบเย็น นั้นกำลังทิ้งไป ๆ ๆ. รักพระศาสนาแต่ปาก มีลูกมีหลานที่ฉลาด เขาจะส่งไปเรียนเบ็น นายอำเภอ เป็นรัฐมนตรี ; ลูกโง่ ๆ นี้ส่งมาวัก ให้มันบวชอยู่กับวัก มาฝากวักให้ ช่วยเลี้ยง. อย่างนี้ไม่ถูกต้องแล้ว ; เพราะว่าเรื่องในวัดมันยากกว่าเรื่องโลก. มัน กวรเอากนฉลวก ๆ มาให้อยู่ในวัก, กนที่ไม่ฉลากนั้นอย่าเอามาให้เป็นการะแก่วัก, เอาไป ให้เลี้ยงหมู เลี้ยงวัว เลี้ยงกวาย ยังคึกว่ว; นี้มันกลับกันเสียอย่างนี้ ทิ้งวัฒนธรรม เกิมที่ว่า สูกคนที่ฉลากที่สุดต้องถวายพระพุทธเจ้า.

๑๑. ทีนี้ ถูพวกเบ็ณสล์อบวงเรื่อง กว่าจะหมดเวลา จวนแล้ว วิลฤติการณ์ เกื่อวกับ กวามขาดสามักอี.

เดี๋ยวนี้เรียกหากวามสามักกึกันให้วุ่นไปหมก; แต่ไม่รู้ว่าได้สักกี่มวกน้อย จะได้แต่ลัม ๆ แล้ง ๆ ที่เรียกเท่านั้นเอง, หรือว่าได้กวามสามักก็อันแท้จริงมว. เมื่อก่อนสมัย ปู่ ย่ว ตา ยาย ออกปากจะทำอะไรมันได้กวามสามักก็กึ่มากน้อย 1 สมัยนี้มันได้กวามสามักกี กี่มากน้อย 1

ในวัทเกยได้ยินกนเขาโยนไม้ดีกลองโครมใหญ่ เพราะว่าที่จนกลองจะแดก แล้วไม่มาสักคน; เมื่อก่อนนี้มันไม่ใช่อย่างนั้น ถ้ากนได้ยินกลอง ดึกดื่นแล้วเขาก็ยัง มา. เดี๋ยวนี้มันเปลี่ยนไป ๆ ดวามสวมจัดดื่มันไม่มี ด้วยเหตุผลหลายประการ; แต่ ว่าสรุปแล้ว เพราะความไร้สึดธรรม ที่มีกวามรู้สึกว่า : *ความสามัคลีนี้จำเป็น ถ้าเรา แยกกันเราต้องตาย, ถ้าเรารวมกันเราก็ยังอยู่ได้* เช่นนี้เป็นกัน.

ทำไมจึงไม่สามคลี ? ก็เพราะมันแขกตัวเองออกไป : เห็นแก่ตัว -- เห็น แก่ตัว, เห็นแก่ตัวกู - เห็นแก่ตัวกู, ไม่เห็นแก่ผู้อื่น. ทำไมเป็นอย่างนั้น ? เพราะ มันนิยมวัตถุ : นิยมแต่ได้, ได้แล้วก็เป็นดี, มันคือยู่ที่ได้ ไม่ใช่ทีอยู่ที่ดี, อย่างนี้ ทำให้เกิดความขาดสามักกี. มันเห็นแก่ตัว และมันกีซาตรากฐานที่สำคัญอย่างเดียวกันอีก. ขอให้ช่วยสนใจด้วย กิกดูตัวย ว่าที่เรา **บาดสามคัดกันนี้ เพราะว่าบาดราก** ฐานทางจริยธรรมอันลึกซึ้ง ที่ย้าแล้วย้ำถึก, คียรากฐานที่ว่า *"สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน* ทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น" , นั้นแหละคือรากฐาน. ถ้ามีนี้ เป็นรากฐาน ความสามคัดจะยังอยู่ เพราะว่าเวาเป็นเพื่อแหุกบ์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย คว้อดกันทั้งหมดทั้งสิ้น.

ถ้า **รากฐายพื่สูง** ไปกว่านั้น หรือไกลกว่านั้น **เป็นเรื่องปรมต้อ์** ก็คือราก ฐาน **เรื่องอนพิตา เรื่องสุญญตา**; ถั่วใครเห็นอนัตกาจริง เห็นสุญญตาจริง มันก็ ไม่เห็นแก่ตัว. ถ้าไม่เห็นแก่ตัว มันก็เห็นแก่ผู้อื่น, แล้วสามัคดีมันก็มีได้ง่าย สำหรับ ผู้ที่เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตดา หรือสุญญตาโดยแท้จริง. เพราะฉะนั้น *การที่พูดว่า ปรมัดต์ธรรมไม่ส่งเสริมความเจริญทางโลกนั้น เป็นคนหลับตาพูด*; เป็นนักปราชญ์ ไง่ที่สุด ที่ดูถูกปรมัดถธรรม ว่าไม่มีประโยชน์แก่ไลก, แก่เรื่องของโลก ๆ. ขอให้มี ธรรมสูงไว้เท่าไรเถิด; เรื่องทางโลกจะดีขึ้นเท่านั้น. ไม่ได้เป็นข้าคึกแก่กัน; เพราะ ว่าธรรมยิ่งสูง ยิ่งทำลายความเห็นแก่ตัว; พอทำลายกวามเห็นแก่ตัว ก็ต้องเห็นแก่ผู้อื่น นะนั้น โลกนี้ก็ไม่เลว.

๑๒. ข้อต่อไปจะดูถึงสิ่งที่เรียกว่า สาธารณประโยหน์ หรือสาธารณสถาน

ประโยชน์ส่วนรวมของสาธารณะนี้กำลังมีวิกฤติการณ์ **เพราะการเสื้อมสือ-**ธรรม สาธารณประโยชน์ สาธารณสถานถูกทำลาย แล้วจะเรียไรขอ มาสร้างสาธารณ-ประโยชน์สาธารณสถาน ก็ไม่ใคร่มีใกรให้. เดียวนี้ ไม่มีใครให้ ไม่มีใกรก่อยจะให้ ไม่เหมือนสมัยก่อน; อย่างว่าจะศักรณนนี้ สมัยก่อนหากวามสำเร็จได้ง่าย มีกนบริจาก ที่ดินง่าย. เดี๋ยวนี้ต้องซื้อ ต้องอะไร มันลำเภกกว่า; นี่เรียกว่าสาธารณประโยชน์ สาธารณกุศล สาธารณสถานก็มีวิกาุติการณ์เกิดขึ้นแล้ว. กรั้นมันมีอยู่แล้ว เขาก็เอาเปรียบอีกแหละ, ทำลายเสียอีก, กกโกงเสียอีก แะนั้น ถนนหนทาง ห้วย หนอง กลอง บึง บาง มันก็หมดไป หาทำยาหยอดกาก็จะ ไม่ได้แล้ว; ก่อไปสาธารณประโยชน์ สาธารณสถาน สาธารณกุศล ที่มันเป็น ของ จริงๆ มันก็หมดไป ๆ เพราะความเพ็นแก่ตัว. นี่เรียกว่า วิกฤทิการณ์ได้เกิดขึ้นแล้ว แก่สาธารณประโยชน์ เพราะความไว้คือธรรมของกนเรา.

๑๓. ซึ่งท่อไปเรียกว่า สิ่งประโลมใจ.

สึงประเล้าประโลมใจ; ค้องพั่งให้ดีๆ ก็อให้รู้ว่า ลนเราจะอยู่โลล ปราสจากถึงประเอ้าประโลมใจนั้นไม่ได้ มันเป็นความจำเป็นอย่างหนึ่ง; แม้เพ่ ไก่มันก็ยังชอบขันสนุก ๆ. เราจะมีแต่ทั่ววกิน บ้านอยู่ เครื่องนุ่งห่ม นี่มันไม่พอ; มันยังมีบ้จจัยอีกอันหนึ่ง ที่มันจาคไม่ได้โดยธรรมชาติ ถือสิ่งประเล้าประโลมใจ ให้รู้สึก สกซื้นแจ่มใส เอือกเย็น พอใจตัวเองอยู่เสมอ; อย่างนี้เราเรียกว่า สิ่งประเล้าประโลมใจ.

เมื่อก่อนนี้เราเอาบุญ เอากุสถ เอาความดีเป็นสิ่งประเล้าประโลมใจ, มิตรสหายหี่ที่ การไปมาหาสู่ที่บริสุทธิ์ เป็นสิ่งประเล้าประโลมใจ. เดือวนี้ได้เกิด วิลฤติลารณ์ ขึ้นกับสิ่งนี้ ไปเอาสิ่งที่ยัวไห้เกิดกิเลส มาเบ็มสิ่งประเล้าประโลมใจ เอาสิ่งยัวให้เหยียบย่ำศีลธรรม มาเป็นสิ่งประเล้าประโลมใจ แล้วหลงกันทั้งโลก; เพราะ ฉะนั้นถนทั้งโลกก็เอาสิ่งที่เป็นข้าศึกแก่พระธรรมมาเป็นสิ่งประเล้าประโลมใจ, ศีลธรรม ก็หายไป ก็เกิดแต่สิ่งที่ส่งเสริมกิเลส ทางสื่อมวลชน ทางวิทยุ ทางอะไรก็ตทม; มันก็ มีแต่สิ่งประเล้าประโลมใจ ชนิดที่ทำให้หลงแต่กิเลส หลงในกิเลส แล้วก็เห็นแก่ตัว.

คำสองกำนี้น่าจะจำไว้ คือกำว่*า "อว*ราม" เหมือนเรานั่งทรงนี้ เราเรียกว่า อาราม; สถานหื่อย่างนี้เรียกว่าอาราม ประเล้าประโลมไจหรือไม่*ร* มีอีกกำหนึ่ง

๑๔. ทีนี้ การโฆษณา, การโฆษณาก็ กำลังมีวิกฤติการณ์ เพราะไร้ สี่ถธรรม.

ก่อนนี้โฆษณา บ้าวประกาศ แล้วเขาต้องชักชวนให้ทำกวามดี ทำบุญ ทำ กุศล ให้อดกลั้นอดทน ให้เสียสละก็เรียกว่าชักชวนโฆษณา. เดี๋ยวนี้กาะโฆษณานั้น มันชักชวนให้ไปติดบ่วง, ให้ไปตกหล่มของอบหมุข ของอารมณ์แห่งกิเลส; ล้วน แต่:บื้นเครื่องหลอกลวง เป็นเครื่องล่อหลอก เป็นเครื่องมือสำหรับหาประโยชน์.

การโฆษณาเช่นทางหนังสือพิมพ์ เป็นต้นนี้ มีมากเหลือเกิน ไม่น้อย; *เป็นอาชิพด่า คือว่าหากินด้วยการด่า*, มีอาซีพด้วยการต่า มีการต่าเป็นอาชีพ, มีการค้านเป็นอาชีพ, มีการหลอกลวงเป็นอาชีพ, เป็นเกรื่องมือของพรรกพวก; แล้ว สิ่งโฆษณาเหล่านี้มันจะเกิดความสงบได้อย่างไร.

แต่เมื่อก่อน ถ้าเราโฆษณาไปพิมพ์ไปอะไร หรือว่าสร้างอะไรขึ้นไว้ใน พระพุทธศาสนานี้ ให้เบ็นที่พึ่ง; ชักชวนไปทางธรรมะทั้งนั้น. เดียวนี้ชักชวน กันให้เป็นพรรกเป็นพวก ให้ต่อสู้กัน; หาประโยชน์ตั้วยการด่าอีกน่ายหนึ่ง ก้าน ผ่ายหนึ่ง ไม่ม**ีใครดี,** แล้วก็ด่างฝ่ายก็ก่ากันได้. วิกฤติการณ์ในทางเครื่องมือ โฆษณามันเกิดขึ้นแล้ว; ไม่ใช่โฆษณาสึงบริสุทธิ์ให้กนทั้งหลายรู้ แต่โฆษณาในทาง หลอกลวงคนอื่นให้หลง ในการโฆษณาของตัวเท่านั้นเอง; แม้ที่สุดแห่การโฆษณา ชายของ ก็หำให้คนหลงสวยหลงงาม. ควรจะถือว่าเป็นการทำบาปชนิดหนึ่งที่เดียว.

๑๕. กูสิ่งท่อไป กวามยากจน เป็นวิกฤติการณ์อย่างสิ่ง.

ถ้าจนลงเท่าใด ก็ยิ่งเป็นวิกฤติการณ์เท่านั้น; แล้วเขาก็ไม่ไปโทษศีลธรรม หรือกวามไร้ศีลธรรมของตัว. ไปโทษผีโทษสาง ไปโทษโชก โทษลาง โทษเทวกา โทษรัฐบาล โทษคนอื่นก์แล้วกัน; ไม่โทษตัวเอง.

แต่แล้วกวามยากจนนี้ มันมาจากอบายมุขของตัวเอง, ก็อกัวเองขุณหลุม ผังกัวเองลงไปในอบาย : *ตื่มน้ำเมา เที่ยวกลางกีน ตุการเล่น เล่นการพมัน คบ ลนข้วเป็นมิตร เกียจคร้านทำการงาน*; ที่เรียกว่าปากทางแห่งอบาย, แล้วไปทำเข้า มัน พลัดลงไปในอบาย ตื่อความยากจน.

หรือมิฉะนั้น ก็เพราะว่ามีมิจฉาทิฏช*ิ "เห็นกงจักรเป็นดอกบัว"* มันก็ก้อง จน, หรือมัน *ไม่มีขันตี ความอดกลั้นอดทน รอได้คอยได้* มันก็ต้องยากจน; ไม่ทำ อะไร ไปขโมยเขา มันก็ยึ่งขนหนักเข้า. แล้ว สำคัญที่สุด ก็คือว่า พวกนี้ ไม่ยอมรับ ว่าควรงานดีลการปฏิบัติธรรม.

อาสมาก็ยังสงสขอยู่เหมือนกันว่า ที่พึ่งอยู่หนี่หลาย ๆ ถนนี่ ใครบ้างขอมรับ ว่า การงานนี่คือการปฏิบิติธรรม ร ทำไม่ไม่ทำการงานให้เป็นการปฏิบิติธรรม ะ ให้มี ธรรมะหลาย ๆ ข้ออยู่ในการทำการงาน ในการปฏิบิติงาน การบ้านเรือน. แม้แก่ กวาคขยะ ต้องอาศัยสติสมปชัญญะ บ้ญญา อลทน ใช้ธรรมะหลายข้อกว่าจะกวาดขยะ:สร็จ, แม้แต่การกวาลขยะ มันก็เป็นการปฏิบิติธรรม. กวรงานอย่างอื่นยิ่งท้องการธรรมะมากยิ่งกว่านี้ หรือยิ่งสอนให้รู้กวามไม่น่า ยึกถือ ความไม่น่าหลงไหลอะไรมากขึ้น ๆ จนบรรลุพระนิพพานได้; เพราะการทำงวน ท้วยจิตใจที่มันประณีท. ถ้าใคะถือว่า การทำงานลือการปฏิบัติธรรม แล้วก็จะรวย ด้วยอริยทรัพย์; ถ้าเขาขยันขันแข็งทางเนื้อหนัง เขาก็ร่ำรวยด้วยโลกิยทรัพย์; ถ้าเขา ปฏิบัติธรรมด้วยการทำงวน เขาก็รวยด้วยอริยทรัพย์ ๗ ประการนั้น. นี้ ความอากจน มันมี เพราะความไร้ศีลธรรมของคนนั้นเอง เป็นวิกฤทิการณ์อันหนึ่ง.

๑๖. ต่อไป มือนามัยเลว, อนามัยก็อไม่มีไทษ ไม่มีสิ่งที่เป็น อุปสรรคอันตราย.

มือนามัยเลว คือไม่มีอนามัย : ไม่มีอนามัยทางร่างกาย ร่างกายเลว, ไม่มี อนามัยทางจิต จิตมันก็เลว, ไม่มีอนามัยทางวิญญาณ สติบัญญามันก็เลว; นี่เกือบ จะไม่ต้องอธิบาย เพราะว่าพูกกันอยู่บ่อย ๆ และเห็นกันอยู่บ่อย ๆ.

อนามัยทางกาขเลวก็ขี้โรล ไม่สามารถจะใช้ร่างดวยให้เป็นประโยชน์ ได้. ถนามัยทางประสาทหรือจิตเลว มันก็มีใจลอไม่ปกติ ทำอะไรไม่ได้. อนามัย ทางวิญญาณ ก็อทาง*ศรัทธา, ปั้ญญา, ลติ, เลว* มันก็*เชื้อผิด เห็นผิด ดิดผิด อีก* ถือผิด; นื่อนามัยทวงวิญญาณมันเลว.

เกี๋ยวนี้ ว**ิกฤหิการณ์ทางอนามัยถ้ำลังมี** แม้ว่าเขาจะกุยว่ามีหยูกมียา มีการ รักษาที่ดี ก็ยัง เอาชนะโรลที่เกิดขึ้นใหม่ ๆ ไม่ ได้ และถ้ามนุษย์ไร้ศีลธรรมแล้ว การอนามัยทำไม่สำเร็จ มันจึงอีกอวดอยู่. แม้แก่อนามัยทางกาย อนามัยทางจิกก็ยังมี ล้าหลัง; ส่วนอนามัยทางวิญญาณ ทางสถิบัญญานั้น ไม่รู้จักกันเลย; เรียกว่า วิกฤฑิการณ์ทางอนามัยนี้ยังเลวอยู่ เพราะไร้ศีลธรรมในส่วนนี้. ๑๗. ที่นี้ข้อสุกท้าย จะเรียกว่า บัญญามันหลงทาง.

ขออนุญาทตั้งทำโหม่เอา:องบ้าง, ถ้าไม่มีใครเพยเรียกมัน. **ปัญญาหลงทาง** พึ่งแล้วก็ไม่น่าเชื่อ ก็เป็นปัญญา แล้วทำไมหลงทาง r เพราะมัน **เป็นปัญญาที่ไม่จริง** มัน:ป็นปัญญาเฉโก, เป็นปัญญากย่างโลก ๆ **เป็นบัญญาที่เกิดมวจากลวามเห็นแก่ด้ว.** เดี๋ยวนี้เราอบรมเท็ก ๆ ลูกหลาน แต่เพียงบัญญาอย่างนี้ทั้งนั้น.

นี่ต้องขอพูกตรง ๆ หน่อย, พวกที่รักลูก รักหลาน รักอะไรอยู่. เดี๋ยวนี้ ให้เล่าเรียน ส่งเสียให้เล่าเรียน นี่ **สร้างบัญญา โลกิยบัญญา ที่ทำให้หลงหางนี้ทั้งนั้น;** ไม่ใช้บัญญาอย่างของพระพุทธเจ้า. *บัญญาหลงทรงนี้ จะไม่พบกันกับอนิลจัง ทุกขัง* อนัตดาเลย ; เพราะบัญญามันหลงทาง.

คนรวยก็มีปัญญาหลงทาง หาเงินได้แยะ, คนจนก็มีปัญญาหลงทาง จน จน ขนลงไป. แต่ว่าอนส่วนใหญ่ **ไม่รู้จักเลื่อนชั้นในทางวิญญาณ: นี่แหละปัญญา** ม**ันหองทาง.** คนแก่จะเข้าโลงอยู่แล้ว ยังมีอะไรเหมือนเด็กๆ; นี่ก็ไม่รู้จักเลื่อนขั้น ของวิญญาณ.

ถ้าเราเป็นเด็กก็เป็นเด็กกีที่สุก เป็นหนุ่มสาวก็เป็นหนุ่มสาวที่กีที่สุก นี่ก็เลื่อน ขั้นเล้ว, เป็นพ่อบ้านแม่เรือนที่ดีที่สุก นี้ก็เลื่อนชั้น, เบ็นกนแก่ที่ดีที่สุก ก็เลื่อน ขั้น, เป็นกนชรว เป็นกวงประหีปของลูกหลวน ก็เรียกว่าเลื่อนชั้นทั้งนั้น. นี้ก็คือ พุดถึงเรื่อง *พรหมจารี กฤหัสถ์ วนปรัสถ์ สันยาลิ*; เอวมา **พิจวรณาดู เป็นชั้น พื่จะต้องเลื่อน ดำหรับมนุษต์.** ถ้าปัญญาหล่งทาง แล้วเลือนชั้นไม่เป็น เลื่อน ไม่ถูก มันเสื่อนถอยหลัง. ฉะนั้น ระวังโห้มันเป็นปัญญาพี่มันไม่หลงทาง อึ่งฉลาค ซึ่งทำผิดอึก; อย่างนี้ก็ปัญญาหลงทาง. เพียวนี้ในโลกมีปัญญาหลงทางมากขึ้น ๆ โลกนี้จึงเต็มไป ด้วยวิกฤติการณ์อย่างรุนแรง รวทเร็ว น่าใจหาย น่าวิตก; เพราะปัญญาของกนใน โลกมันกำลังหลงทาง "เห็นกงจักระป็นจอกบัว"; โลกนี้ก็เต็มไปด้วยวิกฤติการณ์ เพราะความไร้ศึลธรรม.

นี่ก็พูดมาโดยหัวข้อที่ว่า **วิกฤติการณ์ท**ั้งหลายน**ั้น คือภาวะไว้ศึลธรรม** เป็นทั่วอย่าง หลายสิบเรื่องแล้ว ก็เห็นจะพอกันที.

### **บ้ญหาแห่งภาวะไร้ศึลธรรมอยู่ที่ไม่**มีผู้มองบ้ญหานึ

ในลอนท้ายนี้ ก็จะพูดถึงตัวปัญหา เกี่ยวกับเรื่องนี้ : ปัญหาทางศีลธรรม, ปัญหาที่เกี่ยวกับเรื่องนี้สือปัญหาทางสึลธรรม เพราะว่า : –

 ค. คนไม่มองบัญหานี้. เพราะคนกำลังมุ่งแก่จะชุดทองกำ เขาไม่มอง บัญหาทางศีลธรรม. เพราะว่าไปมุ่งชุดทองกำเพลินอยู่ จึงไม่ยอมมองทางนี้; เขาจะ ไปขุดวัตถุ ที่เบ็นเงินเย็นทอง เป็นกิน เบ็นกาม เบ็นเกียรติ. เรียกว่าไปชุด พองกำ กัมหน้าอยู่ที่นั้น, ไม่ยอมมองบัญหานี้ : บัญหาไร้ศีลธรรมที่เป็นวิกฤติการณ์.

๒. เขาไม่ยอมมอง; ใกรชวนให้มอง ก็ไม่ยอมมอง เพราะว่ากลัวจะ
 เสียเงิน เซียของ เสียวักถุ แล้วจะได้แก่อุดมคติ กินไม่ได้. กนสมัยนี้ เขาถือว่า
 บุญภุสิล ตวามดี อุดมคติถินไม่ได้, เอาไปซื้ออะไรกินก็ไม่โต้. อุดมคติมันเป็น
 อย่างนั้นเสีย เพราะต้องการวักถุ มันก็ไม่ยอมมองปัญหานี้; เพราะนึกเสียว่าไม่ได้อะไร

ที่จะถือเอาวัตถุ คือส่วนที่จะได้ เสียเงินเสียทอง แล้วไปได้แจ่อุดมดดิที่มันกินไม่ได้ ; เพราะฉะนั้น มันไม่ขอมมอง.

๓. ไม่อยากมอง; บางทีก็เข้าใจบ้าง, เริ่มเร้าใจบ้างแล้ว; แต่มัน
 ไม่อยากจะกิดให้ลุล่วงไป ก่อมันไม่อยากมอง เพราะมันรู้สึกเสียแต่ทีแรก ว่า : – "มัน
 ขัดกับประโยชน์ของกู; ที่คุณว่าดินะ มันขัดกับประโยชน์ของฉัน. เห็นว่า
 ศิลธรรมนี่ มันขัดกับประโยชน์ของฉัน; วิกฤติการณ์คีกว่า, เป็นช่องทางที่ฉันจะ
 กอบโกยเอาประโยชน์". พวกเหล่านี้เขาไม่อยากจะมอง หังที่ว่าถ้าจะมอง ก็จะมองเห็น.
 หรือว่า เขาเห็นกำไรแล้ว เขาก็ไม่อยากมองอีกนะ...เหละ มันขัดกับบิกิเลตทัณหาของเขา.

สรุปสั้น ๆ ก็ว่าพวกที่หนึ่งมัน **ไม**่มอง เพราะกำลังมุงขุททองอยู่, พวกที่สอง **ไม่ยอมมอง** เพราะกลัวจะ.สียวัตถุ ระได้แก่อุดมกติ, พวกที่สาม **ไม่อนากมอง** เพราะ รู้สึกว่ามันขัดกับความประสงก์ของกู. ดังนั้นปัญหานี้จึงยังกงมีอยู่ และมากขึ้น ๆ ๆ ในโลกนี้ ที่จะสร้างวิกฤติการณ์ให้รุ่นแร*ง*ยิ่งชื้นไปอีก ; เพราะนะนั้นอย่าประมาท อย่ายวดดีเลย ที่ว่าจะแก้ไขสังกมให้ดีขึ้น, แก้ไขโลวนี้ให้ดีขึ้น โดยไม่ต้องอาศัยศัลธรรม.

ะที่ยวนี้มันมีเท่วิกฤทิการณ์, วิกฤทิการณ์ที่อภาวะไว้ศีลธรรม กำลังหนาขึ้น ๆ. ในการพูดครั้งที่สามนี้ จึงพูดกันแข่เรื่องนี้เรื่องเดียวก็พอแล้ว เป็นการเหมาะสมแล้ว คือ**ให้รู้จักวิกฤพิการณ์** กันเสียที่ ว่า **นั้นแหละลือภาวะที่ไว้สีลธรรม.** 

ชอให้เอาไปพิจารณาดู ให้รู้จักตัวมารร้ายกันเสียสักทีหนึ่งก่อน แล้วจึงจะได้ ปราบมารร้ายได้ อย่างที่ว่ามีหวัง.

การบรรยายในวันนี้ก็สมควรแก่เวลาแล้ว ก็ชอยุคิไว้เท่านี้ก่อน ให้พระสงฆ์ท่าน สวดสาธยายข้อธรรม ที่เป็นเครื่องกระคุ้นกำลังใจกามเคย ต่อไปอีก.

ศีลธรรมกับมนุษยโลก

– 6 –

๒๕ มกราคม ๒๕๑๘

# โลกกำลังจมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ที่ ๒๔ มกราคม ๒๕๑๙ ในวันนี้ เป็นการบรรยายครั้งที่ ๔ ของการบรรยายโดยหัวข้อใหญ่ว่า ศีลธรรมของโลก.

ในหัวข้อย่อยเฉพาะวันนี้จะได้บรรยาย ว่า **โลกกำลังจมลงสู่ภาวะไว้สึลธรรม**.

อยากจะ ขอทบทวน อยู่บวงอย่างทุกกราวที่จะบรรยาย คือมีกวามแปลกอยู่ ในข้อที่ว่า เราได้บรรยายเรื่องศีลธรรม ในกวามหมายที่กว้าง กว่าที่เขาเกยใช้กวามหมาย แก่กำคำนี้นั้น ก็เพื่อประโยชน์อย่างยิ่ง ๓ ประการ :-  ๑. จะได้ สะดวกแก่การศึกษา, ไม่ต้องศึกษาหลายเรื่อง, ศึกษาเรื่องเดียว ทีพอ, เพราะกวามหมายของกำว่า คีลธรรม กินกวามกว้างหมดทั้งแต่ต้นจนปลาย จน ถึงนิพพาน. ๒. ก็เพื่อ ให้เกิดกำลังใจในการที่จะปฏิบัติ เพราะมันไม่หลายเรื่องนั้นเอง พอเข้าใจแล้วก็จะเกิดทวามกล้าหา: ู ไม่ท้อถอยในการที่จะปฏิบัติ. ๓. อีกข้อหนึ่งก็กือ ศีลธรรมในกวามหมายที่กว้างขวางสิ้นเชิงเช่นนี้ มันจะ สามารถแก้ปัญหา ของมนุษย์ ได้ทุกอย่างทุกประการ ไม่มีอะไรเหลือ.

เพราะฉะนั้นจึง **บอให้สมใจ สึกษาสึลธรรม ในความหมายที่สมบูรณ์** ทั้งที่ใช้กล่าวมนเต้ว ขั้งแต่การบรรยาย กรั้งที่ ๑ ที่ ๒.

อีกอย่างหนึ่ง ขอให้ทราบว่า มันเป็นเรื่องที่ทุกฝ่ายจะค้องช่วยกัน; เม้ ท่านทายา ทายิกา ทั้งหลาย ก็มีหน้าที่ ที่จะต้องช่วยกันผตุงส่งเสริมสิ่งที่เรียกว่า ศีล-ธรรมให้ยังกงมีอยู่ในโลก; ไม่เฉพาะแต่ว่าจะปฏิบัติด้วยคนเอง เพื่อคนเอง, ยังมีหน้าที ที่จะต้องบอกกล่าวเพื่อนฝูง; ให้กว้างชวางออกไป เพราะฉะนั้นจึงต้องเข้าใจในเรื่องนี้ ให้สมบูรณ์ก้วย.

กวามมุ่งหมายอีกอย่างหนึ่งก็ก็อว่า **จะให้ดำนี้มาอยู่ที่ริมผึ้ปาดในการพูดจา** ให้มากที่สุด เพราะเดี๋ยวนี้มันกำลังจะหายไปจากปากที่พูด หรือจากหนังสือที่อ่าน: เพราะ กวามเจริญสมัยใหม่ มาแย่งปากไปพูดเรื่องอื่นเสียหมล แย่งหน้ากระดาษไปเขียนเรื่องอื่น เสียหมด. อยากจะให้พูดที่ริมฝีปากเป็นประจำเพื่อให้รู้สึกอยู่ในใจ ทุกครั้งที่หายใจ เข้าออกด้วยซ้ำไป. นี่ก็อความมุ่งหมายที่จะต้องขอทบทวน ทุกครั้งที่จะพูดกันถึง เรื่องนี้. ในครั้งที่ ๑, ได้พูกถึง *ความหมายที่สมบูรณ์* ของกำกำนี้. ในครั้งที ๒, ได้ชี้ให้เห็นชัด ในแง่ที่ว่า มัน*ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับบั้ญหาทางศีลธรรม*; บรรดา เรื่องที่มนุษย์จะต้องรู้ จะต้องทำจะต้องปฏิบัติ ระต้องก่อตู้ หรือจะบริโภกผล งานอะไร ก็ตามมันเป็นบัญหาทางศีลธรรมไปเสียหมก. ในกรั้งที่ ๓ วิภฤติการณ์ทั้งหลายนั้นแหละ คือภาวะที่ไร้ศีลธรรม หมายกวามว่า ถ้ามีความระต่ำระสาย เรื่องยากลำบากขึ้นที่ไหน เมื่อไร แม้แต่เล็กน้อย ก็ชอให้เข้าใจว่า นั้นแหละก็อวิกฤติการณ์อย่างหนึ่ง ๆ, และ วิกฤติการณ์ทุกชนิดนั้นแหละ คือกาวะที่ไร้ศีลธรรม. ในกรั้งที่ ๔ นี้ ได้กล่าวแล้วว่า จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อว่า **โลกนี้ลำลังจมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรม** ซึ่งจะได้พิจารณากัน ต่อไป.

## สภาวะของโลกเปลี่ยนตามธรรมดาของสังขาร

เมื่อพูดว่า "โลกกำลังจมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรมนี้บางคนไม่เชื่อ, ไม่อยากจะ เชื่อก็มี, ไม่มองเห็นว่ามันจะเป็นไปอย่างนั้นได้อย่างไรก็มี; แม้ที่นั่งอยู่ที่นี่ บางกนก็ ยังกงจะสงสัย เพราะได้ยินแต่พูกกัน ว่าโลกนี้กำลังเจริญ. เตี๋ยวนี้มาพูดว่า โลกกำลัง จมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรม ก็สงสัย, และเห็นตรงกันข้ามก็ได้ กังนั้นจึงต้องพูด.

ถ้าระสรุปความ ก็ต้องกล่ววได้ว่า อาการนี้มันเป็นความเปลี่ยนแปลงของโลก ซึ่งจะอยู่อื่นไม่เปลี่ยนแปลงนั้นไม่ได้; โลกจะต้องเปลี่ยนแปลง ไปตามธรรมดาของ สังขาร. เราจะมองถูกันไปในแง่ไหนบ้าง 3 อาดมาก็อยากจะแนะให้พิจารณาดูไปหลวย ๆ แง่; แม้ว่าจะไม่มีเวลาพอ สำหรับดูกันโดยพิศตาร. ให้เข้าใจว่า ตามพระศัมภีร์ เก่าแก่โบรมโบราณ มีเขียนไว้ทั่วไปหมดว่า :-- โลกนี้มันหมุนไปเปลื่อนไป ในดักษณะใหญ่ ๆ ๒ อย่างกือ สังวัฏฏะ และ วิวัฏฏะ; ในบางอุคมันกำลังหมุนไปสู่กวามเจริญ, ในบางอุคมันก็หมุนไปสู่กวาม พินาศ, ก็วนเวียนกันอยู่อย่างนี้. แม้ว่าสักษณะของกวาม.จริญและกวามวินาศ จะไม่ เหมือนกัน โดยกิริยาอาการทุกอุคทุกสมัย; แต่มันมีความหมายแห่งกรามเจริญและ กวามวินาศ ๒ ประการนี้. แม้ว่าจะมีระยะคันในระหว่างนั้นบ้าง; มันก็ต้องสงเกราะห์ ได้ว่า อยู่ในฝ่ายเจริญหรือฝ่ายวินาศ. นี้ก็แสดงว่า โลกมันมีอาการอย่างนี้เป็นธรรมดา.

ที่เขาสมมภิชื่อให้น่าพึ่งน่าสนใข อัศจะรช์ยึ่งชื้นไปอีก ก็ว่า **อุคมิลลัญญี** กับ **ยุลพระสรีอารย์.** อย่าทัวเราะเยาะกำพูลเหล่านี้; อนหัวเราะเยาะกำพุลเหล่านี้ เป็นกนที่ไม่รู้ว่า โลกจะก้องเปลี่ยนแปลง : ยุลหนึ่งเป็นถึงขนากที่เรียกว่า *มิลสัญญิ* ลึก *วินาศ ช่ากันโดยไม่มีความหมาย*; เหมือนกับภบยุง เหมือนกับฆ่าเนื้อ ฆ่าปลา อะไรทำนองนี้ เรียกว่า ยุลมิลสัญญี. คนตายกันมาก จนเหลือน้อยที่สุล ตั้งกันกันใหม่ แล้วก่อยเจริญขึ้นมา ๆ, อายุ *วรรณะ อุขะ พละ กันมากขึ้น* จึงจะเรียกว่า ถึงที่สุลอีก กรั้งหนึ่งเป็นยุกพระศรีอารย์ และก็ถอยหลังกลับ เป็นอยู่อย่างนี้. พระคัญภีร์ว่าไว้อย่างนี้ ไปพิจารณาดูว่า จะเชื่อได้หรือไม่ เ

ทีนี้ อีกอย่างหนึ่ง เราดูกันคามสามัญสำนึก ตามที่คนหัวไปจะรู้สึกเอาเองได้ ; มันก็มองเห็นอยู่แล้วว่า ไม่มีอะไรกงที่ ถ้ามันเปลี่ยนแปลง มันก็มี ไม่อย่างใดก็อย่างหนึ่ง. เที่ยวนี้เรารู้สึกว่า *อยู่ในโลกยากลำบาก ราวกับว่าอยู่ร่วมโลกกันกับคนบ้ามากยิ่งขึ้น ;* มีความหวาดกล้วเพิ่มขึ้น, มีความเดือดร้อนนานาประการเพิ่มขึ้น, ถึจะถือได้ว่า โลก กำลังเสื่อม ซึ่งเป็นผลของความไร้ที่สธรรม.

อีกอย่างหนึ่ง ถ้าเราจะทุกันตามเหตุผลที่เรียกว่า เป็นหลักวิชา เป็น วิทยาศาสตร์ อย่างสมัยใหม่ที่สุทนี่ มันก็ด้วนแก่แสดงให้เห็นว่า ไม่มีอะไรหลูลนึ่ง **คงที่**; รวมทั้งมนุษย์นี้ด้วย **กำลังเปลี่ยนแปลงออู่** ทั้งทางร่างกาย ทางจิลใจ ความ ลึกนึก รู้สึก สติบัญญา ความเชื่อ ก็ด้วนแต่เปลี่ยนแปลงทั้งนั้น. ความรู้ทางหลักวิชา โดยเฉพาะที่เรียกกันว่า วิทยาศาสตร์ ยิ่งพิสูจน์เรื่องนี้ได้ดี; แล้วก็ไปครงกับพระพุทธ-ภาษิด ของพระพุทธเจ้าเข้าพอดี ที่ว่า *ยถาปจุจย์ ปวตุตนุดี – สิ่งต่าง ๆ มันมีปัจจัย ปรุงแต่ง เพราะฉะนั้นมันจึงต้องเป็นไปตามปัจจัยด้วย*.

ทุกสิ่งไม่เป็นคัวมันเองได้ มันอาศัยปัจจัยปรุงแต่ง มันจึงคงอยู่ไม่ได้; มัน **ก็ ต้องเปลื่อนแปลงไป** ตามปัจจัยที่ปรุงแต่ง. นี่เป็นหลักสำคัญที่สุด ที่ต้องการให้ผู้ เข้ามาบวชเรียนในพระพุทธศาสนาวันแรก มาเข้าวัด จะต้องเรียน คือบหว่า *ยถาปจุดยิ ปวตุตมานิ ธาตุมทุติ (อว - นั้นเป็นสักว่าธาตุ เป็นไปตามเหตุตามปัจจัยอยู่เนื่องนิจ.* นั้นลือนุกสิ่ง คือ สังขาวทั้งปวงเป็นสักว่าธาตุอยู่หวมธรรมชาติ แต่แล้วไม่ได้คงที ข้องปลี่ยนไปตามปัจจัยอยู่เนื่องนิจ. นั้นคืออะไรเล่า? นั้นลือผู้ที่ลวะทำ และสิ่งที่ผูก ลระทำ; พูกอย่างนี้จะได้เกลี่ยงเกลาหมดไปเลย.

สิ่งที่เป็นต่ำอกระทำ หรือ ตู้กระทำ มันก็ เปลี่อนแปลง, สิ่งที่ถูกกระทำ ก็เปลื่อนแปลง; ฉะนั้นกนผู้กินอาหาร ทวักนนั้นมันก็เป็นมายว คือสิ่งที่เปลี่ยนแปลง. อาหารที่กินก็เป็นมายา คือสิ่งที่เปลี่ยนแปลง; กินแล้วก็เกิดผลอะไรขึ้นมว่ ก็ยังคงเป็น มายา เป็นสิ่งที่เปลี่ยนแปลง.

ในกวามหมายอื่น คู่อื่นก็เหมือนกัน แล้วแต่จะเป็นผู้กระทำอะโร หรือสีง ที่ถูกกระทำอะไร; และทั้งหมู่หนี้รวมเรียกก้วยกำ กำหนึ่งว่า อิทัป*บ้จจยตา* - **ลือ** ลวามที่สิ่งทั้งหลายต้องเป็นไปตามเหตุดามบ้อจอ. ระบุลงไปให้ชักว่า ต้อง; ไม่ไซ่ ว่ากวร หรือ อะไรแปลว่า "ต้อง": *ความที่ลิ่งทั้งหลาย* ต้อง เ*ป็นไปตามเหตุดามป*ัจจัย โดยเฉพาะของมัน. ฉะนั้น โลกมันก็เปลี่ยนแปลง : มีบัจจัยเลว ก็เปลี่ยนไปสู่กวาม:ลว, บัจจัยแห่งกวามไร้ศีลธรรม มากขึ้น โลกนี้มันก็ไร้ศีลธรรม.

นี้สุดแต่เราจะมองกัน : โดยหางการศึกษา เรียบว่า เห็นอยู่กับดาก็ได้, ในเรื่องประวัติศาสตร์สั้น ๆ เห็นอยู่กับดา, ประวัติศาสตร์ที่อีดยาวหรือก่อนประวัติศาสตร์ เอามาเรียน :อามซ์กษา **ก็ล้วนแต่จะบอกว่ามันเปอี่ยนแปลง**.

ทีนี้ ความเปลื่อนแปลง เวละนี้ มาถึงจังหวะ หรือราศรีก็ชามแห่งความ ไร้สีลธรรม ซึ่งจะได้พิจารณากันก่อไป. แต่อยากจะแนะให้สังเกลดูหักอย่างหนึ่งว่า มันเป็นสิ่งที่น่าขบขัน น่าหัวเราะ หรือน่นศร้าก็ตามใจ แล้วแต่ใกรจะรู้สึก ในข้อที่ว่า มันก้าวลงไปในความวินาศ ในนามที่เรียกว่าความเจรีญ.

เดี๋ยวนี้เราพูดว่า เรา**เจริญ** ก้าวหน้าทุกอย่างทุกประการ; แท่มัน**ไปสู่ความ** วินาส ก็อมันก้าวลงสู่ความวินาศ ในนามของกำว่า กวามเจริญ. จะน่าหวัวหรือไม่ น่าหวัว ? เมื่อเราพูดว่า เราเจริญ มันกลายเป็นเรื่องก้าวลงไปสู่กวามนิบหายโทยเฉพาะ ในทวงจิต ทางวิญญาณ หรือทางศีลธรรม มีอาการอย่างที่เรียกว่า "*เห็นกงจักรเป็น* ดอกบัว".

ข้อนี้มีใจกวามสำคัญอยู่หีว่า **หัวผู้นั้นจะให้รู้สึก** ใต้เลยว่า *"เรานี่เข้าใจผิด เห็นกงจักรเป็นดอกบัว"*. ถ้าเขาเข้าใหถูกเสียแล้ว เขาก็จะเห็นกงจักรเป็นกงจักร, เห็นดอกบัวเป็นตอกบัว. เดี๋ยวนี้เรากำลังเห็นกงจักรว่าเป็นตอกบัว โดยที่เราไม่รู้สึกว่า ตัวเราเองกำลังเป็นอย่างนั้น; นะนั้นเราจึงชอบกงจักร คือสึงที่จะหำลายมนุษย์ให้หมด กวามเป็นมนุษย์นั่นเอง จึงพูลได้อีกอย่างหนึ่งว่า มนุษย์กำลังเห็นกงจักรเป็นตอกบัว

#### *โลกกำลังจมลงสุภาวะไร้พิสธรรม*

จึงได้ก้าวลงไปสู่ความพื้นาศ ในนามอันไพเราะของคำว่า ความเจริญ หรือความก้าวหน้า ก็แล้วแต่จะเรียก, นี่เรียกว่า เป็นของที่น่าหวัง หรือน่าขบขัน, แรก ๆ มองก็จะรู้สึก อย่างนั้นเท่พอมองให้ก็ให้ละเอียกเข้า ก็จะรู้สึกว่า มันน่าสังเวช มันน่าสงสาร ที่ต้อง เป็นอย่างนี้ : "ก้าวไปสู่ความวินาศ ในนามของคำว่าความเจริญ" นี้จึงว่า โลกกำลัง จมลงสู่ภาวะไว้ศีลธรรม.

### มูลเหตุแห่งความไร้ศิลธรรม

ทีนี้ ก็คูกันต่อไปว่า อะไรเป็นมูลเหตุ ? ถ้าจะกล่าวถึงมูลเหตุ มันก็มาก เหลือเกิน จึงจะกล่าวในขอบเขอพี่จำกัด คือมูลเหตุที่มีอยู่ในปัจจุบัน ที่เห็นอยู่อย่างกำรว ว่าได้แก่อะไรบ้าง. ถ้าจะไปเอามูลเหตุอันลึกซึ่ง ตั้งแก่ว่า*อิทัปปั้จจอดา – ความ* เปลี่ยนแปลงแห่งลังขวร อย่างนั้นมันก็ยึกยาว และเคยพูกไว้ในที่อื่นแล้ว.

บัคนี้ เราก็จะพูดกันแต่เฉพาะ **มูอเหตุแห่งความไร้สึลธรรม** ที่กำลังเป็น ปัญหาอยู่เฉพาะหน้า **ของคนทุกคนในโลกเวลานี้**. ทำไมกล้าพูกว่า ในโลกทุกคน เวลานี้ : นี่มันง่ายนิดเดียว เพราะว่ามันเหมือน ๆ กันไปเสียทั้งหมด ; ทุกรณในโลกนี้ มีปัญหาอย่างเดียวกัน เรื่องระสำระชาย เพราะความไร้ศีลธรรม.

มูลเหตุบั้จจุบัน ที่เห็นอยู่ดำคานี้ ก็เห็นกันอยู่ จำเป็นจะต้องแบ่งออก เป็น ๒ พวก : พวกที่เป็น เหตุบั้จจัยโดยตรง กับที่เป็น เหตุบั้จจัยโดยตรง ถ้าเป็น เหตุ*บั้จจัยโดยตรง* เรา เรียกว่าเหตุ ดีกว่า, เป็นมูลเหตุอย่างนี้ก็โดยตรง; ถ้าเป็น *บั้จจัยโดยอ้อม* อย่างนี้ *เป็นหลักของคำหูด* นี้ไข้อยู่ทั่ว ๆ ไป ในภาษาพื่อธิบายธรรมะ. เหตุบัจจัยโดยตรง ถึจะระบุว่า : -- เหตุที่ ๑. คือ **การสึกษาผิด** ในโลกนี้มีการให้การศึกษาอย่างผิก จุ. คำว่า ผิด หรือถูกนี้ต้องถามกันเสียก่อนว่า ; ผิดหรือถูก สำหรับใกร : ถ้าสำหรับผู้ที่เขาต้อง การอย่างนั้นแล้วมันถูกทั้งนั้น มันไม่มีมิด. ...มีอเราพูดสำหรับโลกทั้งหลายแล้ว มันก็ ต้อง:อาเครื่องวัดอีกอย่างหนึ่งมาวัด : ถ้ามันเกิดสันดิภาพ เป็นสุข ก็ถูก, ถ้ามันเกิด วิกฤติการณ์เป็นพุกฑ์ ระส่ำระสาย มันก็ผิด.

ในทางธรรมะ, พระพุทธเจ้าท่านบัญญัติ ไว้ว่า ถ้ามันเป็น อัตถสัญหิโด - ประกอบอยู่ด้วยประโยชน์ ก็เรียกว่า มันถูก ถ้ามันเป็น อนัตถสัญหิโต – ไม่ ประกอบโปด้วยประโยชน์เลย ก็ให้ถือว่า ผิก. ทีนี้ ประโยชน์มันมาเถียงกันได้อีกว่า ประโยชน์ของโคร ร ถ้าประโยชน์ของกิเลส มันก็ถูกซองกิเลส ตามกวามต้องการ ของกิเลส.

เพี๋ยวนี้เราท้องการประโยชน์ชองบัญญา ของสัตบุรุษ เราจึงแยกออกมา เฉพาะ ซึ่มันถูกท้องสามสติบัญญา ของบุทกลผู้เป็นสัตบุรุษ; เพี๋ยวนี้การศึกษาในโลกนี้ มันให้กันอย่างผิด ๆ, ผิดจากความประสงก์ชองสัตบุรุษ – ผู้มีบัญญา ซึ่งหวังอยู่ต่อ ความสงบสุข หรือสันพิภาพ.

ทีนี้ คนอาจจะเถียงว่า, กนเหล่านั้นไม่รู้จักสุข ไม่รู้จักทุกข์หรืออย่างไร s อ้าถามอย่างนี้ก็ให้กลับไปคิดถึงกำว่า "เห็นกงจักรเป็นกอกบวั" กันใหม่นั่นแหละ. ถ้ว พวกที่ "เห็นกงจักรเป็นตอกบวั" มาให้การศึกษว มันก็ให้การศึกษาชนิตที่ทำให้ลูกศิษย์ ทั้งหมดกลายเป็นกนที่ "เห็นกงจักรเป็นกอกบวั" กาม ๆ กันไปหมด.

แต่เดียวนี้ เราจะเอาเท่าทีมองเห็นชัก เห็นได้ ; ว่า การสึกษาสมดีนี้ โดยเฉพาะ นั่นไม่มีเรื่องสาสนา รวมอยู่ในกำว่า การศึกษา, ไม่มีการอบรมส์ลธรรม

ගේට

รวมออู่ในการศึกษา; ให้การศึกษา:พื่ออาชีพนั่นเอง, ศึกษาอะไร ๆ ก็เพื่ออาชีพ ทั้งนั้น. เรียนเพื่อเป็นวิศวกร, เรียนเพื่อเป็นผู้พิพวาษาทนายกวาม เป็นกรูบาอาจารย์, มันก็เรียนเพื่ออาชีพของเขา:ท่านั้น, การศึกษานั้นเพื่ออาชีพของเรวเท่านั้น.

อารพืดษาที่ดำลังให้อยู่นี้ ทำมนุษย์หรือทำลนให้เป็นหาสนองลิเลส ยิ่งขึ้น; ถังพูทศามภาษายาลี ก็เรียกว่า *เป็นทาสของอายตนะมากยิ่งขึ้น.* เมื่อมี การศึกษาอย่างถูกต้อง กนเรวจะเป็นหาสชองตา พู จมูก ลิ้น กาย ใจ นี่น้อย หรือไม่เป็น; พอการศึกษาฒิก กนก็เป็นหาสชองตา ของหู ของจมูก ของสิ้น ของผิวหนัง ของใจ มากขึ้น. นี่เรียกว่า การศึกษาที่มันทำให้กนตก เป็นขาสนองอายตนะ มากขึ้น. ภาษา ชาวบ้าน ก็ต้องเรียกว่า เป็นหาสของกามวรมณ์ ยึงขึ้นนั่นเอง.

การศึกษาชนิดนี้ ทำให้เหยียบย่ำธรรมะมากขึ้น; เมื่อเริ่มเรียนกันอย่างนี้ เมื่อเริ่มสอนกันอย่างนี้ ทั้ง ๒ ผ่าย จะเริ่มไม่เห็นกวามสำคัญของพระธรรม หรือของ ศาสนา หรือของพระเจ้า หรืออะไรก็ลาม; ยิ่งเรียนไป มันก็ยึงเหยียบย่ำธรรมะ หรือศาสนามากขึ้นเท่านั้น. แม้เพียง ๓ ประการนี้ : เพียง เพื่ออาชีพ เท่านั้น, แล้ว มัน:พื้อเป็นทาสของอาธตนะ มากขึ้น, แล้วอึ่งเรียน ยิ่งเกลือดสาสนา; อย่างนี้ จะไม่เรียกว่า ให้การศึกษาผิก ๆ อย่างไร.

ใกรจะเห็นด้วย หรือไม่เห็นด้วย ก็ตามใจ. อาจมาถือลงไปเข็ดขาดว่า การศึกษานี้ผิด, **เป็นการให้การศึกษาที่สิด และกำลังผิดกันทั้งโลก**. ประเทศไทย ทัวเล็ก ๆ อย่างนี้ ก็ไปตามกันประเทศที่เขาถือกันว่าใหญ่โก เแล้ะเวลลาก; มันก็พลอย เหมือนกับเขาไปด้วย ก็พลอยผิดไปด้วย. นี้พูดปรับทุกช์ ไม่ใช่ด่า เพราะฉะนั้น ขอให้มองด้วยจิตใจที่ปกลี ว่าเรากำลังให้การศึกษากันผิก ๆ, ::บ็นเหตุบ้จจัยข้อที่ ๑ ที่ทำให้ก้าวลงสู่ภาวะที่ไร้ศึลธรรม. เหทุพี่ ๒. คือ วัฒนธรรมมันเปลี่ยน กำร่า "เปลี่ยน" นี้ ก็คือว่าทาม กฏธรรมชาติ เพราะมันล้องเปลี่ยน; แต่ทีนี้มันเปลี่ยนไปในทางที่ทำอันกราย, เป็น อันทราย คือเปลี่ยนจากเย็นเป็นร้อน. แม้แต่กนไทยเรา ที่เกตร้องเพลงเย็น ๆ ก็ต้อง ไปร้องเพลงร้อน ๆ อย่างที่มาจากนอก, เกยร้าอย่างเยือก ๆ เย็น ๆ อย่างไทย ก็ต้อง ไปร้าอย่างร้อน ๆ เหมือนกับลึงเมาเหล้า ถึงจะรำได้. นี่ตัวอย่างทั้งนั้น เรียกว่า วัฒนธรรมมันเปลี่ยน, กวามต้องกาะมันเปลี่ยน.

วัฒนธรรมเปลี่ยนนี่มองไม่ใคร่เพ็บ มองยาก มันแล้วแค่สิ่งที่เข้ามาแวดล้อม ประกังกัน:ข้ามาหลายทิศหลายทาง ยุ่งเหยิง มัน:ปลี่ยนไม่ทันรู้ก้าง; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง วัฒนธรรมปะะจำบ้านเรียน ผู้สูงอายุที่มีอายุสัก ๖๐ – ๗๐ บีขึ้นไป แล้วจะมองเห็นว่า มันเปลี่ยนมากหรือเปลี่ยนน้อย, วัฒนธรรมในบ้านเรือนที่เราพูดจา ภวามเป็นกยู่กะไร ในบ้านเร็กน ระหว่างกนในบ้านเรือน มันเปลี่ยนอย่างไร.

โดยเฉพาะ ก็ริยามารยาท การพุดจา การมกิด กวามนึก กวามหว่ง กรามเชื่อ นี้มันะเปลี่ยนหมุด ; ทั้ง ๆ ที่ว่า มันอยู่ในสายเสือกของบิดามารทา ของปู่ ย่า ตา ยาย ของยายทวก ทาทวก. ก่อนโน้นมันเกยเย็น มันเกยมีอยู่แก่กวามสงบสุข, แล้วมัน เปลี่ยนไปได้อย่างไร. **ลูลหลานสมัยนี้ มันถ่าอังมีวัฒนธรรมในสายเลือดที่เปลี่ยน ไปสู่ความร้อน** ก็เท่ากับ *"เห็นกงจักรเป็นดอกบัว"*. วัฒนธรรมในสายเสือดเปลี่ยนนี้ ไม่ใช่ของเล็กน้อย ขอฝากไว้ก้วยสำหรับทุกคน จำไปคิดดู.

เหตุที่ ๓. ก็กือว่า อารยธรรมทางวัตถุมันกำอังชนะ; อารยธรรมทาง วัตถุนี้ กือทางเนื้อทางหนัง; ใช้คำว่าอริยธรรมนี่ น่าเคร้าที่สุด เพราะมันโกหก ที่สุด. อารยะ แปลว่า ประเสริฐอย่างของพระอริยเจ้า; อารยธรรม ธรรมะ อย่างประเสริฐของพระอริยเจ้า. แต่ก็เอามาใช้กับอารขธรรมที่ทำลายอน, อารขธรรม ที่สมัยใหม่ที่ยั่วกิเลส. นี้ก็เรียกสะรยธรรมสมัยใหม่ จึงต้องให้ชื่อแก่มันใหม่ว่า สารขธรรม เนื้อหนัง, กือเห็นแก่กวามสุข สนุกสนาน เอร็ตอร่อยทางเนื้อทางหนัง ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางผิวหนัง นั่นเอง. นี่อารขธรรมทางมิวหนัง มันกำลังอาสะวาด ; พูดให้โพ.ราะหน่อยก็อารขธรรมทางวัตถุนิยม มันกำลังอาสะวาด มันกำลังกรอบงำโลก, เป็นม่ายที่มีกำลัง. อารขธรรมทางจิต ทางวิญญาณนั้น เป็นผ่ายที่ถอยกำลัง แพ้ ; เพราะมันเป็นจังหวะของอารขธรรมวัตถุ และกำลังอาสะราดออกไปโดยเร็ว เหมือนกับ โรกระบาดทั่วโลก.

**เพราะว่าการประลิษฐ์มันก้าวหน้า**, วิชาความรู้เพื่อที่จะประดิษฐ์ประดอย นั้นนี้ขึ้นมา มันก้าวหน้าเร็ว ; ก็ประดิษฐ์สิ่งที่ผูกใจคน ให้ไปหลงใหลได้อย่างแน่นแพ้น. เราก็กำลังไปหา ไปซ้อมา ไปมีไว้ ไปใช้สอยมันอยู่ อย่างโง่เขลากันอยู่ทุกดนก็ว่าได้ ; รวมทั้งกาทมาเองด้วยไม่มากก็น้อย คือไปใช้สอยสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องใช้ก็ได้ แต่มันไม่ ถึงกับร้ายแรง. เดี๋ยวนี้เมื่อพูก**โดยทั่วไป** แล้ว หมายถึงที่มันร้ายแรง **ที่ทำให้คน สูญเฉียสดิตมปฤตี** ที่จะรักษาธรรมะเอาไว้.

แต่อย่างไรก็อามจะจ้องขอพูดว่า ถ้าสิ่งใดเป็นของประดิษฐ์ใหม่ ๆ ที่เ**ดิน ดวามจำเบ็น ที่จะต้องมีต้องใช้แล้ว** ก็เรียกว่า **เป็นสิ่งนี้ไม่ถูกต้องทั้งนั้น**. สำหรับ ผู้ที่เขามีมาก และใช้มากเกินไปนั้น ก็ตามใจเขว, มันก็บ<sub>อ</sub>ักบักนัไม่ให้; แต่สำหรับ พุทธบริษัทเรา ก็อยากจะเตือนว่า ที่มันไม่ก่อยจำเป็น อย่าไปยุ่งกับมันตีกว่า.

**บองประดิษฐ์โหม่เพื่อทำจิตใจให้ก**ุ่มหลง นั้น มันส่วนแก่ ไม่จำเบ็น ทั้งนั้น. บางทีเราจะเท้าไปในร้านขายของ ที่ใหญ่โคมโหหารสักร้านหนึ่ง แล้วก็ซื้อ อะไรไม่ได้; เพราะไม่มีอะไรที่จำเป็นสำหรับเราะลย, มีแต่สำหรับคนบ้า : บ้าสวย บ้างาม บ้าเอร็ตอร่อย บ้าอะไรต่าง ๆ ที่เขาจะซื้อภัน; ไม่มีอะไรที่ว่า อุบาสก อุบาสิกา จะซื้อ.

ขอให้สังเกคในข้อนี้ก้วย ว่า **ประดิษฐกรรมตามควานก้าวหน้าหางวิทยา**-**กาสตร์**นี่ มันมีกำตัง, **กำลังอาละวาด**, มันทำให้กันนี้ มีจิตใจเปลี่ยน; เปลี่ยนจน ถึงกับเรียกว่า ยิ่งกว่าหลงไปเสียอีก, เลยไม่รู้จะเรียกว่าอะไรที. เพราะกำว่า "หลง" นี่มันก็ร้ายกาจพออยู่แล้ว; นี่มันยิ่งกว่าหลงไปเสียอีก ถ้าพูกตรง ๆ ก็กือบ้า, สิ่งเหล่านี้ มันทำให้กันเรวบ้า : บ้ากวามสวยงาม บ้าวัทถุเนื้อหนัง.

สามประการนี้ เป็นตัวอย่างของมูลเหตุโดยตรง ที่ทำให้เกิดภาวะไร้ศีลธรรม ขึ้นในโลก.

ทบทวนอีกที่ก็ว่า : ให้การศึกษาผิด เพื่ออาซีพเท่านั้น, เพื่อสนุกสนาน เป็นทาสแก่อายตนะเท่านั้น, เพื่อเหยียบย่ำศาสนายิ่งขึ้นเท่านั้น ; และวัฒนธรรมในสาย เสือดชองบรรพบุรุษที่เคยชอบธรรมะนั้นก็เปลี่ยน. อารยธรรมวัตถุกำลังกรอบงำโลกอยู่ เพราะมันกำลังพุ่งเป็นจังหวะของมัน, ภาวะไร้ศีลธรรมก็เกิดขึ้นแก่บุคคล ; โดยเฉพาะ อย่างยิ่ง คนวัยรุ่นที่กำลังรักสวยรักงาม รักสนุนสนาน เอร็ดอร่อย. ถึงคนแก่ ๆ ก็ อย่าลองกะมัน มันก็มีส่วนอะไรมากเหมือนกัน ที่จะทำให้หลงได้.

พีนี้ จะพูดถึงบั้งจัย หมวดที่ว่าเป็น **เหตุบั้งจัยโดยอ้อม**.

เมื่อละกี้เป็นมูลเหตุโดยกรง ที่นี้จะพูดถึงหมวกที่เป็นบ้อจัยโดยอ้อม จะชื่ เป็นตัวอย่างสักบวงอย่าง :- ข้อที่ ๑. คือปัญหาที่เราพูคกันมากที่สุดว่า ประชากรมันเพิ่ม, คือ คนใน โลกมันเพิ่มมากขึ้นอย่างรวดเร็ว ไม่ได้ส่วนสัดกันกับการมีธรรมะของคน. พังถูก หรือไม่ถูก, ช่วยพังให้ดี ๆ ว่า *จำนวนคนมันเพิ่มขึ้นเร็ว ไม่ได้สัดส่วนกับความที่จะมี* ธรรมะให้มันพอกัน ก็เลคมีธรรมะน้อย มีจำนวนคนมาก.

ธรรมะหลายอย่างที่เป็นกุณธรรม ที่มนุษย์จะต้องมี มันไม่เพิ่ม มันไม่ขยาย ตัว: มันขยายตัวแต่จำนวนคน ก็เกิดเป็นปัญหาขึ้น. ถ้าสมมติว่าอนก็เพิ่มจำนวน แต่ว่าการปฏิบัติธรรมะก็เพิ่มคุณภาพมากขึ้นอย่างนี้มันยังอยู่ถันได้ แม้ว่าอนจะมากขึ้น; นี่มันเพิ่มแต่อน แล้วคุณธรรมสำหรับมนุษย์มันไม่เพิ่ม มันก็เกิดปัญหาขึ้นมา จึงต้อง กุมกำเนิด; ก็ถูกแล้ว สำหรับเหตุผลชนิตนั้น เมื่อมันมีมากอน สึงเลวร้ายจะต้อง เกิดขึ้น.

ข้อนี้ พระพุทธเจ้าท่านตรัส ในที่หลายแห่ง ในพระไตรปิฎกว่า *เมื่อใด กณะสงฆ์เป็นปีกแผ่น เป็นกณะ* เป็นอะไร *อุบัทหวะมันก็จะเกิดขึ้น*; ท่านเรียกว่า "อุบัททวะ" เดี๋ยวนี้ภาษาไทยก็ถือกำว่าอุบาทว์ นั่นเอง. เมื่อยังอยู่กัน ๒ – ๓ คน อุบัททวะยังไม่มี; พอกณะสงฆ์เป็นปีกแผ่นแน่นหนา เป็นพัน เป็นหมื่น ขึ้น อุบัททวะ ในคณะสงฆ์ก็เกิดขึ้น.

นี้ก็เห็นได้ขัดว่า เพราะกวามมากจึงเกิดอุบ้ททวะขึ้น จึงเป็นของแน่นอนว่า เมื่อกนในโลกมันมากขึ้น, มวกขึ้นจนเกินจำเป็น; อุบัททวะทั้งหลายก็จะต้องเพิ่มมาก ขึ้น. **อุบัททวะ** ในที่นี้ โดยเฉพาะก็ก็อ **ความไว้คือธรรม** ควบคุมกันไม่ได้ เพราะ อะไร มันก็จะไม่พอ, ถ่างกนต่างเห็นแก่ตัว จะใช้กิเลสเป็นเครื่องกระทำต่อผู้อื่น ก็เลย เกิดความพุกข์ยากลำบากขึ้นมา เพราะว่ากนมันเพิ่มมากขึ้น. ข้อพี่ ๒. เหตุบ้ๆจัยโดยอ้อม ก็คือ ไม่มีการศึกษาอบรมตามทางธรรม.
 ก็ให้การศึกษาในทางอาชีพ ทางอะไร อย่างที่กล่าวแล้วข้างต้น; การศึกษาทางธรรม
 ไม่ได้ไห้ ไม่ได้สนใจจะให้พันกัน, ไม่อบรมในทางธรรมโดยแพทะ ให้แต่การศึกษานั้น
 มันไม่พอ; ต้องอบรมให้เป็นอย่างนั้นด้วย เช่น บอกให้เราเป็นกานดี นี้ยังไม่พอ
 มันต้องขับให้เขาประพฤติกระทำอย่างนั้นด้วย. เช่นพีบอก.ชะให้ช่วยเหลือผู้อื่น อย่างนี้
 ปอกกับปากไม่พอ, มันต้องจับให้เขาได้กระทำการช่วยเหลือผู้อื่นต้วย.

ท้องอบรมลูกเด็ก ๆ ของเราอย่างที่มีสดางล์มาโรงเรียน ๑๐ สดางค์ ก็ให้รู้จัก แบ่งให้เพื่อนลัก ๑ สลางค์ กินเอง ๙ สลางค์ เพื่อนที่ไม่มีสตางล์เลย จะได้มี; ลนนั้น ให้สดางล์หนึ่ง สนนี้ให้สดางล์หนึ่ง มันก็ได้มีเหมือนกันได้. **เราจะสอนให้บ่วยเหลือ ผู้อื่นแล่ปาก นี้มันไม่ได้ มันต้องอบรมด้วย.** นี้เป็นตัวอย่างเล็ก ๆ ตัวอย่างใหญ่ ๆ กว่านี้ ไปรู้เอาเองว่า เราจะต้องอบรมกันอย่างไร.

ถ้า **ไม่มีการอบรมหางสีลธรรม ลนก็ไม่มีสีลธรรม**, คนก็เสื่อมศัลธรรม. เกี่ยวนี้ไม่กล้าอบรมทางศาสนาให้แก่ลุกเด็ก ๆ; หรือในหลักสุตรของโรงเรียน อ้างว่ว เวลาไม่พอ สอนแต่เรื่องทางโลก ๆ ทางอาชีพ เวลาก็หมดแล้ว ไม่มีเวลาสอนเรื่องศาสนา แล้ว ให้ไปหาเอาเอง. เด็ก ๆ จะไปหาที่ไหนได้; พอกลับมาถึงบ้าน, หรือว่าไป ที่อื่น มันก็ไม่มีอะไรที่จะมาบีบบังกับ ให้เขาไปศึกษาทางศาสนา.

ศาสนาต้องอยู่ในการศึกษาทั้งหลาย ในการศึกษาประจำ มีการอบรมเป็น ประจำ **เกื่อวนี้ไม่มีการสอนหางศาสนา:** เท่าที่สังเกตดู รู้สึกว่า เขาเห็นว่ามัน ไม่จำเป็น. เซ้าไจว่าที่เมืองนอกเมืองนา ก็เหมือนกันกับ ้นเมืองไทย: ผู้จักการ ศึกษาเห็นว่า การศึกษาทางธรรม, การอบรมทางธรรม ไม่จำเป็น. ที่จำเป็นก็มีแล่ การศึกษาทางโลก, แล้ว.ขายังมองเลยไปถึงว่า กล้าจะเสียเปรียบ. ถ้ามามัวศึกษาทางธรรมะอยู่ กลัวจะเสียเปรียบกนที่เขากอบโลยแต่ในทางโลก กลัวจะล้ำหลังเขา กูเหมือนจะถือกันเสียอย่างนี้ ไปหมดทั้งโลกทุกประเทศ จึงจัดการ ศึกษาแต่เรื่องโลก ๆ; ไม่มีเรียนทางธรรมะ ไม่มีเรื่องศาสนา จนกระหั่งขอมดัวว่า ตัวเป็นผู้ไม่มีอาสนา. อย่างที่เคยเล่าให้พั่ง :

เขาบอกว่า แต่หนหลังมาขนบัคนี้ ไม่มีศาสนา; ชาวท้างประเทศมาพี่นี่ ถามว่าถือศาสนาอะไร ; ตั้ง ๘๐ เปอร์เซ็นต์ บอกว่า ไม่มีศาสนา, แล้วภากภูมิใจที่เป็น ผู้ที่ไม่มีศาสนา, แต่ที่แท้เขาถือศาสนากิเลสของเขา เขาไม่ถือพระเจ้า เขาไม่ถือบท บัญญัติทางศาสนาว่าเป็นศาสนา; เขา*ถือความต้องการของเขาว่า เป็นศาสนา,* เมื่อ ไม่มีการศึกษาทางธรรม ลนก็มีจิตใจที่ไม่ประกอบไปด้วยธรรม เป็นเหตุให้ไร้ศีลธรรม.

ข้อที่ ๓. ต่อไป จะเรียกว่า **กรรมพันธุ์ทางวิญญาณเลวลง ๆ ตามสักส่วน.** ที่เรียกว่า *กรรมพันธุ์* นั่นกือ *การถ่ายทอดกันได้* จากบิดามารกา มายังลูกหลานโดย ทางสายเลือด; นี่เรียกว่า กรรมพันธุ์. และกรรมพันธุ์นี้มีหลายชนิด แก่ว่า เอา สัก ๒ ชนิด คือ **ทางวิญญาณ** กับ **ทางวัตถุ** ถ้าถ่ายหอดมาได้มันก็เหมือนกัน คือรูปร่าง หน้าตาเหมือนพ่อแม่ จิตใจก็เหมือนพ่อแม่; แต่เดี๋ยวนี้ กรรมพันธุ์ทางวิญญาณมัน แลวลง เพราะมันไม่ได้ถ่ายทอดมา หรือรับมาไม่ได้ หรือมันไม่ได้รับเอา การถ่ายทอด ทางกรรมพันธุ์ทางวิญญาณเลวลง. แม้ว่าการถ่ายหอดทางเนื้อหนังจะสวยขึ้น ๆ เด็ก ๆ ที่เพิ่งเกิดมานี้ ดุมันสวยขึ้นกว่ายุกก่อน ๆ; เพราะว่าพ่อแม่กงระนึกผันอยู่เสมอว่า ให้ลูก เกิดมาสวย แต่ทางฝ่ายจิตฝ่ายวิญญาณนี้มันเลวลง คือเห็นแก่สวยนันแหละ. เมื่อเห็นแก่ สวย ก็เห็นแก่ตัวกู, เห็นแก่ของกู, เห็นแก่เอร็ตอร่อยชองกู, มันก็เลวลงในทางวิญญาณ; อย่างนี้เรียกว่า กรรมพันธุ์ทางวิญญาณเสวลง ๆ แม้ว่าจะสวยงมขึ้นในทางรูปร่าง หรือ ปรากฏการณ์อย่างอื่น. ท้อที่ «. ก็ก็อว่า โรดประชาธิปไตยกำลังระบาด อย่างที่เรียกว่า กำลัง เป็นบ้า หรือเพื่อ; เพื่อก็กือไม่รู้ว่าจะใช้กันอย่างไรไหวแล้ว, มันเพื่อ กำลังเป็นบ้ว ก็กือ**ไม่รู้ว่า ประชาธิปไตยพื้นท้อริงนั้นลืดอะไร** และ ควรจะเป็นอย่างไร.

ที่ **เพ็นอยู่ง่าย ๆ** เรื่อง *ประชาธิปไตยบ้า* ก็คือ*ไม่มีสูง ไม่มีต่ำ* : ไม่มี ใกรสูง ไม่มีใกรต่ำ แม้กระทั่งกรูบาอาจารย์ หรือผู้บังกับบัญชา มันกีมาเรียนการ์ทูน ส้อ, เวียกชื่อเหมือนกับเรียกอ้ายอะไรสักอย่างหนึ่ง. ก่อนนี้มันทำได้ที่ไหน กับบิดามารดจ กรูบาอาจารย์ผู้บังกับบัญชานี้; ก่อนสมัยประชาธิปไตย มันทำได้ที่ไหน. เดี๋ยวนี้ ประชาธิปไตยก็เพื่อมากขึ้น, เป็นบ้ามากขึ้น ก็เขียนการ์ชูนลัอ แม้กระทั่งผู้ที่ควรจะ เการพนับถือ; อย่างนี้เป็นตัวอย่าง, แล้วหำให้เกิดกรามไร้ศีลธรรม ไม่มีที่สูงที่ถ่ำ มีแต่จะบึนให้สูง ขึ้นอยู่บนหวัดนอื่นเสมอไป.

เขาอ้างประชาธิปไทยของเขาอย่างนั้นเอง มัน ทำให้เกิดคนอิสระนานาแบบ, อิสระด้วยอำนาจของกิเลสนานาแบบ ขึ้นมาในโลกนี้จะเรียกว่า อิปปี ก็ได้ : อิปปี นานาแบบ. ซิปปีนี้หมายความว่า คนที่เขามีความคิดเป็นอิสระ ทำอะไรตามใขเขา; อิปป*ี้นานาแบบมันเลิดขึ้น เพราะประชาธิปไตยมันเพื่อ.* 

น่าสงสาร ที่เขา**ไม่รู้ว่าอะใช้ระบบการปกครอุงกันอย่างไร** : จะใช้ ระบบบราชาธิปไตย เขาก็ไม่มีพระราชาที่ประกอบด้วยทศพิธราชธรรม, แล้วก็ให้การ ศึกษากันแต่ในทางว่า เราต้องสมอภายกันทุกลน ๆ ก็เสยต้องใช้ระบอบนี้ ว่าให้ทุกคนมัน เสมอกัน ; ฉะนั้น จึงต้องพุดอย่างพิเขาพุดกัน. *ไม่ใช่อาตมวจะพูดเป็นตนแรกนะ* ว่าระบบประชาธิปไตยนี้ ก็อระบบการปกครองที่แลวน้อยที่สุดกว่าระบบอื่น. ในบรรดาระบบการปกตรองของมนุษย์ในโลกที่มีกิเลสนี่ ระบบประชาธิปไดย มันเลวน้อยกว่าระบบขึ้น. วะบบที่ดีก็ไม่รู้จะไปหาที่ไหน : ก็จำเป็นจะต้องอยู่ในระบบ ที่จำเป็น ระด้องเป็นไปโหลักษณะเพื่อ, หรือว่าไม่มีหลักเกณฑ์ที่แน่นอน ไม่มีสูง ไม่มีต่ำ ไม่มีการเคารพนับถือ, ไม่มี *เขฏฐาปจายนธรรม ซึ่งเป็นหลักสำคัญในพระพุทธศาสนา*.

เขฏฐาปจายนธรรม นั่นก็อ*เคารพกนที่เขาดีกว่า สูงกว่า เจริญกว่า*; โดยอายุก็ได้ โดยวิชาความรู้ก็ได้ โดยชาติกำเนิกก็ได้อะไรก็ได้ คือ เลารพ**ผู้ที่ควรเดารพ** ห**รือผู้ที่เขาสูงกว่า** เขาเรียก*เขฏฐาปจายนธรรม, เขฏฐาปจายิกธรรม* ก็เรียก.

นี่ประชาธิปไลยทำลายสิ่งเหล่านี้หมด เพราะว่าเป็น **ประชาธิปไลยของลน ที่ให้รู้อักธรรมะ**. จึงกลายเป็นระบบการปกครองที่เลวน้อยกว่าระบบอื่น : แล้วก็ทำเป็น จำกลืนกันไปอย่างนี้ก่อน จนกว่าจะมีการเปลี่ยนแปลง. นี่คือบ้จจัยที่ทำให้เกิดมาวะ ไร้ศีลธรรมยิ่งขึ้นทุกที : ชัวอย่างเพียงเท่านี้ก็พอแล้ว เวลามันมีไม่พอให้มาก จนถึงกับ ยกตัวอย่างสักร้อยเรื่องได้.

## คนไม่ฉลาดในทางป้องก**ั**นการเกิดทุกข์

ทีนี้ก็จะขอชี้ให้ขู้ แง่ที่มันแปลกประหลาดที่สุกอีกแง่หนึ่งอีก, กวามแปลก ประหลวดที่สุดข่อไปอีกก็คือ มันน่าสงสัยที่สุดว่า ทำไม**่ยิ่งฉลาดในทางที่ไม่ดวรฉลาด.** นี่มันน่าสงสัยที่สุด ว่าทำไมมันไปฉลาดแต่ในทางที่ไม่กวรจะฉลาก, ฉลาดไปในทางที่จะ ทำอันทรายกัวเองและผู้อื่น มันยิ่งฉลาด. ส่วนฉลาดที่จะสร้างกวามสงบเย็นให้กับกัวเอง และผู้อื่น มักกลับไม่ฉลาด หรือไม่ได้ถูกทำให้ฉลาก; ยิ่งฉลาดแก่ในทางที่จะทำกัวเอง ให้ไง่ ให้หลง ให้หลงใหลมัวเมาในวัทถุ สนุกสนาน :อร์ตอร่อยต่างๆนานา นั่นมัน ยิ่งฉลาดไปในทางนั้น. ชอุให้สัง:กอกูว่า นี่ไม่ใช่เรื่องเล็กน้อย เรียกว่ามันน่าสงสัย อย่างยิ่ง.

ทีนี้มันน่าสังเวช สงสารที่สุดอยู่อีกอย่างหนึ่ง คือว่าเรามีทุกอย่าง, มีทุก อย่างแต่ล้วนที่จะทำให้เราเป็นทุกข์; ส่วนที่จะบ้องกับ อย่าให้เราเป็นทุกข์เพราะ สิ่งที่เรามีนั้น มันไม่มี. เรามีเข้ามา มีเข้ามาแต่สิ่งที่จะมาทำให้เราเป็นทุกข์ ทุกอย่าง ทุกประการ มากมายเหลือที่จะพรรณนา; แต่มันขาดอยู่อย่างเดียว คือขาดสิ่งที่จะบ้อง กันไม่ให้เกิดความทุกข์ขึ้นเพราะสึงที่เรามี.

การพุดอย่างนี้ก็ขอให้ถือว่า พุดเล็งถึงส่วนมากทามเลย ไม่ไข่พุกคน: แต่ **ส่วนมาด** นั้น เขา **จะมีแต่สิ่งที่จะมาทำให้เขาเป็นหุดข้** สึงที่จะทำไม่ให้เป็นทุกข์ เพราะสิ่งที่มีนั้น เขายังขาดอยู่. เพราะจะนั้นเขายิ่งมีมาก, ก็ยึ่งเป็นทุกข์มาก, ยิ่งรวยมาก ก็ยึ่งทุกข์มวก, ยิ่งสวยมวก ก็ยึ่งเป็นทุกข์มาก, ยิ่งมีชื่อเสียงมาก ก็ยิ่งเป็นทุกข์มาก, เพราะ ว่า **เบาบาดเลว็องรางตัดสียิทธิ์ขอทนึ่ง คือสิ่งชื่อสำให้ต้องเป็นทุกข์เพราะสิ่งที่เรามี.** ถ้ามอง ๆ ดูข้อนี้แล้วมันน่าสังเวชที่สุด.

ดูอีกแง่หนึ่ง ว่ามัน น่าละอายที่สุด โดยเฉพาะที่ เรามีสันติภาพน้อยดว่า **ลัตว์**; ถนนี่ อย่าเรียกว่า มนุษย์เฉย เรียกว่าลนเถอะ มีความสงบสุขน้อยกว่าสัตว์. โลกของสัตว์ยังจะมีความเป็นธรรมมากกว่า มีสันติภาพ สันติสุข มากกว่าโลกของกน; เพราะว่าถนนี่มัน *ร้อนอยู่ด้วยราตะ, ร้อนอยู่ด้วยอาฆาตพยาบาท, ร้อนอยู่ด้วยเรื่อง* กลางคืนอัดควัน กลางวันเป็นไฟ; อย่างนี้สัตว์มันไม่มี ในโลกของสัตว์เตร็จฉาน มันไม่มี. สักว์เคร้าฉานมันเย็นกว่า สงบกว่า; คนนี้มันร้อน : รา**คะก็ร้อม โทสะ** ก็ร้อน อามาคพยาบาทก์ร้อน วิตกกังวลก็ร้อน ความกลัวก็ร้อม, รวมแล้วก็เรียกว่า กลางกินอัทกวัน กลักกลุ้มอยู่ในใจ กลางวันก็เป็นไฟโพลง ๆ ไปเลย. โลกของสัตว์นี้ มันมีสันทิสุข สันติภาพ มษกว่าโลกของคน แล้วมันก็น่าละอาย.

ทีนี้ ก็พอแล้วที่จะเห็นว่า ภาวะไร้ศีลธรรมนั้น มันมีอยู่อย่างไร มันมาจาก อะไร จะเป็นอย่างไรต่อไป. เรา, คน นี่แหละ กำลังจมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรม อันนี้ หรือหาไม่ ก็พอจะมองเห็นกันแล้ว.

### พิจารณาโลกตามคำทำนายสมัยพระเจ้าปเสนท์

ทีนี้ ต่อไปนี้ อาทมาก็อยากจะพูกถึงเรื่องที่น่าจะรู้ท่อไปอีก คือเรื่องที่น่า อัสจรรย์ และน่าหัวเราะก้วย, กือในข้อที่ว่า โลกในสมัยยัจจุบัน เผอิญมันไปตรง กับทำทำนายตั้งสองพันกว่าบีมนเล้ว. พอพูกอย่างนี้ คนแก่ ๆ บางคนก็นึกได้แล้วว่า อาทมาจะพูกอะไร ? คือจะพูกถึงที่เขาเรียกกันว่า กำทำนายพระเจ้าปเสนทิ ๑๖ ช้อ.

กำทำนายผู้นของพระเจ้าปเสนท์ ๑๖ ข้อ. ที่ชาวบ้านเขามักจะเรียกกันว่า ทำนายบัฐเหวน บัฐเวน ทำนายของพระเจ้าปเสนทิโกศล ๑๖ ข้อ. กุ้งสองพันกว่าบึ มาแล้ว ทำไมมันมามีเกี่ยวนี้ จริงตามนั้น. เรื่องนี้ถ้าโดยทัวข้อ ก็มีอยู่ในพระบาลี ในพระไลรปิฎกนั้นเอง พระไลรบิฎกเล่มที่ ๒๙ ไปเปิดดูจะพบ หัวข้อเป็นบาลี มีอยู่ หลายบรรท์ก อ่านให้ฟังเสียสักหน่อย : – อุสภา รุกฺขา คาวิโย ควา จ อสฺโส ก็โส สิคาลิ จ กุมฺโภ โปกฺขรณี จ อปากจนฺทนํ ถาวูนิ สีทมฺติ สิลา ปฺลวนฺติ มณฺทูกิโย กณฺหสปฺเป คิลนฺติ ภากํ สฺวเนฺณา ปริวารยนฺติ ตสา วกา เอพกานํ ภยา หิ.

เจ็กบรรทักเท่านั้นแหละ มีอยู่ในพระไทรปีฏก ในรูปของพระบาลี ที่ถือกัน ว่าเป็นพระพุทธภาษิก; เพราะพระพุทธเจ้าท่านเอามากรัส ไปหาเบ็คกูได้ *พระไทรปีฏก* ฉ*บับบาลี เล่มที่ ๒๛ หน้า ๒๔ ข้อที่ ๗*๗.

ทีนี้ ที่เป็นกำอธิบาย มันมีอยู่ในอรรถกลาของพระบาลีนี้ เรียกว่า *ชาตก*-*อรรอกลา* ที่เป็นฉบับบาลี ก็ทูเล่มที่ ๒ ที่หน้า ๑๙๖ -- ๑๖๓ แล้วก็จะได้เรื่องกวามผัน นี้แหละกรบถ้วน อย่างที่เอามาเล่าให้พังว่า : --

พระเจ้นเผ่นดินชื่อปเสนทิ นอนมั่นไป ๑๖ ข้อนี้ กึกลัว ไปถามพวกพราหมณ์. พวกพราหมณ์ก็บอกว่า เป็นเรื่องร้ายสำหรับราชสมบัติ และชีวิตของพระองค์เอง ต้อง บูชายัญ. พวกพราหมณ์น่ะ เขามีแบบนี้เสมอ; เขาบูชายัญ เขาได้กิน ได้ลาภ ได้เงิน ได้อะไรต่าง ๆ. พระเจ้าแผ่นดินเชื่อ ก็สั่งให้จัดการบูชายัญ : เอากนมา สำหรับจะฆ่า ก็มาเตรียม เอาคน เอาสักว์ เอาอะไรต่าง ๆ มา สำหรับจะต่ำการบูชายัญ.

พระราชินีมัลลิกา ทราบเรื่องนี้เข้า ก็ทูลพระเจ้าแผ่นดินว่า ให้ไปทูลถาม พระพุทธเจ้าก่อน. พระเจ้าแม่นดินก์ไปเผ้าพระพุทธเจ้า ทูลถาม, ก็เล่ากวามผ้น ทีละข้อ พระพุทธเจ้าท่วนว่า ไม่ใช่เรื่องสำหรับพระเจ้าแผ่นลิน นั้นเป็นเรื่องที่จะเกิด ในอนากก ข้างหน้าโน้น,

ทีนี้ เรามาดูกันว่า ความผืน ๑๖ ข้อ นั้นมันว่าอย่างไร ร แล้วมันมาตรงกับ เหตุการณ์ในสมัยปัจจุบันนี้หรือไม่ ร ถ้า **สรุปโดยส่วนใหญ่**, เรื่องมันก็มีว่า ทั้ง ๑๖ ข้อนั้น **แสดงถึงความเสื้อมสีลธรรมของมนุษย์ในโลก** ซึ่งช่างมาตรงกับในสมัยนี้พอดี ไม่แง่ ใกก็แง่หนึ่ง, แง่หนึ่งหรือว่าเดิมทั้งร้อยเปอร์เซ็นล์ก็มี. ทั้ง ๑๖ ข้อนั้น มันเป็น เรื่องของความไร้คืลธรรมของมนุษย์ จนเกิดเป็นปรากฏการณ์ออกมาอย่างนั้นอย่างนี้. การที่พระเจ้าปเสนที่ผื่นเห็น. เกี่ยวกับข้อนี้เราจะต้องให้อภัยเขาบ้างว่า การที่จะระบาย ภาพความคิดนั้น มันทำไม่ได้ ; เพราะฉะนั้น มันจะต้องออกมาเป็นรูปเรื่องของวัตถุ ที่เรียกว่าบุคลลาธิษฐาน ฉะนั้น ความผืนนี้จึงเป็นคำที่ต้องแปลความอีกทีหนึ่ง. ผืนนั้น มี ๑๖ ช้อ ; ...

ข้อที่ ๑. เรียก อุสภา นี่พระบาลี อุสภา แปลว่า *โดอุสุภ.* ในผ้นนั้น **ผ้นเพ็นโดอุสุก** คือ **โดอึกดัวคำทมินสี่ตัว วิ่งมาจากสี่ทิส วิ่งคำรามมาเหมือนกับพ้ว** จะแตก: มันเหมือนกับจะชนกัน แก่แล้วมันไม่ชนกัน, คนที่คอยดูก็เก้อ.

นี้พระพุทธเจ้าท่านอธิบายความข้อนี้ให้ว่า ในกาลอนาคต เมื่อคนเสื่อม ศีลธรรมนั้น เมฆฝนคั้งครี้มมาทำให้มีคมว่าทั้ง ๔ หิศ มันก็ยังไม่ถก, ในอนากหนั้น แม้ไมฆจะมีคมาทั้ง ๔ ทิศลเก่ฝนก็ยังไม่ลก.

ถ้าเราจะเอากามตัวหนังสือ ก็คงจะได้เหมือนกัน คือไปทำลายกวามสมจุลย์ อะไรต่วง ๆ ในโลกนี้ เสียจนฝนไม่ตก ได้แต่มีเมฆ ; แต่เราลองตีความให้มากไป กว่านั้น โดยธรรมาธิษฐาน สำหรับสมัยนี้ ; สมัยนี้ อำนาจลูจะไม่มีลำ คือไม่มี กวามหมาย **มีแต่ทำที**. อำนาจเกี่ยวนี้ไม่มีกวามหมาย คือ**ใบ้บังคับใครไม่ได้** แม้แห่ จะบังกับลูกหลานซองกัวเอง ก็ระไม่ได้เสียแล้ว. กฎกณะสงฆ์หลายสิบซ้อ ออกมา เท่าไร ๆ ก็เป็นหมัน ไม่มีใกรปฏิบัติตาม; นี่:รียกว่า อำนาจของมันไม่มีก่า ไม่มี กวามหมาย มันมีแต่ท่าที. เมื่ออำนาจมันมีแต่ท่าทีอย่างนี้ มันน่วกลัว แก่แล้วมันก็ ไม่มีอะไร,

ถ้าจะที่ความไป **หางเรื่องการบ้านการเมือง** ในโลกนี้บ้าง; เอาประเทศ อินเดียเป็นหลัก เป็นศูนย์กลาง เพราะว่ามันเกิดเรื่องที่นั้น. ทีนี้ ๙ ทิศรอบประเทศ อินเดีย : ทิศละวันอออก็จีนแดง, ทิศเหนือก็รัสเซีย, ทิศละวันตกก็อเมริกา, ทิศให้ ก็กลุ่มประเทศที่เขาเรียกกันว่า โลกที่สาม กลุ่มประเทศเล็ก ๆ; ตั้งร้อยประเทศ รวมกลุ่มกันอีกกลุ่มหนึ่ง ก็ให้ ๙ ทิศ พอดี. มันก็ทำท่วยู่กันยื่อ ๆ ยื่อ ๆ ว่าจะวบมัน อยู่อย่างนี้ มันก็ไม่เคยรบกัน แล้วมันกงจะไม่อาจจะรบกันหรอก เพราะมันมีอาวุธ ปรมาณู ด้วยกันทุกผ่ายแล้วเทียวนี้. อย่างนี้มันเข้ารูปที่ว่า เมฆ ๙ ทิศ คำรามมาแล้ว ก็หาแสดงบทบาทอะไรไม่ อำนาจไม่มีค่า มีเต่ท่าทีอย่างนี้; เรียกว่า วัวดำ ๙ ตัว ไท้แต่ยู่ ๆ กันอยู่อย่างนั้น.

ข้อ ๒. รุกุขว แปลว่า *ต้นไม้ :* ชนิดไม้ค้นก็ตี ไม้กอก็ดี*งอกขึ้นมวได้ เพียงสอกเตียวลีบเดียว ก็มีดอกบ้าง มีลูกบ้าง ทั่วไปทุกหัวระแหง ทั่วผืนแผ่นดิน.* ลองหลับตาดูว่า ไม่ใช้มีกันไม้สูงๆ อย่างนี้; กันไม้ชนิดนี้พองอกออกมาศอกหนึ่งบ้าง ก็บหนึ่งบ้าง มันก็เป็นดอกแล้ว เป็นลูกแล้ว เก็มไปทั่วทุกหัวระแหง.

พระพุทธเจ้าท่านอธิบายความข้อนี้ แก่พระเจ้าแผ่นกินนั้นว่า *เด็กหญิง ยังไม่ใช่เป็นผู้หญิง เป็นเด็กหญิง ออกตอกก็อมีระดู ออกลูกคือมิบุตร ตั้งแต่*  เล็ก ๆ ทั่ว ๆ ไป ทุกบ้าน ทุกเมือง ทุกหน ทุกแห่ง ในโลกนี้ ในกาลอนาคต ซึ่งเป็น สมัยที่ศีลธรรมเสื่อม.

ข้อนี้เราก็พอมอง:ห็นเก้าแล้วว่า ถ้าพูกกันอย่างสมัยนี้ ก็เท่ากับว่า **เป็นการ** ชิงสุกภ่อนท่ามในทางเพศ, มันสอนกันผิก อบรมกันผิก ทำให้ลูกเด็ก ๆ ชิงสุก ก่อนท่ามในทางเพศ. พูดเรื่องเพศ เรื่องอะไรนี้กันจนไม่มีใกรอายใกร; แม้แก่ เด็กนักเรียน ยิ่งเรียนกันอย่างไรก็ไม่รู้; ยิ่งไม่มีกวามอายกันในเรื่องเพศ. นี่มี การสอนผิกอะไรผิกในโรงเรียนของเขนอง. นี่กวามหมายข้อนี้ก็มีแล้ว ตามกวามผ้น ช้อที่ ๖.

ข้อที่ ๓. *คาวิโย : แม่วัวกินนมลูกตัว แม้แต่เกิดได้วันเดียว.* ลูกวัว อายุวันเกียว แม่วัวต้องไปกินนมลูกของตัวเอง.

พระพุทธเจ้าท่านทรงอธิบายความข้อนี้ว่า *ในสมัยที่คือธรรมเสื่อม ไม่มี* เขฏฐาปจายิกธรรม คือ*ไม่มีความเคารพซึ่งกันและกัน ในระหว่างพ่อแม่กับลูก* • เด็กกับคนแก่.

ที่เรียกว่า เการพสูงค่ำนั่นแหละ มันหมดไปเลยในสมัยนั้น. นี่เป็นเหตุให้ **ลนแก่ต้องประจบเล็ก ๆ** เพื่อยังชีพ ; คนแก่ไม่สามารถจะประกอบการยังชีวิตด้วย ดนเอง ต้องประจบลุกเด็ก ๆ มีก่าเท่ากับแม่วัวต้องกินนมลูกวัว. เขาต้องประจบ ; เพราะว่ามาถึงสมัยนี้ ความกตัญญูไม่มีแล้ว ความบูชากุณก็ไม่มีแล้ว.

ก่อนนี้เรายังพูดกันถึงว่า ลูกก่ฑัญญบูชากุณพ่อแม่; แต่พอมาถึงสมัยนี้ มันจะไม่มีแล้ว, ถนแก่ ๆ ต้องประจบเด็ก ๆ เพื่อมีชีวิตอยู่. มันกลับตาละบัต ตรงกันข้าม ว่าเที่ยวนี้ลูกมีกุณแก่พ่อแม่, ก่อนนี้พ่อแม่มีกุณแก่ลูก. เกี๋ยวนี้ ลูกมีกุณแก่พ่อแม่ มีเรื่องจริงที่อาดมาเกยเอามา:ล่าให้พังแล้ว ก็ที่กรุงเทพ 2 นั้นเอง มีลูกสาวที่ไปเรียนมาจาก เมืองนอก เก่งกล้าสามารถมากกว่าแม่ แม่ของเอาบ่นว่า ไม่ปรานีแก่แม่เลย : เขากลับว่า เขามีบุญคุณแก่แม่. ไม่ต้องออกชื่อหรอก แต่มันเป็นเรื่องจริง คนนั้นเชื่อได้แล้วก็ ได้อื่นอัน เพราะมันมีอยู่จริงแล้ว หลายปีมาแล้ว. ความศึกกลับกันที่ว่า ลูกมีบุญคุณ ต่อพ่อแม่นี่ก็คือข้อนี้เอง.

เลื้อวนี้ลูกก็มีแพ่ฝึนใจบิดามารกา ให้ร้อนเหมือนตกนรกทั้งเป็น; บิดา มารดาต้องง้องอน. แล้วโลกนี้มันก็ลีเกินไปเสียแล้ว, เกินกว่าที่คนแก่จะหาเลี้ยงปาก เลี้ยงท้องได้เอง; ฉะนั้นคนแก่ก็ต้องจำเป็นต้องไปง้อลูก. จรงกับทำนายข้อนี้ว่า แม่วัวต้องกินนมลูกของตัว แม้เกิดในวันเลี้ยว.

ข้อที่ ๔. ว่า *ดวา* แปลว่า *ลูกโคทั้งหลาย ; ลูกโค ดวา* นี่หมายถึงว่า ที่มันยังร้องแง ๆ แง อยู่ ; ไม่ใช่เป็นรุ่นหนุ่ม เป็นอะไร ไม่ใช้. ลูกแหง่นี้ประชวชน จับลูกแหง่มาเทียมแอก เทียมไล เทียมเกวียน ; มันก็ไม่คำ. มันทำไม่ได้ มันทำ เสียหายหมด มันหนีไปเสียบ้าง มันยืนเฉยเสียบ้าง ในผู้นน่ะเห็นอย่างนั้น.

พระพุทธเจ้าท่านอธิบายกวามว่า มัน ถึงสมัยที่ไร้สีลธรรม ไม่มีความ เป็นธรรม ระหว่างการปกครอง, หรือผู้ปกครอง ก็ไปเอาเด็ก ๆ มาเป็นผู้มีอำนาจ ให้ปกครอง ก็ทำเลียหมด เรื่องการบ้านก็ดี เรื่องการเมืองก็ดี อะไรก็ดี.

ถ้ากวามหมายสมัยนี้ถึกือว่า เอาคนพื่ขาดความรู้ ความยำนาญ ขังเล็ก เกินไปในชีวิตมาเป็นผู้บัญชางาน; แม้ว่าเขาจะไปเรียนเมืองนอกเมืองนามีปริญญา ยาวมาเป็นหวง ก็ยังเป็นเด็ก มันก็รรทกวรมชำนะญ เอาเท็กเหล่านี้มาบัญชางาน มันก็ เสียหมด :พราะมันมีแก่รู้จนเพื่อ แต่กวรมชำนาญหรือกวามรู้จริง มันไม่มี. กวามคิด เก่า ๆ เกิดเลิกกันเสีย; เอวเด็ก ๆ มาสร้างบ้าน เอาเด็ก ๆ มากรองเมือง แล้วผลจะเป็น อย่วงไร ก็กอยดูกันต่อไป. นี่กวามหมายของกวามผ้นข้อที่ «.

ข้อพี่ ๕. ว่า *อสุโส* แปลว่า *ม้า มี ๒ ปาก* คือมีปาก ๒ ข้าง คือมันมี หน้าทั้ง ๒ ข้าง, แล้วมันก็เสยมีปาก ๒ ข้า*ง มีคนบ้อนหญ้าให้กินทร้อมกันทั้ง ๒ ปาก*; ในผ้นเห็นว่าอย่างนั้น.

พระพุทธเจ้าท่านอธิบายกวามหมายว่า *สมัยที่ไร้ศึลธรรมในอนาคต เขาจะ เอาคนที่ไม่เอื้อเพื่อแก่บุญและบาป มาทำหน้าที่ที่สำคัญในโรงในศาล เป็นผู้พิพากษา ตุลาการ มันก็กินสินบนทั้งผ่ายโจทก์และผ่ายจำเลย*; อย่างนี้เรียกว่า ม้า ตัวหนึ่ง มี ๒ ปาก กินหญ้าพร้อม ๆ กัน ๒ ปาก.

เกี๋ยวนี้เราดูให้ดี เราจะเห็นม้าที่น่าดูยิ่งกว่านั้น คือว่า **ประเทศเอ็ก ๆ รับ ความช่วยเหลือทั้ง ๒ สำย** จากประเทศที่ใหญ่ ๆ; อย่วออกชื่อก็ได้กระมัง. พูด อย่างนี้ บวงกนก็รู้แล้วว่าประเทศไหนบ้างเป็นประเทศเล็ก ๆ แล้วก็รับความช่วยเหลือ จากประเทศใหญ่ ๆ ที่เป็นซัวศึกแก่กัน; รับทั้ง ๒ ฝ่ายเลย นี่ม้า ๒ ปาก. เดี๋ยวนี้ ก็ชุม แล้วก็โดเต็มโลก.

ถ้าดูให้ใกล้ชิดพวกเราเข้ามาอีก เกี่ยวนี้บางคนก็มี ๒ ปากแล้ว : ปากหนึ่ง มันจะเอาเงิน, ปากหนึ่งจะเอาสวรรค์ มันค้านดันอยู่. ปากหนึ่งมันไม่ทำบุญทำทาน อะไร มันจะเอาแต่เงิน, แล้วปากหนึ่งจะเอาสวรรค์ แล้วมันจะได้อย่างไร. เราอยาก ได้ด้ายกิเลสก็อยากได้ อยากได้ด้วยสติบัญญา หรือด้วยบุญ ด้วยธรรมะ ก็อยากได้; เหมือนกับมี ๒ ปากเหมือนกัน. มันแปลกออกไปอีก นี้ก็ต้องจัดไว้ในพวกที่ว่า มัน เป็นม้า ๒ ปาก.

ข้อที่ ๖. *ภิโส* นี่แปลว่า *ทองสำริต* มีถากทองสำริก ประชาชนทั้งเมือง ช่วยกันขักเสียสวยงาม; เพราะว่ามันมีรวกาตั้งแสน กาทใบนั้น, เสร็จแล้วก็เอาไปให้ สุนัชเยี่ยวใส่.

พระพุทธเจ้าท่านอธิบายกวามข้อนี้ว่า *สมัยที่ไร้ศึลธรรมอย่างรุนแรง เกิด ดวามจำเป็น กนในสถุลสูง ต้องให้กุลสตรีแห่งสกุลของตนแก่กนสกุลถ่อย*, ถ้าแปล ทามตัวบาลี ก็ต้องแปลว่า "สกุลก่อย". กนสกุลสูงก้องง้องอนกนสกุลถ่อย เพราะมัน เป็นสมัยที่กนล่อยมีอำนาจ.

ถ้าดูกันที่เป็นอยู่จริง ก็มองไปได้ไกลถึงกับว่า เกี๋ยวนี้กวามบีบทั้นมันมาก เกินไป โดยเฉพาะ ความบีบคั้นทางเสรษฐักิจ จะทำให้คนสกุลสูงในบางสกุล รักษา สักดิ์สรีของสกุลสูงไว้ไม่ได้ ต้องปล่อยไปตามบุญตามกรรม อย่างนี้ก็มี, คือถึงกับว่า ต้องยอมให้คนพาลมาตรองเมือง: มันก็เท่ากับว่า เอาถาดทองสำริก ไปให้สุนับ เยี่ยวใส่.

ข้อที่ ๗. ว่า สิคาลี แปลว่า*ผู้ขายนั่งพื้นเชื้อกอยู่ด้วยหนังเป็นเกลียว แล้ว* หย่อนไปใต้ดังใต้เก้าอี้, *พื้นไปหย่อนไป ๆ ใต้ดังที่นั่งพื้น. มีนางสุนัขดัวหนึ่ง หิวจัด* มันกินเรื่อย ; มันกินหนังที่พื้นเป็นเชือก เรื่อยจนไม่มีเหลือเลย ผื่นเห็นอย่างนี้.

พระพุทธเจ้าท่านอธิบายกรามว่า สมัยหนึ่งไม่ประกอบด้วยธรรม ใร้ศีล-ธรรมนี้ มีหญิงรับชายชู้ลงมาทางช่องหลังคา ช่อนไว้ใต้เดียง แล้วก็เล่นชู้ตลอดเวลา. ถ้าดูให้ดี เราจะเห็นว่า แม้แต่ในสมัยนี้ มันก็มีกวามหมายอย่างนี้, เพราะ ผู้ที่หนักไปด้วยกิเลส โดยเฉพาะ; คนที่เขาเห่อตามสมัยใหม่ เห็นแต่เรื่องเนื้อหนัง ผู้หญิงอาจจะผลาญหยาตเหงือแรงงานของสามี เพื่อกวมารมณ์ไม่มีที่สิ้นสุด จนหาไม่ทัน. เพราะผู้หญิงบางคน ใช้เงินนาทีละล้าน; เพราะว่าสามีเขารวยอย่างนี้เป็นต้น. นาที ละล้าน หรือชั่วโมงละล้าน หรือวันละล้าน อาตมาก็จำไม่ได้; แต่ว่าพูกเป็นเรือนล้าน. **ผู้หญิงก็มีอะไร ที่มีอำนาจมากขึ้น** ทวงสิทธิเสมอภากอะไรมากขึ้น เรียกว่า *ผู้หญิงจะกิน ผู้ขายมากขึ้น;* เหมือนกับที่ว่า นางสุนขอยู่ใต้ดัง แล้วก็กินเชือกที่เขาหย่อนลงไป ๆ; นี่จะมีในสมัยอนากๆ.

ช้อที่ ๘. *เห็นกนมาจากทุกทิศทุก ๆ แห่ง รุมกันดักน้ำใส่ตุ่มใบใหญ่เพียง ใบเดียว,* ตุ่มน้อย ๆ ตั้งร้อยดั้งพันที่อยู่ข้าง ๆ นั้นไม่มีใครสนใจจะใส่เลย.

พระพุทธเจ้าท่านทรงอธิบายกวามในข้อนี้ว่า *ถึงสมัยหนึ่งในอนาคต คือ* โลกไม่ประกอบด้วยศีลธรรมเลย, พระราชาหมดอำนาจของพระองด้เอง แล้วจะมี กนอื่มตั้งตัวเองเบ็นอิสระ เบ็นผู้มีอำนาจ แล้วก็บีบบังกับ. พืชผลที่ได้ทั้งหุมดทั้ง ประเทศนี้ ต้องเอามาใส่ยุ้งใส่ฉางรองกนนั้นกนเดียว เพราะเขามีอำนาจ; กนไม่ ประกอบด้วยธรรม แล้วก็มีอาการอย่างนี้เกิดขึ้น.

เราอวจจะมองเห็นได้อย่างหนึ่งในยุกบ้องบัน มัน**มีระบบสูบเลือด ระบบ ผูกบาด** ของพวกนายทุนที่ประกอบไปด้วยกิเลส อย่างนี้เสียมากกว่า; มันจึงไปรวย มากเกินในพี่จุก ๆ หนึ่ง, นอกนั้นมันขากแกลนไปหมก. ซ้อนี้ก็จะขอเตือนว่า อย่า ได้ใช้กำปนกันนะ กำว่า "นายทุน" นี้ไม่ใช่เศรษฐี อย่างกรั้งพุทธกาล, หรือเศรษฐี อย่างในสมัยเมื่อไม่นานมานี้; ถ้าเศรษฐีพอรวย พอมีเงินเหลือก็สร้างวัก หรือสร้าง โรงทาน. นายทุนสมัยใหม่เขาจะประมวลทุนให้มากขึ้น เพื่อหากำไรท่อไป มันก็เลย รวยมาก รวยเร็ว รวยจนไม่รู้จะเอาไปไหน; ทางอื่นมันก็ชวดแกลน. หรือถ้าจะดู กันให้ใกล้กว่านี้อีกหน่อย เราก็จะเห็นว่า **ความเจริญมีออู่แต่ในเมืองหลวง** บ้านนอกไม่ ก่อยมีใกรสนใจ; กล้าย ๆ ว่า อะไร ๆ ประเทศไทยนี้มีแต่ในกรุงเทพ วเท่านั้น, อย่างนี้ ก็ได้ จนกรุงเทพ รมันใหญ่ ๆ ไปจนไม่รู้ว่าจะใหญ่อย่างไร, จนเป็นปัญหาเหลือประมาณ กรุงเทพ วมันใหญ่กึกล้าย ๆ กับว่า มันมีแต่กรุงเทพ ว เท่านั้นแหละ ที่เป็นประเทศไทย ; ที่บ้านนอกออกนามันก็ร้างอยู่. นี่ก็กวามหมายเดียวกัน.

ช้อที่ ๙. ว่า โปกขรณี แปลว่า ธระบัว หรือ ธระน้ำ โปกขรณี ใหญ่ กว้างลึก ตรงกอางขุ่นขั้นเป็นปลัก รอบ ๆริมสระที่สัตว์เหอียบย่ำกินหญ้า กินน้ำ อยู่เสมอกลับโลแจ๋ว.

พระพุทธเจ้าท่านอธิบายความว่า *ในสมัยหนึ่งเสื่อมคือธรรมหมดแล้ว คน ผู้เป็นขนขั้นปกครองทารุณใหดร้ายบิบคั้น ; คนสุจริตต้องหนีออกจากบ้านจากเมือง ไปอยู่บ้ำหมด*. นั้นมันเข้ากับเรื่องที่เขนล่ากันมาเกี่ยวกับเรื่องของขงจือ.

ขงจื๊อเป็นนักเรียนนักศึกษา เชาอยากจะดูความจริง เขาไปห็จนกระทั่งถึง บ้านนอก คนอยู่กับป๋า, แล้วเสือกินกืนละคนสองคนเสมอ. ขงจื๊อก็เลยถามว่า ทำไม มาทนให้เสือกินอยู่ที่นี่เล่าร ชาวบ้านก็ทอบว่า **เสือกินที่นี่ดีกว่าในเมือง ซึ่งอยุคิธรรม** ม**ันลิน**, กวามไม่เป็นธรรมมันบีบกั้น; มาให้เสือกินทีละคนสองคนยังทีกว่า.

นี่แสดงว่ากนเรามันชอบกวามจริง กวามตรง กวามยุติธรรม นี้เหมือนกัน แหละ; เมื่อชนชั้นปกกรองทารุณโหตร้าย กนเมืองหนีเข้าป่า. มีกวามหมายอย่าง ภาษาธรรมดาก็ว่า ที่กลางมหานครนั้นมันไร้ศึลธรรม: ส่วนที่ริมป่าบ้านนอกคอกนา ใกลออกไปนั้น **ที่ความเจริญยังไปไม่อึงนั้น ยังมีศีลธรรม**. นี่คือ *ริมสระน้ำใสทั้งที่ มิสัตว์เหยียบย่ำ. ที่นี้กลางสระน้ำชุ่นเป็นโคลนทั้งที่มันลึก* นี้คือในเมืองมันสกปรก ในป่ามันสะอาต, ในเมืองมันร้อน ในป่ามันเอ็น, ในเมืองมันเหมืน ในป่ามันหอม. ความหมายของความผู้นข้อนี้ แปลออกได้อย่างนี้.

ข้อที่ ๑๐. ผันว่า *อปาก : ข้าวเหมือนกับไม่ได้หุง*, คือผันเห็นข้าวหม้อ หนึ่งหุงเสร็จแล้ว ดูข้างในเกิดเป็น ๓ ส่วน แบ่งกันอยู่เลย : ส่วนหนึ่งเป็นข้าวสาร อยู่เลย, ส่วนหนึ่งก็สุก ๆ ดิบ ๆ, ส่วนหนึ่งก็เบื่อยเหลวแหลกไปเลย. ในหม้อข้าวหม้อ ใบเดียวกันแหละ ทำไม่จึงเป็นอย่างนี้ เ

พระพุทธเจ้าทรงอธิบายกวามข้อนี้ว่า สมัยหนึ่งไร้ศึลธรรม ประพฤติอธรรม กันโดยสิ้นเขิง มีผลสะเทือนถึงเทวตา. ที่ฝนตกมากเกินพอดี พืชพันธุ์ธัญญาหาร ฉิบหายหมด, อีกแห่งหนึ่งก็ไม่ตกเลย ไม่มีน้ำเลย มันก็แห้งตายหมด, อีกแห่งตก บ้างไม่ตกบ้าง ก็เป็นไปตามบุญตามกรรม. นี่กวามประพฤติของมนุษย์ มีอิทธิพล ถึงเทวกา ที่จะทำให้ฝนดก.

แต่ถ้าเห็นยังเบ็นเรื่องพึ่งะต้องแปล มันก็ยังจะแปลได้ ก็อว่า **ลนเราในสมัย เสื้อมพืลธรรมนี้ จะมีแต่ลนสุก ๆ ดิบ ๆ** จะหาคนสุกยาก. โลกบั้จจุบันนี้ ดูจะมี กนรวยเกินไปพวกหนึ่ง, พวกที่จนไม่มีจะกินจนตายกราวละหมื่น ละแสน ละล้าน ภามที่หนังสือพิมพ์ลงบ่อย ๆ ก็มีอยู่พวกหนึ่ง, พวกหนึ่งก็พอประทั่งไปวันหนึ่ง ๆ : นี่ถึเรียกว่าข้าวหม้อเกียว คือโลกใบเกียว มันมีเป็น ๓ ชนิกอย่างนี้.

แต่ที่น่าหวัวกว่านี้นั้น อยากจะแนะให้ลู้ว่าที่ในรัฐสภา ในที่ประชุมรัฐสภา ประกอบด้วยสมาชิกรัฐสภา มีคนสำส่อน ๓ ชนิด : ทิบเป็นเมล็ดข้าวสารก็มี, หรือ มีโง่อะไรเข้ามรอีก, สุก ๆ ทีย ๆ ก็มี, รัฐสภาะของประเทศไหนก็ไปดูเอาเถอะ ก็ไปแยก ขูมันจะไก้ ๓ ประเภทอย่างนี้. เพราะว่ามันเพื่ออยู่ด้วยประชาธิปไตยบ้าง, หลงไหล อีดมั่นในอุทมอทิอะไรบ้าง มันไม่พอที มันไม่ถูกก้อง. แต่มันก็องมีบ้างสักเม็ทหนึ่ง ที่สุกพอที่สักเม็ทสองเม็ด เป็นข้าวที่สุกพอลี : นอกนั้นคิบ ๆ สุก ๆ, ทิบเลย, เบื่อยเลย ภีแล้วแต่เรื่องของมัน. เพราะว่าโลกสมัยนี้มันเป็นโลกที่ขึ้นอยู่กับรัฐสภาพุกประเทศ เพราะฉะนั้น ไปดูที่รัฐสภาจะเห็นหม้อข้าวชนิดนี้.

ข้อที่ ๑๑. มีหัวข้อว่า *จนุทนี้ ; จนุทน์* แปลว่า แก่นจันทน์แตง, ราคา ตั้งแสน เจ้าของเอาไปแลกนมเปรี๊ยวกระปุกเดียวกิน.

บางคนจะพึ่งไม่ถูกแล้วว่า *นมเปรี้ยว* หรือ*ปูติตกุก นั้นคืออะไร ?* นมเปรื้อวนี้คือส่วนที่ราคาถูลที่สุดของนม คือเขาเอานมมาทิ้งกัวงไว้ให้มันขึ้นฝา ทักเอา ไปทำเนอน้ำใส ๆ ทิ้งไว้ให้เป็นนม:ปรี้ยว, ส่วนที่กวรจะเททิ้งนั้น ทิ้งไว้ให้เป็นนมเปรี้ยว มันเป็น *ปูติตกุก* ก็เป็นส่วนที่มีรากาถูกที่สุดในบรรกาส่วนที่เกี่ยวกับนม แต่เขาชอบ กินกัน. เด็ก ๆ กินก็เป็นยา, ผู้ใหญ่เขาชอบกินมันอร่อย. ถ้าไม่ใส่น้ำตาลก็เปรี้ยว จนเซ็กพั่น ; อาตมาเกยจิบเข้าทีเซ็ลพั่น. *มีแก่นจันหน็แดงราลาแสนหนึ่ง เอาไป* แลกมมเปรี้ยวกระปุกเดียว เป็นของประหลาดอย่างนี้.

พระพุทธเจ้าท่านทรงอธิบายกวามข้อนี้ว่า *ในกาลนานไปในอนาคต เมื่อไร้* ศิล*ธรรมแล้ว อลัขขีจะแสดงธรรมเพื่อบั่งจัยสิ่ เพื่อรูบี่ยะ* อลัชชีไม่ได้แสดงธรรม เพื่อทำพระนิพพานให้แจ้ง แต่แสดงธรรมเพื่อบั่งจัยสี่ คือจีวร บิณฑบาค เสนาสนะ หรือ ว่าเพื่อรูบียะ คือเงิน กหาปนะหนึ่งบ้าง ครึ่งกหาปนะบ้าง, บาทหนึ่งบ้าง หัวมาสกบ้าง. บวลีดอนนี้ไพเราะมาก ขอโอกวสอ่านให้พึ่งสักหน่อย ไม่กลัวเสียเวลา ที่กัวพระบาลีว่า : --

อนาคตสม์ หี ปจุจยโลลา อลซซ์ ภิกขู พหู ภวิสุสมุติ – ในกาลผ่าย อนากๆ จะมีภิกษุที่เป็นอลัชซ์ โลเลอยู่ก้วยปัจจัยเกิดขึ้นเป็นอันมาก;

*เด มยา ปจุจยโลลุปป์ นิมุมเถตุวา กถิตธมุมเทลน์ จิวราทิจตุปุปจุจยเหตุ ปเรล้ เทเสลุลนติ –* อลัชชีเหล่านี้นั้น จะแสกงธรรมที่เรากล่าวไว้ เพื่อให้สละบัจจัย เหล่านั้นเสีย มุ่งหนัวก่อนิพพวน เทศน์แสกงเพื่อประโยชน์แก่บ้จจัยมีจีวร เป็นกัน นั่นเอง;

ปจุจเยที มุจุจิตฺวา นิลฺสรณปกุเข ชิตา นิทฺทานาภิมุชิ กตฺวา เทเสตุ้ น สกุขิลฺสนฺติ – เขาไม่อาจแสดงธรรมที่สละบัจจัย ตั้งอยู่ในผักฝ่ายแห่งนิสสรณะ คือ นิพพาน, มีนิพพานเป็นเบื้องหน้า แสดงอย่างนี้โขาแสดงไม่เป็นหรอก ;

เกวล์ ปทพยณฑนสมุปตฺดิญเจว มธุรสทุทญจ สุตุวา มหคุฆานิ จีวราทีนิ ทสุสนฺดิ เจว ทาเปลฺสนฺดิ จ – นี้มหาชนทั้งหลายต้องเป็นถนไง่แน่นอน ได้พังธรรม ที่แสดงด้วยเสียงไพเราะนั้น และได้ถึงพร้อมด้วยบทพยัญชนะ; หมายกวามว่ามันมีถ้อย คำไพเราะ เป็นบทกลอนเป็นอะไรก่าง ๆ นั้น เขาก็ถวายบัจจัย มีจีวรเป็นดันที่แพง ๆ บ้าง ใช้คนอื่นให้ถวายบ้าง.

อปเร อนุตรวีถิจตุกกราชทวาราที่สุ นิสิทิตวา กหาปณฑุฒกหาปณปาท-มาสกรูปาที่นี่ นิสุสาย ชมฺมํ เทเสสสนุติ – ที่นี้ อลัชชีพวกอื่นบางพวกก็ได้นั่งตาม ท้างถนน นั่งกามประตูเมือง แล้วถึแสดงธรรมเพื่อประโยชน์แก่เงินหนึ่งกหาปณะบ้าง
 กรึ่งกหาปณะบ้าง บาทหนึ่งบ้าง มาสกหนึ่งบ้าง. (มาสกนี้คือ ต้องห้ามาสกจึงจะเท่ากับ
 หนึ่งบาท กหาปณะนั้น คือ ๔ บาท ครึ่งกหาปณะ เท่ากับ ๒ บาท).

อิติ มยา นิพฺพานกุฆนก์ กทฺวา เทสิตธมุม์ จตุปฺปจุจยตุถาย เจว กทาปณฑฺฒกทาปณาที่น้อตฺถาย จ วิกฺกิณิตฺวา เทเลนฺตา ลตสหสุสภุฆนิก้ จนฺทนสาร์ ปูติตกุเกน วิกฺกิณมฺตา วิย ภวิสฺสนฺติ – ในการอย่างนี้แหละ ที่ว่า ภิกษุอลัชซีเหล่า นั้นแหละ ได้แสดงธรรม ที่เราตรากาไว้เท่ากับพระนิพพานนั้น มาแสดงเพื่อประโยชน์ แก่บัจจัยสีบ้าง เพื่อประโยชน์แก่เงินหนึ่งกหาปณะ กรึ่งกหาปณะ เป็นกันบ้าง อยู่ดังนี้ แล้ว มันก็เท่ากับ "เอาแก่นจันหน์แกงมีก่าแลน ไปผเลกเอานมเปรี้ยวหม้อเลียว" ทำนองนี้ ในอนากต.

ท่านทรงอธิบายทำนวยผั้นว่าอย่างนี้ คือแก่นจันทน์แดงแลกนมเปรี้ยว กระปุกเทียว.

เพี๋ยวนี้ก็น่าสงสารทั่วเองเหมือนกัน จะโทษใกรเขาไม่ได้; ถ้าอาสมกละ เทศน์ไม่เอาเกรื่องกัณฑ์ เขาว่าบ้า ว่าเบ่ง ว่าแกล้งทับผู้อื่น, ถ้าจะแสดงเรื่องพระนิพพาน เขาก็ว่าครึ ว่าบ้า ว่าพันสมัย ว่าเป็นช้าศึกแก่การพัฒนา. เราก็เลยไม่รู้ว่าจะทำอย่างไร ให้ทรงกับพระพุทธประสงค์; แต่ก็ไม่ทำชนิลที่ว่า "เอาแก่นกันทน์แคงไปแลกกับ นมเปรี้ยวกระปุกเดียว".

ข้อที่ ๑๒. *ลาวูนี* แปลว่า *น้ำเต้าแห้งกลาง จมน้ำ.* น้ำเต้าก็ออะไร *เ* เด็กบางคนไม่ทราบ ; ดือเป็นพืชผลชนิดหนึ่ง ลูกกลม ๆ มีกอเหมือนขวด, พอแห้ง แล้วมันกลวง มันมีเมล็ดน้อย, มันลอยน้ำได้, กลม เกลี้ยง สิ่น อย่างที่กาพเขียน ในจึกนั้น เขียนเยาะไว้ว่า *"จะเอาน้ำเข้าไปทำเครื่องข้อนปลาดุก"* จะได้ที่ไหน, ส่วนที่กล่าวนี้มีว่า น้ำเข้า แห้ง กลวงนั้น จ่มน้ำ,

พระพุทธเจ้าพรงอธิบายว่า สมัยหนึ่งเป็นสมัยอธรรม ไว้ศิลธรรม ธรรม ของสัปปุรุษจะลูกดูหมินเยาะเอ้ย, ธรรมของอลับขีจะได้รับการยกย่องราวกับว่า เป็น นิยุยานิกธมุม; นิยุยานิกธมุม คือธรรมที่เป็นเครื่องนำสัตว์ออกจากทุกข์ ไปสู่พระนิทพาน, นั่นแหละเรียกว่า นิยุยานิกธมุม. ครั้นถึงสมัยหนึ่ง ธรรมของ ลัตบุรุษที่เป็นธรรม ถูกดูหมินดูลูกเป็นของบ้าบอ ส่วนธรรมของอลับขีนี้จะลูก ยกย่องราวกับว่าเป็น นิยุยานิกธมุม.

เกี๋ยวนี้เราจะดูกันในความหมายนี้ ก็ก็อว่า **ดนเขาลูหมิ่นพระเจ้า ดูหมิ่น** สาสนา : พระเจ้าดวยเล้ว ศาสนวไม่จำเป็น; นี่ก็อน้ำเต้าแห้งกลวงกลม; ส่วน เรื่องกามารมณ์ เรื่องวัตถุนิยมเนื้อหนังถูกยกย่อง. ถ้าประเทศไก หมู่บ้านใด กรอบครัวใก ถือธรรมะอยู่ มันอับเฉา มันเงียบเซียบไม่เก่น ไม่มีใกรคบหาสมาคมกันได้; เพราะว่าเขาถือว่าร่ำรวยหรูหรา หรือสวยงามนั้นแหละมันดี.

ข้อที่ ๑๓. มันเนื่องกันกับข้อที่ ๑๒ ก็ออ่าว่า อิอา แปลว่า ก้อนหิน ซึ่งใหญ่ เท่าเรือนกลับูลอยน้ำเหมือนกับเรือ, หรือว่า กลีบบัวที่ลอยออู่ผิวน้ำ. ก้อนหิน ใหญ่หนักเท่าเรือนลออน้ำ, น้ำเอ้าแห้งกลวงจมน้ำ. สองอำนี้มันคู่กัน ความหมาย มันก็กรงกันข้าม ที่ว่า **ก้อนหินลอย ก็คือธรวมของอลวับชีดูกยลย่อง.** เที่ยวนี้ยกย่อง กามารมณ์, ยกย่องวัตถุ, ยกย่องเงิน, ดีกว่าอุดมะติ. เมื่อหลายปีมาแล้ว อาทมาเกยพูดเรื่องนี้ ว่าเขาเลิกนับถืออุดมกติ เห็นแก่เงิน, เขาว่าอุดมกตินี้ซื้ออะไรกินก็ไม่ได้ มันดีแต่ว่าดี ๆ, หรือเราจะได้บุญได้กุศลที่ไหน ก็ไม่รู้ตายแล้วจะได้หรือไม่ก็ไม่รู้ ; เพราะละนั้นเอาเงินดีกว่า เงินนี้มันถูกยกย่องยิ่งกว่า ความดีหรืออุดมกติ. นี้แปลว่า **เอาสิ่งที่เป็นหาลนั้นมาเป็นเครื่องยกข่อง** ; ที่เห็นอยู่ ทั่วไปก็กือ ถืออำนวจเป็นธรรม ยกข่องกนมีอำนาจ, ไม่นับถือกวามถูกต้องที่งาม ยกข่อง อำนาจ ; นี้ *เหมือนถ้อนหินมันอออน้ำ*.

ข้อที่ ๑๙. *เขียดน้อยกลิ้นกินงูเห่าคำ* ในบาลีว่า *มณุพูกิโย กณุหลปุเป ดิลนุติ*. – เขียดทัวน้อยกลืนกินงูเห่าจำตัวใหญ่ ๆ; มันไล่จับงูกิน เหมือนกับว่ามันไล่ จับแมลง หรือตั้กแตนกิน.

พระพุทธเจ้าทรงอธิบายกวามข้อนี้ว่า *สมัยหนึ่งที่ไว้ศิลธรรมนั้น เพสบาย* หลงใหลในราคะ ตกอยู่ใต้อำนาจหญิงในวัยรุ่น แล้วแต่จะให้ทำอย่างไร.

- ทูเที่ยวนี้ก็จะเห็นได้ ตามออฟพีศที่ทำงานราชการก็มีลักษณะอย่างนี้ บางกน ทำมากไป จนถึงกับต้องติกละรางก็มี, ทำเงินหลวงหายไป ต้องหนีไป ตามบ้านเรือน ก็มี, ตวมสถานที่ตากอวกาศสมัยใหม่ก็มีอาการอย่างนี้ มีเรื่องอย่างนี้; ความไร้ศึลธรรม ในข้อนี้ เป็นไปสุดเหวียง.

ข้อพี่ ๑๔. *กาก สุวณุณา ปริวารยนุติ ; กาก* แปลว่า*กา ; ขาติสุวรรณ-*หงส์ ต้อง*แวดล้อมบำเรอขาติกา*.

ตามอรรถกถา พระพุทธเจ้าทรงอธิบายกวามข้อนี้ว่า *สมัยหนึ่งไร้ธรรมะ ไร้กวามยุติธรรมอะไร* เบ็นค้น *ผู้เป็นหัวหน้า หรือพระราษานี้ เป็นคนขึ้ชลาด*  *ขี้ระแวง* กล้าย ๆ จะเป็นโรกเต้นประสาท *ก็เลยยกย่องคนเลวคนพวล ขึ้นมาเป็น หัวหน้าบังคับบัญขา ;* กนพาลนี้ก็เลยทำให้กนดีเกือกร้อน. มันข่มเหงกลขี่ ทน ไม่ได้ก็ต้องหนีไป ; ถ้าหนีไม่ได้ก็ต้องทน อดทนให้กนพาลมันใช้สอย หรือแล้วแต่ มันจะต้องการ. จะดูที่เป็นจริงกว่านี้ก็จะเห็นว่ว เดี๋ยวนี้ **คนที่เป็นคนพาล ลนเลว** เขา **มีโลกาสบูตรีอบู่บังคับคนดีมวกบิ้น** ในหลายแง่หลายมุม.

ข้อที่ ๑๖. ตสา วกา เอพกาน ภยา หิ แปลว่า แกะเดี้ยวกินเสือเหลือง อยู่กร้วม ๆ; เสือทั้งหลายวิ่งหนีไปชุกซ่อนหมด หายหน้าหายตาหมด เพราะเกิด เสือเหลืองตัวหนึ่งถูกแกะกัดเดี้ยวกันอยู่กร้วม ๆ. เสือทั้งหลายเห็นแกะนั้นก็เลยกลัว แกะ วิ่งหนีไปชุกซ่อน เข้าบ่าเข้าพงหายหน้าไปหมด.

พระพุทธเจ้าทรงอธิบายความในข้อนี้ว่า *ในสมัยหนึ่งไร้คือธรรมแอ้วก็เลิด* อธรรมขึ้นมา แม้ในขนขั้นปกกรอง ก็มีพระราบาที่ไม่ประกอบไปด้วยธรรม ก็มี ราขวัลลภที่เลว ๆ เป็นกนพาลเป็นบริวาร ก็ให้อำนาจแก่ราขวัลลภเลว ๆ นี้ กดขึ อำมาตย์เสนาบที่ข้าราชบริพารที่ชื่อตรง จนก้องหนีไปเป็นฝูง ๆ เลย ก็อหนอยู่ก็กาย.

ถ้าเราคูให้ดี บางพึจะพบอะไร ว่ามันครงกับความข้อนี้ ยิ่งขึ้นไปอีกก็ได้ : เดือวนี้ครูกลัวอูกศึษย์. ได้พังมาหลายเรื่องแล้ว ส่วนแต่น่าสังเวช ; กรูกลัวลูกศิษย์ จนบางแห่งต้องไหว้ลูกศิษย์ ต้องอะไร. อรูกลัวลูกศิษย์, นายจ้างกลัวลูกจ้าง ; ถ้า เป็นสมัยก่อนแล้วมันไม่เคยมี เพราะเชวรักเหมือนกับลูกหลานต่อกันและกัน. คนที่ทำ ความมิดมีมากขึ้น ก็กลัวลูถน้องจะเบิดโปง ก็กลัวลูกน้องชั้นค่ำ ๆ ชั้นพล ๆ. หรือถ้า ดูให้ดีก็จะเห็นว่า มหาประเทศ ประเทศใหญ่ ๆ ในโลกเวลานี้ กลัวประเทศเล็ก ๆ ด้วย เหตุผลบางประการก็มี ; มันมีค่าเท่ากับเสือกลัวลูกแกะเหมือนกัน. ความผื่นข้อที่ ๑๖ เป็นอย่างนี้. **หุดบ้อเห็นได้ว่า จะนี่ได้ก็ต่อเมื่อถึงสมัยที่จะไว้ศึลธรรม** (หรือเสื่อมศัล-ธรรม. เดี๋ยวนี้โลก:รากำลังจมลงไปสู่ภาวะไร้ศึลธรรม จะนั้นละครเหล่านี้ก็หาดูได้ง่าย; แต่เป็นละกรที่มันเศร้า น่าร้องไห้ น่านูกถอดาย,

#### โลกกำลังจมสู่ภาวะไร้ศีลธรรม ต้องพึ่งอิทปีบี่จจยตาไว้

สรุปกวามแล้ว โลกนี้มันกำลังรมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรมอยู่เรื่อย ๆ ถ้าไปถึง ที่สุดแล้วมันก็วินาศ. ล้าเผอิญมีโชกก็มีใกรมาช่วยไว้ได้ มันก็เปลี่ยนแปลงได้; อย่า เพ่อตายใจว่า มันจะต้องเป็นอย่างนี้ถึงที่สุด มันแล้วแต่อิทปีปัจจยลา. ละนั้นชอให้ พึ่งอิทปีปั้จจยตากับให้มาล ๆ ทำในทางพื่อูกพื่ดวร.

โลกนี้กำลังจมลงสู่ภาวะไว้ศีลธรรม โอกแผ่นดิน : โลกก้อนหิน ก้อนกรวด ก้อนทราย นี้ก็ไว้สี่ลธรรม ก็อมันผิทปกติมากขึ้น ถูกทำลายมากขึ้น. โลกลือร่างกาย คนนี้ เนื้อหนังร่วงกายคนนี้: บางทีพระพุทธเจ้าท่วนก็เรียกว่าโลกหนึ่ง มันก็ กำลัง ไว้สี่ลธรรม หรือมืดปกติ ไว้ภาวะปกติ : คือคนก็กำลังไร้ภาวะปกติ, สัตว์ก็กำลังไร้ภาวะ ปกติ พืชพันธุ์ธัญญาหารไร้ภาวะปกติ, วิญญาณก็อดวงสติบัญญาของมนุษย์กำลังไร้ภาวะ ปกติ.

โลกทุลโลกกำลังจมลง ๆ สู่ภาวะที่จิดทราม มีภาวะจิตทราม; แม้ตัว สวยแต่จิตทราม. ภาวะไร้ศีลธรรมเป็นภาวะจิตทราม ภาวะไร้มนุษย์ธรรม ไร้เหตุแห่ง ศีลธรรม ไร้ศาสนาที่แท้จริง; มีแต่ศาสนาเงิน ไร้เหตุแห่งศีลธรรม ไร้ภาวะศีลธรรม นั้นก็คือมีแต่อาชญากร อาชญากรรม หามีปลอดภัยที่ไหนไม่ไกร่ไม่ได้อยู่แล้ว. นี้แหละ ไร้ภาวะแห่งศีลธรรม. เมื่อไร้ปรากฏการณ์ทามธรรมชาทิที่เป็นปกทิ คือธรรมชาทิถูกทำลาย ธรรมชาพิ ถูกซุดขึ้นมาถลุง เพื่อไช้รบราฆ่าพันกัน บำรุงบำเรอกามารมณ์ หรือบำเรออวิชชาของ มนุษย์ ทรัพย์ในทินถูกขุดขึ้นมา บำรุงบำเรออวิชชาของมนุษย์นั้นเอง; นี่เรียกว่า โลกกำลังขมลงสู่ภาวะไร้คีดธรรม. เมื่อดูกันโดยส่วนใหญ่ มันไม่ไช่ทุกคน แต่ว่า โดยส่วนใหญ่นี้ โลกกำลังฉมลงสู่ภาวะไร้ศึดธรรม: ขึ้นปล่อยไว้อย่างนี้สักวันหนึ่ง มันก็จะไม่มีอะไรเหลือ จะต้องช่วยกันอย่างไร ก็ไปกิดดู.

การบรรยายในวันนี้ ก็มุ่งหมายจะชี้เฉพาะเพียงแง่เดียวว่า โลกกำลังทรุกลง ๆ ไปในภาวะแห่งความไว้ศีลธรรม สำหรับจะได้พิจารณาเนื่องกันไปกับปัญหาข้ออื่น ๆ ในโอกาสหลัง.

ในวันนี้ก็ขอยุติการบรรยายไว้เพียงก่านี้ ขอโอกาสให้พระสงฆ์ท่านสวดคณสาธ-ยายบาลีพระธรรม ที่จะช่วยให้เกิดกำลังใจ ในการที่จะช่วยกันบำรุงส่งเสริมศีลธรรมได้เป็น แน่นอน.

### ล้ำถามท้ายการบรรยาย ครุงที่ ๔

อาม : กวามหมาะของพุทธศึกษว นี่มันผิดไป ไม่ไก้ครงตามกวามหมาย ไม่ได้เอามาสอน ไม่ได้เขามาใช้: แต่ที่สำคัญกว่านั้นอีก ก็คือการที่เร็กได้รับการอบรมสังสอนจาา พ่อแม่ ที่บ้านขีกอย่างหนึ่ง เป็นการถมรมที่ผิด ตั้งแต่ต้น ตั้งแต่เด้าๆ กั้งแต่ก่อน เข้าโรงเรียนด้วยเช่นเทียวกัน เป็นต้นว่า พ่อแม่มักจะสอนให้เด็กๆนั้น รู้จักรัก และ โกรธ ของที่เป็นวัตถุ ที่ไม่มีจิกใจ ที่ให้รู้จำโกรธจั้งแต่เล็กๆ. เป็นต้นว่าเท็กเดิน ระแประดู พ่อแม่ ก็มักจะเอามือหรือไม้ไปก็ประดูเลีย เป็นการโกรธประดู ให้เก็กที่ห์น ปลูกผึ้งริทใจเก็ก กั้งแก่เล็กๆ ให้เก็บเห็นว่า ประกูเป็นกั่วที่ทำให้เขาเร็บ หักให้เก็บ รู้จักโกรธวัตถุ โบรธสิงของ โบรธอะไรถ่างๆ ที่มันไม่กรงก่อข้อเท็จจริง ปลูกผึ้ง กวามโบรธไปกั้งแก่เล็กๆ.

ที่นี้ มาถึงเรื่องวัฒธรรมเปลี่ยนไป และบารยธรรมเปลี่ยนไป ส่วนด้าน วัฒนธรรมเปลี่ยนไป จากความเข็นเป็นร้อน ทำให้หญิงเกี่ยวนี้กั้งเป้าหมายที่จะออก ทำงานนอกบ้าน มีสิทธิเท่าผู้ชาย อยากจะเป็นนักการเมือง ซึ่งท่านทั้งหลายพึงารณากู ก็แล้วกัน ว่าจะถูกต้องหรือไม่ ตรงตามวัฒนธรรมของไทยเราหรือไม่ ถือว่า ผู้หญิง นั้นท้าอะไร ถ้วผู้หญิงหันเข้าสู่การเมืองมาก แล้วการบ้านนั้น จะเป็นอย่างไร ก็จอ เห็กิดดู ไม่ต้องวิจารณ์เกี่ยวนี้ผู้หญิงกำลังทางลิทธิ์มากที่สุด กำลังจะเป็นนักการเมือง กันมากที่สุก และกำลังทำยะไรให้เท่า ๆผู้ชาย จะถูกก้องหรือไม่ ก็พิจารณาะยาเอง เพื่อวกับด้านวัฒนธรรมที่เปลี่ยนไป.

เกี่ยวกับก้านอารขธรรมที่เปลี่ยนไป นิยมวัตถุ ชนะกุณก่าทางด้านจิตใจ ซึ่งทำให้โดยเฉพาะผู้หญิงรา มักหลง และกิดไจ สนใจแก่ของใหม่ ๆ กลายเป็นแฟชัน ผู้หญิงจะนิยมแฟชันมากที่สุด จะเป็นแฟชันการแก่งกาย แฟชันเกรื่องประดับ แฟชัน การประดับบ้าน อะไรก็กาม ที่เขาเรียกว่า แฟชัน ๆ นิยมของไหม่ ๆ ซึ่งล้วนแก่เป็น ด้านผู้หญิงมากกว่าชาย แต่ผู้ชายก็มีเหมือนกัน เพราะฉะนั้นให้กิดดูว่า ที่เรานิยม ยารยธรรมด้านวัตถุ ชนะทางอ้านจิตใจนั้น ถูกก้องหรือไม่ ผู้หญิงเราจะยอมเป็นควาย ให้เขาขูงนมกหรือไม่.

เขาให้สำนวนแรงกว่านี้ ที่ผมเลยพบมา บอกว่า ผู้หญิงนี้เหมือนกับควาย ที่ถูกจุงจมูกโดยช่างลัลเลื้อ นาะย่างผู้ออกแบบเสื้อ หรือโรงงาน ที่ผลิตของไหม่ ๆ นวขาย ถ้าหากว่า เขาไม่ผลิตของไหม่เขากีขายไม่ใต้ ไม่ออกแบบเสื้อไหม่ ๆ นวยช่าง ผู้กัดเสื้อม้าก็มีงานทำน้อย รายไล้น้อย ถ้าค่อยให้ม้าเก่า ๆ ชาด แล้วจึงมาลัดไหม่นั้น พวกข่างลัดผ้าเขาไม่ร่ำรวย หารายไล้ได้น้อย จึงออกแบบเสื้อกันใหม่ ๆ ทั้งที่ของเก่า ยังไม่ขาด เพราะนะนั้นคนที่หลงทางล้านนี้ เปลี่ยนอารธรรมมาหลงทางก้านวัตถุ มานำทางก้านฝ่วยจิตใจแล้ว ก็จะเป็นทาสของสมัยหรือแฟชั่น ซึ่งเขาเทียบว่า เหมือน กับกวาย ที่ถูกขูง โดยนายข่างผู้ออกแบบเครื่องแต่งกาย หรือนายช่างผู้คักเสื้อผ้า.

กำนี้ผมชอบมวก เพราะเขาใช้แล้วมันกระทุ้น นิยมแฟชั่นทั้งหลาย รองเท๊ะ เก่ายังไม่ทันขาก ก็ชื่อรองเท้วใหม่ ให้มันตามแฟชั่น ไห้สันมันสูง นี่อย่างนี้กิภพู ก็แล้วกัน ว่วมันถูกหรือมิก.

ที่นี้ เท่าที่มมได้พึงท่านอาจวรย์บรรยายมา เรื่องวัฒนธรรม และ ศีลธรรม ผมมี่ถ้อสงสัยในแง่ของกวามหมาย. กวามหมายก้าทางพยัญหนะ ก็รู้สึกว่าแตกต่างกัน พออธิบายกันได้; วัฒน – เจริญ, ธรรมที่ทำให้เจริญ, อารยธรรม – ธรรมที่ทำให้ ใกลจากก็เฉล โดยพยัญชนะ ก็นึกออกอย่างนั้น ถ้าโดยความหมาย ผมใกร่ขอเรียน ถามว่า มันก่างกันอย่างไร สำหรับกำว่า วัฒนธรรม และ อารยธรรม.

- ตอบ : ภวษาบวลี กับ ภาษาไทย นี้กำลังปนกัน ผิดบ้าง ถูกบ้าง ถ้าลงใช้กันแล้วมัน เปลี่ยนยาก เช่นว่า วัฒนธรรม มาพูดว่า อารยธรรมนี้ อารยธรรมควรสูงกว่า อวรยธรรม เป็นของบ้านเรือนธรรมกาสามัญไป. สรุปความแล้วก็ว่า ช่วย ไม่ให้ แก้ไม่ใด้ ใช้ไปตามที่เขาใช้กัน แต่เรารู้ความหมายให้ดีให้ถูกก็แล้วกัน. อารยธรรม ต้องเป็นธรรมะที่ทำให้เบ็นพระอริยะ, วัฒนธรรม ก็เป็นธรรม ที่ให้มีมาก ให้หนา ให้มันดก ให้มันรุงรังขึ้น.
- ถวม : ข้อต่อไปนี้อีกข้อหนึ่ง บึจจัยโดยอ้อม มีการใช้กำว่า อธิปไตย ประชาธิปไตยเพื่อ จนกระทั่ง ไม่มีที่สูง และ ที่ดำ กรงกับที่เด็กสมัยนี้กำลังก่อด้าน ดำว่า ศักดินา เข้าใจว่า คงจะตรงกับแบบนั้นก็อว่า เอ็กกำตังจะต่อก้านเรื่องศักดินา. เก็กสมัยนี้ ไม่ต้องการกำว่า ศักดินา ต้องการกำว่า เสมอกัน ไม่มีสูง ไม่มีค่ำ เพราะฉะนั้น กำว่า ศักดินานี้ จะมีความหมายกรงกับกำว่า วรรณะ ที่เขาว่า ขั้นวรรณะ แล้วศักดินา ชั้นวรรณะ กับ กักคินา นี่มีความหมายก่างกัน หรือเหมือนกัน.

 ตอบ : เก็กสมัยนี้ มันก็มีหลายพวก พวกหนึ่งมากเกินไป จนจักพระพุทธเจ้นองว่า เป็นระบบศักดินา หรือ เป็นด้วศักทินา พระพุทธเจ้าท่านมีอะไรเป็นแผ่ดีจการ พระพุทธเจ้าอย่างนี้ ก็มีเสียแล้ว. ระบบศักดินา หมายความว่า ระบบที่ กอบโดยเอาไว้ เพื่อประโยชน์แก่ทนมากเกินไป สบายเกินไป โดยทำให้ฝ่าย ที่ยากจนนั้นลำบาก เดือดร้อน ขาดแคลน มีความหมายเท่านั้นเอง.

> เดี๋ยวนี้พระในวัด ก็ถูกหาว่า เป็นระบบศักดินว ว่า กินดี อยู่ตี นอนดี เตลิดไปถึงพระพุทธเจ้าด้วย เพราะว่าเขายังเห็นว่า พระพุทธเจ้าเป็นอยู่ อย่างที ว่าเป็นระบบเอาเปรียบ ระบบศักดินา; เขาจักไว้ในระบบศักดินาชนิดหนึ่ง ในหล่าย ๆ ชนิด. อย่าเอามาเป็นอารมณ์เลย เพราะว่ากำพูดเดียวนี้ผิดไป หมดแล้ว.

- อาม : ช้อต่อไป มีอยู่ถอนหนึ่งที่ทำนอาจารย์บรรยายว่า โดยสมัยปัจจุบันนี้ อำนาจจะไม่มีอ่า บ้านาจของกรูบาอาจารย์ อำนาจอะไรท่าง ๆ จะไม่มีค่า หมวยกวามว่า เก็กจะไม่เชื้อ พึ่ง อำนาจก่าง ๆ ไม่มีกำ มีอยู่บางกรนให้คำว่า เรื่องนี้มีกำนาจเป็นใหญ่ อำนาจ เป็นธรรม หรืออย่างไร ๆ ก็ก้องอยู่ได้อำนวจ จะเป็นอำนวจของธรรม หรือเป็นอำนาจ ของกิเลต หรืออย่านาจของอาวุธ หรียเป็นอำนาจอะไรก่าง ๆ.
- ตอบ : อันนี้ท้องแยกให้ชักออกไปว่า อำนารที่พูลอยู่นี้ หมายถึงอำนาจบังกับบัญชา ส่วนอำนาจในกวามหมายอื่นนั้น มันยังมีอยู่. ที่ว่า อำนาจเป็นใหญ่ในโลกนั้น พระพุทธเจ้าตรัส ไม่ใช่เราว่ามันหมายถึงอำนาจเงินก็ไก้ อำนาจอาวุธก็ได้ อำนาจกวามดีก็ได้ อำนวจกิเลสก็โล้ ถ้าล่องกรอบงำใกรแล้ว มันก็มีอำนาจ เหนือกนนั้น.

ส่วนเดี๋ยวนี้ที่ว่าอำนาจทั่วยความหมาย คือ อำนาจบังกับบัญชา พ่อแม่ ก็บังกับลูกไม่ได้ ผู้บังกับบัญชาราชการ ก็บังกับลูกน้องไม่ได้ พระเกระ ก็บังกับพระเณรเล็ก ๆ ไม่ได้. นี่อำนาจมันไร้กวามหมายไป เรื่องมันจึงเกิดได้ พราะฉะนั้นอำนาจในที่นี้ จำกัดกวามแอบเพียง อำนาจบังกับบัญชาผู้อื่น ส่วนอำนาจเงิน อำนาจบื้น อำนาจก็เลสนั้น อีกส่วนหนึ่งท่างหาก ไม่ได้ เกี่ยวในที่นี้.

อาม : ทั้งหมดนี้ ที่ไก้พึงมา จนกระทั่งสองสวมเสาร์มานี้ ก็ด้วนแต่ว่า เป็นเรื่องของมนุษย์ เรานี้มันไว้ก็ตธรรม แล้วโภะตัวเองก็ไม่รู้ว่า ไว้คีลธรรม เป็นเรื่องที่น่าสมเพชเวทนว ที่ท่านอาจารก็โค้กล่าวไว้ ๓ – ๙ ประโยก ที่น่าจะจำไว้ ท่องได้ขึ้นใจ และน่าจะนัง ภิลว่า ทำไม่หนอมนุษย์เราจึงฉลาดแต่ในทางที่ไม่กวรจะฉลาด น่าจะนึกไว้สัก๙ ข้อ น่าสังเวชที่สุด ที่ทุกอย่างมีแก่ส่วนที่ทำได้เป็นทูกข์ แต่สึงที่ป้องกันสงวมทุกข์นั้น เรา ไม่มี น่าสังเวชค์สุด ที่ทุกอย่างมีแก่ส่วนที่ทำได้เป็นทูกข์ แต่สึงที่ป้องกันสงวมทุกข์นั้น เรา ไม่มี น่าสังเวชอะไรเล่นนี้.

> ซึ่งที่น่าสังเวชที่สุก ก็ควรจะสังเวชอยู่อย่างนี้ และสิ่งที่น่าละอาย ก็ที่เรา มีความสงบะน้อยกว่าสัตว์ ไม่สมกับคำว่าเป็นมนุษย์ ๓ ข้อนี้ เราน่วจะได้ท้องจำกัน ทุก ๆ เข้า. ผมผิดดูแล้วว่า มนุษยโลกสมัยนี้ ส่วนใหญ่ก็เป็นเสียอย่างนี้ ส่วนใหญ่มัน จมเสีย ไม่ใช่ส่วนน้อยจม. ส่วนใหญ่ คือโลกมากกว่าครึ่งแล้ว จนอยู่ในการะไร้ คืดธระม.

> ในฐานะเราส่วนน้อยที่นั่งอยู่ ณ พีนี้ เท่ากับว่า เป็นลูกคุ้ม หรือว่า คลย พะยุง ให้จบข้าลงเท่านั้นเอง แต่ด้วยกรวมหวังที่ระเบ็นกรู และเป็นบทเรียนได้ดีที่สุด แก้ขาวโลก สำหรับจะได้รื้อฟื้นปะบบรุ่ง ส่งเสริมและบำรุง รักษาที่ลธรรม อย่างที ท่านยาจารย์ได้หูดมาแล้วิ นี้ไม่มี่อะไรที เท่ากับว่า เหตุการณ์ซึ่งจะเป็นทั่วบทเรียน ได้อย่างที

เราหวังอีกอย่างหนึ่ง ว่า เหตุการณ์ขันเลวร้าย ที่เกิดอยู่ทุกวัน เรามองมุม กลับเสียใหม่ ให้เหมือนกับว่า เป็นเพชวที่หวัดกางกก เข้าใจว่าเหตุการณ์อันเลวร้าย ทุกวัน ที่เผาจวนผู้ว่าการ ขว้างปาระเบิดกัน นักเรียนรบฆ่าพันกัน จึ้เครื่องบิน ยิ่งเครื่องบิน เข้าใจว่าเหตุการณ์อันเลวร้ายอย่างนี้ มองในมุนกลับจะได้เป็นบทเรียน เป็นกรูกระพันเกือนชาวโลกทั้งหมด สักวันหนึ่งเหตุการณ์เหล่านี้จะกระทุ้นให้มองเห็น กงจักร เป็นกงจักรไปเสียบ้าง แล้วก็จะหันมองหากอกบัว ซึ่งเป็นดอกบัวอันแท้จริง ในภายภาณน้ำ.

(เทปบันทึกไว้หมุกเพียงนี้)

ศีลธรรมกับมนุษยโลก – **ต** –

ด กุมภาพันธ์ ๒๕๑๘

# กระแสแห่งความเสื่อมศีลธรรมตามลำดับ

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อใหญ่ที่ว่า ศีลธรรมของมนุษยโลก

ในกรั้งที่ ๙ นี้ จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า กระแสแห่งความเสื่อมของ ศีลธรรมดามลำคับ:

ขอให้นึกทบทวนถึงการบรรยายครั้งที่แล้ว ๆ มา ว่าได้พูดกันถึงเรื่องศีลธรรม ที่เป็นปัญหาอยู่ ในแง่ใจแง่หนึ่งทั้งนั้น. ในกรั้งสุดท้ายนั้นก็ได้พูด ในหัวข้อว่า โลกกำลังจมลงสู่ภาวะไร้ศีลธรรม. ในกรั้งนี้ **ถ้อะนี้ให้นองเห็นอาการที่จมลงสู่** ภาวะไร้ศีลธรรมตามลำคับ, ตามลำดับอย่างไร ซึ่งจะเป็นการขยายความของการบรรยาย ในกรั้งที่แล้วมานั้นเอง ให้แจ่มแจ้งยิ่งขึ้น.

බේග

อย่างไรก็กี อยากจะขอทบทวนอยู่เสมอ โดยไม่เกรงว่าผู้ใดจะรำคาญ คือ อยากจะให้พิจารณาถึงเรื่องศีลธรรมกันเป็นพิเกษ, **ให้ดำว่า สีอธรรม มาอยู่ที่ริม** ดีปากสำหรับพูล ให้อยู่ในใจตลอดเวลา; ทั้งนี้จะทำได้ก็โดยความเข้าใจในเรื่อง ศีลธรรม อย่างชัดเจนแจ่มแจ้งและถูกต้อง กว้างขวางเพียงพอ ครอบงำบัญหาทั้งหลายได้. ชอให้สังเกตดูอย่างยิ่งต่อไป ซึ่งจะพบได้.องว่า มัญหาทั้งหลายมารวมอยู่ที่บัญหานี้ เพื่องปัญหาเดียว คือบัญหาทางศีลธรรมนั้น.

## ทบทวนความหมายของศีลธรรมให้แจ่มอยู่เสมอ

คำว่า "กวามเสื่อมศีลธรรมของโลก" มันก็มีความหมายกว้าง; โดยเฉพาะ กำว่า โลก นี้ไม่ได้หมายถึงแผ่นดินสำหรับอยู่อาศัยอย่างเดียวเท่านั้น. ในภาษาธรรมะ แล้วก็มีโลกภายใน คือเป็นจิกโจของมนุษย์ ที่กำลังเป็นอยู่อย่างไร ข้างในนั้น เขาก็ เรียกว่าโลกเหมือนกัน เรียกว่าโลกวิญญาณ โลกจิท โลกในคัวคน ส่วนแผ่นดินโลกใน ทำนองนี้มันเป็นโลกในภายนอก ฉะนั้น กำว่า "เสื่อมศีลธรรมของโลก" นี้ ก็เสื่อม อยู่ในจิทใจก็มีเหตุแห่งศีลธรรม กำลังเสื่อมภาวะแห่งความมีศีลธรรม กำลังเสื่อมอยู่ในใจ แล้วก็ออกมาถึงข้างนอก คือการกระทำที่แสดงออกมา กลอกที่ปรากฏอยู่แก่สิ่งทั้งปวง แม้ที่ไม่มีชีวิกวิญญาณ.

ชอเพือนให้นึกถึงความหมายชองคำว่า "ศีลธรรม" ในความหมายที่กว้าง อย่างนี้ไว้เหมอไป, เพือนอีกครั้งหนึ่งก็ว่า ศีลธรรมนั้นจะมี๓ ความหมาย เป็นอย่างน้อย ศีลธรรมคือเหตุแห่งความปกติ ส*ี – ละ* แปลว่า *ปกติ, ธรรมะ* แปลว่า *เหตุ,* ศีลธรรม แปลว่า *เหตุแห่งความปก*ติ. ความหมายถัดมา ศีลธรรม แปลว่า ภาวะ  แห่งความปกติ คือผลที่ได้รับจากการทำเหตุนั้นเอง; อย่างนี้กำว่า ธรรมะ ก็แปลว่า ภาวะ, ศีลธรรม ก็แปลว่า ภาวะแห่ง สี – ละ; สี – ละ ก็คงแปลว่า ปกติอยู่ตามเดิม.
 อีกความหมายหนึ่ง เป็น ดาวะพี่เป็นอยู่ตามธรรมชาติ; ถ้ามัน ปกติอยู่ตามธรรมชาติ ก็เรียกว่า ภาวะแห่งศีลธรรม ด้วย ทั้งที่ไม่มีจิต ไม่มีวิญญาณ.

เมื่อเอากวามหมายทั้งหมดนี้มารวมกันแล้ว มันก็**ใน่มีอะไร ที่ไม่เลี้ยวบ้อง** ล**้วยกีลธรรม** นับทั้งแก่ที่ท่าสุทจนถึงสิ่งสูงสุก ก็อพระนิพพาน : เพราะว่า *พระนิพพาน* นั่นแหละ *เป็นตัวภาวะแห่งศีลธรรม*, ก็อภาวะแห่งกวามสงบ : ผู้ที่เรียนบาลีมาแล้ว เท่านั้น จึงจะรู้ว่าสี – ละคำนี้ แปลว่า สงบ หรือ ปกติ ตามกวามหมายที่แห้ก็แปลว่าปกติ ปกติก็คือสงบ.

ชาวบ้านก็มักจะรู้แต่เพียงว่า สี – ละ ก็ก็อดรีล ที่ต้องรักษาเท่านั้นเอง; บางพี ก็จะนึกไปถึงก้อนหินบ้าง สีละ, ศิลา. แต่ถ้าดูให้ตีก็จะเห็นได้ต่อไปว่า ก้อนหินมัน ปกติ: นั่นก็อ ภาวะศีลธรรมมันมีอยู่ที่ก้อนหิน โดยสันนิษฐานเอาว่าบางที่จะเอาชื่อ พี่เคยใช้เรียกก้อนหินนั้นแหละ มาเป็นชื่อสำหรับเรียกศีลที่ประพฤติปฏิบัติ เพื่อให้มัน เกิดภาวะปกติ มันจึงไม่มีอะไรที่ไม่ได้เกี่ยวด้วยคำว่า ซี – ละ ในความหมายที่ว่าปกติ : เกี่ยวในฐานะที่เป็นเหตุก็มี, เป็นผลก็มี, เป็นปรากฏการณ์ธรรมชาติทั่ว ๆ ไปก็มี.

เพราะฉะนั้น แม้เราจะกระดิกดัวไปทางไหนสักกระเบียดนิ้วหนึ่ง มันก็เกี่ยว ข้องกับภาวะปกติ คือจะมีศีลธรรมหรือไม่มีศีลธรรม; จะหาอาหารกิน จะกินอาหาร จะเป็นอยู่อธ่างไร **ล้ไม่มันไปอากเลี้ยวกับบัญหาทางศีลธรรม** เบื้องต้นๆ ก็เป็น อย่างนี้ต้องมีการหากิน มีการกิน การเก็บรักษา การมีไว้ การประพฤติค่อกันและกัน นี้ให้มันถูกตามศีลธรรม แล้วก็สูงขึ้นไปจนถึงจิตปกติ ถ้าปกติถึงที่สุข ก็คือสามารถขจัด กิเลสออกไปได้ ก็คือเป็นภาวะปกติ ถึงที่สุข คือไม่มีกิเลส หรือนิพพาน. ขอให้กวามหมายชองคำ ๆ นี้ แจ่มแจ้งอยู่ในลักษณะอย่างนี้พุก ๆ ประการ ในกวามรู้สึกของท่านทั้งหลาย จนมีความรู้สึกต่อสิ่งที่เรียกว่า ศึลธรรม อยู่ทุกครั้งที่หายใจ เข้าออกได้จริง.

#### สึกษาความเสื่อมศีลธรรมจากพระคัมภีร์บ้าง

วันนี้จะพูดถึง **ดระแสแห่งความเสื้อมของที่ล่ธรรม** ตามลำตับ; ในตอนนี้ มีภวามหมายประหลาดอย่างหนึ่ง ซึ่งอยากจะบอกกล่าวให้ทราบหัวกันว่า เรื่องราวใน พระกับภีร์ ที่เราไม่ก่อยจะสนใจกัน เห็นว่าเป็นเรื่องพันสมัยกรีคระไม่น่าเชื่อนั้น โดยพื่ แท้จริงแล้ว มันกลับเป็นเรื่องจริง และจริงอยู่จนกระทั่งทุกวันนี้.

กรั้นเมื่อจะพูกกันถึงเรื่องอะไร ถ้าเป็นเรื่องที่มีอยู่ในพระกับภีร์ โดยเฉพาะ อย่างยิ่ง คือที่ในพระไตรปิฏกโดยตรงแล้ว อาตมาก็อยากจะเอาเรื่องในพระกับภีร์ นั้นแหละมาพูล มาอธิบายให้พั่ง แทนที่จะต้องมากิดนึกชั้นเองใหม่; เพราะไปค้น ในพระลับภีร์ มันก็นี้ไปทุกเรื่อง หรือทุกแง่ทุกมุมของแต่ละเรื่องอย่างน่าประหลาด, น่าประหลาดจนเป็นเรื่องที่น่าสนใจ เกินกว่าความคิดนึกของเราสมัยนี้, แล้วมันยัง บังเอิญมาตรงกันกับภาระการณ์ท่าง ๆ ที่พวกเราเป็นอยู่ในสมัยนี้ ในปัจจุบันนี้ซึ่งทั้ง หมดนี้ พลจะบลกให้เราทราบได้ ว่าเราถ้าลังอยู่กันที่จุดไหน, คำว่า "จุดไหน" นี้ หมายความว่า จุดที่จะนำไปสู่ความเจริญ หรือจุลที่นำไปสู่ความพื้นที่เล

ฉะนั้น ขอให้สนใจในข้อความของพระคัมภีร์ให้ที่ ๆ มาจับกันดูกับสถานการณ์ หรือพฤฑิการณ์สมัยนี้ แล้วจะพบว่า เรากำลังยืนอยู่ที่จุดไหน ; ดังนั้น เป็นอันว่า เกี่ยวกับเรื่องนี้ เรากล่าวกัน ไปตามข้อความในพระคัมภีร์ดีกว่า, แล้วก็จะมองเห็นได้ เองว่า มันเป็นอยู่จริงโนสมัยบัจจุบันนี้อย่างไร.

เอาละ, เป็นอันว่า เรรจะกล่าวทามพระกัมภีร์ แต่ถึงอย่างนั้น ยังมีเรื่องที่ จะต้องบอกกันให้รู้กันอีกชั้นหนึ่งว่า เรื่อง พระลัมก็ร์ นั่นระวังให้ดี; อย่าให้กลาย เป็นว่า มีไว้สำหรับทำให้เรากลายเป็นลนโง่.

# ความในพระคมภีร์ลึกล้ำ มิใช่ไร้สาระ

ข้อนี้หมายความว่า เมื่อเรา*ติความไม่ถูกต้อง เราก็จะเห็นว่า พระคัมภีร์นี้ เหลวใหลไร้สาระ ;* เราไม่นึกว่าเราเป็นคนโง่ ถ้ามันตกอยู่ในสภาพอย่างนี้แล้ว ก็เป็นอันว่า พระกัมภีร์นั้นมีไว้สำหรับทำให้กินนั้นกลายเป็นคนโง่ ที่จริงมันไม่ใช่อย่างนั้น ดังนั้น จึงต้องตีความถ้อยดำแต่ละกำ. แต่ละเรื่องในพระกัมภีร์นั้นให้ถูกต้อง ถ้าไม่เช่น นั้นแล้วจะไม่เชื่อ จะไม่ยอมเชื่อ แล้วจะหัวเราะเยาะพระกัมภีร์.

จะยกตัวอย่างให้พึ่ง ในเรื่องที่จะกล่าวนี้ เป็นซ้อจวามที่กล่าวว่า เมื่อมนุษย์ มีอายุแปกหมื่นบี มีเหตุการณ์เป็นอย่างโร, และเมื่อมนุษย์มีอายุลกลงมาสีหมื่นปี เป็น อย่างไร, ลกลงมาเรื่อยเป็นสองหมื่นปี หมื่นบี กระทั่งเมื่อมนุษย์มีอายุห้าพันบี สองพันบี หนึ่งพันปี ห้าร้อยปี กระทั่งร้อยบี เหตุการณ์เป็นอย่างไร.

บางคนคงจะฉงนอยู่แล้วก็ได้ ; ท่านทั้งหลายไม่กลัวดูหมื่นพระกับภีร์ แต่ พอได้อินอย่างนี้ ก็ฉงนว่านี่มันอะไรกัน. ทำไม่ขึงกล่าวว่า เมื่อมนุษย์มีอายุแปลหมื่นปี สี่หมื่นปี ถอยหลังลงมาคามลำกับ นี่ก็เพราะว่า เราไม่มีปัญญาจะที่ความคะไรเลย ; กำกล่าวเช่นนี้ มันมีความหมายพิเศษ ซึ่งท้องลึกวามกันโดยวิธีพิเศษ. แก่ถ้าโครไม่ ยอมส์ ยอมเชื่ออย่างนั้น ไปตามค้าหนังสือเลยว่า อายุแปกหมื่นปี สี่หมื่นปี เต็ม ๆ อย่าง ที่ก้าหนังสือกล่าวนี้ก็ได้ ; อย่างนี้ก็ยังปลอดภัยกว่าคนที่ไม่เชื่อแล้วกลับหันเราะ. เพราะว่า ถ้าเชื่อว่า แปกหมื่น, สี่หมื่นปี เป็นถย่างนั้นจริง ก็ปฏิบัติลามลี่พระกัมกีร์สอนไว้ มันก็ ยังได้รับประโยชน์ ; แต่ถ้าไม่เชื่อ แล้วก็หัวเราะ ไม่สนใจ มันก็ไม่ได้ประโยชน์อะไร บางที่ก็ยังจะให้โทษ ที่จะเป็นคนประมาท, ถ้าผู้ใกลมักรจะเชื่อสามคัวหนังสืออย่างนี้ ก็ได้ ก็ยังมีประโยชน์.

และเป็นประโยชน์อย่างยึง; โดยเฉพาะบัจจุบันนี้ คือจะดีความ ให้เป็นประโยชน์ยิ่งขึ้นไปกว่า และเป็นประโยชน์อย่างยึง; โดยเฉพาะบัจจุบันนี้ คือจะดีความ **เอื่อวกับอายุ** นี้ ก็เห็น ได้ว่า ท่าน **ถือเอวลิเลสตณหาเป็นหลัง;** คือ **ลนนึกิเลสตัณหาน้อย** หรือไม่มีเลย อายุอื่นมาก, พอ คนมีลิเลสตัณหาเพิ่มขึ้น อายุอ็สนั้ลง ๆ. นี้เป็นหลักทั่วไปใน พระกัมภีร์ กล่าวไว้อย่างนี้.

นี่เราะห็นได้ง่าย ๆ ว่า ถ้าเรามี **ความอยาดมาก** กวามท้องการมาก **เวลา มันก็ต้น** เพราะว่ามันไม่ทันแก่ความก้องการ; ถ้าเราไม่มีกิเลส ไม่มีความต้องการ มันก็ทูเหมือนกับว่าเวลามันยาวนาน. ทูกวามรู้สึกของเราเองก็ได้ เมื่อเด็ก ๆ เรารู้สึกว่า วันก็หมันยาว เราอาจจะนอนกลางวันได้ทั้ง ๒ -- ๓ ครั้ง มันก็ยังไม่ค่ำ; พออายุมากเข้ว ไม่ทันจะนอนมันก็ก่ำเลียแล้ว นิ่เพราะว่าเรามีความต้องการมาก, มากกว่าเต็ก ๆ มาก มันจึงเป็นสิ่งที่ มีสัดส่วนของมันอยู่ในกัว.

เวลานี้ก็มีกฎทางวิหยาศาสกร์ ที่เรียกว่า กฎสัมพัทธทฤษฎี หรือ *relativity* ให้ศึกษากันไท้อย่างละเอียก และเข้าใจได้ทันทีว่า ทำไมจะเกิดกวามรู้สึกที่แปลกประหลรด แตกต่างกันอย่างนั้น, ซึ่งเป็นเหตุให้รู้ความจริงว่า ความจริงนั้น ยังไม่รู้ว่าจะจริงอยู่ที ดรงไหน มันจริงอยู่เพียงแก่ผลที่เกิดออกมา จากการสัมพันธ์ของสิ่งที่มันสัมพันธ์กัน ในลักษณะอย่างไร. ใดรอยากสนใจ และสามารถจะทำได้ ก็ไปหวทธุษฎีเรื่อง relativity นี้ศึกษาดู.

แต่ในที่นี้ระพูดเฉพาะใจกวามว่า มันมีกวามสัมพันธ์กัน ระหว่างสิ่งที่มัน ก้องสัมพันธ์กัน; ในกรณีนี้ก็อีก **ดวามอยากบองมนุษต์กับสิ่งที่เรียกว่าเวลา**. เมื่อ มีกวามอยากต่างกัน เวลาจะปรากฏแก่บุกกลนั้นต่างกัน; นะนั้นเขาจึงมีบัญญัติอายุมนุษย์ ว่า มีอายุ แปกหมื่นบี ในสมัยที่มันไม่มีกวามเสื่อมหางศีลธรรม. มนุษย์มีอายุสั้นเข้า ๆ ตามลำตับของกวามเสื่อมแห่งจัลธรรม จนกระทั่งกล่าวได้ว่า ในที่สุดจะมีอายุ:พืยง ๑๐ บี ภีถึงยุกมึกสัญญี ก็อกวามวินาศของมนุษย์.

ขอให้ลองกำนวณดูเอาเองว่า คนอายุแปดหมื่นปี ใกรมันจะมีลวามอยาก ก็มากน้อย และกนที่อายุจำนวน ๑๐ ปี จะมีความอยากรุนแรงอย่างไร; ไม่ท้องเรื่อง ลึกซึ่งอะไรนัก เรื่องที่ปรวกฏอยู่แก่จิดใจหุกวัน ของกนโดยมาก เช่น ทำไมจึงรู้สึกว่า วันนี้นาฬิกาเดินข้ารริง 1 บางเวลาก็รู้สึกว่า วันนี้ทำไมนาฬิกาเดินเร็วจริง 1 ท่านที่ กำลังอยากอะไร หรือกำลังรอาอยอะไรอยู่, หรือซู้รักกำลังกอยซู้รัก ก็รู้สึกว่านาฬิกานี้ บ้าแล้ว ไม่เกินตามปกติแล้ว. นี่กือกฎของกวามสัมพันธ์ ระหว่างสิ่งที่ต้องสัมพันธ์กัน ทำให้เกิดกรามรู้สึกออกมาที่แตกต่างกัน.

ฉะนั้น การที่บัญญัติว่า คนที่มีอายุน้อย แปคหมื่นปี สี่หมื่นปี สองหมื่นบี หนึ่งหมื่นปี จนกระทั่งลุกลงมาเป็นสิบปีนี้ เป็นกำพุกหีฉลาดที่สุด, ถูกต้องที่สุด; มีกวามหมายที่สุด; จึงขอไห้สนใจในลักษณะอย่างนี้. แล้วท่วนก็จะไม่หัวเราะเยาะ ข้อกวามในพระคัมภีร์ ซึ่งจะนำมากล่าวในวันนี้ ก็อพระบาลีที่เรียกว่า *จกุกวตุติสุตุท แห่งปาฏิกวดุค* ของกัมภีร์ *ที่ฆนิกาย พระไตรปิฎก เล่ม ๑๑ ที่เป็นบาลีเล่มที่ ๑๑ หน้า ๗.๗* ซึ่งจะได้กล่าวส่ดไป จะพบข้อกวามอย่างนี้, จึงได้พูดล่วงหน้าไว้เสียก่อนว่า; เชี้ยวจะเห็นเป็นเรื่องบ้าหลังไร้สวระ แล้วก็ไม่พึ่งอะไรก่อไปอีกก็ได้.

พระกัมภีร์มีลักษณะอย่างนี้, และยังมีลักษณะเหมือนกับเป็นการทำนายทายทัก. นี่เพราะว่า เขาต้องการให้กินพึ่งไว้ แล้วกลัวไว้ แล้วบ้องกันไว้ เช่น การบรรยายกรั้ง ที่แล้วมา ที่พูดเรื่องกวามผ้น ๑๖ ข้อ ; พระพุทธเจ้าท่านทำนายอย่างไร มันก็เป็น เรื่องการทำนายโลกในกนากะ. กนตีกวามไม่ได้ก็หัวเราะเยาะ แต่ที่ดีกวามได้ กีกลาย เป็นเรื่องจริง ที่น่าสะตุ้ง และกำลังเป็นอยู่จริง ๆ, ลองคิดดู.

วันนี้จะพูกถึงพระสูตรนี้ ไม่ใช่ลักษณะทำนายทายทักอย่างเพื่อเจ้อ, เป็น เหมือนกับว่าการกล่าวไว้เป็นหลักว่า มันจะต้องเป็นอย่างนี้ และมันจะต้องย้อนไปย้อน มาอย่างนี้. ถ้าท่านได้กล่าวไว้ในลักษณะที่ว่า : เมื่ออายุ แปดหมื่นปี แล้วเลวลง ๆ ถอยลงมาจนอายุสิบปี ฆ่าพันกันเกือบหมดทั้งโลก เป็น*สัตถันตรกัปป*์ อยู่ ๙ วัน. ก่อมาได้ทิดใหม่ก็ตั้งทันใหม่; ทำความดีใหม่ อายุก็ยืนขึ้นอีก, ยืนขึ้นอีกจนกลับไป แปดหมื่นปี อีก; แล้วจากนี้ก็เกิดการเสื่อมศีลธรรมอีก มนุษย์ก็จะถยออยขุลงมาทาม ลำดับ จนกระทั่งเหลือสิบปีอีก เกิดมิกลัญญีอีก ถอยหน้าถอยหลังอยู่อย่างนี้.

นี่มันยิ่งไปกว่าที่จะเป็นการทำนายทายทัก มันเหมือนกับบอกกฎอะไรให้, บอกกฎเกณฑ์อะไรไว้ให้อันหนึ่งทีเดียว. ท่านเอาหลักเกณฑ์อะไรมาใช้กำหนดทัวเลข แปรหมื่น สี่หมื่น สองหมื่น หนึ่งหมื่น ห้าพัน สองพัน หนึ่งพัน ห้าร้อย สองร้อย หนึ่งร้อย ห้าสืบปี ยี่สืบปี หรือว่าสืบบี นี้ไม่สำกัญว่า ท่านจะเอากฎเกณฑ์อะไร; แต่ส่วนใหญ่มันรู้อยู่แล้ว เอากฎเกณฑ์ของความมากน้อย ของความเสื่อมศิลธรรมออกมา เป็นหลักบัญญัติ เกี่ยวก็จะได้เอาข้อความนี้มรกล่าวให้พึ่ง พอที่จะจับเค้าเงื่อนได้ด้วยคนเอง.

นี่คือสิ่งที่ส้องขอร้องในระยะแรกนี้ย่ะเท่านหั้งหลาย ว่าช่วยระวังให้คือ**ต่าให้ กลายเป็นว่า พระดัมภีร์นี้มีไว้สำหรับทำให้เรากลายเป็นคนโง้:** มันไม่ใช่ความ มุ่งหมายของพระดัมภีร์ที่จะเป็นอย่างนั้น. เป็นความมุ่งหมายของผู้กล่าว หรือของพระ-พุทธเจ้า หรือของใกรก็สาม ที่ทำให้เกิดพระดัมภีร์ขึ้นมานี้ ด้วยความหวังที่จะให้เรา เป็นคนไม่โง่ ให้เป็นกนฉลาก แล้วก็สามารถแก้ปัญหาด่าง ๆ ได้.

เดี๋ยวนี้มันเป็นพี่น่าสังเวชที่ว่า มันกลับครงกันข้ามเสียอย่างนี้ มันก็ไม่มีใคร สนใจกับเรื่องเหล่านี้ หาว่าเป็นเรื่องกรีกระ; ตนเองก็คลายเป็นคนโง่ ไม่ได้รับ ประโยบนี้จากพระคัมกีร์ นั้น ๆ. นี่เรียกว่า เราไม่ได้รับประโยชน์พี่มันมีอยู่จรึง, และกวรระได้รับจริง ๆ มันน่าสังเวชสักเท่าไร ; ขอให้ลองกิกกุ.

## ในพระสูตร มีเรื่องน่าศึกษา ทางศีลธรรม; ที่เกี่ยวกับโจรกรรม

ทีนี้ ก็มาถึงทั่วข้อกวามในพระสูตรนั้น ซึ่งระเล่าให้พังโทยใจกวาม เป็นการ แสดงถึง กระแสแห่งกวามเสื่อมของศีลธรรมเป็นลำดับ ๆ เว็นระยะไป ทั้งแต่หันจนถึง วาระสุดท้าย; ทุกขั้นทุกตอนแสดงกวามใร้ศีลธรรมกำกับอยู่ เริ่มต้นเรื่องไม่จำเป็นจะ พ้องเอามาพูกก็ได้. เริ่มต้นเรื่อง พระราชาผู้ปกกรองแผ่นติน เริ่มทำผิดพลาดอะไร บางอย่างเป็นเรื่องแรก แล้วเกิดวิกฤติการณ์ ขยายกัวเรื่อยมาจนถึงมิกสัญญี. สำหรับกำว่า *พระราษา* นี้ ในกวามหมายทางภาษายาลีนั้น เป็นกำกว้าง เอาเบ็นว่า คือ *ผู้มีอำนวจในการที่จะบันดาล ในสิ่งที่มนุษย์จะบันดาลกันใต้* ก็แล้วกัน ก็เรียกว่าพระราชว, ซึ่งมาถึงสมัยนี้ เรามักจะเรียบกันว่า **ชนชั้นปลกรอง** เสียมากกว่า มันกว้างที. ถ้าพระราชามักระบุบุกถลานเกียวบ้าง หรือบางระบบมันก็และเกินไปบ้าง ; ใจกวามเท็มที่กันละก็ ถือ **พวอชนชั้นปกครองเอง คือพระราชว.** 

ในกรณินี้ พระราชาประพฤทิธรรมสำหรับพระราชาอื่น ๆ อยู่ทุกข้อ แต่ เผอิญมาทำพลากพลั่งในข้อสำกัญข้อหนึ่ง ที่เรียกว่า ไม่ดีดกามช่วยเหลือผู้ไม่มีทรัพย์ให้ มีทรัพย์, ทำหลาดในข้อที่ไม่ได้จัด ไม่ได้ทำ ไม่ได้ปรับปรุงถะไรต่าง ๆ ให้ผู้ที่ไม่มี ทรัพย์ เกิดทรัพย์มากขึ้นมา. ที่เป็นบาลีก็ว่า โน จ โข อธนาน ธนมนุปปทาสิ – ไม่ช่วยเหลือกระทำเพื่อให้มีทรัพย์ แก่บุลกอผู้ไม่มีทรัพย์; อธนาน ธน นานุปทิยมาเน – เมื่อไม่ทำกวามช่วยเหลือให้แก่บุลคอผู้ไม่มีทรัพย์ เพื่อให้มีทรัพย์ เช่นนี้แล้ว; ทาพิหฺติย์ เวปุลุล อกมาสิ – ความยากจนขัดสนแร้นแต้น ก็ถึง กวามไพบูลย์ – ทาพิหฺติย์ เวปุลุล กเต อทินุนาทาน เวปุลุล อดมาสิ. – เมื่อ ความยากจนขัดสน ถึงซึ่งความไพบูลย์เช่นนี้แล้ว อทินนาทาน การถือเอาซึ่งทรัพย์ ที่เจ้าของไม่ได้ยอมให้นั้น ก็เกิดขึ้นอย่างนี้เป็นต้น เป็นใจความสำคัญของเรื่องใน รอนกัน.

เมื่อก่อนก็อยู่กันดี เพราะว่ามันยังมิคนน้อย มีบัญหาน้อย, พลมีคนมาก บัญหามันก็มาก. แล้วชนชั้นปกครองทำผิดเพียงซ้อเดียว คือ ไม่ได้จัดให้คนไม่มี หวัพอ์ มีโอกาสพี่จะมีหรัพย์ ก็ดั้งล้น อทินนาษาย; กล้าย ๆ กับว่า เมื่อก่อนนี้ มันก็ไม่มีอทินนาทาน. ถ้าถือตามตัวหนังสือนี้ จะต้องยืนยันอย่างนั้น; แม้ว่าใน พระบาลีแห่งอื่น จะได้กล่าวถึงการตั้งต้นของอทินนาทานไว้ก็มีเหมือนกัน โดยความแล้ว มันก็ครงกัน, ถือเมื่อมันไม่พอ มันก็เกิดอทินนาทาน. ถ้า **พูดอย่างสมัยบังจุบันนี้** ก็คือ **ในมีการสงเคราะท์ทางทุนพรัพย์**, หรือ ใม่ช่วยเหลือกันในทางเศรษฐกิจ ให้ทุกลนที่มีบ้องยิเกรื่องยิ่งชีพลามที่ควร. พูกให้ชัด ก็กือว่า ชนชั้นปกครอง **ขาดการลงทุมให้แก่คนนี้ยากจน**; แต่ระบบการปกครอง ในสมัยนี้ เขาจะปฏิเสธว่าไม่ใช่หน้าที่ ที่คนร่ำรวยหรือกนมีอำนาจ จะเทียวลงทุนให้คน ที่ยากจน. ทีนี้เมื่อปัญหามันเพิ่มขึ้น คือกนมากขึ้น มันก็มีความยากจนแผ่ซ่านไปทั่ว ทุกหัวระแหง; นี้ก็ทั้งกันมีอทินนาทาน.

สัง:กลตุทอนนี้ว่า รู้จักอทินนาทานก่อนอะไรหมด, รู้จักความเสื่อมศัล-ธรรม ทางอทินนาทานก่อนอะไรหมด. เหตุการณ์นี้เกิดมาเมื่อมนุษย์อยู่ใน สมัยที่มีอายุ ขัยแปดหมื่นปี; ข้อกวามท่านกล่าวไว้อย่างนี้ มันเริ่มต้นเมื่อปลวยสมัยอายุแปดหมื่นปี. นี้ก็เริ่มอาการอย่างนี้ขึ้นมว นี้แสดงว่า ม**นุษย์สมัยนั้นอังมีกิเอสน้อย** ยังมีความต้องการ น้อย อะไรน้อย เหมือนกับที่มีอายุยีนแปดหมื่นปี; แล้วก็**เริ่มวิกฤติการณ์ ด้วยการ** ม**ือพินนาทาน** เพราะการขาดการสงเตราะห์กันให้มีทรัพย์.

ตรงนี้ก็ต้องเล่าเรื่องที่น่าขันไว้เรื่องหนึ่ง ตอนหนึ่งว่า พอเกิดคนขโมขอย่างนี้ ขึ้นมาแล้ว ก็มีการจับตัวขโมยไปให้พระราชา. พระราชาก็สอบถามว่า ทำไมขโมย, จริงไหม 1 ก็บอกว่าขโมยจริงเพราะขัดสน. พระราชาเลยให้ทุนทรัพย์แก่จโมย ไม่ ได้ลงโทษ ธโมชอ็กตับไป ทำให้รั่วรู้ถึงคนอื่น ๆ อีก ก็บอกว่าที่ตโมชนี้ได้พระราชทาน ทรัพย์ เพื่ออย่าให้เป็นขโมย. ทีนี้ถนที่มันไม่ได้เป็นขโมย มันก็แกล้งขโมย คือมันเป็น ขโมยขึ้นมาทันที, เขาจับขโมยได้ไปให้พระราชา, แล้วพระราชาก็พระราชทานทรัพย์ ; เอิดหาดินด้วยการเป็นจโมย ขึ้นมาอย่างนี้. ทีนี้ พระราชาก็ให้ไม่ไหว ก็เปลี่ยนเป็น ถ้าใครขโมยแล้วก็ ลงโทษ ก็กือการ ใช้สาสตรา หรือเขาเรียกว่า กรรมกรณ์. กรรมกรณ์ คำนี้แปลว่า การลงโทษด้วยอาชญาหรือศาสตรา.

## เมื่อรู้จักใช้ศาสตราแล้ว เกิดความเสื่อมศีลธรรมอื่น ๆ อีก

ลงโทษข้วยศาสทรา ก็ยังไม่กำจักอทินนาทรนได้ เป็นวิกฤทิการณ์ที่คงอยู่เดิม, ทีนี้ก็**เดิดการใบ้สวยตรา** ให้เป็นวิกฤติการณ์อันใหม่:พื่มขึ้นมา จนกระทั่งมนุษย์รู้จัก ใช้ศาสตรากระทำแก่กันและกัน ก็เกิดสิ่งที่เรียกว่าการฆ่าพ้นล้างผลาญกันขึ้น ตือปาณา-ทิบาต. ในเมื่อมนุษย์มีอายุแปลหมื่นปี คือระมัยมนุษย์อายุแปดหมิ่นปี นี้ได้เกิด อาการอย่วงนี้ขึ้นแล้ว, คือว่าขัดสน แล้วก็ขโมย, แล้วก็ใช้อาวุธฆ่าพันกัน **เป็น ปาณาดิบาต.** 

มันก็เลวลงมา ๆ อายุของมนุษย์ก็ถอยลงมา กอยลงมา ๆ, จนถึงมนุษย์ มีอายุเพียงสีหมื่นปี **ก็รู้จักมุสาวาห**; ก็น่าแปลกอยู่เหมือนกัน ที่ว่ารู้จักโกหกทีหลัง รู้จักขโมย เป็นไปได้อย่างไรก็ไปดิลดู. เพิ่งรู้จักพูดเท็จหลังจากที่รู้จักขโมย ; หมายความ ว่า ก่อนสีหมื่นปีนี้ ไม่รู้จักใช้วาจาตลบตะแลงหลอกลวง พูดเท็จ. ทีหลังเหตุการณ์ มันสอนให้เอง จนรู้จักใช้วาจาหลอกลวง เพื่อจะเอาประโยชน์ของผู้อื่น.

เมื่อมีความเสื่อมทวงคิดธรรมหนักลงไปอีก มนุษย์มีอายุสองหมื่นปี **ก็รู้จัก ปี่ฮุณาวงท**, คือใช้กำพูกแบบที่เรียกว่า *ตอกลิ้มให้คนมันแตกกันเป็นพวก* 7 เป็นพรรค เป็นพวก ; ไม่ใช่แบบว่า ทุกคนเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ควย กันแล้ว. ทีนี้มัน ถูกกระทำกันให้เป็นพวก ๆ : เป็นพวกเขา พวกเรา พวกมึง พวกกู, แล้วก็หาวิธี ให้เบียกเบียนกัน เพื่อประโยชน์จะได้เกิดขึ้นแก่ผู้ตอกลืม.

ทวามเสื่อมทางศีลธรรม หนักลงไปอีก จุนกระทั่งมนุษย์มีอายุหนึ่งหมื่นปี จึง **รู้จักกาเมสุมิจฉาจาร.** นี้ก็เป็นเรื่องที่น่ากิก; เมื่อก่อนนี้ไม่มีจิตใจฉลาดพอที่จะ รู้จักทำชู้ ถือยังไม่.ลวกว่าสัตว์เคร็จฉานนั่นเอง ; มนุษย์เมื่อเจริญมาถึงขนาคนี้ จึงรู้จัก ทำชู้ ซึ่งสัตว์เคร็จฉานทำไม่เป็น. มนุษย์เริ่ม:ลวลงกว่าสัตว์เคร็จฉาน คือทำชู้เป็น เมื่ออายุเริ่มลคลงมาเหลือเพียงหมืนปี การล่วงสะเมือของรักของบุคคลอื่นมันก็แพร่หลาย.

กวามเสื่อมศีลธรรมมันมีมากขึ้น จนอายุลกเหลือหัวพันปี วิกฤดิการณ์ทาง ศีลธรรมโผล่ขึ้นมาใหม่อีก ๒ ข้อ คือ **ครุสวาท** กับ **สัมคัปปลาปวาท**. *พรุสวาท* คือ *ใช้คำหยาบ, มนุษย์รู้จักเอร็ดอร่อยเมื่อได้พูดกำหยาบ*. เมื่อไห้รู้จักใช้คำหยวบ ก่อผู้อื่น; ถ้าถือตามหลักนี้ ก็หมายกวามว่าเมื่อก่อนทำไม่เป็น ไม่มีอะไรที่เป็นเหตุให้ เราต้องพูกกำหยาบแก่กันและกัน; ต่อเมื่อศีลธรรมมันเสื่อมลงมาถึงขนาดนี้ มันรู้จัก พูกกำหยวบ, และอร่อยในการรู้จักพูกกำหยาบ.

อีกอันหนึ่งกือ *สัมผัปปลาปวาท* ก็อ*พูดเท้อเจ้อ* พูดเล่นหัว; ก่อนนี้ มนุษย์ไม่รู้หักหาความสุขรากการพูดเล่นพูกหัว, พูดโปรยประโยชน์ที่เรียกว่าพูดเพ้อเจ้อ นี้เริ่มยาเสพติกอร่อยในการพูดเล่นพูดหัว. เหมือนคนสมัยนี้ ก็ยังชอบพูดเล่นพูกหัว รู้สึกสนุกสนานเอร็ตอร่อยในการพูดเพ้อเจ้อเล่นหัว เกิ**ครถนิยมใหม่ชอบพูดค่ำหยาย** ชอบพูดเพ้อเจ้อ เป็นของใหม่ขึ้นมา.

ทีนี้ ความเสื่อมศีลธรรมก็หนักขึ้นอีก มาถึงวิกฤลิการณ์ใหม่ ในระหว่างอายุ สองพันท้าร้อย ถึง สองพันปี **มือภิษณา และ พยาบาท :** *อภิษณานั้น เท่งที่จะเอา เกินกว่าจำเบ็น* คือ เท่งกอบโกย นั่นเหละ. พูถกันทรง ๆ สมัยนี้ คือเพ่งระเอาเกิน กว่าที่ควรจะเอา ควรจะมี; *ทยาบาท* คือ ทำร้ายผู้อื่น ในเมื่อมันไม่ได้อย่างที่ตัวต้อง การ. พระบาลีกล่าวไว้เป็นของกู่แฝด อภิษณาและพยาบาท ที่มาเป็นของกู่กัน คือ เป็นกู่แฝล แผนการดอบโกย แผนการณ์ทำร้ายผู้อื่น ได้ก่อรูปขัดเจนขึ้นมาในสมัยที มนุษย์มีอายุ สองพันท้าร้อยปี ถึง สองพันปี. กวามเสื่อมหางศีลธรรมก็หนักลงไปอีก ยายุมันก็สถน้อยลงไปอีกเหลืออายุ หนึ่งพันปี วิทฤติการณ์ทางศีลธรรม ตอนนี้เกิกสิ่งที่เรียกว่า มิจฉาทิฏฐี เกิดความคิด ที่กลับกัน : *เห็นกงจักรเป็นคอกบัว, เห็นดีเป็นชัว, เห็นชัวเป็นดี* มันถึงชนาด ที่เรียกว่า จะเอาแต่ได้, มันเป็นมิจฉาทิฏฐี ก็อเริ่มนิยมชั่ว โดยเริ่มนิยมทำชัว เพราะ "เห็นกงจักรเป็นคอกบัว" ด้วยมิจฉาทิฏฐีนั้น. ที่นี้ก็เป็นความเสื่อมที่เรียกว่า วุบไหญ่ ด้วยอำนาจของมิจฉาทิฏฐี อายุมนุษย์ลูกลงเหลือห้าร้อยบี ก็เกิดความเสื่อมศีลธรรม ๓ ประการคือ อธรรมราคะ – กำหนัดยินที่ไม่เป็นธรรม ไม่ประกอบด้วยธรรม, วิสมโลกะ – โลกไม่มีขอบเขท ไม่สม่ำเสมอ, มิจฉาธรรม – ประพฤติมิตท์นองคลองธรรมที่ เทยกั้งไว้ ส่วนใหญ่ก็เป็นไปในทางกามารมณ์มิจฉาธรรม คือธรรมที่ผิดหนักไปในทาง กามารมณ์.

อธรรม ๓ อย่างนี้ พื้นเป็นเกลียวกันไปไม่แยกกัน : อธรรมราคะ - กำหนัดยินดีไม่เป็นธรรม มันก็ยินดีในสิ่งไม่มีธรรม ไม่เป็นธรรม ไม่ประกอบด้วย ธรรม โดยวิธิการที่ไม่ประกอบด้วยธรรม ในวัตถุที่ไม่ประกอบด้วยธรรม. ฉะนั้น ความโลดมันจึงวิสมะ คือว่า ใม่เป็นระเบียบ มันแผ่ ข่านกระจายอย่างไม่มีระเบียบ ; มิจจาธรรม คือ การประพฤติศิตธรรม – ตามใจด้วเอง มันก็แพร่หลาย.

ความเสี่ยมทางศีลธรรมมันก็หนักยิ่งขึ้นไปอีก จนกระทั่งมนุษย์มีอายุสองร้อย ห้าสิบบี สองร้อยปี หนึ่งร้อยปี ระยะนี้เกิดธรรมที่เป็นอธรรมชั้น (ค.ศ.มวล : *ไม่มีการปฏิบัติ* ที่ถูกต้องในมารตา ในบิดา ในญาติ ในสมณพราทมณ์ ในครูบาอาจารย์ ; นี้ก็เรียกว่า **ไม่มีสัมมาปฏิบัติ ในบุคคอ** ซึ่งอยู่ในฐานะที่กวรจะได้รับการปฏิบัติเป็นพิเศษ. ถ้าจะพูด ให้กราวเดียวหมด ก็เรียก **ในทิลทั้ง 6** ก็จะได้ คือใน บิดามารดาเบื้องหน้า เบื้องหลัง บุตรภรรยา เบื้องข้ายเพื่อน เบื้องจวาอาจารย์ เบื้องบนสมณพราหมณ์ เบื้องล่าง หาอ กรรมกร มันเกิดการประหภุลินิกต่อบุจคลแวกล้อม รอบข้าง ไม่มีสัมมาปฏิบัติ. ยึกข้อหนึ่งก็ ไม่มีเช่ฏฐาปจาลนธรรม ก็อ*ไม่เการทในบุกคลที่สูงกว่า ;* จะโตยอะไรก็จาม ก็อเกิดไม่มีสูงไม่มีก่ำอะไรขึ้นมาแล้ว จะเรียกว่าประชาธิปไตยหรือ อย่างไรก็ไม่แน่ ; แก่อันนี้ก็เรียกว่าอเชฏฐาปจายนธรรม. กนที่เจริญกว่าโดยชาติก็ดี โดยอายุก็ที โดยกุณสมบัติกวามรู้ก็ดี เขาเรียกว่า *เช่ญฐา* คือ *ตนที่เจริญกว่า ;* ไม่มี **โลรอ่อนน้อมในบุลลลสู้เป็นสู้เจริญกว่า** เกี่ยวนี้มีไหม ? ลองกิกดูกันในซ้อนี้ว่า เกี่ยวนี้ มีใหม ?

**ดารไม่เคารพนอบน้อมในบุคลลสู้เจริญกว่า.** นี่ ถ้าถือตามข้อความใน พระกัมภีร์นี่ก็ตรงกันพอดี; ถ้าถือควมหลักนี้ ก็ถือว่ามนุษย์สมัยนี้อายุชัย ๑๐๐ ปี แต่ อาตมาบอกแล้วว่า จะไม่เอาอายุเนื้อหนังเป็นหลักก็ได้. เอาอายุที่เกิดมาจากการเพียบ ส่วนกันระหว่างกิเลสกับการกระทำของมนุษย์; ผลก็ตรงกันพอดีกับอายุราว ๆ ๑๐๐ ปี นี้เราก็เริ่มไม่มีสัมมาปฏิบัติในมารกาบิดากันแล้ว.

**เล็ก ๆ ในเชื่อหั้งบิดามารดา,** เด็ก ๆ เห็นแต่ประโยชน์ของ ขัว ซึ่งเด็ก ๆ ที่ได้ รับการศึกษาในรุ่นหลังนี้แล้ว ไม่เการพบิดามารดาก็ว่าได้ ที่แสดงละกรเการพพอเป็นพิธี ในใจมันก็ไม่ได้เการพ ; เพราะการอบรมมันผิด มันเสื่อมศีลธรรมวัฒนธรรมเรื่อย ๆ มา.

ลองไม่ให้อะไรควมใจเขาซี เขาอาจจะตบตีบิตามารดา; สมมต์ว่าไม่ยอม ให้เขาแก่งงาน นี่เขาอาจจะฆ่าบิตามารตาเสียก็ได้. การประพฤติส่อบิตามวรดา เริ่มเปลี่ยน แปลง จนเรียกว่าไม่มีสัมมวปฏิบัติ. *มตุเตยุยตา – กรามเป็นผู้ปฏิบัติถูกต้องต่อมารดา เปตุเตยุยตา – ครามเป็นผู้ปฏิบัติถูกต้องต่อบิตา* มันเริ่มไม่มีเสียแล้ว นี่ก็ไม่มี เปฏฐาปจายนธรรม โดยเข้าใจครามหมายผิด ๆ จากดำว่า ประชาธิปไตย. พีนี้ต่อไปอีก ความเสื่อมศีลธรรม ความเสื่อมหนักลงไปอีก จนกระทั่ง มนุษย์มีอายุ ๑๐ ปีเท่านั้น. ร่างกายที่มนุษย์มีอายุ ๑๐ ปีนี้ มีกล่าวไว้ในพระคัมภีร์ว่า หญิง ๔ ปี ก็มีบุคร. ที่แปลกออกไปอีกก็ก็อรสอร่อย ที่เรียกว่า*เกลับ ๔ : เนยใส เมยขัน น้ำมัน น้ำตั้ง น้ำอ้อย* และ *เกลือ* นั่นก็หายไป. คำว่า "หายไป" อันตรธานไป นี้ก็โดยไม่นิยม, หรือว่ามันหวไม่ได้, อาตมาก็กี่กวามหมายไม่ค่อยชัด; แต่พระคัมภีร์ กล่าวไว้อย่างนั้น ว่ามนุษย์จะกินหญ้าชนิดหนึ่งไม่รู้จะเรียกในภาษาไทยว่าหญ้าอะไร. หญ้านั้นเรียกในภาษาบาลีว่า หญ้า*กุทรุสโก* เขาแปลกันว่า *หญ้ากับแก*้.

อาตมาก็ไม่รู้จักว่าหญ้ากับแก้นั้นเป็นอย่างโร; แต่สันนิษฐานว่า จะเป็น หัวเหง้ารากของหญ้าชนิดหนึ่ง. มนุษย์กินหญ้าชนิดนี้แทนการกินข้าว เหมือนกับการ กินข้าว, มันอาจจะตีความหมายไปอีกทางหนึ่งก็ได้ว่า ไม่นิยมเพียงว่า เนยไส เนยรัน น้ำมัน น้ำผึ้ง น้ำอ้อย เกลือ ตามธรรมดานี้ไม่มีรสชาติเสียแล้ว. ต้องประดิษฐ์ประกอย ให้มันเกิน ๆ ไปกว่านี้ จนผิดความหมายของคำเหล่านี้ เรียกว่าสึงเหล่านี้ห้ายไปแล้ว อย่างนี้ก็ได้.

แต่ถือเอา **ตามลวามในอรรถกก** ก็ได้ความคล้ายกับว่า สิ่งเหล่านี้มันหาย ไปหมด, หรือมันไม่พอกินก็ได้ จนต้องกินหญ้าชนิดหนึ่ง. เมื่อไม่นานมานี้ก็อ่าน หนังสือพบว่า มีศาสตราจารย์อะไรคนหนึ่ง เขาก็ชักชวนการกินหญัว; ต่อไปข้าวจะ ไม่พอกิน กนมันเพิ่มขึ้นมากในโลก การที่จะปลูกข้าวกินนั้นคงทำไม่ได้ แต่อารจะทำได้ ถ้าเราเปลี่ยนไปกินหญ้าชนิคนั้น ชนิดที่เขาแนะนำนั้น.

ทีนี้ **อกุสลกรรมบทรุ่งเรือง** จนกุศลกรรมบทไม่มีร่องรอยเหลืออยู่; อกุศล-กรรมบท ๑๐ ถูกเท็กพูนขึ้นมา ทำกันเป็นธรรมกาสามัญไป, ส่วนผ่ายกุศลกรรมบท ๑๐ นั้น หายไปไม่มิให้เห็น ไม่มีใกรกล่าวถึง. เขาทำกันแท่ปาณาที่บาก อทินนาทวน กาเมสุมิจฉา-จาร การพูกเท็จ พูดหยาบ พูดส่อเสียก พูดเพ้อเจ้อ โลภมาก พยาบาทมาก เห็นผิดมาก; นี้เรีกกว่า อกุสลกรรมบท ๑๐ เป็นของธรรมอาสามัยไป.

ในยุคนี้ ไม่มีคำพูคว่าบุญ ว่าถุศล, พร้อมกันนั้น คนที่ประพฤติเลวที่สุด ได้รับการยกข่องนับถือ; กำพูคว่าบุญนี้ หายไปจากภาษาพูดของมนุษย์. มันจะเป็น ไปได้อย่างไร ? คิดแล้วมันน่าจะเป็นไปได้ ; เพราะว่าในสมัยชั่ว ๔ – ๖ ปีนี้ ปากของ มนุษย์ที่พูดออกมาว่า บุญ บุญ นี้มันน้อยลง. มันไม่มากเหมือนสมัยปู่ ย่า จา ทวด โน้น อะไร ๆ ก็บุญ, อะไรก์บุญ เดียวก็บุญช่วย.

เกี๋ยวนี้คนก็ไม่พูดแล้ว แม้ด้วยปาก ว่า "บุญ – บุญ" มากเหมือนสมัยนั้น; แท่พอมาถึงสมัยที่ว่านี้ อายุ ๑๐ บี นี่ไม่มีกำพูดว่า "บุญ กุศล ธรรมะ ศาสนา" อะไร อยู่ในภาษาพูดของมนุษย์แล้ว. มนุษย์ทำอะไรไปตามเรื่องที่เขาจะทำ, แล้วก็เอาความได้ สามใจตัวนี้เป็นเบื้องหน้า. ใดรทำได้มาก คนนั้นก็ได้รับความยกย่อง.

อาการถักไปก็กือ **ไม่มีการนับถือ** ภาวะแห่งการเป็นพ่อเป็นแม่ เป็นพี่ เป็น บ้ำ เป็นน้ำ เป็นอา เป็นกรูบาอาจารย์, **มีการประหุษร้าย** ในภรรยาของครูบาอาจารย์, หรือประกอบกิจกรรมระหว่างเพชกัน กับบิทามารถาของกัวเอง, พี่บ้าน้ำอาของหัวเอง. *ในบาลีใช้ทำว่า สมสู่กันและกันอย่างกับ แทะ แกะ สุนัข ใก่ สุกร*; ซ้อนี้จริง. เราต้องยอมรับว่า สักว์เกร้าฉานมันไม่รู้ได้ว่าเป็น พ่อ แม่ พี่ ป้า น้ำ อา การสืบพันธุ์มี. พอถึงสมัยนี้ มนุษย์ก็จะกระหำอย่างนั้น, และเกิกผลร้ายขึ้นมาก็คือ การทำร้ายประหัก ประหารกัน แม้แต่บิกามารกาของตน. นี่ก็ออาการแห่งวิกฤติการณ์ทางศิลธรรม ยุคมนุษย์อายุ ๑๐ บี ; ทำนกล่าว ไว้อย่างนี้ ว่าหญิง ๙ บี มีบุตร ไม่มีรสทั้ง ๕ และเกลือ. มนุษย์กินหญ้กุทร์รุสกะ แทนข้าว, อกุศลกรรมบทเป็นสิ่งที่กรอบงำมนุษย์, ไม่มีกำพูกว่ะบุญ ไม่มีพ่อแม่ พี่ บ้า น้ำ อา, สมสู่กันอย่างแพะ แกะ ไก่ สุกร, ประหักประหรรแม้พ่อแม่ของตัวเอง.

ทีนี้ ซึ่งที่เรียกว่า **มิลลัญญี ก็มาอึง** ในสมัยหนึ่ง มีการกระทำแก่กันและกัน; เพราะว่าเพี้ยวนี้เขาก็ประทัศประหารพ่อแม่ทัวเองได้แล้ว ทำไมจะประทัศประหารผู้อื่น ไม่ได้. พอมีเหตุที่ทำให้ขัดใจกันขึ้นมาแล้ว ขยายทัวลุกลามออกไป จนประหังประหาร แก่กันและกัน, กระทำแก่กันและกัน ไม่มีเมตศากรุณาเลย. เหมือนกับพรวนเนื้อ กระทำแก่เนื้อ; เพราะฉะนั้น จึงเรียกว่า *มิลลัญญี* คือ *มีความสำคัญว่าเนื้อ*, เหมือน กับว่าคนไปหาปลาปาณาที่บาตการประมง หรือว่าไปฆ่าเนื้อในป่า; นี้เขาจะรู้สึกเมตศา กรุณาอยู่อย่างไรได้.

เขารู้สึกสำคัญว่า เป็นเนื้อที่เราจะต้องเอาให้ได้; เดี๋ยวนี้ความรู้สึกเหล่านั้น ใช้เกิดขึ้นแล้วในหมู่มนุษย์เหล่านี้. เขาจึงกระทำแก่กันและกัน ในลักษณะที่พราน เนื้อกระทำแก่เนื้อ ยุคนี้เรียกว่า **ยุคมิคลัญญี** มีการใช้ศาสตรากันถึงที่สุด เรียกว่า *ลัตอันตรกัปปี* กินเวลา ๘ วัน. มนุษย์ใช้ศาสตราวุธทำลายซึ่งกันและกัน ในลักษณะ ที่ว่านี้เป็นเวลา ๘ วัน เวลา ๙ วันนี้เรียกว่า *สัตอันตรกัปปี* ลองหลับสามองดูภาพชีว่า. มันจะเป็นอย่างไร.

## ถึงที่สุดแห่งยุคมิคสัญญีแล้วค่อยกลับดีขึ้นใหม่

ข้อความได้กล่าวต่อไปอีกว่า มีคนบางคนไม่เอาด้วย; หนี, ว่าเราอย่าไป ร่วมวงกับเขา แล้วอีหนีไปให้ไกลที่สุด ที่มันจะหนีไปได้ ไปซ่อนอยู่ในซอกเขา ในถ้ำ ในที่ไหนแล้วแห่จะซ่อนได้ จนแสาแห่ง *สัตอันตรกัปปี ๘* วันนั้นผ่านไป. มนุษย์ที แหลือศายอยู่ไม่ก็คนนั้นก็ออกมา มันกงออกมาด้วยอาการที่ประหลาด หรือจิตโจที่ ประหลาดแน่. ฉะนั้น พอเห็นเพื่อนอีกคนหนึ่งยังรอดอยู่ได้ ยังเดินอยู่มันก็โผเข้ากอดกัน ร้องว่า อ้าว, เพื่อนก็ยังอยู่หรือ เ เพื่อนก็ยังมีชีวิตอยู่หรือ เ อย่างนี้ มันเหมือนกับคนบ้า ก็เฉยจับกลุ่มกันไหม่ ในบรรดาคนพี่ยังเหลืออยู่นี้.

กิดกันใหม่ ปรึกษากันใหม่ พิจารณากันใหม่ ก็**เกิดความรู้สึกที่ถูกต้อง** เกิดความสังเวชว่าอันนี้ผิด อันนี้ถูก อันนี้ผิด แล้วก็ก่อยๆเปลี่ยนเป็นถูกขึ้นทีละนิดๆ; -ไม่ใช่เปลี่ยนทีเดียวได้หมด, ไม่ใช่มีพระศาสตาองก์ไหน มาสอนให้เปลี่ยนได้ทีเดียว ให้หมด. แต่มนุษย์เรานั้นต้องช่วยตัวเอง ต้องสอนตัวเอง วกกลับไปหากวามพี่กรง กันข้ามมากขึ้น, เช่นรู้จักรักใกร่เมดตาอะไรกันขึ้นมา จนกระทั่งสิ่งที่เรียกว่า การกระทำ อันถูกต้องก็กลับมาอีก กุศลกรรมกึกลับมาอีก.

ทีนี้ มนุษย์ก็มีอายุเพิ่มขึ้นอีก จากสิบปี ก็เป็นสี่สิบบี ห้าสิบบี ร้อยปี สองร้อยปี กระทั่งกลับไปแปดหมื่นบีตามเดิม ทีนี้มันเป็นกระแสที่พุ่งไปตามความ ลูกต้อง, มันก็พุ่งไปสุดเหวียง ก็ถึงกับเกิดพระพุทธเจ้าที่เรียกว่า เมตไตรย ที่เราเรียก กันว่าพระศรีอวรย์; ถึงจุดสุงสุทของศีลธรรมที่ดี. แล้วก็ไม่ต้องสงสัยว่าเมื่อผ่านไปอีก ระยะยาว ๆ ศาสนาของพระศรีอารย์ก็จวง ๆ ไป มันกึกลับมาอย่างนี้อีก เพราะ **ไม่มีอะไร** ที่จะไม่เป็นไปตามเหตุดามบั้จจัย, และก็ไม่มีอะไรนี้ไม่มีเหตุไม่มีบ้จจัย, แล้วไม่มี ยะไรพี่มั่นคงนี้อยู่ได้. ฉะนั้น การเปลี่ยนแปลงมันก็ต้องไปรูปหนึ่ง ๆ: แต่ที่เกี่ยวกับ ศีลธรรม แล้วได้กล่าวไว้ในพระคมีภีร์อย่างนี้.

กิตดูให้ดีเถิดว่า พระกัมภีร์นี้น่ำหวัวหรือไม่น่าหวัว 1 น่าหัวเราะเยาะหรือไม่ 1 ที่พูดว่ามนุษย์มีอายุกั้งแปดหมื่นบี สี่หมื่นบี้; แล้วกี่พูดว่า มนุษย์จะกระทำแก่กัน และกันอย่างนี้. ก้าพิจารณาดูแล้ว โดยความหมายก็จะเห็นชัดได้ว่า มันเป็นไปได้ ในลักษณะอย่างนี้, แล้วก็กำลังเป็นอยู่แล้ว; เพราะว่า เดี๋ยวนี้มันก็มีออุสลกรรมบท เจริญขึ้น, คำว่าบุญ คำว่าอุสล นั้นอี์หายไป, ความเป็นบิคา มารดา ครู อาจารย์ ล์ไร้ความหมายลงไปทุกที่ ไร้กวามหมายลงไปทุกที. คมมัวเมาในกานารมณ์ คนเห็น แถ่ตัวมวกขึ้น มีจฉาพิฏฐิตรอบง้ำ โดยไม่ทันจะรู้สึกตัว รุนแรงขึ้น ๆ ก็ทำสิ่งที่ตรง กันข้ามได้ เหมือนกับที่กล่าวอย่างนี้เป็นแน่นอน; เดี๋ยวนี้บางประเทศก็ยกเลิกศีลข้อ กาเมซุมิจฉาจารแล้ว อย่างนี้เป็นเดิน.

#### เปรียบเรื่องในคัมภีร์กับสภาพบัจจุบัน

นี้เป็นเรื่องในพระกับภีร์ **เรือบลูกบเหตุการณ์บั้จจุบัน** ก็ต้อง**เพียบด้วย** ธดิบัญญา ที่ที่ความของสิ่งเหล่านั้นได้ ว่าทำไม่จึงเรียกว่าอวยุแปดหมื่นบี สีหมื่นบี เป็นต้น, แล้วก็ดูความไร้ศีลธรรมมีลำดับมาอย่างไร. ตามหัวข้อนี้ที่เราตั้งไว้ว่า กระแสแห่งความเสื้อมของศีลธรรมตามลำดับ เป็นอย่างไร; ก็จะนึกประหลวกใจ ได้ว่า มันเหมือนกับที่คนสมัยนี้เขากำลับประสบอยู่ คือมันตั้งต้นหีบัญหาทางเศรษฐกิจ.

เมื่อกนมีอวยุแปกหมื่นปี มันก็ **ดังกันด้วยบัญหวนางเสรษฐกิจ** คือ **เริ่ม** ทำติด ในการที่ทำให้กินเกิดไม่มีทรัพย์พอเสี้ยงชีวิต มันจึงต่อสู้คืนรนไป จนกระทั่งมี อทินนาทาน – มีการใช้อาวุธ – มีปาณาติบาท – มีมุสาวาท – มีบัสุณาวาท – มีกาเม-สุมิจฉาจาร – มีผรุสวาท – และสัมผัปปลาปวาท – มีอวิชชา - พยาบาท – มิจฉาทิฏฐิ มีอกุศล ๓ ประการ : อธรรมรากะ – วิสมโลกะ – และมิจฉาธรรม, – มีกวามปฏิบัติ ผิดต่อบิตรมารกร กรูบาอาจารย์ – ไม่มีการอ่อนน้อม สูงค่ำแก่กันและกัน; เกี๋ยวนี้ เรากำลังมีสิ่งเหล่านี้. บางซึ่งบางอย่างอาจจะกล่าวได้ว่า สมบูรณ์แล้วด้วยซ้ำไป **ไม่มีลารอ่อนน้อม** ต่อบุลลลผู้ควรอ่อนน้อม กำลังมีมากขึ้นทุกที, แล้วเหตุการณ์ร้ายกาจ การที่จะ ประหัดประทารกัน เหมือนกับตบยุงนี้ มันก็ จะต้องเกิดขึ้น. ฉะนั้น การที่จะ แก้บัญหาทางศีลธรรม ก็ต้องเป็นการยอมรับว่า การทำให้ตนอื่นมีอาหารถิน นั้นก็เป็น ศีลธรรม : ถ้าทุกคนยังถือหลักที่เป็นรากฐานของคาสนาที่ว่า "*สัตว์ทั้งหลายเป็น* เพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งลิ้น", อย่างนี้มันก็ไม่มีปัญหาอะไร ถงช่วยกันไปได้ ในการแก้ปัญหาทางเครษฐกิจ. จนเกิดเป็นลัทธิขลังขึ้นมาว่า ถ้ายัง ไม่ได้ให้ผู้อื่นมีกินด่อนแล้ว ควเลงจะไม่ยอมลิมเป็นอันบาด.

อาทมวได้เถอเห็น ไท้เคยได้อินกับหู ได้เห็นกับทาว่า มียายแก่บางคนสมัย อาทมาเป็นเด็ก ๆ ที่ยังนั้นถือลัทธินี้อยู่ : *ถ้าไม่ได้ให้อะไรแก่สัตว์กินก่อน แล้วตัวเอง ไม่กิน ทิ้งให้ไก่บ้าง ให้แมวบ้าง กระทั่งให้วางไว้นิดหนึ่งให้มดกินบ้างก่อน แล้ว ตัวเองจึงจะกินจะเป็บข้าวเข้าปาก.* นี่มันเป็นเศษที่มันเหลืออยู่, เป็นเศษวัฒนธรรม หี่เหลืออยู่ มาให้เห็น กระทั้งสมัยที่อากมายังเป็นเด็ก ๆ สมัยก่อนเขากงทำกันมากกว่านี้.

อย่างบางคนก็จะถือว่า ถ้าไม่ได้ทำบุญให้ทานก่อนแล้วก็จะไม่กิน: ฉะนั้น จึงใส่บาทรเวลาเข้า หรือถ้ายังไม่มีพระสงฆ์ ต้องขยักไว้ส่วนหนึ่ง เก็บไว้ก่อน, ไว้กวายพระแล้วจึงจะกินเองได้. นีวีเป็นร่องรอยที่มันยังเหลืออยู่ ในข้อที่ว่า จะช่วย เหลือผู้อื่นก่อน แล้วจึงจะกินเอง. ถ้าเรามีหลักเกณฑ์อย่างนี้ มันก็จะมีปรากฏการณ์ อย่างอื่นเกิกขึ้น แก่หมู่มนุษย์ ไม่มาในรูปที่จะเป็นมิคสัญญี, และศีลธรรมทั้งหลาย มันก็จะไม่เสื่อมมาในรูปอย่างนี้, หรือไม่ต้องขโมยกัน ไม่ต้องฆ่ากัน, หรือไม่ต้อง ทำอะไรที่ร้ายไปกว่านั้นอีก. สรุปความว่า จุกทั้งทันและจุกจบของมนุษย์นี้เห็นได้ว่า เหมือนกันกับที่กล่าว ไว้ในพระคัมภีร์พระไตรบีฏก, และทั้งที่มันกำลังเป็นอยู่ ตามเรื่องตามราวของมันในโลก ในเวลานี้ มัน **ตั้งต้นด้วยบี้ญหาเสรษฐกิจ** มัน **จบลงด้วยภาวะไว้สื่อธรรม**. เมื่อ แก้บั้ญหาทางศีลธรรมไม่ได้, ก็อบัญหาศีลธรรมขั้นแรก แรกเริ่ม เป็นบัญหาในเรื่องที จะช่วยเหลือกันและกัน ให้มีกินกันไม่ได้ มันก็จะมีความเสื่อมศีลธรรมข้ออื่นตามมา ในที่สุดมันก็เป็นภาวะที่ไร้ศีลธรรม โดยประการทั้งปวง. มนุษย์ก็สูญเสียสันติสุขส่วน บุกกล สูญเสียสันติภาพในส่วนสังกม สูญเลียมนุษยธรรม วัฒนธรรม ที่เป็นค่าของ มนุษย์ และก็สูญเสียทางชีวิต ทางเนื้อหนังนี้ในที่สุด คือมันต้องตาย.

รวมความแล้ว มันอยู่**ดันค้วยความผิด คือความไม่ร้อนไม่มีการกระทำ** ที่อยู่ในร่องรอบบองสึกธรรม ที่เป็นเครื่องทำความปกติ มันเป็นอวิชชาที่น่าหวัว คือ กวามเห็นแก่กัวเพื่อฆ่ากัวเองตาย. จะเป็นอวิชชากี่มากน้อย กำนวณกูร นี่คือการเห็น แก่กัวเพื่อฆ่ากัวเองตาย. นี่คือลำดับสาย ตลอกสายของสิ่งที่เรียกว่า ความเสื่อมของ ศึกธรรม.

ทีนี้ ดูก่อไปอีกหน่อย, เลื้อวนี้เรากำลังไม่มีลำว่า สือธรรม ว่าบุญ ว่า กุศล ว่าศาสนา กันหรือเปล่า ? ข้อความในพระกัมภีร์เชกล่าวไว้ชัดแล้วว่า จะไม่มี ถำว่า บุญลิดอยู่ที่ริมผึปาก ในการพูดจาของมนุษย์. เลื้อวนี้เรวกำลังจะเป็นอย่างนั้น กันหรือเปล่า ? แต่ที่สังเกตเห็นได้แน่ชัตว่า มันน้อยลงไป.

ในหนังสือสำหรับอ่าน, แม้แต่หนังสือพิมพ์สำหรับอ่านนี้ จะสังเกต.ห็นได้ ว่า กำว่า **"สือธรรม" นี้มันจะน้อสไป** ผ่านสายกาน้อยไป ไม่ใคร่เหมือนกับที่แล้วมา แล้วกำลังจะน้อยลงไปอีก; เพราะว่าความสนใจในสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรม นี้มันน้อย; ฉะนั้น บุญ กุสล มันก็จะก่อย ๆ หายไป. ยิ่งเกิดความผิดพลวดอย่างอื่นกันขึ้นมาอีก ระหว่าง หายก หายิกา กับภิกษุ สามเณร ; มันก็ยิ่งทำให้กำพูดเหล่านี้ก่อย ๆ หวยไปอีก เพราะว่าเราคืแต่กลานคามหลังกาวะไว้ศีลธรรม

เราคลานงุ่มง่ามเหมือนเท่า แล้วคลานภามหลังภาวะ โศลธรรม; เราไม่มี กวามรู้ทั้นเหตุ ไม่มีความรู้ที่จะดักหน้า อย่าให้มันเกิดขึ้น. เรารู้แต่จะคลานตวม ความไร้ศีลธรรมมาดขึ้น ๆ, มันอีมีแต่ความไร้ศีลธรรมมาดขึ้น.

ข้อนี้ขอให้ไปช่วยกันคิดกันดูให้ดีทุกคน ว่า โลกนี้กำลังคลานควมหลังกาวะ ไร้ดีลธรรม, ไม่มีความรู้ที่จะรู้จักค้นเหตุของความเสื่อมคีลธรรม แล้วสะกัดกันกันไว้ ได้; มันก็ได้เตโง่ทามหลังกาวะไว้คีลธรรม ก็กลายเป็นกนที่เรียกว่า มัวหลับตาแก้ ที่ปลายเหตุ. ไม่สามารถที่จะแก้ที่กันเหตุ เพราะมันไม่รู้ดันเหตุ; แพราะว่ามันเป็น กนศาบอด หรือว่าเป็นกนอะไรก็สุดแห้แต่เถอะ : ไปเป็นทาสของเนื้อหนัง มันไปเป็น ทาสของตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, ไปเป็นทาสของบัญหาทางเศรษฐกิจ ที่ไม่รู้จักว่า ตืออะไร มันแก้ไม่ได้. นี้ ความเสื้อนทางก็สธรรม มีลักษณะอาการที่เกี่ยวเนื่องกัน อาศัจลันและกัน เป็นมาตามลำดับ ในลักษณะอย่างนี้ จนกระทั่งบักนี้.

ทีนี้เราจะมองอีกทีพนึ่ง เป็นครั้งสุดท้าย ก็จะเห็นว่า มัน **เป็นหมันไปหนด** หรือยึงกว่าเป็นหมันไปเสียอีก : การศึกษาก็เป็นหมัน, การปกครองก็เป็นหมัน, การ เมืองก็เป็นหมัน, การเศรษฐกิจก็เป็นหมัน, ขนบธรรมเนียม วัฒนธรรม ประเพณี ก็ เป็นหมัน, แม้กระทั่งศาสนาก็กำลังเป็นหมัน; **เพราะว่าเราจัยปมเจื้อนเหอ่านี้ ไม่ถูกต้อง**. ทุกอย่างกำลังเป็นหมัน มาจบอยู่ที่ความเป็นหมันของสิ่งเหล่านี้ เป็นปลาย สายสุดของกาามเสื่อมทางศีลธรรม. รวมกวามในพี่สุด ภีพอจะกล่าวได้ว่า **เราไม่รู้ถึกคัวว่า เรากำลังไหลเลื่อน** ไปตามกระแสแห่งความไร้สีลธรรม, มันมีกระแสแห่งกวามไร้ศีลธรรม กำลังไหล เป็นเกลียวไป, แล้วเราก็ยังไม่รู้สึกตัวว่า เราก็กำลังสอยคำไปในกระแสนั้น : ตั้งคันที่ไม่ รู้ศีลธรรม เรื่องเศรษฐกิจก็ไปจบลงพี่มิกสัญญี หรือ สัตถันตรกัปป์ อย่างที่ได้กล่วว แล้วเป็นแน่นอน

การบรรยายในครั้งที่ ๕ พูดกันถึงกระแสแห่งกวามเสื่อมของศีลธรรมดาม ลำหับ ก็ขยายความการบรรยายกรั้งที่แล้วมาให้ชัดเจนขึ้น. ชอให้ท่านทั้งหลายนำไป พิจารณาดู

วันนี้ก็ยุติการบรรยายไว้ ด้วยความรู้สึกหมดแรงของอาทมา ไว้เพียงเท่านี้

ศีลธรรมกับมนุษยโลก -- อา --ส กุมภาพันธ์ ๒๕๑๓

# ต้นเหตุแห่งความตกต่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย. การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อใหญ่ ซึ่งกล่าวด้วยเรื่องศีลธรรมของมนุษยโลก เป็นครั้งที่ ь

ในวันนี้ จะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่าเหตุแห่งกวามตกต่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม.

อาทมาอยากจะซอทบทวนต่อท่านทั้งหลาย อยู่ทุกครั้งที่จะบรรยาย โดยไม่กลัว ว่าจะเบื่อหน่ายอยู่ข้อหนึ่ง ก็อซ้อที่ว่า มีความประสงก์จะให้สึงที่เรียกว่า ศีลธรรมนั้น เป็นที่เข้าใจแจ่มแจ้งรู้สึกอยู่ในใจ, ให้กำ ๆ นี้มาทิดอยู่ที่ริมผีปากของมนุษย์สมัยนี้, หรือ ให้รู้สึกอยู่ในใจทุกกรั้งที่หายใจเข้าออก. นี้ก็ยังแทบจะไม่พอ คือว่าต้องการให้มันเป็น ศีลธรรม อยู่ในเนื้อในตัว, ในทุกกวามหมาย ในทุกเวลว ทุกที่ ทุกหนทุกแห่ง.

అంద

**ส็ลอรรมใน ๓ ความหมาอ**นี้ ก็ต้องขอย้ำภันอยู่เสมอว่า :--

*สื่อธรรมในฐานะที่เป็นเหตุแห่งความปกติ* คือการประพฤทิที่ถูกต้องนี้ ก็ต้องมีอยู่ที่เนื้อที่ตัว.

*ศิลธรรมในฐานะที่เป็นผล* เป็นภาวะของความปกดิที่ได้รับนี้ ก็ให้ปรากฏ: อยู่จริง ๆ ศึกเนี้จลิก ตัว.

ศัสธรรมในความหมวยที่ว่า *เป็นภาวะปกติของธรรมชาติ* ปรากฏอยู่ใน ปรากฏการณ์ทั้งหลาย ทั่วไปทั้งโลกนี้ ; ก็ขอให้เป็นสิ่งหึ่มองเห็นอยู่รอบก้านของตัว เราไม่ว่าจะมองไปในทางไหน.

นี้คือผลของการที่เข้าใจในเรื่องศีลธรรม จนถึงกับว่า มันจะดิดอยู่ที่ริมผื่ปาก, หรืออยู่ในกวามรู้สึก ที่ระบายออกมาทางปาก ทรื่อทางการกระทำ ทางกาย ทางวาจา ทางใจก็ได้.

เมื่อมองเห็นประโยชน์อันนี้ จึงได้ลงทุน ด้วยการจัดให้มีการบรรยายอย่าง ช้ำ ๆ ชาก ๆ ในลักษณะที่ **ให้รู้ถึงความหมายทั้งหมดของสือธรรม** จะเกิดผลมหาศาล ทรงที่ว่า มัน **สะดวกแก่การที่จะสึกษา จะเข้าใจได้ในเวลาอันสั้น** และสำหรับทุกคน แล้วจะเกิดกวามกล้าหาญ หรือกำลังใจสูงสุก ในการที่จะปฏิบัติศีลธรรมนั้น คือเป็น การปฏิบัติเพียงอย่างเดียว**ในศีลธ**รรม แต่ก็มีผลครอบงำไปหมดทุกอย่างทุกประการใน หน้าที่การงานของมนุษย์ นี่แหละมันจะแก้ปัญหาทุก ๆ ปัญหาในโลกนี้ได้รริง.

เกี๋ยวนี้เรามีศีลธรรมอย่างเด็กเล่น ในความหมายแคย ๆ น่าหัวเราะ ว่า "*หือ* ธรรมอันดีของประชาชน" นี้ มัน *คล้ายกับ ถังเลว่า* มัน*ยังมีศีลธรรมอันขั่ว* หรือ

ლიე

*พื่อธรรมกระปริบกะปรอย.* พี่จริงมันไม่ใช่เป็นอย่างนั้น; ศึลธรรมเป็นทั้งหมด ของสิ่งที่มนุษย์จะมีชีวิตอยู่ หรือจะวินาศไป แล้วแต่ว่าจะประพฤติกันอย่างไร. ขอให้ สนใจจนเข้าใจในลักษณะอย่างนี้.

#### ทบทวนล้ำดับเรื่องที่บรรยายมาแล้ว

ใน **ดรั้งที่ ๑**. ได้บรรยายโทยหัวข้อว่า *ความหมายอันสมบูรณ์ของคำว่า* ศิลธรรม. ถ้ายังเข้าใจหรือจำได้ ในการบรรยายนั้นก็จะไม่พื้นเผือ คือรู้ความหมาย อันสมบูรณ์ของคำ ๆ เดียวนี้ว่า มันกว้างขวางกรอบจักรวาลอย่างไร.

ในการบรรยาย **ครั้งที่ ๒**. ก็แสดงให้เห็นว่า *ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหา* ทางศีลธรรม. เรื่องท่าง ๆ ของมนุษย์นี้ ไม่มีอะไรที่จะไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศีลธรรม : ที่จะทำความสงบที่ดี หรือจะทำให้เจริญยิ่งขึ้นไปก็ดี หรือจะแก้ไขสิ่งที่ควรแก้ไข อะไร ภ์ดี นี่มันเป็นบัญหาทางศีลธรรม. ใน**ครั้งที่ ๓**. ได้ชี้ไปในทำนองที่ว่า ที่เรา เรียกกันเดี๋ยวนี้ว่า วิกฤติการณ์ ๆ นั้นคือความใร้ศีลธรรม ภาวะที่มันไร้ศีลธรรม, แล้วก็มีอาการที่ระส่ำระสาย กระทั่งเกือกร้อนกระวนกระวาย ; เราเรียกกันว่าวิกฤต หรือวิกฤฑิการณ์ เป็นไปทั้งทางวักถุ เป็นไปทั้งทางร่างกาย ทางจิตใจ และทางวิญญาณ ของมนุษย์ในที่สุด.

ครั้งที่ ๙. ก็ได้พูดกันถึง อาการที่ใลกมนุษย์นี้กำลังจมลง ๆ สู่ภาวะที่ไร้
 ศืลธรรม ทั้งที่เขากำลังอวกกันนักว่าโลกกำลังเจริญ, กำลังเด้นแร้งเด้นกาว่าโลกของเรา
 เจริญ; มันเป็นกวามรู้สึกของกนที่ไม่รู้กวามหมายของกำว่า ศึลธรรม มันก็พูดกันไป

ก้วยกวามงมงาย. ใน**ครั้งที่ ๕**. ก็อกรั้งที่แล้วมานี้ ก็ได้ซีถึง *กระแสของความเสื้อม* แห่งศีลธรรมมาตามลำดับ ๆ ว่ามันได้เป็นมาอย่างไร้. พอจะมองเห็นได้.

ส่วนในครั้งที่ ๖ นี้ จึงเห็นว่าเป็นการเหมาะสมแล้วที่จะกล่าวถึง **ดันเหตุ** แห่งความตกต่ำลือเสื่อมพรามทวงสึดธรรม นั้น. พ่านกวรจะเข้าใจให้ก็ ๆ ว่า เรากำลัง จะพุทกันถึง*ตันเหตุ ที่ทำให้เกิดความเสื่อมทางดีลธรรม ใหลเบี่ยวเป็นเกลียวไป*. เมื่อพูกถึงกันเหตุแห่งความทกต่ำทางศีลธรรม ก็อยากจะขอแบ่งออกเป็น ๒ ประเภท คือ ความเสื้อมทรามทวงภายใน, และ ความเสื้อมทรามหางภายนอก.

#### เหตุแห่งความเสื่อมทรามทางศึลธรรม

เรื่องภายใน นั้น **เป็นเรื่องเกี่ยวกับจิต ของบุล**ุลุล; ใน ภาษาธรรมะ ของพวกพุทธบริษัทนี้ พลได้อินว่า ภายใน ละกี ชอให้เข้าใจว่า *เราหมายอิ่งเรื่องทาง* อ*ิตใจ*. อิกทางหนึ่งก็เป็น ภายนอก ก็ต้องหมายถึงสิ่งที่มันเป็นกู่กัน *คือทางกาย หรือ* ว่าเกี่ยวกับวัตถุทั้งหลาย ที่แวดล้อมกายนี้อยู่; นี้ก็เรียกว่า ภายนอก, เอาใจความ สั้น ๆ ว่า ภายนอกก็คือเรื่องวัทถุหรือทางกาย. แต่ถึงอย่างไรก็ดี ทั้งสองอย่างนี้มัน กาบเกี่ยวกัน มันแยกจากกันไม่ได้; อย่างที่เราจะเห็นได้ง่าย ๆ ว่า เปลือกกับเนื้อใน. มันแยกกันไม่ได้.

ทูง่าย ๆ ที่ **เปลือกตลไม้กับเนื้อใน** ของผลไม้ ถ้ามันจะตั้งอยู่ได้ มันก็ **ต้อง** อา**ด้อกัน ;** ถ้ามีฉะนั้นมันก็จะต้องทำลายไป วินาศไป. เมื่อมันยังดี ๆ อยู่ มันก็ อาศัยซึ่งกันและกัน เปลือกก็ให้:น้อในอาศัย, เนื้อในก็ทำให้เปลือกอยู่ได้. แม้ว่าเรา ขะแยกเป็น ๒ ผ่าย ก็ต้องรู้ว่ามันเป็นชองที่ต้อง:นี่ขงกัน; ดังนั้นเรวจึงต้องแก้ปัญหา ทางกาย กับปัญหาทางจิตใจไปพร้อม ๆ กัน. ทีนี้เมื่อโต้แยกออกเป็นกายนอกและภายใน เช่นนี้แล้ว ก็เห็นว่ากวรจะพูดกันถึงเรื่องภายในก่อน.

# ความเสื่อมศีลธรรมที่เป็นภายใน

กวามตกท่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม ที่เป็นภายในนั้น ก็เป็นเหตุให้เกิดการ ประพฤติผิดโดยทวารทั้ง ๓ คือ กาย วาจา ใข; ความอกต่ำในภายใน เป็นตัวเหตุ ให้เกิดการประพฤติผิด ซึ่งเป็นตัวการเสื่อมทรามทางศีลธรรมนั้นเอง. เกี่ยวกับ เรื่องนี้ ท่วนได้กล่าวไว้โดยชื่อที่สำคัญ กวรจะอำหนดเรียกว่า ภามวิตก พยาปาหวิดก วิหิงสาวิตก.

คำว่า วิตก แปลว่า ความกรุ่นคิด ฉะนั้น ภามวิตก – ครุ่นคิดไปในทางกาม, พยาปาทวิตก ก็ครุ่นคิดไปในทางเจตนาทำร้าย, วิหิงสาวิตก ก็เป็นความครุ่นคิดไป ในทางที่จะทำให้ลำบาก เป็นไปหมดโดยไม่ต้องเจทนา; ทำต้วยความงมงาย ป้า ๆ เป๋อ ๆ ไปรวมอยู่ในข้อนี้ ตนเองก็เดือตร้อน คนอื่นก็เดือตร้อน ตังนั้นควรจะแยก ออกจากกันโดยถือหลักง่าย ๆ ตั้งนี้ว่า : กามวิตก จัดเป็นพวกราคะ, พยาปาทวิตก ก็จัด เป็นพวกโหละ, วิหิงสาวิทก ก็จัดเป็นพวกโมหะ.

ี้ เมื่อ ครุ่นคิดไปด้วยราคะ ก็เป็นไปในทรงกรมวิลอ. มีกรามรู้สึกเป็นกราม พอใจในกาม กรุ่นกิดอยู่เสมอ. เมื่อ ครุ่นคิดไปโดยโทสะ มันก็ คิดประทุษร้าย  ด้วยเจกนาจะประพุษร้าย. เมื่อ ดรุ่นดิดไปด้วยโมพะ มัน ก็ทำไปอย่างเขลา ๆ จนตัวเองก็ลำบาก ผู้อื่นก็ลำบาก ทุกฝ่ายมันก็ลำบาก; แม้เท่ไม่ได้เจลนาจะประทุษร้าย มันเป็นผลของกวามโง่ ดวามหลง กวามไม่ระมัดระวัง กวามสะเพร่า; รวมกวามแล้ว ภ็ก็อกวามประมาทนั้นเอง. ดังนั้นจะต้องกวรรู้จักสิ่งทั้งสามนี้ให้ดี ๆ ถือกามวิตก พยาบ่าทวิลก วิหิงสาวิศก.

ทีนี้ ก็อาศัยพระบาลีที่เป็นพระพุทธภาษิก ที่ทรงแสดงไว้เกี่ยวกับเรื่องนี้ว่า อย่างไร พยสมกวรแล้ว; เราก็จะมองเห็นเหกู:เห่งกวามเสี่ยมทรามทางศีลธรรมได้ จากพระพุทธภาษิกนั้น. เกี่ยวกับเรื่องนี้ *พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัลไว้ในฐานะเป็น ปฏิจจสมุปบาท* คือสิ่งที่มันเกี่ยวเนื่องกันเป็นลำดับ ๆ, แล้วที่แสดงให้เห็นการปฏิบัติผิก ในที่สุดสายของปฏิจจสมุปบาทอันนี้ คือปฏิบัติผิดอยู่ โดยภาย โดยวาจา โดยใจ.

วิตถทั้ง ๓ ประเภท ที่กล่าวมาเส้วนั้น เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นตามอาการของ ปฏิจจสมุปบาท; มีเหตุมีปัจจัย หรือมีนิทานส่งกันไปทามลำดับทั้ง ๓ กลุ่ม; คือ ไม่ว่า กลุ่มภามวิทก หรือพยาปาทวิทก หรือวิหิงสาวิทก. เราจะต้องอธิบายกันทีละกลุ่ม เพื่อจะให้เข้าใจได้โดยง่าย โดยละเอียก; เมื่อเข้าใจกลุ่ม.เรก.เล้ว มันก็ง่วยที่จะเข้าใจ กลุ่มที่สองที่สาม เพราะว่ามันมีนัยอย่างเดียวกัน.

#### เหตุปัจจัยในกลุ่มกามวิตก

ในหลุ่มกามวิทก ก็อกวาม **ครุ่นคิดไปแต่ในทางกาม** นั้น ได้ตรัสไว้ในรูป ของปฏิจจสมุปบาหว่า มีสิ่งที่เรียกว่า กามธาตุ, กา – ม – ธว – ทุ เป็นพื้นฐาน เป็น ที่ตั้งที่อวศัต หรือให้เกิดกวามรู้สึกที่เรียกว่า กามสัญญา, กามธาตุ ให้เกิด กามสัญญา, แล้วกามสัญญาให้เกิดกวมสังกัปปะ, กามสังกัปปะ ให้เกิดกามฉันทะ, กามฉันทะ ให้เกิดกามปริหาหะ, กามปริหาหะ ให้เกิดกามปริเยสนา, ในที่สุดก็เป็นผู้ปฏิบัติผิด โดยทววรทั้ง ๓ คือ กาย วาจา ใจ; นี้มันเป็นได้อย่างไร จะได้พิจารณากันโดยละเอียด ตามกวามมุ่งหมายที่ได้ตั้งขึ้นไว้แล้ว.

### พึ่งศึกษาให้รู้จักธาตุ

กรั้งแรก**ให้รู้จัดสิ่งพี่เรียดว่า ชาตุ**, และก็โดยเฉพาะกำว่า กามธาตุใน กรณีนี้. เกี่ยวกับข้อนี้ก็เขยบอกแล้วบอกเล่าหลายกรั้งหลายหนว่า ดนรู้จักกันแท่เรื่อง ธาตุลิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม, ไม่รู้จักธาตุอะไรให้มากไปกว่านี้. ที่จริงมันไม่มี อะไร คือมีแก่ธาตุ ล้วนแต่เป็นธาตุทั้งนั้น : ธาตุรูป ธาตุเวทนา ธาตุสัญญา ธาตุส่งชาว ธาตุวิญญาณ ธาตุลา ธาตุหู ธาตุจมูก ธาตุลิน ธาตุกาย ธาตุใจ ธาตุรูป ธาตุเสียง ธาตุกลิ่น ธาตุรส ธาตุโผฏฐัพพะ ธาตุธัมมารมณ์; ยังมีอีกมากมายหลายสิบชื่อ หรือหลายร้อยชื่อ ยิ่งแวกออกไปมันก็ยิ่งมาก.

แต่ในกรณ์นี้ เรามุ่งหมายเฉพาะ **จะพูลกันถึง** แต่สิ่งที่เรียกว่า **ถามธาตุ**. *กาม* ก็แปสว่า ความใกร่ ด้วยอำนาจของกิเลส ; โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็เป็นเรื่องทางเพศ. *กามธาตุ – ธาตุแห่งกาม* มันก็คือ *ธาตุที่เป็นที่ดังที่อาสัยของความรู้ สึกในทางกาม*. ถ้ากนเราไม่มีธาตุนี้อยู่แล้ว กวามรู้สึกที่เป็นเป็นทางกาม จะเกิดขึ้นมาในกวามรู้สึก ไม่ได้ ; ด้วยเหตุที่ว่า ธาตุนี้เป็นธาตุที่มีอยู่ สำหรับเป็นเหตุให้เกิดกวามรู้สึก หรือ เป็นที่ตั้งแห่งกวามรู้สึกในทางกาม ภือเกิดปัญหานานาชนิดขึ้น ที่มันเกี่ยวกับกาม เพราะ มันมีธาตุของกามนี้อยู่เป็นพื้นฐาน. ธาตุนี้ก็จัทไว้ในประเภทนามธรรม; พวกที่เป็น **นวมธรรม** อย่างนี้ มัน **มี ที่ตั้งที่อากัยอยู่ในจิตไอบองมนุษย์**. ถ้าพุทให้ถูกกว่านั้น มันก็อยู่ในที่ทั่วไป ไม่ยกเว้นที่ไหน; บรรกาธาตุทั้งหลายนี้มันก็มีอยู่ในที่ทั่วไป ในรูปที่ยังซ่อนตัวอยู่ ยังไม่แสดงออกมา ยังไม่พัฒนาให้ปรากฏ. แต่ที่มันเป็นปัญหาสำหรับมนุษย์เรานั้น มันก็เป็นธาตุที่มีอยู่ในใจ.

## กามธาตุส่งกำลังให้เกิดกิเลสกามอันอื่น ๆ อีก

เพราะอาศัยกามธาทุที่มีอยู่เป็นพื้นฐานอย่างนี้ ก็เป็นที่ทั้ง คือให้ความสะควก แก่การที่จะเกิดกามสัญญา : **กามธาคุให้เกิดกามสัญญา**; นี้เรื่องหัวข้อแรก.

สัญญาในกรณีอย่างนี้ ไม่ใช่เป็นเพียงความจำได้หมายรู้ เหมือนที่ชอบพูด ถันติดปาก; คำว่า **'สัญญา' ในกรณ**ีอย่างนี้ หมายถึง **ธวามหมายมั้น**. จิตที่ ประกอบด้วยก็เลส ย่อมมีความหม่ายมั้น; โดยเฉพาะอย่างยิ่งถ้าประกอบด้วยโมหะ ก็มีความหมายมั้น เอาตามความรู้สึกของโมหะ : หมายมั้นว่าสวย หมายมั้นว่างาม หมายมั้นว่าสุข หมายมั้นว่าทุกข์ หมายมั่นว่ามี ว่าขัว ว่าบุญ ว่าบาป ว่าแพ้ ว่าขนะ หมายมั้นว่าตัวตน ว่าของตน; อย่างที่เราจะได้ยินว่า อัลตสัญญา หมายมั่นว่าจัวตน.

ธัญญาในความหมายอื่น ในกรณีอย่างอื่น ที่แปลว่า ความจำใต้หมวยรู้
 ไม่มีความสำคัญอะไร ; แต่ ธัญญามีความหมายมัน เป็นนั้นเป็นนี้ เป็นที่ตั้งที่ยึดถือ
 นี่แหละอำคัญ. ฉะนั้น ที่ว่า มีกามธาตุอยู่เป็นพื้นฐานทั่วไป นี้ทำให้เกิด *กามสัญญา* ความหมายมั่นในกามธาตุ กือในสิ่งที่มีความหมายในทางกาม มีก่าทางกาม ; เอา
 ความง่าย ๆ กามสัญญา ก็แปลว่า ความหมวยมั่นในกาม.

bala

**เราควรจะรู้จัดกามสัญญวนี้ให้ดีพอสมควร** ก็อให้สมกับที่มันเป็นต้นเหตุ แห่งบัญหามหาศาล ทั่วไปทั้งสากสจ้กรวาล; โดยเฉพาะอย่างยิ่งกำลัง **เป็นต้นเหตุแห่ง บัญหาทางที่อธรรม** ในบ้านเมืองเรา. ถ้ากล่าวโดยทั่วไปแล้ว มันก็เป็นบัญหาทั่วสากล จนนักปราชญ์บางคน ที่ถือกันว่าเป็นนักปรัชญานั้น พูดออกมาเป็นหลักของเขาว่า *"ไม่มีบัญหาอะไรที่มันไม่เนื่องกันกับบัญหาทางเพด"* เรื่องเพศ หรือเรื่องกามนี้.

นี้ก็จะเป็นคำพูงที่ถูกต้องที่สุด; แต่เราต้องรู้จักสีความหมายว่า เพราะหลง กามก็ใต้ เพราะเกลียดกามก็ได้; มันเป็นบัญหาไปหมด คือเป็นทุกข์ไปหมด : **หลง ในภามล์เป็นทุกษ์, เกลียดกามมันก็สู่งยากลำบากไปอีกหางหนึ่ง.** เช่นสัตว์ใน กามาวจร, สัตว์ในกามาวจร คือสัตว์ที่หลงใหลอยู่ในกาม. สัตว์ที่เป็นรุปาวจร อรูปาวจร มันก็เกลียตกาม, มันไปหลงใหลเกลียดกาม, มันก็ยังไม่พ้นไปจากทุกซ์ได้. ดังนี้เรา จึงถือว่า ทุก ๆ ปัญหามันมาจากความหมายของกำว่า กาม แต่เมื่อออกไปจากกลุ่มนี้ จึงจะ เป็นอยู่เหนือโลก หรืออยู่เหนือกาม โดยประการทั้งปวง.

ทูให้ดีกันอีกที่ว่ากำว่า **กามอัญญา นี้ มัน อยู่ที่ตรงไหม** ในปัญหาทางศีล ธรรมของเราในยุกนี้ ? ดูกันง่าย ๆ ก็เห็นว่า **ดนทั้งโลกกำลังมีความหมายมันในทาง** กาม ; โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรื่องที่เกี่ยวกับเพศตรงกันข้าม. ศีลธรรมกำลังเสื่อม ก็เพราะ เหตุนี้, ก็รู้จักกันอยู่ที เกือบจะไม่ต้องอธิบายอะไรแล้ว. โดยปรากฏการณ์ภายนอก กนวัยรุ่นหญิงชายทั้งหลายกำลังสร้างปัญหาเรื่องนี้ขึ้นมา อย่างเต็มที่จนเห็น ๆ กันอยู่.

แต่ทีนี้ ต้องการจะให้มองให้ลึกเข้าไป ถึงข้างใน จนพบความจริงอันหนึ่ง ว่า **กามอัญญานี้ มันเป็นต้นเหตุแห่งโรดจิตวิปลาส**, โรกจิตวิปลาสนี้มันมาจากกาม-สัญญา. คำว่า *วิปลาส* ก็หมายกวามว่า *มันไม่เป็นไปอย่างถูกต้องตามกฎเกณฑ์ของ*  *ธรรมะ หรือของธรรมษาติ*; ถ้วให้ถูกกว่านั้น ก็คือว่ามันไม่เป็นไปตามกฎของ ภวามปกติ หรือเพื่อความสงบ, มันก็เป็นไปเพื่อความวุ่นวาย.

โรคจิตวิปลาส มันก็ เป็นเรื่องของอุปาทาน ก็คือสัญญาและกวามมั่นหมาย นั่นเอง แยกผลออกไปได้ก่าง ๆ ชนิก : ที่เป็น *ฝ่ายเพศหญิง* ก็ดูมันจะ *เป็นเรื่องมายา ลาไอย* ที่เรียกกันว่า *โรคอิสทีเรีย* นานาชนิดนับชนิดไม่ถ้วน, ที่ *ฝ่ายเพศษายอ็เป็น เรื่องโรกบ้าบิ่น มุทะลุ ไปตามอำนาจของกวามหมายมั้น*. แต่รวมกันแล้ว มันเป็น เรื่องโรกจิตวิปลาสก้วยกันทั้งนั้น ; มันมีเชื้อนี้อยู่โดยไม่รู้สึกตัว.

ถ้าใครทำผิดมันก็เป็นมากขึ้น แสดงออกมาเป็นโรก ; **ถ้ามีสีลธรรมลุ้ม** ดรอง ม**ันก็เข็นใต้อาก** หรือเป็นแต่น้อย เพราะว่าศีลธรรมมันป้องกันไว้. ฉะนั้น ในสมัยที่ถนมันเสื่อมทางศีลธรรม อวการแห่งโรกประเภทฮิลทีเรียทั้งหลายนี้มันก็เป็นไป สูงไปแรงกล้า เป็นไปมากมาย.

พอกนมันเลวหนัก ถึงกับว่าเป็นฮิสทีเรียอย่างนี้ ก็ไม่ต้องอายกันแล้ว ไม่ ถือว่าผิดปกติแล้ว; มันก็เลยเป็นมากไปกว่านั้นอีก มันจึงเห็นอาการของโรกนี้มากและ แปลก ๆ ออกไป. โดยเฉพาะผ่ายเพศหญิง เรื่องชู้สาวหรือเรื่องอะไรทำนองนี้ ก็ต้อง รวมอยู่ในข้อนี้ทั้งนั้น; เพราะมัน เป็นกาวะที่หนอฮู่ไม่ได้ จากการบืบค้นของโรค บบิลนี้ ซึ่งมันมีมูลมาจาก ถามอัญญา ลือความหมายมั่นในทางกาม.

ทีนี้ ทางฝ่ายชายมือวัยวะภายในไม่เหมือนกันกับทางผู้หญิง ก็แสดงออก มาในรูปอย่างอื่น ; สรุปแล้วก็คือความบ้าบินทั้งหลายทั้งปวง. แต่ว่ามันเนื่องอยู่ด้วย ความหมายของสิ่งที่เรียกว่า ภาม ; เราจึงได้เห็นกำพูดหรือการกระทำนานาชนิกของเพศ ชาย ที่ว่าเป็นเพศเข้มแข็งกล้ำหาญ ไม่ใช้กวามมายาสวไถยเป็นเครื่องมือ. แต่แล้วถ้า ใต้มารวมกันทั้ง ๒ ฝ่าย ทั้งสองเพศ แล้วก็จะเกิดวิปลาลที่ร้ายแรงไปกว่านั้นอีก.

เม้เรื่อง พวกสิปปี เมื่อเร็ว ๆ นี้ ลองพิจารณาคู ว่ามัน เป็นโรกจิตวิปลาส ระกนกันอยู่ทั้งผ่ายชายและผ่ายหญิง; ต้องการกาามเป็นอิสระ เพราะเมาประชาธิปไตย จึงทำลายขนบธรรมเนียมประเพณีก่าง ๆ ว่าจะเป็นอิสระ เสร็จแล้วก็ยังไม่พ้นที่จะมุดศีรษะ เข้าไปอยู่ภายใต้อำนาจของสิ่งที่เรียกว่า กามสัญญาในที่นี้ โดยตรงบ้าง โละออ้มบ้าง ทางคา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาะ และหางจิตใจ ที่มันมีอยู่หลายทาง. ถ้าอย่ามีสิ่งที่เรียกว่า กามสัญญา เพียงอย่างเดียว อาการเหล่านี้ก็มีไม่ได้. **บอให้รู้จักว่า กามสัญญา** กวาม หมายมั้นในกามนี้ มัน **ลืออะไว, ม**ัน อยู่ที่ใหน, มัน คลอดอะไรออกมา อย่างมากมาย มหาศาล. นี้ก็รู้กวามจริงข้อที่ว่า กามสัญญานี้มันมีกามธาตุ เป็นที่ตั้งที่อาศัย เป็น แกนให้เกิด.

ที่นี้ จะแสดงไปทามตำกับว่า มันทำงานกันอย่างไร. คียว่าเมื่อได้ อา**ลัอ** อามธาตุ กันจน เดิดกามสัญญา แล้ว ; กามสัญญานั้นก็ ทำให้เดิดกามสังกัปปะ. *กามสังกัปปะ* คือ *ความตริตรึกในกาม*. เมื่อมันมีความหมายมั่นในกาม แล้วมันก็มี แต่กวามตริตรึกอยู่แต่ในกาม เพื่อจะเข้าถึงให้ได้. ความตริตรึกที่เรียกว่า สังกัปปะ นี่มันเป็นการตริตรึกในการที่จะเอาให้ได้, คือมันเป็นอาการของกวามอยาก อย่างหนึ่ง แสดงอยู่ในรูปตริตรึกตามอำนาจของกวามอยากนั้น.

ทีนี้ จะต้องแยกดูให้ดีว่า มันกล้าย ๆ กับกวามกรุ่นกิก ส่วน *ดวามกรุ่นดิด* นั้นเรียกว่า *กามวิตก*; ความหมายกว้าง ๆ ทั่วไป นั้นเป็นความกรุ่นกิตในเรื่องกาม. เที่ยวนี้เราเรียกว่า *กามสังกัปปะ* ก็อกวามตริตรึกไปตามอำนาจของความอยาดในทวง ของกาม. เมื่อมันม**ีอาการสูงขึ้นมา** ถึงกวามตริสรีก มันก็มีอำนาจมากะื้น, กาม-สัญญามันก็มีอำนาจมาลขึ้น. เรา*จะพบกำตอบ* ข้อนี้ที่ว่ว *ทำไมการศึกษา* ที่ถือกัน ว่าเจริญนักหนาในสมัยนี้นั้น มัน*ช่วยแก้ปัญหาทางสังกมไม่ได้*; เพราะว่ามนุษย์โดย แพ้รริงในภายในใจนั้น มีกวรมมั่นหมายในทางกาม มันคริสรีกอยู่ในทางกาม.

ส่วนระบบการศึกษาไง่ ๆ ของมนุษย์ในโลกไง่ ๆ นี้ ไม่หยืบปัญหาเหล่านี้ขึ้น มาพิจารณา มันพิจารณากันแต่ปัญหาที่จะให้ได้สิ่งนั้น ได้สิ่งนี้ ได้สิ่งไน้นมาเป็นความ เจริญก้าวหน้ากว่าผู้อื่น มีกำลังมากกว่าผู้อื่น จะต่อค้านกัน จะเอาเปรียบกัน คิดแด่ ทางนั้น ไม่มีความรู้ถึงความสับของกามสังกัปปะสิ่งนี้ว่า มันจะทำให้มนุษย์เต็มไปด้วย กิเลส.

การศึกษาในโลกมันมีเพียงเท่านี้, พูลตรง ๆ ก็เพื่ออาชีพ; พวกเทลโนโลยี ทั้งหลายก็เพื่อการอาชีพอย่างใดอย่างหนึ่ง แง่หนึ่งแง่ได ไม่มีอะไรมากไปกว่านั้น. ไม่มีโรงเรียนไหน วิทยาลัยไหน มหาวิทยาลัยไหน จะสอนให้มนุษย์เรารู้เรื่องจิล หรือ เรื่องความลับภายในจิท เช่นเรื่องกามสัญญา กามสังกัปปะ เป็นต้น. **มนุษย์ควบคุม จิตไม่ได้** ควบคุมกิเลสไม่ได้ มันก**ัเป็นทาลของกิเลส**; ซึ่งพุดได้ว่า การศึกษาที่มี อยู่ในโลกสมัยนี้ ถ้าปล่อยไปกามนี้ล้วน ๆ แล้วก็ยิ่งทำให้มนุษย์เป็นทาสของกิเลส.

เมื่อกิเลสไสคอมนุษย์ไปทามความท้องการของกิเลส, ให้ไปทำสิ่งที่กิเสสมัน ท้องการ; โลกเราจึงเต็มไปด้วยการเบียกเบียน เบียกเบียนตัวเอง ร้อนอยู่เหมือนยัง กับตกนรถทั้งเป็น, แล้วก็เบียกเบียนผู้อื่น ในเมื่อจะโด้ประโยชน์ จากการเบียกเบียนนั้น; หรือมิฉะนั้นก็เบียกเบียนกันอยู่ทั้งสองฝ่าย ในเมื่อมันมีการโต้ตอบแก้แก้นทดแทนกันอยู่ ตลอกเวลา. นี้สรุปให้เห็นว่า **กามสัญญา** หรือ **กามสังกัปปะ**นี้ กำลัง **มีอำนาจ** เหนือ การศึกษาของมนุษย์ **มนุษย์จึงเอาชนะอาชญากรรมขั้งหลายไม่ได้** ไม่ว่าชนิดไหน ระทับไหน จนกว่าเมื่อไรมนุษย์จะรู้เรื่องนี้ ว่ามูลเหตุอันแท้จริงของมันอยู่ที่นี่ : ที่เราหา กวรมสงบสุขกันไม่ได้นั้น เพราะมูลเหตุแห่งกามสัญญา กรมสงักปีปะ.

ทนี้ **ดูต่อไปให้ตลอดสาย** เสียที่ดีกว่า :--

มือมี **ภามอังกัปปะ** กริทธิภในกาม แล้วมันก็มี **กามฉันทะ** คือความพอไข ในกาม. มันกริกริกอยู่ในภามไหน ประเภทไหน ชนิตไหน ก็มีความพอโขในกามนั้น ชนิดนั้นประเภทนั้น; แม้แต่ **ความคริครีกก็เป็นสิ่งที่มีรสอร**์อย มีอัสสาทะอย่างยิ่ง. นี่กงจะเข้าใจกันได้ทุกคน.

ะมื่อมีทววมตริตรึกนึกในทางกาม มันก็เป็นอัสสาทะที่เป็นรสอร่อย ที่หลอก สวงอยู่แล้วในตัวการตริตรึกนั้น; เขาจึงเรียกว่า **กามสังกัปปะ เป็นเหตุให้เกิดกาม**-**ฉันทะ**; มีโอกาสเมื่อไรมันก็เกิดเมื่อนั้น. สึงที่เรียกว่ากามกึแสดงอิทธิพลออกมา มากกว่าเดิม ก็อกรอบงำจิกใจของมนุษย์, ถึงกับว่าเป็นสึงที่เป็นที่ถังแห่งกวามพอใจของ มนุษย์ เอาเสียทีเดียว.

เมื่อมีกวมฉันทะแล้ว ก็ให้เดิดกามปรหาทะ; ปริทาทะ แปลว่า เร่าร้อน คือ *เตาผลาญ* อย่างทั่วถึง : ปริ ว่ารอบ, พาห – ทาห ที่แปลว่า *เตา,* กามปริพาห ก็คือ เ*ลิตความเร่าร้อน กระวนกระวาย ระส่ำระสาย* เพื่อจะ*ติ้นรน ไปหากาม* เพราะมันยังไม่ได้กาม มันก็เร่าร้อนเหมือนกับไฟเผา ร้อนเพื่อกาม. ถ้า เป็นถึงกับ **รังไว้ไม่ออู่** มันก็จะเกิดอันทับท่อไป คือ **ดามปริเยสนา** – *การแสวง*  *หาขึ่งกาม.* ด่องากนั้นก็ **เกิดการประพฤพิติดโดยทวารทั้ง** ๑ คือทางกาย ทางวาจา และทางใจ.

#### บางสมัย บูชากามารมณ์ดุจพระเจ้า

จูให้ถีตรงนี้ ว่าเมื่อมีกวมฉันทะ มันก็ต้องมีกามปริพาหะ; เพราะว่า กามฉันทะนี้มันเย็นไม่เป็น, คือทำอย่างไรมันก็เย็นไม่ได้; มันเย็นไม่เป็น มันก็ ต้องร้อน คือต้องเผวให้ทนอยู่ไม่ได้. เมื่อมันกระขุ้นให้ ทนอยู่ไม่ได้ มันก็ ต้องออก แสวงหา ซึ่งที่มันต้องการ ซึ่งเราจะมีประจักษ์พยานที่เห็นได้อยู่ทั่วทั้งโลกแห่งสมัยปัจจุบัน ก็มีแต่การกระทำเพื่อเป็นไป เพื่อแลวงหาซึ่งกาม,

**วัตอุกามได้ถูกประพิษฐ์ดิดค้นกับบิ้นมา** อย่างมากมวยมหาศาล ไม่มีหยุก ไม่มีหย่อน ล้วนเป็นวัตถุที่จะเป็นที่ตั้งแห่งกวามใกร่ทางกาม, หรือสนับสนุนแก่ความ ใคร่ในทรงกาม ในปรียายใดปริยายหนึ่งนี้ มันจึงถูกประดิษฐ์ขึ้นมา. คนเขาไม่มองกัน ว่า อันนี้มันเป็นเรื่องกวามเป็นทาสของกวามรู้สึกที่เรียกว่ากาม; เขากลับไปบูชวว่าเป็น ชองดี.

ซึ่งที่เรียกว่ากามนี้, ในที่บางแห่ง บางยุก **บางสมัย ก็ยกย่องสิ่งที่เรียก** ว่ากามนี้ขึ้มเป็นพระเจ้าอันสูงสุด การแก่การบูชา. ถ้าเราจะอ่านดูหนังสือพิมพ์รายวัน ปัจจุบันนี้ ในหน้าที่เขาเขียนปัญหาถามตอบเกี่ยวกับเรื่องปัญหาส่วนตัวทางกาม: เราจะ พบว่า ในประเทศไทยเรา มีกนเบ็นจำนวนมากที่มีจิตทราม ถึงกับยกกามเอามาเป็น พระเจ้า บูชากามารมณ์ ในฐานะเป็นสิ่งจำเป็น ขาดไม่ไก้, เป็นสิ่งเทียวที่ทำให้ชีวิต มีกวามหมาย. ถ้วโม่เชื่อก็ไปหาอ่านดูเอาเอง, หนังสึกพิมพ์รายวันชนิดนี้ ก็มีอยู่หลายฉบับ ที่มีการทอบยัญหานี้. อ่านดูจะพบว่า มีบุลกลที่ขนาดบูชากามเป็นพระเจ้านี้มีมากจริง ๆ ; ที่ไม่ได้มาเขียนทางหน้าหนังสือพิมพ์ก็กงจะมีมากกว่านั้น ; ฉะนั้น การที่สมัยหนึ่งเขา ยกพระเจ้าภาม ขึ้นเป็นพระเจ้า นี้ก็ถูกของเขาเหมือนกัน.

เขาเป็นอิสระที่เขาจะทำอย่างนั้นได้; แต่แล้วมันก็ **สร้างสันติภาพ สันดีสุบ ให้แก่มนุษย์ ไม่ได้**. มันก่อย ๆ ตายไปเอง ถูกปลกลงจากพระเจ้า ก็มากลายเป็น บีศาจที่ถำลังอาละวาด, ทำอันตรายมนุษย์อยู่โดยไม่รู้สึกตัว; จึงทำให้มนุษย์ยอม ก้มศีรษะ คือยอมแพ้ **ทำหน้าที่อย่างเดียวคือ กามปริเยสนา** อย่างที่เรียกนี้; แสวงหาแก่กาม ไม่ยกเว้นแม้แต่พระแก่:ณร ที่บวชอยู่ในวัดแล้ว ยังมีประกอบกรรม บางอย่างที่สรุปรวมลงได้ในความหมาย ชองกำว่ากามปริเยสนา. นับประสาอะไรที่จะ พูลถึงมราวาส, นับประสาอะไรกับคนจำนวนมากที่ไม่มีศาสนา ที่ไม่ถือศาสนาใด ๆ เลย แต่:ชาก็ถือศาสนากาม.

นี่คือกามปริเยสนา; ถ้าดูเป็น จะมองเห็นอยู่รอบก้านหัวไปทั้งโลก : เท็มส่วนสมบูรณ์ก็มี กรึ่ง ๆ กลาง ๆ ก็มี, กำลังทำอยู่ในชั้นเหตุวัตถุบัจจัยก็มี, อะไรก็ ขวนขวาย เพื่อสิ่งที่เรียกกันว่ากินดีอยู่คื. ถ้าพูดว่า **"ดินอยู่แส่พอดี" ไม่มีใสรชอบ ;** เพราะว่ามันไม่ก่อยส่งเสริมพระเจ้ากาม. แต่ถ้าพูดว่า **ภินดีอยู่ดี** มันก็มีความหมาย ส่งเสริมสิ่งนี้.

ขอให้สนใจข้อนี้ ที่มองกูไป **ทั่วทั้งโลก** แล้ว **จะหบแต่ถามปริเยสนา** ทรงทาธิได้ ทางหูก็ได้ ทางขมู*กก็*ได้ ทางลิ้นก็ได้ ทางสมผัสผิวหนังก็ได้ ทางใจล้วน ๆ ก็ยังได้: เขาต้องการความอร่อยที่มีความหมายไปในทางกาม. **นี้คือปฏิจจสมุปบาทแห่งการเสื้อมทรามตถต่ำของกีลธรรม เพวาะปฏิบัติ ผิด** โดยโทรทวเร คือทั้งทางภาย ทางวาจา และทางใจ. เรื่องไตรทวาร ดาย วาจา ใจ นี้ควรจะถือว่าเป็นเรื่อง ก ข ก กา; อย่าต้องอธิบายกันอีกเลย สำหรับ ๓ คำนี้. ให้เป็นยันว่า รู้กันได้ทุกคน ว่ากายทวาร ปรากฏออกมาทางกาย, วจีทวาร ก็ปรากฏ ออกมาทางวจี คือทำพูท, มโนทวาร คือปรากฏอยู่ในใจ. ผิดถือยู่ที่สามทวารนี้, ถูกถือยู่ที่ ๓ ทวารนี้; ดังนั้นการแสวงหาภามนี้ มันถึเป็นไปได้โดยทวารทั้ง ๓ มันจึง ออกมาเป็นความประพฤติผิดในทวารทั้ง ๓.

**ทบทวน** กันอีกทีว่า *ภามวิตก* – กวนมกรุ่นคิดอยู่ในทางกาม ซึ่งเป็น พันเหตุแห่งกวามตกต่ำเสื่อมทรวมของศีลธรรมนั้น มัน**มึกระแสแห่งปฏิจจสมุปบาท** ของมัน, คือกระแสแห่งการปรุงแต่งซึ่งกันและกัน แล้วก็เกิดขึ้น, กระแสน้นก็คือ ว่า : - เพราะมี กามธาตุอยู่เป็นพื้นฐาน ก็ช่อมจะ *เกิดกามสัญญา* หมายมั่นในกาม, - *เพราะมี กามธา*ตุอยู่เป็นพื้นฐาน ก็ช่อมจะ *เกิดกามสัญญา* หมายมั่นในกาม, - *เพราะมี กามธา*ตุอยู่เป็นพื้นฐาน ก็ช่อมจะ *เกิดกามสัญญา* หมายมั่นในกาม, - *เพราะมี กามธา*ตุอยู่เป็นพื้นฐาน ก็ช่อมจะ *เกิดกามสัญญา* หมายมั่นในกาม, - *เพราะมี กามสัญญา* ก็มีกามสังกัปปะ คือการต่าริตริตรีกในกาม, - *เพราะมี กาม- สังกัปปะ ก็มี กามอันทะ* ความพอใจในกาม, - *เพราะมี กามอันทะก็มี กามปริหาหะ* - ความเร่าร้อนกระวนกระวายเพื่อกาม, *- เพราะมี กามปริหาหะก็มี กามปริหาหะ* - ความเร่าร้อนกระวนกระวายเพื่อกาม, *- เพราะมี กามปริหาหะก็มี กามปริหาหะ* - การแสวงหาซึ่งกาม, เมื่อมัน*ตั้งต้นมาด้วยกิเลส* คือรากะอย่างนี้แล้ว มันก็ไม่มีหาง ที่จะถูกส้อง หรือเยือกเข็นได้ มันจึง *มีแต่กวามผิด มี ความทุกข*์ แสดงออกมาทาง กาย วาจา ใจ, แล้วก็มีความทุกข์อยู่เพียงทางกาย วาจา ใจ. นึกระแสหนึ่งสำหรับ สิ่งที่เรียกว่ากามวิกท :เป็นอย่างที่ ๑ ในวิหาทั้งสาม.

#### เหตุปัจจัยในกลุ่มพยาปาทวิตก

ทีนี้ ก็มาถึงวิตกที่สอง คือ **พยวปาหวิตก** นี้ก็มีเหทุมีนิทานมีอะไรเหมือนกัน แต่มันเป็นกวามหมายอีกชนิดหนึ่ง เป็นกวามหมายที่ว่า **มีมูลมาจากโหละ** มันจึงมีกว<sub>าม</sub>ะ หมายไปในทางที่จะทำร้ายผู้อื่นไปด้วยเจตนา. กระแสแห่งปฏิจจสมุปบาทของ พยาปาหวิตถ มีรูปร่างอย่างเดียวดันเลย ดับกระแสปฏิจจสมุปบาทของกามวิตก ฉะนั้น จึงกล่าวเพียงย่อ ๆ ก็พอจะเข้าใจได้ เพราะว่าอธิบายมาแล้วโดยละเอียก ในเรื่อง ของกามวิตก.

ในเรื่องของพยาปาทวิลก คือกรุ่นกิดก้วยอำนาจพยาบาทนั้น มันเป็นไปได้ เพราะเหตุที่ว่า มันมี พยาปาทธาตุ คือ ธาตุแห่งความพยาบาท จัดเป็นธาตุชนิดหนึ่ง เหมือนกัน มีอยู่ตามธรรมชาติ, **เป็นธาตุที่ให้เกิดความรู้สึกต่อต้าน สอักออก** ทั่วลาย ทำนองนี้. แม้สิ่งที่ไม่มีชีวิต เราก็ยังมองเห็นว่ว ถ้าเราไปกระทบ มันก็จะ ผลักออกมา : ถ้าเป็นสิ่งที่มีความรู้สึก หรือสิ่งที่มีชีวิตแล้ว มันผลักออกมาด้วยเจตนาร้าย. ฉะนั้น จึงเป็นธาตุตามธรรมชาติชนิดหนึ่ง ที่จะกำร้าย ที่จะมุ่งร้าย.

พยาปาพธาลุนี่ต่ำงงากกามวิทก หรือกามธาตุ ก็ก็อว่า **ภามธาตุ ม**ันอาศัย รากะ มันจึงเป็นเรื่องตึงดูดเอา **ดิงดูดเข้าหา**, ถึงดูดเอาเข้ามาไว้. ส่วน พยาปาทวิตก นี้มันเป็นเรื่องโทสะ มันจึง **มีลักษณะผลก็ออก** จึงต้องแยกออกไปเป็นธาตุอีกธาตุหนึ่ง ต่างหาก ว่า *พยาปาทธาตุ – ธาตุแห่งพยาบาท*.

เมื่อมี ธาสุพยาปาห ที่เป็นพื้นฐานทั่วไป โดยเฉพาะในจิลใจของมนุษย์แล้ว มันก็มี พยาปาหลัญญา, พยาปาหลัญญา – ความหมายมั่นในอันที่จะพยาบาท ในอันที่จะปองร้าย. เมื่อมี หยาปาหลัญญา ก็มี พยาปาหลังดัปปะ – ความตรีตรีก ในอันที่จะปองร้าย. เมื่อมี พยาปาหลังกัปปะ ก็มี พยาปาหลันหะ คือมี ฉันทะใน การปองร้าย. นี้มันก็น่าหวัวตรงที่กำว่า "**ฉันทะ**" มัน **ใช้ ได้ทั้งในความหมายพี่หวาน** และขม ร้อนหรือเผ็ก. พยาปาทฉันทะ พอใจในกววมพยาบาทนั้น เห็นได้ง่าย : มัน *มือัสสาทะ รู้สึกอร่อย เมื่อไปด่าเขา เมื่อได้ดบหน้าเขา หรือเมื่อได้ทำอะไร ในทำนองนั้น*. คนที่เป็นเจ้าเป็นนาย มีบ่าวไพร่ไช้สอย ระวังให้ถี ๆ; มันจะมีพยาปาท-ฉันทะมากเกินไป, พอใจในการประทุษร้าย หรือการปองร้าย.

ทีนี้ เพราะมีพยาปาหฉันพะ ก็มีพยาปาหปริฬวหะ คือเร่าร้อนที่จะได้ ทำร้ายเขา ทนอยู่ไม่ได้; ไม่ได้ไปก่าเขาก็เหมือนกับไปตกนรกเสียเอง, ไม่ได้ไป ดีหน้าเขาลักที ก็เหมือนกับตกนรกเสียเอง; อย่างนี้เรียกว่าพยาปาทปริฬาหะ. เมื่อ มัน มีพยาปาทปริฬาหะ รุนแรงแล้ว ก็หนีไม่พ้นที่จะ ต้องมีพยาปาทปริฬาหะ. คือ แสวงหาช่องหาโอกาส หาเกรื่องมือ หาอะไรก็ตาม ในการที่จะทำประทุษร้ายนั้นให้จงได้. นี่มัน ออกเป็นพูจริด มาทางกาย วาจา ใจ แต่เป็นไปในทางของประทุษร้ายโดยเจตนา เพราะมีโพละเป็นรากฐาน.

นี้ก็เป็น **ต้นเหตุแห่งอาชญากรรมทั้งหลาย** อย่างที่เราเห็นอยู่ได้ชัด ๆ, และก็เป็นสันเหตุแห่งความเสื่อมทรามทางศีลธรรม, แล้วมันยังเป็นองค์ประกอบ ถ้าไป ผนวกกันกับเรื่องของกามารมณ์ หรือกามวิตก. เมื่อไม่ได้ทามความปรารถนาในเรื่อง ของกามวิตก พยาปาทวิทก มันก็หลุ่งพล่านขึ้นมา; ฉะนั้น การฆ่าพื้นกันของลนวัยรุ่น จึงมีมูลมาจากเรื่องกามวรมณ์ ก็แปลว่า เป็นโอกาสของพยาปาทวิตก มันทำหน้าที่ของมัน นั้นเอง.

เกี่ยวนี้ก็มีพยาปาหปริเยสนาทั่วโลกเหมือนกัน, ทั่วทั้งโลก เวลานี้กำลังกรุ่น ลิกที่จะทำลายล้วงกันก้วยสงกราม ทั้งสงกรามร้อนที่ใช้อาวุธทรง ๆ, และสงกรามเย็นที่

حاصاها

#### ต้นเหตุแห่งความตกต่ำเสื่อมทรามทางคือธรรม

ใช้กลอุบาขที่ไม่ให้ใครเห็นและทำลายเขา. ทั่วทั้งโลลเต็มไปด้วอพอาปาทปรีเยสนา เพราะ มีมูลมาจากกามปรีเยสนวแบ่งกัน และยังมีพยาปาทปรีเขสนาแสวงหวโอกาส ทำลายด้างกันทั่วเท็มไปหมอ : ศีลธรรมส่วนนี้ก็เปลี่ยุนไป,

### เหตุบ้จจะในกลุ่ม วิหิงสาวิตก

หมวกที่สามเรียกว่าวิหิงสาวิทก **ครุ่นคิดในวิหิงส**า; *วิหิงสา มี*ความหมวย โดยเฉพาะ ก็คือ *ทำให้ล้าบาก* เท่านั้น และโดยที่ถือว่า **มีนูลมาจากโนหะ** มันจึงไม่ เหมือนกับพยาบาทหรือโทสะ; ก็แปลว่า **ทำไปด้วยความโง่** กวามหลง. แนวของ ปฏิจจสมุปบาทของวิหิงสาวิตก ก็อย่างเดียวกันอีก : เพราะว่ามันมีธาตุอยู่ธาตุหนึ่ง เรียก ว่า **วิหิงสาธาตุ** คือธาตุเป็นที่ตั้งแห่งความรู้สึก ที่ทำให้ลำบาก แม้ที่ทำตัวเองให้ลำบาก มันก็มีอยู่ในข้อนี้.

พูกถึงการทำตัวเองให้ลำบาก กนไง่ ไม่เชื่อ เขายังไง่เกินไป ให้อภัยเชาก่อน. ที่จริงมันเป็นสิ่งที่มีอยู่อย่างยิ่ง มาุกกว่าที่ทำให้ผู้อื่นลำบากเสียอีก. ตูให้ดี ๆ **: ลารทำ ตัวเองให้ลำบากนั้น ต้องทำด้วยความไม่รู้สึกตัว** ทั้งนั้นแหละ, ด้วยความไง่ทั้งนั้น แหละ. วันหนึ่ง ๆ เราจะทำตัวเองให้ลำบากโดยไม่จำเป็น ก็อย่าง หรือกี่ตรั้ง ช่วยไป กิดดูบ้าง ; เพราะว่ามันมีธาตุหนึ่งที่ทำให้เกิดความรู้สึกในทางที่ทำให้เกิดความลำบาก โดยไม่เจตนา โดยตรง ; แต่ทำให้เกิดความลำบาก ทั้งแก่ตนเองหรือแก่ผู้อื่น หรือ แก่ทั้งสองน่าย.

กระแสปฏิจจสมุปบาทของวิหิงสาวิทก อย่างเดียวกันก็คือว่า เพราะมันมี วิ**หิงสวธาตุ – ธวตุที่ทำให้เกิดกวามรู้สึกวิหิงสา** มันก็ **เกิดวิหิงสาสญญ**า *– ความ* 

ച്ചിക

*หมายมั้นในวิหิงสา.* ทุเอย่างขึงต้องเป็นไปโดยไม่รู้ลึกตัว กนจึงหนอยู่ไม่ได้ ในการที่ จะไม่ทำในสิ่งที่ทำตัวเองให้ดำบาก : สิ่งที่ไม่กวรจะกิน มันก็ส้องกิน ไปหามากิน; เช่น ลูกพรุน ๓๐ เม็ต ต่อหนึ่งห่อ จิริสสากราย ๓๐ บาท เป็นของมาจากล่างประเทศ ไม่ได้ทำในเมืองนี้ ในประเทศไทย.

นี้จะมองกูในฐานะเป็นเรื่องของกามวิดก มันก็ไม่ถูก; เพราะไม่ใช่มัน เอร็คอร่อยกว่าผลไม้เลว ๆ ที่มีอยู่ในเมืองไทยเรา ลูกพรุนแห้งจากเมืองฝรั่งนั้น; แก่ว่า เป็นกวามโง่ โมหะของกนที่อยากระอวกดี อวดเด่น อวกมั่ง อวกมี ว่ากินของแพงของ ฝรั่ง. ไปซื้อลูกพรุนที่ห่อละ ๑๐ .มีก ๓๐ บาท มากินอวกกน, หรือให้เป็นของขวัญ ภีกามไจ. **กิริยาอาการอันนี้** มันกวรจะมาอยู่ในเรื่อง **วิทิงสาต่อตัวตัวเอง** : ทำจัวเอง .้ห้ถ้าบาก หมายมันทำสิ่งหนึ่งโกยไม่รู้สึกกัว เพราะทำไปก้วยโมหะ แล้วก็ทำกันอยู่โกย ทั่ว ๆ ไป.

ทีนี้ มันไม่ได้อยู่เพียงเรื่องกิน ของอย่างนี้มันยังมีเรื่องใช้สอย เรื่องเล่นหัว อีกมากมาย; สิ่งที่ไม่ค้องทำมันมีมาก แต่ก็กำลังทำกันอยู่อย่างสนใจทีเดียว. ไป พิจวรณาดูเองก็พอจะเห็นได้ว่า สิ่งที่เราไม่ต้องทำนั้น มนุษย์ไปทำกันอยู่มันก็มีมาก เหมือนกัน.

**สะสมเงินไว้มาก พอดิ่งบี้ก็ไปเที่ยวอลุงเงิน** ให้ได้เล่นหัวร่าเริง เหมือน ภู*ต*ผีปีศาจสักพักหนึ่ง; พอหมดเงินกึกลับบ้านสะสมใหม่ หวไว้รถบบี่ก็ไปใช้กันอีก. อย่างนี้จะไม่เรียกว่าอะไร ถ้าไม่เรียกว่า*วิหิงสาลัญญา* หรือ*วิหิงสาลังกัปปะ* เพราะ มันกรีกรีกไปในทางวิหิงสา เบียกเบียนกัวเองโดยไม่รู้สึก. ในกรณีที่เบียกเบียนผู้อื่นโดยไม่รู้สึก มันก็เหมือนกันอีก. ถ้าว่าการกระทำ นั้น เป็นไปเนื่องก้วยผู้อื่นก็ไม่กวรจะให้เขาต้องลำบากเพราะเรา มันก็กลายเป็นเขาต้อง สำบากกับเรา; แต่ว่าในที่สุดมันก็ต้องลำบากด้วยกันทั้งสองผ่าย นั้นแหละทำด้วย วิหิงสา.

เมื่อมี วิพิงสาสัญญา ก็อกวามหมายมั่นในวิหิงสาแล้ว มัน ก็มีวิพิงสาสัง-กัปปะ ก็อกริตรึกไปในทางแห่งวิหิงสา; เมื่อมี วิพิงสาสังกัปปะแล้วก็มีวิพิงสาสันนะ ก็อกวามพอใจในวิหิงสา. นี้มันเป็นพยานอยู่ในตัวแล้ว ถ้าไม่พอใจมันก็ไม่ทำ. ไม่ทำ อย่างที่ว่า; ก็พอใจจะทำไปทั้งเปลื่องเปล่า ๆ เหนื่อยเปล่ว ๆ เสียเวลาเปล่า ๆ; นี้มัน ก็ยังพอใจทำ. ก็ต้องเรียกว่าวิหิงสาฉันทะ.

เมื่อม**ีวิพิงสาฉันหะแล้ว ก็มีวิพิงสาปริพาหะ** อือ*ความเร่าร้อนกระวน* กระวาย ในเมื่อไม่ได้ทำอะไรไปอย่างโง่เขลา. มันน่าหวัวอย่างยิ่งตอนนี้เอง; เร่า ร้อนกระวนกระวาย เมื่อไม่ได้ทำสิ่งที่ไม่มีประโยชน์อะไร ให้เป็นไปเพื่อให้สำบากแก่ ทุกผ่าย.

เมื่อมีวิพิงสาปรีฬาทะแล้ว ก็มีวิพิงสาปรีเอสนา – แสวงหาข่องทาง โอกาส อำนาจอะไร เพื่อจะทำในสิ่งที่ไม่มีประโยชน์อะไร แต่ทำให้สำบากเปล่า ๆ. นี่ระวังให้ดี ตัวนี้อยู่ลึกมาก มองเห็นอาก. กามปรีเอสนา มันอังเห็นง่าอ, พยาปาท-ปรีเอสนามันอังเห็นง่าอ; วิพิงสาปรีเอสนานี้ลึกลับหลอดเวลา เห็นอาก. ถ้าเรา เห็นข้อนี้แล้ว เราจะแก้บัญหาได้มาก จะช่วยดัวเองได้มาก, จะประหยัดได้มากในทาง ที่ต้องสำบากหรือเป็นทุกข์. เพี้ยวนี้เรา มีอาหารการกิน ไม่ใช่เพียงแท่เพื่ออาหารการกิน; แท่มันเพื่อ เอร็ทอร่อย, เพื่ออวด เพื่อขำรุงบำเรอ สิ่งที่ไม่ท้องบำรุงบำเรอ. นี้เครื่องนุ่งห่ม ไม่ ใช่แท่เพียงเพื่อบำบัดกวามหนาวร้อน เหลือบ ยุง แตก มันกลายเป็นคบแต่งด้วยความ โง่เขอา เปลือง-เปล่า. มันจะ มีที่อยู่อาดัย มันก็ไม่ใช่เพื่อมีเพียงพอ ว่าเพื่ออยู่อาศัย; มันมีเดินความจำเป็น. ยาแด้โรด ก็เหมือนกัน มันเป็นกนโง่ไปกินยาโดยที่ไม่ต้องมี โรยภัยไข้เจ็บ ทีนี้ มันทำให้เกิดโรกภัยไข้เจ็บขึ้นมา โดยที่ไม่จำเป็น ก็ต้องจัดอยู่ใน พวกนี้ทั้งนั้น.

เมื่อดูให้สึกแล้วก็จะมองเห็นว่า **วิทิงสาปริเยสนว** นี้ก็**มือยู่มาก** เหมือนกัน ในโลกนี้. ถ้ามองดูให้กว้าง ให้ลึกก็จะพบถึงขนาดที่ว่า มหาประเทศในโลกที่มีอำนวจ ทางการศึกษา ทางการใช้อาวุธ กำลังอะไรก็ตาม มันกำลังทำวิหิงสาปริเยสนาอยู่มาก : ประเทศที่ร่ำรวยมีอุตสาหกรรม ผลิตอะไรอย่างมหาศาล มันก็ไปผลิตสึงที่ไม่จำเป็น สำหรับมนุษย์ มาทำให้เกิดกวามยู่งยากลำบากกันเปล่า ๆ.

เราทั้งหลายก็จง ระวังให้ดี, จะหลอยติดหางกับเขาไปด้วย จะพลอยชื้อสิ่ง ที่ไม่จำเบ็นแก้ชีวิต นั่นแหละเอามาใส่บ้านใส่เรือน; เอามาไว้ไข้สอย แต่มันก็ไม่ได้ ใช้สอย. ถ้าอย่างนี้เรียกว่าเอามาไว้ทำให้ด้วมันไง่ ให้ด้วมันหลงมากขึ้นไป. ถ้าไปพบ ว่า สึงใดเบ็นอย่างนี้ มีอยู่พี่บ้านที่เรือน แล้วเอาไปขว้างพิ้งเสียดีกว่า ไปเผาไฟเสียดีกว่า; ถ้าเอาไปให้ใกรสักคน ก็เท่ากับเอาบาปไปให้คนนั้น นะนั้น เอวไปเผาไฟเสียดีกว่า สำหรับที่ทำให้เราลำบาก ไปซื้อหามาอย่างไม่จำเป็นนี้.

กนที่มีฐานะไม่ควรจะมีรถยนต์ ไปกิ้นรนเอารถยนต์มาจนได้ นี่มันคือบ้า ในลักษณะของวิหิงสาปรีเยสนา, **ไปหาสิ่งที่เอวมาทำคัวเองให้ลำบา**ภ. ทีนี้กนที่มัน

പ്പെടെ

ร่ำรวยมันก็ยังขยายท่อไปอีก ไกลออกไปอีก; หาสิ่งอื่นที่มากกว่านั้นต่อไปอีก. รวม กวามว่า หึ่งริงเรามีชีวิตอยู่ได้โลยไม่ต้องมีสิ่งเหล่านั้น; ในโลกกำลังเป็นอย่างนี้.

ทีนี้เมื่อ คนโง่มีมาก คนฉลาดบางคน ถือโอกาสน้ำนวบนหลังคนโง่ เหล่านี้ ถือผลิกสิ่งที่ไม่จำเป็นสำหรับชีวิตชิ้นมา รายก็เป็นเทน้ำเทท่า. แม้สิ่งที่เรา เรียกว่าจำเป็นนั้นก็ดูให้กี ๆ บางทีมันเป็นเรื่องหลอกลวงกัวเอง; จะต้องมีเครื่องวิทยุ ไหมง จะต้องมีเกรื่องบันทึกเสียงไหมง จะล้องมีอะไร ๆ ไหมง นึ่จะต้องกิตดูให้ที ๆ. ถ้ามันเป็นประโยชน์จริง คุ้มกัน จึงจะเรียกว่าถูกต้อง; ถ้ามิฉะนั้นแล้ว มันก็เป็น เรื่องทำตัวเองให้ลำบาก, ถ้าไม่ต้องมีได้ก็ได้ แล้วก็ไม่มีอีกว่า.

นี่เรียกว่า **ปฏิจจสมุปบาท แห่งวิทิงสาวิต**ด รวมสรุปกันเป็น <sub>ๆ</sub> พวกว่า กามวิตก – กรุ่นคิดในทางกาม; ทยาปาทวิตก – กรุ่นคิดในทางปองร้ายโดยเจตนา, วิทิงสาวิตก – ครุ่นคิดในทางทำให้ลำบากด้วยความโง่; และกระแสของปฏิจงสมุปบาท ก็ก็อเพราะว่าธาตุทางใจ ที่ทำให้เกิดการมรู้สึกอย่างนั้น ๆ, เพราะ มีธาตุทางใจอย่างนั้น มันก็ ทำให้เกิดความนั้นหมาย ซึ่งนั้น คือ อัญญา.

เพราะ มั้นหมาย ในสิ่งนั้น มันก็ เกิดสังกัปปะ กือหริตรึกในสิ่งนั้น, เพราะ ตริตรึกในสิ่งนั้น มันก็ เกิดความพอใจ เอร็กอร่อย ในการตริตรึกถึงสิ่งนั้น, --เพราะ มีกวามพอใจอย่างนั้น กึกระวนกระวาย เพื่อจะได้สิ่งนั้น แล้วมันก็ต้องทำการแสวงหา ในที่สุก, ถ้ารู้จักสิ่งเหล่วนี้ดี ก็แปลว่า ผู้นั้นรู้จักตัวเองมากขึ้น.

เกี๋ยวนี้คนกำลังไม่รู้จักตัวเอง กำลังเป็นโรกจิตวิปลาส เป็นโรกซิสทีเรีย นานาชนิก ทางฝ่ายเพศหญิง, เป็นโรกบ้าบื่นนานาชนิก ทางฝ่ายเพศชาย, เรียกว่า กวามเสื่อมเสียทางศีลธรรมมันมีอยู่อย่างนี้. ทำลายประโยชน์คน ทำลายประโยชน์ผู้อื่น ทำลายทั้งกู่ ทำลายโลกทั้งภายในและภายนอก; หมายความว่าความสงบในภายใน ใน นามรูป ในภาย ในใจ อย่างนี้ก็ถูกทำลาย, โลกภายนอกก็ถูกทำลาย, ทำลายทรัพยากร ของธรรมชาติเสียเปล่า ๆ ไม่มีค่าอะไร นี่มากกว่าที่จะได้ประโยชน์. เกี่ยวนี้ก็จุก ธรรมชาติเอามาถลุงกันให้หมดไปจากโลก; นี่ก็ทำลายโลก หรือทำลายประโยชน์, ทำ ลายโลก ก็เรียกว่า เป็นความเสื่อมทางศีลธรรม. ตัวการมันอยู่ที่สิ่งที่เรียกว่า กามหรือ พยาบาท หรือวิหิงส: นี้เรียกว่า ความลกก่ำเสื่อมทรามในภายใน หมายถึงว่าที่มีอยู่ข้าง ในใจ.

## ความเสื่อมศีลธรรม ที่เป็นภายนอก

พีนี้ ก็จะดูถึง ความตกก่ำเสื่อมทรวมประเภท ๒ ที่เรียกว่า ภายนอก
 เพราะอาศัยพระพุทธภาษิตอีกสักสูตรหนึ่ง ดีกว่าที่จะว่าอะไรเอาตามความรู้สึกของตนเอง.
 ข้อนี้อยากจะบอกว่า แม้ว่าเราจะพิตนึกให้ฉลาดอย่างไร มันกีฉลาดไปกว่าพระพุทธเจ้า
 ไม่ได้, หรือจะแปลกออกไปจากที่พระพุทธเจ้าท่านเรยตรัสไว้ก็ไม่มี. นี่เราจะพูตอะไร
 เราก็อาศัยคำที่พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้ มีประโยชน์กว่าแล้วก็ใช้ความเช้าใจของเรา
 เพื่ออธิบายสึงเหล่านั้น ให้มันแจ่มกระจ่างออกไป.

ทีนี้ ความตกต่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม ในภายนอก อวศัยพระบาลีสูงรหนึ่ง ที่พอจะเรียกได้ว่า ปฏิจจสมุปบาทแห่งทุพพลภาพ หรือกวามเลว กวามก่ำ ของมนุษย์ เรา. กำว่า *"มนุษย์เรา" นี่ หมายอึ่งทั้งโลก ;* เพราะฉะนั้นจึงเป็นภายนอก ก็คือ กวามตกต่ำเสื่อมทรามหางภายนอก. ภายในพูดแล้วไม่พูดอีก. ทีนี้จะพูดภายนอก รอบ ๆ ทั่วเราไกลออกไป เป็นกระแสแห่งการปรุงแก่ง เปลี่ยนแปลงเรื่อย ๆ ไปจนมีผล สุดท้าย ก็ก็อ มนุษย์อยู่ในสภาพที่เลว : ในส่วนอายุก็สั้น, ในส่วนมิวพรรณก็เลว, ใน ส่วนกำลังก็รอย, ในส่วนโรคภัะโข้เจ็บมันก็มาก, เรียกว่า *อปฺปายุกา – มีอายุสั้น, ทุพฺพณฺณา – มีติวพรรณเลว ทุพฺพลา – มีกำลังน้อย, พหุอาหาธา* หรือ *พหฺวา-พาธา* นี้ก็แปลว่า *มีโรคภัยไข้เจ็บมาก*.

มูลเหตุของความตกต่ำเสื่อมทรามทางภายนอกนี้ สรุปแล้วมันมาจากการที่ไม่ ประกอบอยู่ด้วยธรรม ไม่ประกอบอยู่ด้วยธรรมะ ที่เรียกว่า อธมุมิกา, อธมุมิกตา; อธมุมิกา – ผู้ไม่ประกอบอยู่ด้วยธรรม. อธมุมิกตา – ดวามเป็นผู้ไม่ประกอบอยู่ด้วย ธรรม; ความเป็นผู้ไม่ประกอบอยู่ด้วยธรรมนั้นแหละเป็นต้นเหตุ.

เมือกล่าวตามพระบาสินีก็ว่า ราชาโน อธมมิกา โหนดี – เมื่อราชาทั้งหลาย ไม่ประกอบด้วยธรรม นี่เป็นข้อแรก. ทีนี้กำว่า "ราชา" เกี่ยวจะเข้าใจผิก : ถ้า สมัยนี้เขาก็เรียก:บืนอย่างอื่นแล้ว ก็ได้แก่ผู้ที่กุมอำนาจทั้งหลายไว้, กุมอำนาจการ ปกกรองทั้งหลายไว้. บางทีก็เรียกว่า ประธานาธิบดี ก็มี, รัฐธรรมนูญของบาง ประเทศ เขาเรียกผู้กุมอำนาจทั้งประเทศไว้ว่า ประธานาธิบดี ก็มี, บางประเทศมีระบบ ที่นายกรัฐมนตรีมีอำนาจ ก็มิ ไม่มีพระราชาในประเทศเหล่านั้น. ประเทศที่ยังมีกนที่ เรียกว่าพระราชาอยู่นั้น ดูจะมีน้อยเต็มทีแล้ว รับหรี่เก็มทีแล้ว.

กำว่า "ราชา" จะหายไปจากโลกอยู่แล้ว; แต่ความหมายยังอยู่คือ ผู้กุม อำนาจปกครองของประเทศ อวจจะอยู่ในรูปของกณะบุกกลก็ได้; เช่นในบางประเทศ รัฐสภาก็เป็นกณะบุกกล กุมอำนวงการปกหรองประเทศ. ในบางแห่งที่เรียกว่ารัฐบาล คือ ผู้ที่กุมอำนาจปกครองทั้งหมกของประเทศไว้. นี่ยังมีช่อนเงื่อนซ่อนเร้นอะไรอยู่ ภายให้นั้นอีก; เช่นว่า พวกนายทุนนั่นแหละ มันกุมอำนาจของประเทศไว้, หรือว่า ชนกรรมาชีพมันกุมอำหาจของประเทศไว้. คำนี้กำแรกที่ใหล่อื้นมหว่า *"ราขวทั้งหลาย ไม่ประกอบตัวยธรรม"* นี่เป็นคำกล่าวเมื่อสมัยพุทธกาลสองพันกว่าปีมาแล้ว ; คำนี้ เอาความหมายในบัตนี้ก็ว่า บุลคลหรือกณะบุลคลผู้กุมอำนาจปกลรองประเทศ.

พีนี้ เมื่อบุคคลผู้กุมอำนาขปกครองประเทศ ไม่ประกอบด้วยธรรมแล้ว
 ราชชุตตา อธมุมิกา โหนติ – พวกเข้าหน้าที่ ข้าราชการ หรือเจ้าหน้าที่ทั้งหลาย
 ก็ไม่ประกอบด้วยธรรม. เจ้าหน้าที่ในการปกครองทั้งหลายไม่ประกอบด้วยธรรม
 นี้ก็มีผลต่อไปว่า พราหุมณคทปติกา อธมุมิกา โหนติ – พวกกรูบาอาจารย์ หรือพวก
 ที่มีอำนาจเงิน มันก็ไม่ตั้งอยู่ในธรรม. พราหุมณ นี้ก็อพวกครูบาอาจารย์, กทปติ
 หรือ คทปติกา นี้ก็อผู้มีอำนาจเงิน คือพวกนายทุน พวกมีเงิน แต่ยังไม่การเรียกว่า
 นายทุน แต่เขามีอำนาจเงิน. พวกกรูบาอาจารย์ พวกมีอำนาจเงิน ก็กลายเป็นกนที่ไม่
 ตั้งอยู่ในธรรมขึ้นมาดาม; เพราะมันเนื่องกันมาจากข้างบน มันทนอยู่ไม่ได้. เมื่อ
 ข้างบนมันไม่ประกอบด้วยธรรมแล้ว ข้างล่างมันก็ค่อย ๆ ไม่ประกอบด้วยธรรม
 พวกพราหมณ์ และพวกาหบติ ก็ไม่ประกอบด้วยธรรม.

เดี๋ยวนี้จะอึ่งเห็นบัค ว่า พวกครูบาอาจารย์ ไม่ประกอบด้วยธรรม, ไม่ชื่อ ตรงต่อหน้าที่ปูชนียบุคคล กลายเป็นลูกร้างสอนหนังสือ เอาเงินเดือน สอนวิชาชีพ มวกกว่า. ทีนี้ คนที่มีทรัพย์ มีเงิน ก็ไม่ประกอบด้วยธรรม ที่ว่า แทนที่จะสงเคราะห์ ผู้อื่น ตามธรรมเนียมของผู้มีเงินแต่กาลก่อน ก็กลายเป็นขูทรีต กลายเป็นผู้ใช้เงิน เป็น กำลังสำหรับขูกรีด. นี้ก็เรียกว่า ไม่ประกอบด้วยธรรม.

ทีนี้ เมื่อพวกพราหมณ์และถหบดี ไม่ประกอบด้วยธรรมแล้ว *เนคมบามปทา* อธมมิกา โหนดิ – บาวนครและบาวบ้านนอก ก็ไม่ประกอบด้วยธรรม, ชาวเมือง

#### **ด้นเหตุแห่งความตกต่ำเสื่อมทรามทาง**ศิลธรรม

ก็กวม ชาวบ้านนอกก็ทามก็ไม่ประกอบด้วยธรรม. นี่เรียกว่า ความไม่ประกอบด้วยธรรม ได้เป็นไปในระยะแรก จะเป็นจุดตั้งต้นเป็นลำดับมา.

เมื่อทุกคนมันไม่ประกอบท้วยธรรมแล้ว ก็เกิดกวามแปรปรวน วิปริต ขึ้นใน พวกธรรมชาติทั้งหลายว่า *วิสมิ จนุทิมสุริยา ปริวตุตนุติ – ดวงจันทร์ และ ดวงอาทิตย์ ก็หมุนไปอย่างแปรปรวน*. เดี๋ยวนี้ก็พอเข้าใจได้ว่า ระบบกาวทั้งหลายได้ถูกรบกวน โดยกวามทะเยอทะยานของมนุษย์ผู้โลภมาก ผู้ไม่ประกอบด้วยธรรม.

ว*ิสม จนุทิมสุริยา ปริวตุตนุติ* – กวงจันทร์และกวงอาทิจย์ก็หมุนไป อย่วงแปรปรวน วิปริก

- เมื่อเป็นเช่นนั้นแล้วก็ วิลม์ นกุขตุตานี้ ตารกรูปานี้ ปริวตุตนุติ.
 ี ดาวนักษัตร และดาวฤภษ์ทั้งหลาย ก็หมุนไปอย่างวิปรีดแปรปรวน.

 - เมื่อเป็นอย่างนั้นแล้ว วิสม รตุดินที่วา ปริวตุตนุดิ – กลางวัน กลางกิน ก็หมุนไปอย่างวิปริศแปรปรวน.

 - เมื่อเป็นอย่างนั้นแล้ว วิสม มาสทุฒมาสา ปริวตุตนุติ - เดือนและ กึ่งเดือน คือเดือน:เละปักษ์ ก็หมุนไปอย่างวิปริตแปรปรวน.

- เมื่อเป็นอย่างนั้นแล้ว *วิสม์ อุตุสิวจุฉรา ปริวทุตนุติ* - ฤกูและปีก็หมุน ไปอย่างวิปริฑแปรปรวน.

 - เมื่อเบ็นอย่างนั้นแล้ว วิสม วาหา วายนุติ - ลมที่พัคก็พักอย่างวิปริค แปรปรวน, – เมื่อเป็นอย่างนั้นแล้ว วิสมา ปญชสา ปริวตุตนติ – ระเบียบแห่งลม ก็หมุนไปอย่างวิปริกแปรปรวน. คำว่า ปญชสา กงจะไม่เคยได้ยิน หนังสือพิมพ์ผิด เป็นอปญชสา ที่ถูกเป็นปญชสา ก็อกวามเป็นอยู่ในระเบียบ เรียกว่า ปญชสา.

 พีนี้ ปญชสา ก็วิปริทแปะปรวน, ความเป็นระเบียบในสากลจักรวาลนี้ ที่แปะปรวน. เมื่อเป็นอย่างนี้แล้ว *เทวตา ปริกูปิตา ภวนุติ* - เทวกาทั้งหลาย-ก็ระส่ำระสาย. นี่อวจจะแปลก ก็เห็นเป็นนิยาย หรือเป็นของนิยายไป แก่กอยพัง จ่อไปก็แล้วกัน เอาแต่ผลก็แล้วกัน ทัวหนังสือจะเป็นอย่างไรก็ตามใจ.

 - เมื่อเทวทาวิปริทระส่ำระสายแล้ว เทโว น สมมา ธาร์ อนุปปะออลติ
 - ฝนไม่ทกลงมาอย่างถูกต้อง ด้วยการเป็นฝนตกที่ไม่ถูกต้องตามที่ดวรจะเป็น. เมื่อเป็น
 อย่างนั้นแล้ว วิสมปาก็นิ สสสานิ ภวนติ - ข้าวทั้งหลายก็สุกอย่างไม่สม่ำเสมอ.
 ทีนี้ เมื่อมนุษย์ทั้งหลายกินข้าวที่มีลักษณะอย่างนี้เข้าไป จะมีลักษณะทุพพลภาวะ : อายุ สั้น ผิวพรรณทราม กำลังถอย มีโรคภัยไข้เข็บมาก.

**เราซูโนบ้อชีว่า เรามีโรลภัยไข้เจ็บมาก** เป็นจุดตั้งต้นดีกว่า เพราะเรา กินอาหารที่มันไม่ถูกต้อง, ไม่เหมาะสม เกิดจากความไม่สม่ำเสมอ ไม่ถูกต้องของสิ่งที่ มันเนื่องกันอยู่ จนถึงเรื่องของธรรมชาติทั้งหลาย จนถึงเรื่องของบุกคล; กนโบราณ เขาเชื่อกันอย่างนี้. ถ้าเรายังไม่มีเหตุผลจะไปค้านเขา ก็นึ่งไว้ก่อนก็ได้; แต่ดูให้คีว่า ท่านมุ่งหมายจะแสดงว่า **ถ้ามนุษย์มันเอว แล้วธรรมชาติมันก็จะถูลทำให้เ**ลว, ธรรม ชาติถูกทำให้เลว มันก็แวดล้อม ทำมนุษย์ให้เลวในที่สุดอีก.

มนุษย์เกิดกวามไม่เป็นธรรมขึ้นมาก่อน ก็ทำลายธรรมชาติ, ทำให้ธรรมชาติ ไม่ประกอบไปด้วยกวามถูกต้อง. เมื่อ ธรรมชาติไม่ถูลต้อง มันก็แวดล้อมมนุษย์ให้ เลวลงไปอีก กระทั่งเลวหางกาย แล้วกระทั่งเลวหางจิตโจ; เมื่อเรามีร่างกายวิปริต จิตใจมันก็หลอยวิปริต.

แต่ถึงอย่างไรก็ดี ควรจะมองในแง่ที่ว่า *พระพุทธภาษิตสูตรนี้ มุ่งหมาย* อะให้เกิดกวามสนใจเป็นพิเศษ ในขนผู้ มีอำนาจกุมการปกครอง. ผู้กุมอำนาจการ ปกครอง เป็นต้นเหตุแห่งกวามเสื่อมเสียทั้งหลาย หรือจะเป็นผลตีแก่การเสื่อมเสีย ทั้งหลาย; ก็อพูกได้ว่า ถ้าผู้กุมอำนาจการปกกรองประกอบด้วยธรรม อะไร ๆ ก็จะดี ไปหมด มนุษย์ก็จะตี ฝนกีตกถูกต้องตามฤดูกาล, ธรรมชาติเป็นไปอย่างถูกต้องกาม ระเบียบ, มนุษย์ก็จะเป็นมนุษย์ที่เบิกบานเต็มที่.

ถือทรง ๆ ตามกัวหนังสือเหล่านี้ ก็ **ต้องโยนบาปความผิดภายนอกทั้งหมดนี้ ไปให้แก่ผู้กุ่มอำนาจทางการปกครอง ที่ในประกอบไปด้วยธรรม** จะเรียกว่า รัฐสภา หรือรัฐบาล หรือประธานาธิบดี หรือนายกรัฐมนตรี อะไรก็สุดแท้; ชื่อนั้น ไม่สำคัญ ใกรกุ่มอำนาจการปกกรองอยู่ในมือ ทั้งประเทศหรือทั้งโลก ลนนั้น ต้อง ประกอบอยู่ด้วยธรรม. ถ้ามิละนั้นแล้ว การมไม่ประกอบไปด้วยธรรมก็จะระบาดออก ไปเป็นลำกับ ๆ ๆ จนกระทั้งแม้เก่ธรรมชาติก็ทนอยู่ไม่ให้, ทั้งโลกทั้งสากสจักรวาล ก็รวนเร, ก็รวณรกันหมด. นี่ ความเสื่อมทรามในภายนอก มันมีเพราะมนุษย์

ขอให้มนุษย์ทุกๆกนสนใจ ที่จะประกอบไปด้วยธรรม; อย่าให้ชรรมชาพิ แปรปรวน, อย่าให้ทวทาโกรธ แล้วฝนมันก็ไม่ตกลงมาอย่างถูกต้อง อย่างทึกล่าวใน สูตรนี้. ขอให้ภาวนากันในทางที่ว่า **ขอให้สู้มีอำนาจการปกครองในโลกนี้ จงเป็น ผู้ตั้งออู่ในธรรมเดิด** ปัญหาเหล่านี้มันก็ระหมดะไป. พั่งหมดนี้เรียกว่า ต้นเหตุแห่งการตกก่ำเสื่อมพรามของศีลธรรมที่เป็นภายนอก ก็อกวามไม่ประกอบไปก้วยธรรมของสัตว์ของมนุษย์ คู่กันกับกวามตกก่ำในภายในคือ ทางจิต เพราะว่าเก็มไปก้วยอกุศลวิตกอยู่ในจิต. ทั้งสองฝ่ายนี้ก็ล้วนแต่มีกระแสแห่งการ ปรุงแต่งเปลี่ยนแปลง, อาศัยซึ่งกันและกันเปลี่ยนแปลงอยู่แล้ว ด้วยกันทั้งนั้น.

สรุปความทั้งหมดแห่งการบรรยายนี้ก็มีว่า ความดกต่ำเสื้อมหรวมแห่งคือ-ธรรม ที่เข็นภายในใจ ของคนนั้นก็มีอยู่ทางหนึ่ง, ที่เข็นภายนอก แวดล้อมคนก็มี อยู่ทางหนึ่ง. ทีนี้มันคาบเกี่ยวกันอย่างแยกกันไม่ได้ ; เหมือนผลไม้ที่มีเปลือกและ มีเนื้อใน. แม้แต่ฟองไข่ ถ้ามันไม่มีเปลือก ฟองไข่มันจะอยู่ได้อย่างไร ; มันก็ต้องมี ทั้งสองอย่าง อวศัยกันไป. ทีนี้มันทำผิดทั้ง ๒ ฝ่าย คือทั้งฝ่ายในและฝ่ายนอก การ ทุกก่ำเสื่อมทรามของศีลธรรมก็ได้เกิดขึ้น.

ถ้า **สรุปให้ส้นที่สุด** ก็คือ สิ่งที่เรียกว่าประกอบด้วยธรรม หรือไม่ประกอบ ด้วยธรรมสองอย่างเท่านั้น ที่เป็นส้นเหตุที่จะเจริญ หรือว่าจะเสื่อม. ถ้ากล่าวให้สั้น ที่สุดก็ว่า "ธรรม" คำเตียวเท่านั้น; **พระธรรมลำเลียวเพ่านั้น เป็นด้นเหตุบอง ทั้งหมด จะเสื้อมก็ได้ จะเจริญก็ได้**. ถ้าทำผิดท่อพระธรรมมันก็เสื่อม, ถ้าทำถูก ก่อพระธรรมมันก็เจริญ; พุกอย่างขึ้นอยู่กับคำว่า "ธรรม" เพียงกำเกียว.

 แม้ว่าเราจะเรียกว่า "ที่ลดรรม" ก็กือ ธรรม นั่นแหละ, ศีสธรรมก็คือธรรม ที่ทำกวามปกติ. ถ้าปล่อยไปตามธรรมล้วน ๆ แล้วมันก็ปกติของมันเองได้ ทีนี้ทำให้ เป็นอธรรม ฝืนกันขึ้น มันก็เลยไม่มีสี-ละ คือไม่มีความปกติ; แต่ก็ยังคงเป็นธรรม ดามธรรมชาติ ไม่มีความหมายว่า ดี ชั่ว สุข ทุกข์ อะไรสำหรับสึงที่เรียกว่า ธรรม. แต่แล้วมันมีความหมายรุนแรง แก่มนุษย์ที่มีจิตใจ มีความรู้สึก มันสุข มันทุกข์ มันทน

ചനര

ต้นเหตุแห่งความตกต่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม

อยู่ไม่ได้ จึงก้องแก้ปัญหาที่กัวไม่ชอบ สิ่งที่ตัวไม่ชอบให้มันหมดไป; เราจึงพูดกัน ถึงสิ่งที่เรียกว่า ธรรมหรือศีลธรรม ในลักษณะอย่างนี้. พร้อมกันนั้นก็จะเห็นได้ว่า **เรามืธรรมะเป็นที่พึ่ง, มือรรมะเป็นที่ระลึกถึง;** ทำให้ถูกต่อสิ่งที่เรียกว่า ธรรมะ แล้ว ปัญหาต่าง ๆ ก็ย่อมจะหมดไป.

อากมาขอยุทิการบรรยายวันนี้ไว้เพียงเท่านี้. ขอให้พระสงฆ์ทั้งหลายสวก กณะสาธยายบทพระธรรม อันเบ็นเครื่องเพิ่มกำลังใจ แก่ผู้ที่ตั้งใจจะประพฤทิธรรมต่อไป.

්ෂකය්

ศีลธรรมกับมนุษยโลก

— сл —

ดส กุมภาพันธ์ ๒๕๑๘

# มูลเหตุชั้นรากฐานแห่งการผิดพลาด

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายเรื่อง ศิลธรรมประจำโลก ประจำวันเสาร์เป็นครั้งที่ " ในวันนี้ จะได้กล่าวโดยทัวข้อย่อยว่า มูลเหตุขั้นรากฐานแห่งความผิดพลาค.

เราได้พูดกันถึงเรื่องที่เกี่ยวกับศีลธรรม มาสามลำคับ แล้วก็เกี่ยวเนื่องกัน มาทุกกรั้งที่บรรยาย. ขอให้หบทวนข้อกวามที่ได้บรรยายแล้วนั้นไว้ด้วย จึงจะเข้าใจได้ดี ฉะนั้น จึงซอนำมาทบทวนบางอย่าง คือหัวข้อของการบรรยาย ในกรั้งที่แล้ว ๆ มา. ในการที่จะแก้บัญหา ที่กำลังครอบงำโลกอยู่ในบัจจุบันนี้ ไม่มีบัญหาอะไรจะร้ายแรงยิ่ง ไปกว่าบัญหาทางศีลธรรม. นี้เป็นข้อที่ไม่ก่อยมองกัน จึงต้องเอามาพูดกันให้เข้าใจ ให้จังไถ้.

ໂທກທີ

ในการบรรยาย **ครั้งที่ อ** ใต้พูดถึงให้เห็น *ความหมายอันสมบูรณ*์ ของ คำ ๆ นี้ ซึ่งมันใช้แก่สิ่งทุกสิ่งในโลกนี้ เรียกว่าความหมายอันสมบูรณ์ของกำว่า ศีลธรรม กือเหตุที่ทำให้เกิดกวามปกติ ก็เรียกว่าศีลธรรม, ภาวะแห่งกวามปกติที่เป็นผลได้รับ นี่ก็เรียกว่า ศีลธรรม, ภววะที่สงบอยู่ทั่ว ๆ ไป ตามธรรมชาติ ไม่มีใครไปทำมัน มันก็เป็น อยู่เอง นั้นก็ยังเรียกว่า ศีลธรรม, และมีขอบนขตจั้งแต่ต่ำที่สุด จนถึงที่สูงที่สุด กิอ พระนิพพาน. เอาพระนิพพวนเป็นจุดขอดสุด ของสิ่งที่เรียกว่าศีลธรรม ในกวามหมาย อันกว้างขววงอย่างนี้ เพราะว่าจะไม่มีอะไรเป็นปกติหรือสงบ ยิ่งไปกว่า สิ่งที่เรียกว่า นิพพาน.

ใน **ครั้งที่ ๒** ต่อมา ก็ได้บรรยายให้เห็นว่า *ไม่มีอะไรที่ไม่เกี่ยวกับปัญหา* ทางสือธรรม; หมายความว่ามนุษย์เราจะอยู่ในโลกนี้กันในลักษณะอย่างไรก็ตาม มันมี สิ่งที่ต้องเกี่ยวข้องกับสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรมไปเสียทั้งหมด นับตั้งแต่ว่า จะกิน จะนอน จะอาบ จะถ่าย, จนกระทั่งการประพฤติต่อผู้อื่น, และบัญหาที่มันเนื่องกันระหว่างบุคกล ที่มนุษย์จะต้องทำแล้ว ก็เป็นเรื่องของศีลธรรมทั้งนั้น. เดี๋ยวนี้ไปหลงใหลในคำพูก อื่น ๆ เช่นว่าในเรื่องการก้าชาย การเมือง การปกกรอง การอะไรต่าง ๆ อีกมากมาย เลยเข้าใจไปว่า ไม่ใช่ศีลธรรม หรือไม่เกี่ยวกับศีลธรรม. ขอให้เข้าใจเสียให้ถูกว่า ไม่มีอะไร ที่ไม่เกี่ยวกับศีลธรรม; แม้ที่สุดแต่ว่าการเมือง นั้นมันก็เป็นเรื่องของ ศีลธรรม ที่จะต้องประพฤติต่อกันและกัน ในแง่ที่ว่า จะช่วยกันกระทำบวันเมืองให้เจริญ รุ่งเรือง หรือให้เป็นปกติ, ขอให้เข้าใจถึงข้อนี้ แล้วก็จะสนใจในสิ่งที่เรียกว่าศีลธรรม ได้อย่างกว้างขวาง และทั่วถึง.

ดังนั้นในการบรรยาย **ครั้งที่ ๓** ก็ใต้สรุปให้เห็นเซียเลยทีเดียวว่า ว*ิกฤติการณ์* ทั้งหลายนั่นแหละ คือภาวะที่ไร้ศีลธรรม. ถ้าอะไรเกิดขึ้นมาไม่เป็นที่พึงปรารถนา เป็นเรื่องระส่ำระสายพุกข์ร้อนอย่างไร, เท่าไร, ก็ตามนั้นแหละ คือเป็นภาวะที่ไร้คีลธรรม ในด้วบุคคลก็ดี ในสงคมนั้นก็ที.

ที่นี้ดูกันต่อไปถึง **ครั้งที** *๙ ที่ว่าโลกในสมัยบั้จจุบันนี้ ก็าอ้างมลงไปสู่ภาวะ* ที่ไว้ศีลธรรม ก็อจมลงไป ๆ ๆ ในภาวะที่ไว้ศีลธรรม ก็อหาศีลธรรมได้ยากขึ้น โดย ปรากฏการณ์ มันก็มีแก่กวามเดือดร้อน ระส่ำระสายที่เห็น ๆ อันอยู่ ไม่มีใครพูดถึงคำว่า ศีลธรรม พูดถึงแก่ประโยชน์ จะได้ประโยชน์อย่างนั้นอย่างนี้ เรียกว่าเอาประโยชน์เป็น เบื้องหน้า ไม่เอาศีลธรรมเป็นเบื้องหน้า โลกก็จมลงสู่ภาวะที่ปราศจากศีลธรรมด้วย เหตุนี้.

ใน **ครั้งที่ ๕** ต่อมา ก็แสคงให้เห็น*กระแลแห่งความเสื่อมศีลธรรมตาม ลำดับ* ว่า มันเนื่องกันไปอย่างไร.

ในกรั้งสุดท้ายซึ่งเป็น **ครั้งที่ ๖** ที่แล้วมานี้ ก็ได้พูดถึง *เหตุแห่งความตกตัำ* เสื่อมทรามทางศึลธรรมโดยตรง ที่ท่านทั้งหลายจะต้องย้อน ไปเอามาพิจารณาดูให้ดี จึงจะติดต่อกันกับการบรรยายในวันนี้ ซึ่งจะได้กล่าวถึง **มูลเหตุเป็นบั้มรากฐาน ลึกไป** จากมูลเหตุตามธรรมดา นั่นอีกต่อหนึ่ง ซึ่งจะสรุปรวมได้ด้วยกำพูดกำเตียวว่า อโยนิ-โลมนสิการ.

## ศึกษาความหมายของคำให้เข้าใจเสียก่อน

บางกนก็คงได้ยินกำนี้แล้ว "อโยนิโสมนสิการ" แต่ก็ไม่แข่มกระจ่างว่า มัน เป็นอย่างไร, บางกนก็อาจจะไม่เคยได้ยิน ได้พั่ง หรือไม่เคยสังเกตก็ได้. ฉะนั้น ขอให้ เข้าใจเถิดว่า วันนี้เราจะได้พูดกันถึงสิ่งที่เรียกว่า อโอนิโอมนสิการ ในฐานะที่มันเป็น มูลราก หรือเป็นมูลเหลุบั้นที่เป็นมูลราก ของความผิดพลาด หรือกรามเสื่อมเสีย ทุกอย่าง ทุกประการ ซึ่งก็เกี่ยวกับศีลธรรมอีกนั้นเอง.

เกี่ยวกับกำพูดทำนองนี้โดยเฉพาะนั้น อยากจะชอร้อง ให้สังเกตดูเป็นพิเศษ ด้วยอีกอย่างหนึ่งว่า มันมีคำที่สำคัญที่สุด, แต่แล้วเราก็ไม่เคยได้ยินเลย, แล้วเราจะไป เข้าใจเรื่องนั้น ๆ ได้อย่างไร. ยก **ตัวอย่าง** เช่น คำว่า **อิทป์บั้จจยดา**; เมื่อก่อนหน้านี้ ๒–๓ ปี มนเล้วนั้น ไม่โคร่มีใกรพูดเป็น; เกี๋ยวนี้สังเกตเห็นได้ว่า พูดเป็นกันมาก ขึ้นแล้ว เกี๋ยวก็อิทัปบัจจยตา, เกี๋ยวก็อิทัปบัจจยตา, ที่นั่นก็อิทัปบัจจยก, ที่นี่ก็อิทัป-บั้จจยดา, แล้วค่อย ๆ รู้ความหมายของกำ ๆ นี้มากขึ้น จนมันเป็นประโยชน์อย่างยึง แก่การศึกษาพระพุทธศาสนา และการปฏิบัติของตน. ทุกกน มีกำว่า อิทปปัจจยลา มาติกอยู่ที่ริมผีปาก พูดได้กล่องแกล่ว ก็นับว่าเรื่องที่เป็นหัวใจของพุทธศาสนา มาติกอยู่ ที่ริมมีปาก.

เดี๋ยวนี้ก็อยากจะให้กำว่า "อโยนิโสมนสิดาร" มาติดอยู่ที่ริมฝีปาก ให้พูด เป็นกันทุกกนมากขึ้น เหมือนกับกำว่า อิทัปปัจจยดา เป็นกัน. อิทัปปัจจยดา แสดง หัวใจของพระพุทธศาสนา เพื่อไม่ให้เกิดกวามยึดมั่นถือมั่น; ส่วน อโยนิโสมนฮิดาร นี้ แสดงสิ่งที่น่างกลัวที่สุด ที่มนุษย์สู้มีบัญญาควรจะกลัว หรือการจะรู้จัก เพราะว่นป็น สิ่งที่ทำอันตรายอย่างยิ่ง. ซึ่งในที่นี้จะกล่าวถึงสิ่งนี้ ในฉักษณะที่มัน *เป็นมูอเหตุขั้น* รากฐาน แห่งความเสื่อมเสียติดพลาดของมนุษย์เรา. นี่ขอฝากไว้ให้ช่วยสนใจ กำ ๆ นี้ ให้เข้าใจ จนเอามาพูดได้ติกปาก เหมือนกำบางกำ ที่สำเร็จประโยชน์มาแล้ว. ในกรั้งที่แล้วมา พูดถึง เหตุแห่งกวามกกล้ำเสื่อมทรามหางศีลธรรม โดย สรุปไว้ที่ อกุสลวิตก ๓ ประการ : กามวิตก กรุ่นกิดแต่ในทางกาม, พยาปาทวิตก กรุ่น กิดในทางมุ่งร้าย เจตนาจะทำร้าย, วิหิงธาวิตก กรุ่นกิดกระทำให้เกิดกวามสำบากทั้งแก่ ดนและผู้อื่น ด้วยกวามโง่ ก็อโดยไม่เจตนา. ๓ อย่างนี้ เป็นมูลเหตุให้เกิดบัญหานานา ประการ ที่เป็นการเสื่อมทรามทางศีลธรรม ก็ได้ชี้ให้เห็นอย่างละเอียดที่สุดแล้ว ว่ามัน ทำหนัวที่ของมันอย่างไร เช่น : –

อกุศลวิทกที**่ . ดามวิทก** มันก็เป็นเรื่องราวของมันขึ้นมา ด้วยการที่ว่า มันมีกามธาตุอยู่เป็นพื้นฐาน ในจิทใจของมนุษย์ ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดสัญญา คือความ หมายมั้น ในความรู้สึกอย่างนั้น คือความรู้สึกที่เป็นกรมจนเรียกว่า **ดามสัญญา**, แล้ว เกิ<mark>ก ดามสังกัปปะ</mark> ทำริตริทรึกอยู่แต่ในเรื่องกาม, เกิ<mark>ก ดามฉันทะ – ความ</mark>พอใจในกาม หรือพอใจในรสแห่งกาม, และเกิด **กามปริหาทะ –** เร่าร้อนกระวนกระวาย เพื่อจะ ได้กาม และเกิด **ดามปริเย**อนา คือการแสวงหากาม. ในบรรดาสัตว์ทั้งหลายที่เป็น ชั้นธรรมกาสามัญก็ล้วนแต่ตกอยู่ในอาการอันนี้ คือแสวงหาภาม ในทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทวงกาย หรือทางจิก; นี้ก็เป็นเรื่องที่ระบาดเต็มไปทั่วทั้งโลก มีปัญหานานาประการเกิดขึ้นเพราะเหตุนี้.

อกุศลวิจกที่ ๒ กือ **พยาปาทวิดก มีอาลุแห่งพยาบาท** ก็อธาลุสำหรับ จะมุ่งร้าย มันดิดอยู่ในสัญชาตญาณ มันก็ปรุงชิ้นมา เป็น พยา**ปาหลัญญา** – หมายมัน ในอันที่จะมุ่งร้าย. ในความมุ่งร้าย ก็เกิด พยา**ปาหลังกัปปะ** – ตริตรึกไปแต่ในทาง ที่จะมุ่งร้าย. พยาปาหฉันทะ – พอใจในการที่ได้มุ่งร้าย ได้ด่างขาได้ดีเขา ก็สบายใจ **เด็จพยาปาทปริหาหะ** – เร่าร้อน เพื่อจะให้ได้เป็นอย่างนั้น เกิจ **พยาปาทปริเยสนว** -- แสวงหาวิธีจ่าง ๆ ในการมุ่งร้าย เดี๋ยวนี้เราก็เห็นกันอยู่ว่า มันก็กำลังระบาดกันอยู่ทั่วโลก เช่นเดียวกับเรื่อง กาม.

อกุสลวิทกที่ ๓ คือ **วิทิงสาวิท**ก – กรุ่นกิดในทางการทำให้ลำบาก ก็เพราะ ว่ามันมี **วิทิงสาธาตุ** คือธาตุแห่งโมหะ คือไม่รู้ว่าอะไรกวรทำ อะไรไม่กวรทำ อะไร มันลำบากเปล่าเปลื่องเปล่า ๆ ก็ไม่รู้ มันจึงทำไปตามอำนาจของโมหะ; ถ้าจะเรียกว่า เจตนาก็ได้ คือเจตนาของโมหะ แต่ไม่รู้สึกคัว ก็ไม่อยากจะเรียกว่า เจตนาอะไรนัก.

มัน **นีวิทิงสาธาตุ** ชนิดนี้อยู่ เป็นพื้นฐานในจิตใจของคนเราด้วยเหม่อนกัน เพราะฉะนั้น จึง **มีวิทิงสาสัญญา** – ความหมายมั่นที่จะได้ทำอย่างนั้น ทั้งที่ไม่มีเจตนา ก็ทำไปด้วยโมหะ, **เป็นเหตุให้เกิด วิทิงสาสังกัปปะ** ก็อตริตรึกอยู่แต่ที่จะทำอย่างนั้น, **เกิดวิทิงสาฉันทะ** – เกิดกวามพอใจในการได้ทำอย่วงนั้น : ได้พูดเพ้อเจ้อ เหลวไหล, ได้เล่นสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องเล่น, มีใช้แล้ว แสวงหาในสิ่งที่ไม่ค้องมี ต้องใช้ ต้อง แสวงหา : เรียกว่า มันคำริตรึกริกอยู่ไปโตยอำนาของธาตุชนิดนี้ มั่นหมายแล้วกี ตริตรึก แล้วก็พอใจ หลงใหลอยู่ในสิ่งชนิดนี้ : เมื่อไม่ได้ก็เร่าร้อน อยากจะได้ด้วย เหมือนกัน.

เห็นได้ง่ายตรงที่ว่า คนเรา**ต้องการถึงที่ใน่จำเบ็น** จะต้องมี ต้องใช้ **จน** เร่าร้อน ยิ่งไปเสียกว่าสิ่งที่จำเป็นจะต้องมีต้องใช้ ก็มี; เห็นได้ชัดในบางอย่าง หรือ ปางคน ที่มันโง่มาก. หรือว่าเราุจะไปดูที่ร้านชายของ ที่เขานิยมไปกันมาก ๆ ที สวยงาม ที่ประหลาค ที่วิจิตรพิศตารนั้น. ร้านชนิตนั้น จะเต็มไปด้วยสิ่งที่ไม่จำเป็น แก่ชีวิตเลย ถนก็ยังเร่าร้อนเพื่อจะได้สิ่งนั้นมา. มีเงินไม่พอก็ลกโกง เพื่อจะเอาเงินมา

ിമരിമ

เพื่อไปแสวงหาสิ่งที่ไม่จำเบ็นจะค้องมี หรือเกินฐานะของตนที่ตนกวรจะมี. อย่างนี้ ก็เรียกได้เหมือนกันว่า วิหิงสาปริเยสนา – แสวงหาด้วยอำนาจซองวิหิงสา เพื่อมว เบียดเบียนดน. พูกอย่างหยาบกวยหน่อยก็ว่าสมน้ำหน้าคนไง่ ที่ไปแสวงหามา เพื่อ เบียดเบียนดน. ลองกิกคูให้กี, ลองพังคูให้กี.

นี้แหละสิ่งที่เรียกว่า อกุศลวิลก มันมีอยู่ ๓ ประเภท ๓ จำพวกอย่างนี้ : พวกหนึ่งเป็นความรู้ลึกในทางกาม, พวกหนึ่งเป็นความรู้สึกในทางมุ่งร้ายต่อผู้อื่น, พวก หนึ่งมันมุ่งทำไปด้วยกวามไม่รู้ เพื่อให้เกิดความลำบากอย่างไม่จำเป็น; แต่กลับเห็น เป็นของสนุก. ความปฏิบัติผิด การกระทำผิก ๆ อะไรผิด ๆ มันก็เป็นสิ่งที่ร่วมอยู่ในเรื่อง อกุศลวิลกเหล่านี้ทั้งนั้น แล้วมันก็ออกมวทางภาย ทางวาจาก้วย เรียกว่า กาะกรรมก็ดี วจีกรรมก็ดี มโนกรรมก็ดี มันเป็นไปผิก ๆ เพราะมันมีอกุศลวิลกซักนำ นี้เป็นเรื่อง ที่ได้บรรยายแล้วโดยใจความอย่างสำคญ ที่พอจะสรุปได้ ในการบรรยายครั้งที่แล้วมา.

ทีนี้ ในวันนี้ก็จะบอกว่า อกุสลวิทกเหล่านั้น มีมูลรากที่อยู่ลึกซึ่งซึ่งขึ้นไป อีก ลือ อโอนิโลมนสิการ ก็กวรจะได้พูกกันถึงเรื่อง อโยนิโสมนสิการ กันต่อไป.

อโยนิโส แปลว่า ไม่แยบคาย, มนสิการ แปลว่า การกระทำอยู่ในใจ; นี่แปลคามกำแปล ที่เขาใช้กันอยู่โดยทั่ว ๆ ไป อโยนิโสมนสิการ – การกระทำในใจ ที่ไม่แยบคาย. ถ้าจะดูกันผิวเผิน ก็จะรู้สึกว่า ไม่สำคัญอะไรนักหนว; แต่ถ้า มีปัญญาฉลาดพอ จะเห็นว่า นี่สำคัญที่สุด **เป็นสิ่งที่สำคัญที่สุ**ด ที่มนุษย์จะต้องรู้จัก และกวบคุมไว้ไห้ได้.

การกระทำในใจที่ไม่แอบลาย นั่นแหละ พังคูแต่ชื่อก็ไม่น่วกลัว; แต่ ตัวจริงมันว้ายกาล แสนจะน่วกลัว ยิ่งกว่าสิ่งที่น่ากลัวใต ๆ. คนเรา ทำอะไรผิด พูอลอ่างพุดประเภท พูอแขนง ก็เพราะ การกระทำในโดยไม่แขบดายนี้ทั้งนั้น; นับทั้งแก่ว่า ข้อผิดพลากที่เกิดขึ้นเล็กๆน้อยๆแก่ตนเอง แม้แต่ว่า ซีลีม มันก็เป็น เรื่องของการทำในใจไม่แขบกาย จนกระทั่งเบียดเบียนผู้อื่น มันก็เพราะว่าทำในใจไม่ แขบกาย มันโง่ มันคิดไม่เป็น.

**พวกมราวาส** ทั้งหลาย เรียกตามภาษาบาลีว่า กามโกลี นี่ก็จะหะเลาะกัน เพราะอำนวจของกามราก หรือภามรากะ, พวกบรรพชิต ทั้งหลายเรียกว่า **บิฏฐิโกลี** นี่ก็ทะเลาะกันก้วยอำนาจของทิฏฐิรากะ; นี่ก็เป็นเรื่องที่กวรจะใส่ไจ. ถ้ามนุษย์เรา ตามธรรมตา เป็นชาวบ้าน ปุถุชน ก็มีเรื่องกามเป็นเบื้องหน้า; นี่จึงเรียกว่า *กามโภคี* - เป็นผู้บริโภกกาม แลวงหากาม สะสมเรื่องกามและก็บริโภกกาม ถ้ว**จะหะเลาะกัน** มันก**็ต้องด้วยเรื่องถามรากะ** ก็อกวามผูกพันในถาม กวามย้อมใจในกาม นั่นเอง เป็นเหตุให้ทะเลาะกัน.

ที่น่าเศร้า น่าสังเวชที่สุด ก็กือว่า คู่ผัวเมีย หมายถึงมนุษย์ มันทะเลาะ กันได้ ทั้งที่เป็นผัวเมียกัน; แต่หังว์เทรจฉาน ที่มันเป็นคู่ผัวเมียกัน มันไม่เคยกัดกัน ไม่เคยทะเลาะกัน ในระหว่างคู่ผัวเมียของมัน, จะเป็นนก เป็นหนู เป็นไก่ :ป็นอะไร ก็กาม ที่มันเป็นคู่ผัวเมียกัน มันไม่เกยทะเลาะกัน. แต่ทีมนุษย์ทำไม เป็นคู่ผัวเมียกัน แล้วมันยังทะเลาะกันมาก ; ก็เพราะว่าเรื่อง กามโภคตา คือ ความเป็นผู้บริโภคกาม นี้มันมาก ; ส่วนสัตว์มันไม่มี มันมี.เต่ตามธรรมชาติเพื่อการสืบพันธ์ล้วน ๆ มันไม่มี เพื่อกามารมณ์. นี่ก็เป็นสิ่งที่มนุษย์กวรจะมองกู, และกวรจะละอาย, จะได้ม่านพันไป เสียโดยเร็ว.

ทินี้เมื่อ **ผ่านพ้นเรื่องถาม**มาได้ ก็จะ ม**าดิดอยู่ในบัญหาที่เรียกว่า ทิฏฐิ**; โดยมากก็บรรพชิตเบื่อโลก เบื่อกาม แล้วก็ออกไปบวชเป็นบรรพชิต เป็นฤๅษี เป็นมุนี เป็นอะไรก็สุดแท้. เมื่อพันจากกามไปแล้ว ถึไปติดบ่วงของทิฏฐ์; ฉะนั้นจึงเรียก **นดบวช** เหล่านี้ว่า **ทิฏฐิโกลี** – *เป็นผู้บริโภคทิฏฐิ*, มีทิฏฐิเป็นสึงเอร็คอร่อย. นี่ถ้า **เป็นบรรพษิต** ก็หะเลาะวิวาทกันด้วยเรื่องความคิด ความเห็นทิฏฐิมานะ อะไรด่าง ๆ เหล่านี้ เป็นเบื้องหน้า.

แต่ถึงเม้เป็น **มราวาอ บริโภคกาม ยังมีเรื่องทิฏฐิ** อยู่บ้างเหมือนกัน ที่จะทะเลาะกัน แต่มันไม่มาก:หมือนเรื่องกาม ฉะนั้นเขาจึงยกเรื่องกามไว้ให้เป็นเรื่อง ของฆราวาส ยกเรื่องทิฏฐิไว้เป็นเรื่องของบรรพชิต. หรือจะพูดอีกทีหนึ่งว่า ฆราวาส กนเดียวมันเป็นได้ ๒ ชนิด เป็นได้ ๒ หน้า: กือ ถ้าหลงใหลไปในทางกาม ก็เป็น กามโกติ, ถ้าหลงใหลไปในทางทิฏฐิ ในบางเวลา. เมื่อมันไม่ไปยุ่งกับเรื่องกามารมณ์ มันก็มาเถียงกันด้วยเรื่องวิชาความรู้ แล้วก็เป็นทิฏฐิโภคี มันก็เหมือนกับบรรพชิตชนิด หนึ่งชั่วขณะ. นี้มันสับสนปนเปกันอยู่อย่างนี้.

แต่เมื่อจะแยกกันให้เด็ดขวด ละก็เอวเบ็นว่า พวกฆราวาสเป็นกามโภกีทะเลาะ กันถ้วยเรื่องกาม, บรรพชิตก็เป็นทิฏฐิโภกี ทะเลาะกันตั้วยเรื่องถววมดิดความเห็น. นี่หมายกวามว่าเป็นกันจริง ๆ เป็นบรรพชิตก็เป็นบรรพชิตจริง ๆ ไม่ใช่เป็นบรรพชิต แต่เพียงสักว่าเป็น.

ทั้งนี้ ก็จะให้พิจารณาดูให้เห็นว่า มันมาจากการกระทำไว้ในใจไม่แยบคาย; มราวาสหลงอาม หรือบรรพบิตทองพิฏฐึ, ทั้ง ๒ พวกนี้ ก็เพราะว่า บาลการ กระทำในใจโดยแยบคาย. เมื่อทำุในใจไม่แยบกาย ก็เกิกการผิดพลาดขึ้นในใจ; กวามผิดพลาดในใจนั้น เราเรียกว่า อกุศลวิทก มันก็จำแนกไปได้ตามพวก : พวกกาม, ก็เรียกกามวิทก, พวกพยาบาท ก็เรียกพยาปาทวิทก, พวกวิหิงสา ก็เรียกวิหิงสาวิทก. นี่ออกมาเป็นผลของการที่ไม่หำในใจโดยแยบกาย ; ถ้ำทำไว้ในใจโดยแยบกาย สิ่งที่ เป็นอกุศลวิตกเหล่านี้ก็ยังไม่เกิด หรือเกิดไม่ได้.

ทีนี้ พูดกันดำหรับมนุษย์ **มนุษย์มีนี้ญหามากกว่าสัตว์เคร้ออาน** เพราะ เป็นมนุษย์ทั้งที ถ้าไม่มีเรื่องมากกว่าสัตว์เคร้อฉาน ก็จะเป็นมนุษย์ไปทำไม; แต่แล้ว อย่าสีมว่า แม้เก่เรื่องที่จะต้องทุกข์ยากลำบาก ทนทรมานนี้ มันก็ต้องมากไปกว่าสัตว์ เตร้จฉานด้วยเหมือนกัน. **สัตว์คามธรรมชาติ ไม่มีอกุสลวิดก** เพราะมันเป็นไปแต่ เพียงทามสัญชากญาณ; นี่มันกล้ายกับว่า มันได้รับผลของโยนิโสมนสิการอยู่ตาม ธรรมชาติแล้วด้วยเหมือนกัน โดยไม่ต้องศึกษา โดยไม่ต้องเจตนา; มันก็ไม่มาหลงใหล ในกามวิตก พยาปาทวิทก วิหิงสาวิตก มากเหมือนมนุษย์.

มนุษย์ต้องการจะฆ่ากันทั้งโลก มันก็ทำให้เกือทร้อนกันทั้งโลก โดยไม่ เจตนา, หรือว่ามุ่งจะกอบโกยเรื่องกามารมณ์กันทั้งโลก, สัตว์ไม่มีทำในเรื่องอย่างนี้; เพราะว่าสัตว์มันยังอยู่กนละระกับกับมนุษย์ มันจึงสงบอยู่ได้กามธรรมชาติ เป็นศีลธรรม กามธรรมชาติโดยไม่ต้องเจตนา.

ถนเรานี่ ระวังให้ดี มีวิวัฒนาการมงไกล ๆ ๆ เหนือกว่าสัตว์ เพิ่มของใหม่ ขึ้นมง ๆ ก็อเรื่อง ลวามลิคนิกในทางจิตใจ ที่มีมากขึ้น ๆ : นี้มันก็มีชัญหาอยู่พี่ตรงนี้ ว่าความนึกกิดนั้น มันถูกต้องหรือผิดพลาด. ถ้าไม่แยบกาย มันก็ผิดพลาด, ถ้าแยบกาย มันก็ไม่ผิดพลาด ; ฉะนั้นเราจึง ต้องดูกันในเรื่องนี้โดยเฉพาะ.

#### เหตุและ ผล ของ อโยนิโสมนสิการ

พีนี้ ก็มาดูกำคำนี้กันใหม่ ให้ชักเจนลงไปอีก กำว่า **อโยนิโสนนธิการ** ถ้ว ถือเอาทวมกัวหนังสือ เซาก็จะแปลกันว่า *การกระทำในใจโดยไม่แยบดาย*. แต่ถ้า เราจะคูกันให้แยบกายอีกทีหนึ่ง กำว่า *อโอนิโส* นั้น มันแปสว่า *ไม่ขอบด้วยเหตุ*; อาจ จะแปลอย่างอื่นก็ได้. เดี๋ยวนี้ตัวหนังสือ มันมีอยู่ตรง ๆ ว่า *อโอนิโส* : โอนิโส แปลว่า *โดยโอนิ, โดยโอนิ* ก็กือ โ*ดยเหตุ*. กำว่า *โอนิ* ในทีนี้ แปลว่า *เหตุ, อโอนิโส* ก็แปลว่า *ไม่โดยเหตุ* กือ *ไม่ขอบด้วยเหตุ, มนสิการ* แปลว่า *กระทำไว้ ในใจ*; อารดระทำไว้ในใจที่ไม่ชอบด้วยเหตุ นี้ตามตัวหนังสือ.

ทีนี้ถ้าดู โดยความหมวย อโยนิโสมนสิการ ก็แปลว่า กวาม ปวาคอาก
 สดีสัมปขัญญะ ในทุกกวามหมาย. ข้าหนังสือมันก็มีประโยชน์ ที่จะควบคุม
 กวามหมายให้ถูกต้อง, และกวามหมายนี้มันก็ออกมาจากตัวหนังสือ ซึ่งตีความให้ถูกต้อง
 และให้มันกรอบกลุมไปอย่างทั่วถึง. ฉะนั้น โยนิโส – โดยแยบคาย, อโยนิโส
 ก็ โดยไม่แยบคาย. ถ้าดูตัวหนังสือไปอีก ก็ว่า ที่ขอบด้วยเหตุ, หรือ ไม่ขอบ
 ด้วยเหตุ.

ห็นี้ เราจะดูกันต่อไปอีกขั้นหนึ่งว่า อโซนิโสมนสิการ นี่มันมาจากอะไร, มันเกิดจากอะไร : ดูตามที่จะเห็นได้ง่าย ๆ ก่อนอย่างอื่นทั้งหมด ก็คือว่า โดลดวาม สะเพร่า ไม่ตั้งสติไว้ในปัญญาที่มีอยู่แล้ว แม้ตามธรรมชาติ. คนเรามีสติปัญญาได้ คามธรรมชาติส่วนหนึ่ง, และก็มีสติปัญญาโดยที่อบรม ศึกษาฝึกฝน เจริญเพิ่มเติม นี่อีก ส่วนหนึ่ง.

ถ้า มีความสะเพร่า ก็หมายความว่า ไม่มีการใช้บัญญา เหล่านั้น ; เรียกว่า ชาดสตีบัญญาทั้ง ๒ ชนิคนั้นก็เหมือนกับไม่มี. อโยนิโสมนสิการก็มาจากความ สะเพร่า. สองสะเพร่าดูก็แล้วกันว่า แล้วอะไรจะเกิดขึ้น; จะเห็นอย่างชักแจ้งอยู่ใน นั้นว่า เมื่อมีการสะเพร่าก็คือการไม่กระทำอย่างแยบคาย ไม่คิดอย่างแยบคาย.

ที่นี้ถ้าดูท่อไปอีกทางหนึ่งก็จะพบว่า อโยนิโสมนสิการ นี่มาจวกความไม่รู้ เพราะว่าคนเราไม่รู้ แล้วก็ไม่รู้จะกิดไปอย่างไรให้มันแยบควย. ไม่ได้อินได้พั่ง ไม่ได้ มีการศึกษาที่ถูกต้อง หรือเพียงพอ, กล่าวโดยสรุปก็ว่ามันมี อวิชชา คือภาวะที่ปราสจาก ความรู้ อยู่โดยทั่ว ๆ ไป: เมื่อมันไม่รู้อย่างนี้เสียแล้ว มันก็ไม่อาจจะทำในใจได้ แยบคาดได้ ก็เป็นโอกาสของอโยนิโสมนสิการ ก็อทำในใจไม่แยบควย : กิดไปอย่าง ผิก ๆ กักสินบัญหาไปอย่างผิก ๆ. นี่ต้องแก้ไขได้ก้วยการทำให้มันรู้.

ทู่ต่อไปอีกในบางกรณี ก็เพราะว่ากิเลสบางอย่าง มันกำลังเรียกร้องหรือ กลุ้มรุม ในบางเวลา เราจะมี**กิเลสบวงอย่างมากลุ้มรุมจิกใจ** มาเรียกร้องเอาไป อย่างที เรียกว่า ใจคอมันไม่อยู่กะทัว; อย่างนี้มันก็**จะทำโยนิโสมนสิการ ในอะไร ๆไม่ได้**. เช่นว่ามันกำลังโกรธอยู่ หรือหงุลหงิกอยู่ มันก็มีใจกอผิกปกติ มันก็ถึกอะไรให้แยบ กายไม่ได้, หรือเรื่องที่เป็นความหมายทางกามารมณ์นั้น มันมาเรียกร้องอยู่ในใจ รบกวน อยู่ในใจ ความคิดก็ไม่ปกติ เพราะใจกอมันไม่ปกติ อย่างนี้ก็เรียกว่าเพราะกิเลสบางอย่าง มันมาเรียกร้องอยู่ มากลุ้มรุม รบกวนอยู่ มันก็ทำในใจให้แยบควยไม่ได้.

ทั้งหมดนี้ล้วนแต่เป็นสิ่งที่เห็นใด้ง่าย ๆ และเห็นกันอยู่ทุกอน; เพราะฉะนั้น ก็กวรจะรู้จักสิ่งที่เรียกว่า อโยนิโสมนสิการ นี่แหละให้ชัดเจน ให้กรงทัวของมัน แล้ว จะก่อย ๆ รู้สึกกลัว ว่า นี้มันน่ากลัว มันเป็นต้นเหตุแห่งกวามผิดพลาดทั้งหลายจริง ๆ.

ทีนี้ ดูกันต่อไปอีกสักขั้นหนึ่งอีกว่า มันให้ผลอย่างไร **อโอนิโสมนส์ดารนี้ ให้ผลเป็น อนติดะ คือความฉิบหาอ** ไร้ประโยชน์ทูกอย่างทุกชนิจ. อโยนิโสมนส์การ

#### มูลเหตุขั้นรากฐานแห่งการผิดพลาด

ที่พึ่งดูแล้ว ไม่น่ากล้วนั้นแหละ ก็อน่ากลัวที่สุดกว่าสึงไก<sub>้</sub>; เพราะทำให้เกิดการะที่ ปราสจากประโยชน์ ที่เรียกว่า *อนัตถะ - ไม่มีประโยชน์* ไม่เป็นประโยชน์ และ เป็นโทษ และเป็นความเสื่อมเสีย เป็นความฉีบหายพุกอย่างทุกประการ.

โทยเฉพาะอย่างยิ่ง เช่น ให้เกิดอกุศลวิตก ๓ ประการ อย่างที่กล่าวมาแล้ว ซึ่งเป็นเพียงตัวอย่างที่เอามาพูกได้ ในตัวอย่างอันหนึ่ง สำหรับอนัดละนานาประการ ที่จะพรรณนากันไม่หวากไหว ; แต่แล้วก็ต้องพรรณนากันให้เข้าใจให้จนได้ เพื่อรู้จัก สิ่งที่เรียกว่า "อโยนิโสมนสิการ" ให้สมบูรณ์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป. เพราะฉะนั้นซอให้ตั้งใจพึ่ง ให้ที่เป็นพิเศษ, อาตมาจะได้พูดถึงสิ่งที่เรียกว่า อโยนิโสมนสิการ ในฐานะที่มันเป็น โทษเป็นสิ่งกระทำกวามมิดพลาด เสื่อมเสีย ยิ่งกว่าสึงใด.

การบรรยายนี้ จะถือเอาตามหลักหระบาลี อย่างที่ได้กล่าวมาแล้ว ใน วันก่อน ว่า หลักพระธรรมคำสอนมีอยู่แล้วในพระบาลี เป็นพระพุทธภาษิต; เรา ไม่จำเป็นจะต้องคิดทั้งเอาเองให้เสียเวลา เพราะว่าเราคิดทั้งขึ้นมา มันก็ไม่ดีกว่าที่มีอยู่ใน พระบาลี หรือมันไม่แปลกไปจากที่มีอยู่ในพระบาลี ฉะนั้นที่จะทำได้ก็เพียงแต่ เอาหลัก ในพระบาลี มาอธิบายให้เช้วใจ เพราะว่ายังไม่เช้าใร. การบระทายชุดนี้ ท่านจะสังเกต เห็นได้ว่า ได้ยกเอาหลักในพระบาลีมาอธิบาย เป็นลำดับมา ตั้งแต่วันแรก ๆ จนกระทั่ง วันนี้.

### ดูโทษของ อโยนิโสมนสิการ ตามหลักบาลี

ทินี้ เมื่อเอากามหลักพระบาลี ที่กล่ววถึงโทษยันร้ายกาจ อันเลวทรวม ซอง สิ่งที่เรียกว่า **อโอนิโสมนสิการ** แล้ว ก็จะเอาพระบาลีข้อแรกนี้มาพูกให้พั่ง : พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า *นาห์ ภิกุขเว อญญ เอกธมุมัป สมมุปสุสามิ* โย เอว มหโต อนตุลาย สิวตุตติ. – ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย เราไม่มองเห็นสิ่งใกอื่น แม้เพียงสิ่งเกียว ที่เป็นไปเพื่อกวามฉิบหายอันใหญ่หลวง. ยลยิท ภิกุขเว อโยนิโส มนสิภาโร – นั้นคืออโยนิโสมนสิการ, แล้วก็ตรัสข้ำประทับลงไปอีกกรั้งหนึ่งว่า อโยนิโส มนสิภาโร ภิกุขเว มหโต อนตุลาย สิวตุตติ – ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย, อโยนิโสมนสิการ เป็นไปเพื่อกวามฉิบหายใหญ่หลวง เป็นไปเพื่ออนักกะอันใหญ่หลวง.

เราจะพิจารณากัน ถึงกวามหมายของกำ ๆ นี้ว่า *เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าท่าน ครัสยืนขันว่า ไม่มีสิ่งอื่นแม้เพียงสิ่งเดียว ที่มันจะเป็นอย่างนี้* คือจะทำกวามฉิบหาย อย่างใหญ่หลวงนี้ เหมือนกับอโยนิโสมนสิการ. กำบรรยายที่แล้ว ๆ มา ก็เป็นกวรชี้ใน ข้อนี้แล้วว่า : พอเลิล อโยนิโสมนสิการ ก็เกิดออุสลวิตกทั้ง ๓ เป็นต้น ก็เกิดกวาม ฉิบหายขึ้นมาในภายในทางใจ แล้วออกมาเป็นความฉิบหายทางกาย ทางวาจา ทางทรัพย์ สมบัติ ทางวัตถุ สิ่งของ ก็เป็นการฉิบหายกันไปหมด.

ทีนี้ ต่อไปอีก มีพระบาลีที่ตรัสว่า *อชุณตุติกิ ภิกุขเว องุภบุติ กริตุวา นาญฺฺฺฺิ เอกงฺคํบี่ สมบุปสุสามิ ยํ เอวํ มหโต อนตุถาย สำตุตติ – ถูก่อนภิกษุ ทั้งหลาย, เมื่อพูกถึงองก์ประกอบอันเป็นภายใน ลือเรื่องในใจกันแล้ว เราไม่มองเห็น ใกร ไม่เห็นสิ่งอื่นใก แม้สิ่งเทียว ที่จะเป็นไปเพื่อกวามฉิบทายอันใหญ่หลวงอย่างนี้. ยถยิทิ ภิกุขเว อโยนิโส มนสิกาโร นั่นก็อ อโยนิโสมนสิการ. แล้วก็ตรัสสำทับ ทอนท้ายอีก : ภิกษุทั้งหลาย, อโอนิโสมนสิการ เป็นไปเพื่อลวามฉิบทายอัน ใหญ่หลวง.* 

พระบาลีนี้แลกต่างจากข้อแรก หน่อยหนึ่ง ตรงที่ **ระบุขัคลงไปว่า** เมื่อ หยิบขึ้นมรพิจารณาดูกันถึงสิ่งที่เป็นองก์ประกอบอยู่ในจิต หมายกวามว่ามันมีอยู่ในกายใน แล้ว ไม่มีอะไรนี้เป็นองค์ประกอบในภายใน ที่จะทำความพินาสอย่างใหญ่หลวง
 ให้แก่มนุษย์เหมือนกับอโยนิโสมนสิการ. ข้อนี้แสดงว่า มันอยู่ข้างใน มันเป็นองค์
 ประกอบอันหนึ่ง ซึ่งขาดไม่ได้อยู่ข้างใน; ถ้าทำผิด มันก็เป็น อโยนิโสมนสิการ.
 เราจึงต้องพยายามศึกษา. ชนิดที่พิจารณาให้ลึกซึ่งเข้าไปในภายใน จนรู้จักส่วนประกอบ
 ในภายในทั้งหลายนั้น ว่ามันเป็นอย่างไร ก็แปลว่า จะระวังได้ดีขึ้น เพราะถือว่า เป็นเรื่อง
 ที่ลึกซึ้งในกายใน.

ทีนี้ **ยังมีครัสไว้ค่อไปอีกว่า อโอนิโสมนส์การ นั้นจะทำให้เกิด วิจิกิจฉา** ชนิกที่ยังไม่เกยเกิด, และวิจิกิจฉาที่เกิดอยู่แล้ว ก็จะเจริญมากยิ่งชิ้นไปอีก.

บางกนอาจจะยังไม่ทราบว่า วิจิกิจฉา นั้นก็ออะไร ร เพราะไม่ก่อยจะเกยได้ยืน ได้พั่ง ได้อ่าน. ฉะนั้นจึงขอบอกถึงเรื่องกำ ๆ นี้ ให้ชัดเจนด้วยอีกคำหนึ่งเหมือนกัน เพราะ **ลนเรา** นั้น อ**ยู่ด้วย วิจิกิจฉา เป็นประจำวัน**.

วิจิภิจฉา แปลว่า *ดวามอังเล หรือ ความไม่แน่ใจ* นับดั้งแต่ระดับที่ต่ำที่สุด จนถึงระดับที่สูงที่สุด. กวามสังเลอาจจะมีซึ่งแม้ในเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ ในม้านเรือน : จะทำอะไรดี, จะมีอะไรดี. บางทีอาจจะสังเสด็งกับว่า วันนี้จะกินข้าวกับอะไรดี; แม้แต่เรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ อย่างนี้ ก็ลังเสว่าจะเรียนอะไรดี จะทำอะไรดี, สังเลสูงสุดกีว่า จะถือธรรมะ รัตนตรัย พระศาสนา นี่กีหรือไม่ดี ร เพราะเห็นว่ากนเด็ตวนี้ เขาไม่ก่อย ถือแล้ว, ก็สงสัยว่าการถือธรรมะ ถือศาสนา เพียวนี้มันจะเสียเปรียบคนอื่น ที่เขาไม่ถือ.

นี้ไม่ไช่เรื่องที่อาตมวว่าเอาเอง หรือเจาเอวเอง; เพราะมีคนถามปัญหาบ่อย คือพวกที่เป็นพ่อก้า แม่ค้า ในสมัอที่การก้า มันบันป่วนอย่างนี้ ทำปัญหาให้กะเขามาก. เขาบังกับให้ขายน้ำตาลกระสอบหนึ่งมีกำไรเพียง ๗ บาท เท่านั้น; แต่ถ้าชายหลังร้าน จะได้กำไรกระสอบหนึ่งตั้ง ๑๐๐ กว่าบาท; ก็**เกิดลังเล ขึ้นว่**า นี้เรา **จะรักษาธรรมะ** อยู่ดี หรือทำบาปดีกว่า ? ขาตมาบอกว่า ตามใจกุณ, อยากจะทำบาป หรืออยากจะทำบุญ ก็กามใจคุณ, อยากจะสร้างกวามเย็นใจ หรือกวามร้อนไจก็ตามใจกุณ, ตอบอย่างอื่น ไม่ได้.

นี่ถือความลังเลที่เขามีอยู่ แน้เก่เรื่องที่มันไม่กวรจะมี; ยังมีเรื่องอื่นอีก มากมาย ที่เขามาถาม ที่แสดงความลังเล. แล้วเราเองก็ยังลังเล ทุกอย่างทุกประการ แม้กระทั่งว่าจะประพฤติธรรมะค่อไป นี่จะดี.เน่หรือไม่! หรือว่าจะหันไปหาเรื่องเงิน เรื่องประโยชน์ เรื่องอะไรกันดีกว่า. เมื่อไม่รู้จริง ก็ลังเลต่อพระพุทธ ต่อพระธรรม ต่อพระสงฆ์ ไม่ใช่มีศรัทธาแน่นแพ้นเด็กขากลงไป เพราะว่ามีวิจิกิจฉานี่รบกวน; แะนั้น กนจึงต้องการพระนิพพานกัน แต่ปากเท่านั้นแหละ, ใจจริงมันไม่ได้ต้องการ จึงมีกวาม ลังเล.

#### ความอังเลนี้เรียกว่า วิจิกิจฉา, วิจิกิจฉานี้มาจากอโอนิโสมนธิการ:

พระพุทธเจ้าท่านตรัสอย่วงนี้. แล้วก็ทูชีว่า อโยนิโสมนส์การ นี้มันเป็นอะไร, เท่าไร, อย่างไร, มันเป็นอันตรายก็มากน้อย ร หรือว่า น่ากลัวมาก หรือว่า น่ากลัวน้อย ร

ทีนี้ สูตรอื่น ๆ อีก ท่าน **ดรัสรวม ๆ ว่า อโยนิโสมนส์การ ให้เกิดอธุสล** ทั้งหลาย นี่ก็ไม่ต้องอธิบายแล้ว ข้ามไปได้ เพราะอธิบายมาแล้ว.

ทีนี้จะให้ **ละเอ็ลลออกไ**ป พระองล์ก็ **ครัส** ว่า อโยนิโสมนธิการมันเป็นเหตุ ให้เกิดนิวรณ์ทั้ง ๕ ตรัสว่า *อโยนิโส ภิกุขเว มนสิกโรโต* – ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย,

စြာနိုင်စြာ

เมือบุคคลกระหำในใจไม่แยบกาย. อนุปปนุโน วา กามจุฉนุโท อุปปบขติ – กามฉันทะ ที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น, อุปปนุโน วา กามฉนุโท ภิยุโยภาวาย สำหตุติ – กามฉันทะ ที่เกิดอยู่แล้วก็เจริญมากขึ้น.

กามฉันทะ นี่เป็นนิวรณ์กัวที่หนึ่ง ที่รบกวนจิตใจกน ทำให้จิทหม่นหมอง มีกมัว เร่าร้อน เรียกว่า นิวรณ์; เพราะมัน:ป็นเครื่องหุ้มห่อจิต ไม่ให้เหมใส ไม่ให้ พบกันกับกวามสงบเย็น. นิวรณ์กัวที่ ๑ กือ กามฉันทะ นี้ ก็เกิดมาจากอโยนิโส-มนสิการ, นิวรณ์กัวที่ ๒ คือ พยาบาท นี่ก็เกิดมาจากอโยนิโสมนสิการ, นิวรณ์กัวที่ ๓ ถึนมิทะ นี่ก็เกิดมาจากอโยนิโสมนสิการ, กัวที่ ๙ อุทธจัจฉุถุกกุจจะ ก็ดี, กัวที่ ๙ วิจิกิจฉา ก็ดี ก็เกิดมวจากอโยนิโสมนสิการ นี้เป็นหัวข้อกร่าว ๆ อย่างนี้ไว้ที่หนึ่งก่อน.

ทีนี้ อาการพี่มันเกิด ก็เพราะว่าไม่กระทำในใจให้แขบกาย ในอึ่งเป็น ที่ตั้งแห่งนิวรณ์นั้น ๆ: เมื่อไปทำในใจถึงสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งภามฉันทะ หรือกามรากะ มันก็เกิดกามฉันทะนิวรณ์ขึ้นมา, เมื่อไปทำในใจ ในสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งกามพยาบาท มันก็เกิด พยาปาทนิวรณ์ขึ้นมา, ทำในใจในสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งถึนะมิทธะ, แห่งอุทธจัจ-ถุกกุจจะ, แห่ง วิจิกิจฉา แต่ละอย่าง ๆ ก็เหมือนกันอีก; มันก็เกิดนิวรณ์เหล่านี้ขึ้นมา.

ทีนี้ เมื่อจะแสดงให้บัดกว่านี้ ถึงบัจจัยหรืออาหารโดยตรง ก็ครัดไปควม ลำดับ :-

นิวรณ์ที่ กานฉันทะ, อตุถิ ภิกขเว สุภนิมิตุต์ –นิมิตที่สวยงาม น่ารักน่าพอใจนั้น มันมีอยู่ ตตุถ อโยนิโสมนสิการพหุลีกาโร – การกระทำในใจ ไม่แยบตาย ก็จะทำมากที่สุดในศุภนิมิตนั้น นั่นมันเป็นอาหารแห่งกามฉันทะ. นี้ก็หมวยความว่าสึงสวยงาม คืออารมณ์ของกิเลส ในทางผ่ายกามมีอยู่ทั่ว ๆ ไป เพราะ ไม่กระทำในใจ ในสึงเหล่านั้นให้ถูกค้อง ; แก่ไปกระทำในใจผืก ๆ สิ่งสวยงามเหล่านั้น ก็เป็นอาหารแห่งกามฉันทะ กามฉันทะก็เกิดขึ้น.

นิวรณ์ที่ ๒. เรื่อง พยาบาท นั้น ก็มีอย่างเทียวกันว่า อตุลิ ภิกุขเว ปฏิมนิมิตุดิ ตดุล อโยนิโสมนสิการทหุลีกาโร – การกระทำในใจไม่แยบคาย และก็ทำมากไป. ปฏิมะนิมิตด์ นั้น มันก็เป็นอาหารแห่งพยาปาทนวรณ์ ก็อชี้ไห้เห็นว่าโลกนี้ในบ้าน เมืองนี้ มันชักเต็มไปก้วยนิมิตที่ให้เกิดปฏิมะ; แม้ว่า ที่นั่งไม่สบาย นั่งกรงนี้แหละ นั่งมันไม่สบาย มันเป็นปฏิมะนิมิต ทำในใจถึงสิ่งนี้เกิดปฏิมะ เกิดพยาบาทนิวรณ์. คนเราเตี๋ยวก็รำกาญนั้น เดี๋ยวก็เกลียกนี่ เดี๋ยวก็โกรธนั้น โกรธได้ทุกอย่าง จึงมีพยาปาท นิวรณ์ให้ แม้ในสิ่งเอ็ก ๆ น้อย ๆ กระทั่งถึงเรื่องที่มันใหญ่โต คือ ศัตรูคู่อาฆาตพยาบาท สักว่าผ่านมา หรือสักว่าทำให้ได้ยินเสียงเท่านั้น มันก็เป็นนิวรณ์ข้องพยาบาทเกิดขึ้น.

นิวรณ์ที่ ๓. อรติ – ความไม่ยินดี; ตนที – ความเกี่ยจคร้าน; วิษมุภิกา – ความเฉื่อยชา; ภตฺตสมุมโท – หวามเมาในอาหาร กินเข้าไปมาก; เขตโซ ลินตฺติ – ความหดหู่แห่งจิตใจ; นี้ก็มีอยู่ การกระทำในใจไม่แยบกาย, แล้ว ก็ไปทำมาก ๆ ในสิ่งเหล่านั้น มันก็ **เกิดถิ่นะมิทธะนิวรณ์** กือจิตใจที่ท้อแท้ไม่มีกำลัง เป็นกวามไม่เป็นสุขอยู่ในทัว, แล้วเป็นกวามไม่สามารถที่จะกิดจะนึก หรือจะทำอะไร อย่างเบิกบานแจ่มใสได้ ขอให้สังเกทตุ วันที่เรามีจิตใจอ่อนเพลีย ละเทียละห้อย ไม่อยาก จะทำอะไร.

นีวรณ์ที่ «. ห่านตรัสว่า *เจตโส อรูปฮโม – ความไม่ร้างับแห่งจิต* คือ จิตที่มันพลุ่งพล่าน พุ้งช่านอยู่ด้วยกวามรู้สึกอย่างใดอย่างหนึ่ง มีอยู่ แล้วก็ไม่ทำในใจ ให้แยบคาย ในความรู้สึกอันนั้น มันก**็เกิด อุทธ์จัจอุลดุจจะ ก**ือจิตพุ้งซ่าน ชินเป็น บ่อย ๆ ก็กำเร็บ เป็นโรกเส้นประสาท หรือเป็นบ้า.

นิวรณ์ที่ ๕. **วิจิกิจฉา**, *วิจิกิจฉฏ จานิยธนุม – สิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งวิจิกิจฉา* กวามสังเลสงสัยนั้น มันก็มีอยู่ทั่วไป และการที่ไม่กระทำในใจให้แยบกาย และ กระทำไปมากในสิ่งชนิดนั้นมันก็เกิดวิจิกิจฉานิวรณ์.

นี่มันพิสูจน์อยู่แล้วว่า พวกเราโดยมากนี่ประมาท ชอบทำอะไรชนิดที่ไม่ แจ่มไส, ทำอะไรไปตามความลังเลจนเป็นนิสัย; มันก็เกิดนิวรณ์ ชนิดนี้อย่างหนาแน่น. และ นิวรณ์ทุกอย่างนี้ มันก็หล่อเลื่องอวิชชา ทั้งนั้น; สภาพที่เรียกอวิชชา คือ ปราศจากความรู้ ในเรื่องที่ควรรู้นั้น มันได้ดินอาหารลือนิวรณ์ ฉะนั้น นิวรณ์ให้เกิด อวิชชา หล่อเสี้ยงอวิชชา ทุกคราวที่มันเกิดขึ้น แล้วก็ลองติดดูเถิดว่ามันจะไม่เสื่อมเสีย อย่างไร.

### ถ้ามือโยนิโสมนสิการ โพชฌงค์จะไม่เกิด

ทีนี้ มีพระบาลีส่อไปอีกหมวกหนึ่ง ว่าเมื่อ กระทำในใจไม่แยบคายอยู่เป็น ปกลิแล้ว โพชณงค์ทั้งหลวอที่ไม่เกิดก็จะไม่เกิด ที่พองะเกิดบ้างก็สูญ่หายไปหมด.

ทำว่า "โพชฒงก์" นี่ก็เหมือนกัน บางกนยังไม่ทราบว่าเป็นอะไร. ทำว่า โพชฒงล์ แปลว่า องค์แห่งความรู้ หีจะทำให้รู้เรื่อย ๆ ไป จนกระทั่งบรรลุมรรก ผล นิพพวน, หรือแม้ที่สุดแต่จะรู้อะไรต่าง ๆ ในหน้าที่การงานของตัว เพื่อทำหน้าที่การงาน นั้น ๆ ให้สำเร็จไป ก็พอจะสงเคราะห์เช้าได้ในสิ่งที่เรียกว่า โพชฒงก์. โพชณงล์แบ่งออกเป็น ๑ บั้น ๑ ตอน, ก็อว่า มีฮดิลี. แล้วก็*เลือก* สิ่งที่ควรจะรู้ กวรจะปฏิบักดี, มีความเพียรดี, มีปีดิหล่อเลี้ยงกวามเพียรดี, มีป*ั้สลัทธิ* กวามรำงับแห่งใจดี, มีสมาธิ จิกทั้งมั่น, มีอุเบกชา คือความเพ่งอยู่ที่นั่น จนลำเร็จประโยชน์ เรียกว่า โพชฒงก์. จำเป็นสำหรับทุกคนที่จะต้องมี เพื่อให้การงาน ชนิกที่มันยากลำบากนั้นสำเร็จ, รวมทั้งบรรลุ มรรก ผล นิพพาน อยู่ในข้อนี้ด้วย.

โพชณงก์ทั้ง ๗ จะหายไปหมด ไม่เกิดขึ้นมวได้. หรือถ้าเกิดขึ้นมาได้ ก็กลับหายไปหมด เพราะอโยนิโลมนสิการ. *ขอให้ดูให้รู้จัก ไทษอันร้ายกาจ ของอโยนิโสมนสิการ.* 

ทีนี้ ถ้าจะให้จำง่ายสักหน่อย สำหรับชาวบ้าน ก็ให้รู้ไว้ว่า นิวรณ์เป็น ปรบัลษ์แอ่โพชฒงค์, โพชฒงค์ก็เป็นปรบักษ์แก่นิวรณ์ เป็นเพื่อนกันไม่ได้. ถ้ามีนิวรณ์ มันไม่มีโพชฒงก์, ถ้ามีโพชฒงก์ มันไม่มีนิวรณ์, เมื่อไรจิตใจเราแจ่มใส สุภชิ้น กล้าหาญ รื่นเริงในการทำงาน; เมื่อนั้นมันไม่มีนิวรณ์ มันมีโพชฒงก์.

พีนี้ เมื่อใจเรามีความหละหียะ ความท้อแท้ ความมีคมัว ความผิดในจิกไจ;
 เมื่อนั้นมันก็มีนิวรณ์ และมันก็ไม่มีโพชณงก็. เรื่องนี้มันไม่ใช่อยู่ที่ไหน มันอยู่ที่คน
 พุกคน และในชีวิตทุกวัน ๆ ของแต่ละคน ๆ; เกี๋ยวก็มีส่วนที่เป็นผักฝ่ายของนิวรณ์,
 เกี๋ยวก็มีพอจะมีส่วนที่เป็นผักฝ่ายของโพชณงท์ แต่ว่ามันน้อย มันมักจะอยู่ในลักษณะที่
 เป็นผักฝ่ายของนิวรณ์เสียโดยมาก. ถ้ายิ่งปล่อยไปตามบุญ ตามกรรม ก็ยึงเป็นผักฝ่าย
 ของนิวรณ์มากขึ้น.

อโยนิโสมนสิการอาจทำลายศาสนาให้หมดไป

หนึ่ง ข้อสุทท้าย พี่อยวกจะเอามาบอกกล่าวก็ก็อว่า พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัส ว่า ภิกษุทั้งหลาย, เราไม่เห็นสิ่งอื่นใด แม้สิ่งเดียวที่จะทำสัทธรรมนี้ ให้พื้นเพื่อน ให้อันตรธานไป สิ่งนั้นคือ อโยนิโสมนสิการ.

คโยนิโสมหสิการ นี่แหละจะทำลายพระสัทธรรมให้หมดไป; ทระ สัทธรรม ก็คือพระศาสนา. ศาสนาที่อยู่ในรูปของการศึกษาเล่นรียน เรียกว่า ปริยัติ-สัทธรรม; พระศาสนาที่อยู่ในรูปของการปฏิบัติ ก็เรียกว่า ปฏิบัตอัทธรรม, พระ ศาสนาที่อยู่ในรูปของผลของการปฏิบัติ คือมรรก ผล นิพพาน นี้ก็เรียกว่า ปฏิเวธสัท-ธรรม. พระสัทธรรมคือพระศาสนามีอยู่ใน ๓ รูปอย่างนี้; แล้วก็ อันครธานไป ควรอำนาจของอโอนิโสมหลีการ; จริงหรือไม่ ลองกิดกู.

เอาเรื่องสด ๆ ร้อน ๆ กันในบัจจุบันนี้ก็ได้ ว่าเพี๋ยวนี้พระศาสนา พระเจ้า พระสงฆ์ หรืออะไรก็ตาม กำลังบันตรธวนไป ๆ เสื่อมไป เพราะอะไร ร เพราะว่า กนทั้งหลายเหล่านี้ ไม่ทำในใจให้แขบกาย. ฉะนั้นใกรก็ตวม เมื่อ ทำในใจไม่แยบลาอ ละก็ จะทำลาอพระดาสมาให้พมดไป โดยไม่รู้สึกควั; เช่นไม่กำในใจให้แขบกาย แล้วก็ทำบุญมิด ๆ.

ยกล้วอย่าง อย่างนี้ก็ไม่ใคร่อยากจะยก; แต่มันก็จำเป็นเหมือนกัน. เมื่อ ทำบุญผิก ๆ ขอให้ไปดูเองเถอะ มันค้องทำลายพระศาสนาให้หมกไป. ทำไมจึงทำ บุญผิก ๆ ร เพราะอโยนิโสมนสึการ์; อโยนิโสมนัติการจึงสามารถจะทำลวยพระสัทธรรม ให้อันตรธานได้ ในทุกระกับ ก็เป็นเรื่องที่น่ากล้วแสนที่จะน่ากล้ว.

### อโยน์โสมนสึการ มักร่วมแรงกับกิเลสอื่นด้วย

ทีนี้ ถ็มีทรัสถึง เรื่องที่น่าสนใจอีกอย่างหนึ่งว่า อโอนิโสมนสิดวรนั้น นอกจากมันทำอะไร ได้ตามลำพังตัวเองแล้ว มันยังไปเป็นเพื่อน คือไปร่วมมือร่วม แรงอับอันอื่น. เช่นว่า มาช่วมแรงร่วมมือกับ นิมิตว่าสวย ๆ งาม ๆ ก็ให้เกิดรากะ, มา ช่วมแรงกับนิมิทที่ทำให้เกิดกวามเกลียกขัง ก็ทำให้เกิดโทสะ, แล้วมันก็ไปประสบกับการ ได้อินไท้พั่งที่ผิด ๆ คือเสียงของพวกฝ่ายผิด มันให้เกิดมิจฉาทีฏฐิขึ้นมา ตั้งแต่อ้อน แต่ออกคือตั้งแต่เกิดของหวดนี้.

ระวังให้ที, มันมีเสียงของฝ่ายผิจ เรียกว่าเสียงของพญามารก็ได้ ในบาลิ เรียกว่า *ปรโต โมโส ก็อการโฆษณาของฝ่ายตรงกันข้าม*. พอเราเกิดมาในโลกนี้ มันมีโอกาสที่จะรับการโฆษณา ของฝ่ายตรงกันข้าม จนซินเป็นนิสัย เกิดเป็นมิจลาทิฏฐิ ขึ้นมา: เช่น พอออกมาจากท้องแม่ไม่กี่วัน ก็มีความรู้สึกอะไรได้ แล้วก็ได้รับกำลังสอน ให้ว่าแม่ของกู พ่อของกู เรือนของกู บ้านของกู พี่ของกู น้องของกู นี่มันเป็น เสียงโฆษณาของฝ่ายตรงกันข้าม แล้ว แต่โครก็ไม่ถือว่า มิด เพราะว่าชอบกันอย่างนั้น ทุกคน.

นี่ท่อมาก็ได้อินได้พึ่ง แต่เสียงของพญามารมากขึ้น ๆ; ให้รักนั้น ให้ โกรธนี้ ให้อิดนั้น ให้อิดนี่ โห้หลงนั้น ให้หลงนี่. เมื่อได้ผสมกับเรื่องของผ่าย ทรงกันข้ามอย่างนี้แล้ว อโอนิโอมนสิการ มันก็ สร้างมิจลาทิฏฐิขึ้นมา จนเป็นล่ำ เป็นสัน อยู่ในจิตใจของกนทุกคน. จะนั้นชอให้สรุปกวามให้ได้ว่า ลำพังตัวมันเอง มันก็เป็นคัดรูอันร้ายกาจ แล้วมันก็เที่ยวประสมกับนั้น ประสมกับนี่ ให้มีความร้ายการยึง ขึ้นไป.

## อโยนิโสมนสิการ ยังมีชื่อเรียกอย่างอื่นอีก

ทีนี้ ต่อไปนี้ก็ระพูทถึงเพื่อนของมัน หรือจะเรียกว่า ชื่อที่ใช้เรียกแปลกออก ไปบางชื่อ แกล้งเรียกว่า เพื่อนของมัน, ก็หมายกวามว่า เราได้ยินอยู่เสมอ ถึงธรรมะ ที่เป็นผ่ายอกุศลอื่น ๆ. นี้เพื่อนหรือไวพจน์ คือชื่อเรียกเทนชื่อ มีหลายชื่อ บางที ไม่ได้เรียกว่า อโยนิโสมนสิการ มันมาในชื่อของคำว่า *อลมุปขณฺณิ – อล้ม*ปชัญญะ คือไม่มีสัมปชัญญะ นั้นแหละคือ คโยนิโสมนสิการ มันไม่มีสติสัมปชัญญะ, บางที ก็เรียกว่า ปมาทะ ปมาโท ความประมาท. ที่เรียกกันว่า ความประมาท นั้นแหละ คือ อโยนิโสมนสิการ มันมีโทษะร้ายกาจ ถึงกับว่นเป็นความตาย อยู่ในคัวความประมาท ผู้ไดมีความประมาท ผู้นั้นก็เป็นเหมือนตนที่ตายแล้ว.

ทีนี้ ที่แปลาไปกว่านี้ที่เรามักระไม่ก่อยได้ยืน แล้วก็มีอยู่ในพระบาลี ที่น่า สนใจ ก็เรียกว่า อิ*ตฺตมิจฺฉาป ฒิหิตทฺตา* นี่พึ่งยาก สำหรับทนที่ไม่เคยพึ่ง อิ*ตฺตมิจฺฉฺา-ปณิหิตตฺตา – ตวามที่ตั้งจิตใจไว้ผิด*, บางทีก็เรียกว่า อิ*ตฺตอารกุขิตตฺตา –* กวามที่ มีจิตไม่ได้รับการรักษา หรืออารักษาอย่างถูกต้อง; *บื่อต่าง ๆ เหล่านี้ เป็นชื่อของ* อโยนิโลมนลิการ ทั้งนั้น.

ทีนี้ จะคธิบายเฉพาะที่มันยังสลับอยู่ว่า จิลที่ทั้งไว้มีณ หรืออโยนิโสมนสิการ ภายในชื่อของการตั้งจิตไว้ผิด ๆ นั้น, แม้พระพุทธเจ้าท่านได้ครัสไว้อย่างไร; จิดที่ตั้ง ไว้ผิด มันก็ไม่สำเร็จประโยชน์อะไร.

จะยอ**หว้อย่าง** ว่า ข้าวะวะ, ข้าวสาลีที่มันมีปลายแหลม ถ้าตั้งไว้มีก มันก็ ไม่คำมือคำเท้าที่ไปเหยียบไปย่า ; แต่ถ้ามันอยู่ในลักษณะที่ถูกต้อง มันก็ตำมือคำเท้าที ไปเหยียบไปย่ำไปจับไปกุม. ที่มันไม่ตำมือ ก็เพราะมันตั้งอยู่ผิดวิธี ที่มันจะดำมือกำเท้า. เรื่องจิทนี้ก็เหมือนกัน **ถ้าตั้งไว้ผิดแล้ว** มัน**ไม่อำเร็จประโยชน์ในความ** มุ่งหมาธอนใด ที่กวรจะมุ่งหมาย ก็อมันไม่ทำลายอวิชชา, มันไม่ทำวิชชาให้เกิด, มันไม่ทำพระนิพพานให้แจ้ง ที่ว่าไม่ทำลายอวิชชา ไม่ทำวิชชาให้เกิด ไม่ทำพระนิพพาน ให้แจ้ง ก็เพราะว่าจิทน์้นตั้งไว้มิด ไม่สำเร็จประโยชน์อะไร.

บวงที่ที่ตรัสว่า จิตที่ตั้งไว้สิดนั้น จะทำอันจรายให้ร้ายกาจยิ่งกว่าความ ร้ายกาจที่พวกโจรหรือคนพาลมันจะทำให้แก่อัน หรือพวกไพรีพวกศัตรูมันจะทำให้ แก่กัน.

หมายกวามว่า เราถึมาเพียบกันคว่า ความเสียหายร้ายกาจที่พวกอันธพาล พวกโจร พวกศัตรู มันกระทำให้แก่กันในโลกนี้ มันยังไม่เสียหายร้ายกาจเท่ากับที่ว่าจิต ที่ตั้งไว้ผิด แล้วมันทำอันตรายบุคคลนั้นเอง, หรือว่าพวกโจร พวกศัตรูของเรา จะทำ อันตรายเรา ก็ไม่ร้ายกาจเท่าจิตของเรว ที่ตั้งไว้ผิด แล้วมันทำอันตรายเรา.

กระทั่งตรัสว่า ที่พวกโจร พวกศัลรูคู่เวร เขาจะทำกวามเสียหายแก่กันอย่างไร มันก็ไม่เท่ากับที่ว่า จิตของคนนั้นตั้งไว้มิด, แล้วมันทำอันตรายแก่บุกคลนั้น; นั่นแหละ คือ อโยนิโสมนสิการ คือมันทำอันตรายบุกคลนั้น.

ทีนี้ ในเรื่องที่ว่า การที่จิต ไม่ได้รับการรักษาที่ถูกด้อง นี่ก็อรัสไว้น่าพัง อือ ครัสแก่อนาลปิ้ณฑิกะ ว่า *เมื่อจิตไม่ได้รับการรักษาแล้ว กายกรรม วจิกรรม มโน-*กรรม ก็ไม่ได้รับการรักษา, *เมื่อ กายกรรม วจิกรรม มโนกรรม ไม่ได้รับการรักษาแล้ว* กายกรรม วจิกรรม มโนกรรม นั้นก็เปียกและไปด้วยการรัวรดของกิเลส, อือว่าก็เลส ย่อมตรอบงำ กายกรรม วจิกรรม มโนกรรม นั้นให้เบียกและไปทมด. เมื่อกายกรรม

കാം

วจึกรรม มโนกรรม เบียกแนะไปด้วยการร่าศรก ครอบงำรั่วรดไปของกิเลสแล้ว; ภายกรรม วจักรรม มโนกรรม ก็ถึงความบุดเน่า.

นี้มันเป็นภาพพจน์ที่เปรียบเทียบเกี่ยวกับกายกรรมก็กี วจีกรรมก็กี มโน-กรรมก็กี ของบุคคลนั้นถึงกวามบูดเน่า; ลองหากวามหมายเอาเองว่า มันจะเป็น อย่างไร. นิ่กีอกวามเสียหาย กวามเสื่อมทราม ทางศีลธรรมทั้งหลาย มันเกิดขึ้นเพราะ อโยนิโสมนสิการอย่างนี้.

**ในโลกนี้กำลังมีนี้อูหาทางคือธรรม** กำลังมีวิกฤติการณ์อันการรทั่วไป ทุกหัวระแหง เพราะกวามไร้ศึดธรรม ก็เพราะว่า กายกรรม วจีกรรม มโนกรรม ของคนในโลกเวลานี้ มันบูคเน่า. เหมือนกับที่พระพุทธเจ้าท่านว่า เพราะว่ากิเลส มันรัวรดเบียกและ, และเพราะว่าจิจไม่ได้รับการรักษาที่ดี นี่ในส่วนที่เป็น ๆ กันอย่างนี้.

ทีนี้ พอจะกาย ได้ครัสว่า เมื่อกายกรรม วจีกรรม มโนกรรม บูดเน่าเสียแล้ว : มันก์กายไม่ดี ทำกาสกริยาไม่งดงาม, คือมันลายเลว ดายขั้ว. นี่ยังเป็นห่วงเรื่องดาย จะตายไม่มีศิลปะ ให้มันสวยสดงกงามน่าดู.

ตายมีศึลปก็ห้องตายด้วยโยนิโสมนสิการ คือการทำในใจแยบกาย; อย่าดาย ตัวยอโยนิโสมนสิการ คือตายด้วยการทำในใจไม่แยบกาย : คือให้ตายด้วยสติ, ที่เรียกว่า มีสติ ทำกาละนี่ เขายกย่องนับถือบุชากันนัก.

ข้อนี้ทรัสอุปมาว่า *เมื่อเรือนมุงไม่ดี ยอดเรือนคืออกไก่ มันก็เป็นอันว่า* ทำไม่ดี ไม่ได้รับการรักษาที่ดี กลอนเรือนก็ไม่ได้รับการรักษาที่ดี ฝาเรือนก็ไม่ได้ รับการรักษาที่ดี. เพราะว่าเรือนมันมุงไม่ดี; เพราะมันมุงผิดๆ ถูกๆ จนผ่นรั่วได้; ทีนี้ ขอดเรือนมันก็เบียกและ ท้ายฝนรั่วรด กลอนเรือนก็เบียกและด้วยฝนรั่วรด, ฝาเรือนก็ เบียกและด้วยฝนรั่วรด; แล้วขอดเรือนก็บูลเน่า กือ ผุเบื้อย, กลอนเรือนก็ผุพัง ผุเบื้อย, ฝาเรือนก็ผุพัง ผุเบื้อย แล้วมันจะก็อะไร เป็นลำกับไปอย่างนี้เหมือนกัน.

#### นี้เหมือนว่าจิตที่รักษาไม่ดี, ลายกรรม วอีกรรม มโนกรรม ก็ไม่เป็น

**อันรักษา;** แล้วมันก็เบียกและด้วยกิเลส และมันก็บูดเน่าด้วยอำนาจของกิเลส จน กระทั่งทายก็จายไม่ดี. แจ่เราไม่นึกถึงเรื่องกาย เรื่องอะไรกันนัก; นึกถึงข้อที่ว่า เกี่ยวนี้เมื่อยังไม่จายนี้แหละ มันน่าเกลียดน่าชังเหลือประมาณ คือไม่ได้รับความสงบสุข สมกับที่จะเรียกว่าได้เป็นมนุษย์ และไข้พบพุทธศาสนา เพราะว่าเราทำผิดโปไนข้อ อโยนิโสมนลิการ.

ช้อสำคัญ หรือความสำคัญ หรือสิ่งที่ **ควรจะสนใจ ใ**นวันนี้ก็คือ อโอบิโส-มนสิการ. ที่อาคมาได้กล่ววมนเส้วว่า ต้องการจะให้เป็นธรรม ที่รู้จักกันดี แล้วจะ พูดกันอยู่ที่ริมมีปาก ดิดอยู่ที่ริมมีปากของหุกคน ในฐานะที่เป็นศัตรูอันร้ายกาจ คือเป็น มูสรากชั้นลึกสุด ของความมิดพลาด ความเสื่อมเรียทางศีลธรรม.

### พิจารณาดูอโยนิ โสมนสิการ ตามสภาพปัจจุบัน

พีนี้ ก็มาดูกันเองบ้าง ไม่ท้องเชื่อกนอื่น ก็ดูในสภาวะบัจจุบันนี้. บรรพบุรุษ เกขหนักแน่นในธรรมะ เกยสอนสุกหลานให้เป็นกนละเอียกลออ ระมัดระวังไม่ประมาท ให้อ้อนโยน หรืออะไรทุก ๆ อย่าง ๆ; นั่นแหละก็อ บรรพบุรุษ ปู่ ย่า ตา ยาย เบา อึกนิส์ธของเราเล็ก ๆ ให้มีโยนิโสมนสิการ. กรั้นมาถึง **สมัยนี้** ก็เกิด **ไม่เควรพดนเฒ่าลนแก่** เสียแล้ว, เกิดหยาบกาย แม่ส่อบิดามารกา กรูบายเขารย์ เสียแล้ว; ลูกหลานก็ดี ลูกศิษย์ก็ดี เขาเย่อหยึ่ง ของหอง ไม่เชื่อฟั่ง หรือทำดามคำของบิดามารกา กรูบาอวจารย์เสียแล้ว; มันก็เบิด โอกาสกว้างทีเดียวที่จะเกิดสิ่งที่เป็นโทษ คืออโยนิเัสมนสิการ.

เมื่อกวามเจริญทางวัดถุ คือสิ่งขั่วยวนให้หลงใหล ในโลกนี้มันมวกขึ้น; เด็ก ๆ เหล่านี้ก็ไม่มีโยนิโสมนสิการมากขึ้น, เป็นอโยนิโสมนสิการมากขึ้น, ทำอะไรหวัด ๆ หยาบ ๆ มรกอื่น เพราะมันรีบร้อน จะไปบริโภกรสอร่อยของสิ่งที่ยั่วยวน, กวามไม่ เชื่อพั่งในบิดวมารถวกรูบาอาจารย์ก็มากขึ้น, แม้เก่กวรเการพกัวเอง รักศักดิ์ศรีของ ทั่วเองมันก็น้อยลง, มันไม่รักเการพศักดิ์ศรีของกัวเอง นี่มันมากขึ้น. นี้ก็เป็นพวก อโยนิโสมนสิการ.

ทีนี้ โลกทั้งโลกก็กำลังขาดโยนิโสมนสิการ ; เพราะไปม้วสาละวนแต่เรื่องที่ จะไปเจริญก้ววหน้าไปในทางของวัดถุ. เมื่อความโลกเข้าตา หรืออะไรเข้าตาแล้ว มัน ก็เห็นแค่จะได้ ไม่เห็นแก่ความถูกต้อง.

ทีนี้ มาดูที่กน, **ลนก์เป็นโรลหางจิตใจมากขึ้น;** โรคหางจิตใจที่ไม่เคยมี มันก็มีมากขึ้นแปลก ๆ ใหม่ ๆ ออกมา, ที่มันมีแต่เพียงระทับต่ำ ๆ สามธรรมชาติ คือน้อย ๆ มันวีกลับมีมากขึ้น ๆ จนเหลือที่จะกล่าว, ทั้งชายและทั้งหญิง กำลังเป็นโรลที่มาขากการ ขาดโยนิโสมนสิการ, เรียกว่าโรคอุปเทาน โรกฮิสทีเรีย โรคอะไรก็แล้วแต่จะเรียกเถอะ ที่เป็นกันอยู่โคยมากนั้นแหละ มันมาจากอโยนิโสมนสิการ.

สตรีเพลก็เป็นโรคนี้ ตามแบบผู้ที่จะรับการเล้าโลม, บุรุษเพลก็เป็นโรคนี้ ตามแบบชองผู้ที่จะให้การเล้าโลม, เมื่อให้มีโอนิโลมนสีการ แล้วมันก็เดินไปก็มี อาการเหมือนกับลนบ้า ไม่มีปกติสุขอยู่ในจิตใจ; ผู้หญิงก็เป็นโรคฮิสทีเรียแบบผู้หญิง, ผู้ชายก็เป็นโรคฮิสทีเรียแบบผู้ชาย แต่เขาไม่เรียกเท่านั้นเอง; ก็อมันมีความเกินพอคื ความไม่ถูกต้อง หรือเกินกว่าที่ธรรมชาติมีให้เพียงเพื่อการสืบพันธุ์; มันก็รยายออกไป เป็นเรื่องของกามารมน์ไม่มีชอบขีตไปเสีย : ผู้เล้าโลมก็เป็นโรคเกินรอบขีต, ผู้รับ กว่รเล้าโลมก็เป็นโรคนี้ไปทามแบบของผู้รับการเล้าโลม.

ทั้งหญิงทั้งชาย ในโลกนี้ก็กำลังเสวยผลบาป, บาปชนิกที่สักว์เดวจัฉานไม่มี แต่ถนมันมี; มันน่าอัศจรรย์ หรือไม่น่าอัศจรรย์ รบาปชนิดนี้ไม่มีแก่สักว์เดรัจฉาน; เพราะมันทำพอดี มันไม่มีอะไรที่เกิน โดยเฉพาะในทางกามวรมณ์. ส่วนมนุษย์นี้ มันเกิน จนะบ็นโรคชนิดนี้ ทั้งหญิงทั้งชายทั้ง ๒ ฝ่ายนี่ ก็รับบาปอันนี้ ชนิดที่ว่ามันมี มากกว่าสักว์เกรัจฉาน, จนให้ผีมันนั่งหัวเราะกน ว่ามันเลวกว่าสักว์ เพราะมันไม่มี โยนิโสมนสิการ ให้สมกับที่เป็นถน.

ถ้าเป็นสัตว์มันก็ไม่ต้องโยนิโสมนสิการอะไรมากมาย; เพราะเรื่องมันน้อย มันอยู่ในระดับสัตว์ และมันมีอยู่เอง โดยที่มันไม่ได้สร้างกิเลสไหม่ ๆ เพิ่มขึ้นมา. ทีนี้กน นี้มันแปลกจากสัตว์ ตรงที่ **ดนเจริญด้วยความลิด** วิชาความรู้ก้าวหน้า; แต่แล้วมัน ทำไปอย่างอโยนิโสมนสิการ.

ขอให้ดูล่อไปอีก ว่า สมัยนี้ **บัจจุบันนี้** เขาคุยเขาอวกโอ้กันว่า **การกึกษา** เจริญ ทำให้กนมีการศึกษามาก คิดเก่ง อะไรเก่งไปหมุด; แต่ถ้าดูให้ดีอีกทีแล้วจะ เห็นว่ามัน เก่งไปในทางที่เป็นอโอนิโสมนสิการ.

พูดแล้วมันไม่น่าเชื่อ หรือว่ากล้ายกับว่ามันจะเป็นไปไม่ได้ ยิ่งพูดเก่ง ยิ่งเรียนเก่ง กิดเก่ง อะไรเก่งไปตามแบบสมัยนี้; มันยิ่งเป็นอโยนิไสมนส์การหนักชื้น

৯১৫

เพราะว่ามันคิดไป เรียนไป ค้นไป ตามอำนาจของคัวภู – ของกู, สามเหตุผลของตัวกู; ไม่ใช้ตามเหตุผลของธรรม.

โอนิโสมนสิการนี้ ก็บอกแล้วว่า มันแปลว่า การกระทำในใจอย่างถูกต้อง โดยเหตุ: โอนิ แปลว่า เหตุ, โอนิโส แปลว่า โดยเหตุ; การกระทำในใจที่ถูกต้อง โดยเหตุ แต่ถูกต้องโดยเหตุนี่มันโดยเหตุรองธรรม หรือตามคลองธรรม; ไม่ใช่เหตุ แห่งตัวกู – ของกู หรือของกีเลส.

เดี๋ยวนี้ **ลบคิดเล่ง แต่ม***ันไปสวมอำนาจของกิเลส* **เ**ลยมิไช่โยนิโสมนสิการ. ยิ่งประชาธิปไทย ก็ยิ่งไม่โยนิโสมนสิการ เพราะเขาเอากนดีบ้าง คนบ้าบ้าง คนครึ่งดี ครึ่งบ้าบ้าง มารวม ๆ กันแล้ว ให้ออกความศิล มันไม่มีทางที่จะทรงเป็นอันเดียวกันได้ ไม่ถูกต้องได้.

อย่าเข้าใจว่า ประชาธิปไทยมันจะช่วยได้ในเรื่องนี้ แต่มันก็มีหน้าที่ท้องทำอยู่; กือว่ายึงประชาธิปไทยเท่าไร ยิ่งต้องโยนิโสมนสิการให้มาก. อย่างนี้เกี๋ยวนี้ จะมีการเมือง ความก้าวหน้าทางการเมือง สนใจกันแก่เรื่องทางการเมืองตามหลักของประชาธิปไตย; ก็อยากจะบอกว่า **อึ่งประชาธิปไตยเห่าไร ถ็อึ่งต้องโอนิโสมนสิการให้มาก** ให้ถูก ต้องกามเหตุ และเหตุนั้นต้องเป็นเหตุของธรรมะ.

เคียวนี้ประชาธิปไทยกันทั้งโลก แต่ยิ่งอโยนิโสมนสิการมากขึ้นทั้งโลก พิสูจน์ไก้ ที่ว่า **สันพิภาพไม่มีเหลือ.** สันทิภาพมิไท้มีเหลืออยู่ จนกระทั่งสู้โลกของ สัทว์เกร้จฉานก็ไม่ได้เสียแล้ว. โอนิโสมนสิลาร โดยเหตุ โดยถูกต้องตามเหตุนั้น อยากจะอื่นขัน ย้ำแล้ว ย้ำเล่า ในช้อที่ว่า ให้ไปตามเหตุของพระธรรม ซึ่งมีหลักสรุปไว้ว่า "สักว์ทั้งหลาย เป็นเพื่อนทุกข์ เกิก ...ก่ :จับ กาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น" อย่าเห็นมึงเป็นมึง เห็นกูเบ็นกู, อย่าเป็นตัวกูตัวสู, ให้เห็นว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกซ์ เกิก ...ก่ :จับ กาย. ด้วยกัน ทั้งหมดทั้งสิ้น". นี่เป็นเหตุแห่งธรรม เป็นเหตุแห่งการมีธรรม.

**จงโขนิโลมนสิกวร** ให้ถึงนี*่*, **ให้ถึงความจริง** ที่ว่า *"สัตว์ทั้งหลาย เป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งลิ้น"*. ฉะนั้นถ้าเป็นประโยชน์ ก็ต้องเป็นประโยชน์แก่ทุกกน ไม่ใช่เพื่อประโยชน์ชองกูกนเดียว ซึ่งเป็นความเลวทราม เป็นอันธพาล เป็นความผิดพลาด, เป็นอโยนิโสมนสิกวร เป็นอย่วงยิ่ง.

เดี๋ยวนี้ประเทศใหญ่ ๆ กำลังทำนาบนหลังประเทศเล็ก ๆ ไม่ได้ทำไปเพื่อ "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ดาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น"; ฉะนั้นจึง ถือว่า โลกนี้กำลังไม่มีโยนิโสมนสิการ, คือประเทศใหญ่ ๆ พี่มีอำนาจที่จะบันดาลโลก ได้นี้ เป็นผู้เห็นมีด คิดมิด ไม่มีโยนิโสมนสิการ; กลับไปมีอโยนิโสมนสิการ ดิดแต่ ประโยชน์ของตัวกู ทำนาบนหลังประเทศเล็ก ๆ. โลกกำลังขาดโยนิโสมนสิการด้วยเหตุนี้ ฉะนั้นกวามเสื่อมทรามมิดพลาดมันจึงเกิดขึ้น.

อาสมาก็พยายามจะชี้ให้เห็นโดยละเอียดลงไปว่า มูลเหตุขั้นรากฐานลึกขึ้ง ที่สุด ของออุสลวิตกทั้งหลายนั้น มันมีอยู่อีกชั้นหนึ่ง ดีออโยนิโสมนสิการ ดังที่ กล่าวแล้ว. ฉะนั้น เราจะยิ่งประชาธิปไทย ก็ยิ่งมีโยนิโสมนสิการ, ยิ่งมีสัมมาพิฏซู ให้ถูกต้องโดยธรรม, ต้องมีการบังกับกัวเอง ให้เป็นไปอย่างถูกต้องโดยธรรม. โยนิโสมนสิการให้ที่ๆ ถือให้มันสามารถปฏิบัติได้กามอุคมกติที่เราวางไว้. อย่าให้ดีแต่พูด แล้วปฏิบัติไม่ใต้ ซึ่งไม่ไช่โยนิโสมนสิการ.

հարթթ

คนเดี๋ยวนี้ถึดีแต่ทฤษฎี หรือหลักวิชา แล้ว **ปฏิบัติไม่ได้**; ก็เพราะว่า มัน บาดโยนิโดมนสิการ. นี้จึงขอให้ทำกันเสียใหม่ ในการกลับกันให้ถูกต้องว่า ให้มีโยนิโดมนสิการ มีรากฐานอยู่พี่พระธรรม ที่ว่า "สัตว์ทั้งหลายทั้งปวงเป็นเพื่อน ทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น" เรากระทบกระทั่งกันไม่ได้ แล้วก็เกิด ความเมตะากรุณา กวามสงสาร ก็ไม่เห็นแก่ตัว ก็ไม่เกิดอกุศลวิตกโต ๆ ไม่เกิดรวกะ โทสะ โมหะ ขึ้นมาได้ก้วยเหตุนี้. นี่ขอให้สนใจเป็นพิเศษ.

จะสรุปอีกทีหนึ่งว่า ในกรั้งที่แล้วมา เรวได้พูกกันถึง เหตุแห่งความทกค่ำ เสื่อมทรามทางศีลธรรม. ในวันนี้เราได้พูดกันถึง มูลเหตุที่เป็นขั้นรากฐานแห่งความ ผิดพลากเท่านั้น คือเป็น มูลเหตุที่ลึกลงไปกว่ามูลเหตุทีแรก ซึ่งเป็นเพียง อกุศลวิตก. เกี่ยวนี้มันเป็น **มูลเหตุขั้นลึก ออู่ที่ อโยนิโลมนดิการ**.

การบรรยายนี้ ก็พอสมกวรแก่เวลา หรือเรียวแรงของอาตมาแล้ว ที่ไม่ค่อย จะสบาย

ขอยุติไว้แต่เพียงนี้ ให้พระกุณเจ้าทั้งหลาย ท่านได้สวดพระบาลี พระพุทธภาษิค ที่เป็นที่ตั้งแห่งความกล้าหาญร่าเริง ในการที่จะปฏิบัติพระธรรมต่อไป.

ศีสธรรมกับมนุษยโลก — เส ~ ๒๒ กุมภาพันธ์ ๒๕๑๙

# สถาบันผู้มีพระคุณเบ็นรากฐานของศึลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อใหญ่ เรื่องศีลธรรมสำหรับโลก ได้ดำเนินมาเป็นครั้งที่ ๙.

ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวซ้อย่อยว่า สถาบันผู้มีพระคุณเป็นรากฐานของ ศึลธรรม.

ขอให้นึกหบทวนถึงการบรรยายครั้งที่แล้วมา ก็จะเข้าใจได้โดยง่ายว่า มัน เนื่องกันมาเป็นลำกับอย่างไร. การบรรยายเรื่องศีลธรรมนี้ มีความมุ่งหมายดังที่ขอร้อง แล้วชอร้องอีก ว่า**ให้ช่วยกันทำลวามเข้าใจ จนกระทั่งกำว่า สีลธรรมกลับมาใหน่** มาสู่กำพูดของมนุษย์เป็นประจำวัน. **บอให้สังเถตดูว่า** เรี๋ยวนี้กำว่า "**สึลธรรม**" เห็นห่างไปจากการพูดจา: แม้ใน เอกสาร กฎบัตร หรือที่สำคัญต่าง ๆ. โลกเวลานี้ ก็แหบว่าจะหากำว่า **"สึลธรรม**" ไม่พบ: แม้ในรัฐธรรมนูญบางฉบับ แม้ในนโยบายของรัฐบาลบางกณะ มีทั้งหลายข้อ แต่ก็หากำว่า "ส**ึลธรรม**" กำเกียวไม่พบอย่างนี้ก็มี.

**บอให้สังเดต** พูเถิดว่ามนุษย์เริ่มเปลี่ยนแปลงไปในลักษณะเช่นไร จากกำว่า "**คือธรรม**" ซึ่งเกยเป็นสิ่งที่สนใจ เอาใจใส่ด้วยกวามระมักระวัง ด้วยกวามไม่ประมาท หวากกลัว อยู่เป็นประจำ. โลกในสมัยปัจจุบันนี้ กำลังมีปัญหามากขึ้น, เป็นไปใน ทางเลวร้าย : ทุกกนก็ยอมรับในส่วนที่มันมีบัญหามากขึ้น ; แต่ไม่มีใกรสนใจว่ามูลเหตุ อันแท้จริงนั้นมันมาจากอะไร.

มูลเหตุอันแท้จริงอาจจะสรุปได้ เป็นถ้อยคำสั้น ๆ ว่า มันมาจากที่ โลกนี้ไร้ ซึ่งที่เรียกว่าศึลธรรม ในความหมาย ๓ ประการ ดังที่ได้บรรยายมนเล้ว ในการบรรยาย ครั้งที่ ๑ ครั้งที่ ๒ ของชุดนี้; ขอให้ทบทวนดู.

พีนี้ คนผู้ได้รับกวามเดือกร้อน ก็ได้ขวนขวายที่จะแก้ไขปัญหาเหล่านี้; แต่ ภ็ยังเป็นที่มองเห็นกันได้อยู่ว่า อึ่งแ**ด้ไบอิ่งมีบัญหาเพิ่ม**, ยึงแก้ไขอาชญากรรมยึงมี อาชญากรรมเพิ่ม อย่างนี้เป็นต้น; ซึ่งจะต้องถือว่า เป็นการแก้ไขที่ไม่ได้ผล, หรือ เท่ากับไม่ได้รับการแก้ไข. มันมีอะไรอย่างหนึ่งมาปีกบัง ทำให้ไม่ **มองเห็นต้นเหตุอัน** แห้จริง ตามที่เราได้ศึกษา ได้ถือกันมาเป็นหลัก ในทางผ่ายศึลธรรม.

ในกรั้งที่แล้วมา ได้พูกถึงมูลเหตุขั้นรากฐานของกวามผิดพลาดของมนุษย์ ทั่ว ๆ ไป สรุปใจการมสำคัญได้ ว่ามันอยู่ที่สิ่งที่ท่านพูดกันมาก ในครั้งพุทธกาลโน้น

ക്തിര

ได้แก่สิ่งที่เรียกว่า อโยนิโลมนส์การล็อการทำไว้ในใจไม่ดูลต้อง ไม่แฮบดวย เต็มไปด้วยกวามประมาท ปราศจากสติ, หรือจะสรุปให้สั้นกว่านั้นก็ว่า มนุษย์กำลังจม อยู่ในลวิษษา คือภาวะที่ปราศจากความรู้.

อโยนิโดมนอีการ *– การกระทำในใจไว้อย่างไม่ถูกต้อง* ทำให้เกิดกวาม ผิดพลาดในทางจิต ในทางวิญญาณ สืบต่อ ๆ กันมาเป็นสาย เช่น**ให้เกิดอกุศลวิต ๗ ประการ** นั้นแล้ว มันก็มีการทำผิด โดยไดรทวาร คือทั้งกาย วาจา ใจ.

อกุศลวิทกสายหนึ่ง*เป็นไปในทางกามารมณี่*, อกุศลวิทกอีกสายหนึ่ง*เป็น ในทางอาฆาตมาตร้าย* ไม่รู้จักให้อภัย, อกุศลวิทกอีกสายหนึ่ง*เป็นไปในทางโง่เขลา* สร้างกวามลำบากให้แก่ตัวเอง และผู้อื่นโดยไม่เจทนา; นี่เรียกว่า กามวิทก พยาปาท-วิทก วิหิงสาวิทก, ดังที่ไข้กล่าวแล้วโดยละเอียก ในการบรรยายครั้งที่แล้วมานั้น.

เมื่อไม่มีการกระทำในใจไว้อย่างถูกต้อง สิ่งที่เรียกว่า อกุศลวิทก ก็เกิดง่ายดวย และเกิดมาก เกิดบ่อย และเกิดกว้างขวางออกไป. เมื่อไม**่รู้เท่าทัน**สิ่งนี้ **ก็ไม่สามารถ** จะแก้บึญหา ที่เกิดมาจากสิ่งนี้โดยตรงได้ ; ไปหลัยตางมงวย แก้ไขกันแต่ปลายเหตุ ซึ่งคนในโลกสมัยนี้ชอบพูกถึงกันนัก.

เรื่องที่ควรชกมากล่าวก่อนเรื่องอื่นก็คือ : เรื่องเศรษฐกิจ เรื่องการเมือง เรื่องกำลังทหาร เป็นต้น, ซึ่งล้วนแต่เป็นเรื่องที่ไม่ได้ใช้ไปในทางที่จะแก้ต้นเหตุ, ที่น่า สงสารมากกว่านั้นก็คือว่า **กลับไปทำในทำนองที่จะเพิ่มคำถังให้แก่ต้นเหตุที่เ**ลวทราม **ที่ทำความยุ่งยากให้มนุษอ์เพิ่มขึ้นไปอีก**. ในที่สุดเราก็พูดกันไม่รู้เรื่อง คือพูดสวน ทางกันอยู่เสมอ : ตัวอย่างเช่น พวกหนึ่งจะพูดว่า *เพราะเศรษฐกิจไม่ดี ศีลธรรม*  *ก็เสื่อม,* แต่อีกพวกหนึ่งพูดว่า *เพราะลีลธรรมมันเสื่อม เสรษฐกิจมันจึงไม่ดี ;* ข้อนี้ *อันไหนจะถูกต้อง* ขอให้พิจารณากูเอง.

พวกที่ถือหลักทางศีสธรรม แล้วก็จะถือว่า **มูอเหตุแห่งวิกฤติการณ์ทั้งหลาย** ก็อย่าง จะก็สิบอย่างกี่ร้อยอย่าง ก็ทาม มัน **มวจากภาวะที่ไว้พีอธรรม**: ตัวอย่าง งช่นว่า มัน*ไร้ศีลธรรม ก็ทำให้ขี้เกียจแล้วก็ยากจม*. นี่ก็เป็นการซี่ไห้เห็นว่า ความ ไร้ศีลธรรมทำให้เกิดปัญหาหางเสรษฐกิจ. ฉะนั้นถ้าใครขี้เกียจ ก็ค้องรับรู้ไว้ เสียค้วยว่า เป็นลนไม่มีสีลธรรม, หรือกล่าวอีกอย่างหนึ่งก็ว่า จะชวนกันแก้บัญหาทรง เศรษฐกิร ในยุกบัจจุบันนี้; ถ้าไม่มีศีลธรรม ก็ไม่มีทางจะสำเร็จ; เพราะว่ากน เหล่านั้น ไม่ยอมอกกลั้นอดทนในการที่จะไม่ใช้สิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องมี ต้องกิน ต้องใช้ อย่างนี้เป็นต้น.

สรุปกวามว่า ภาวะ**ไร้สีลธรรรม นี่ เป็นบัญหาหุกๆ อย่าง** ที่กำลังเป็น บัญหาแก่มนุษย์; ฉะนั้น จึงจำเป็นที่จะต้องขอร้องให้สนใจเป็นพิเศษ จึงได้ลังหุนมา หูสาจากันที่นี่ พิจารณากันที่นี่ ซึ่งได้กำหนดไว้ว่า จะพูดเรื่องเดียวกันนี้ จนตลอดภาล มามบูชาสามเดือน: ซึ่งจะเป็นการบรรยาย ๑๒ ครั้ง เป็นอย่างน้อย จะพูดกันแต่เรื่อง ศึลธรรม.

สำหรับในวันนี้ ก็จะพูดโดยหัวข้อว่า สถาบันสู้มีพระดุณ เป็นรากฐานของ สีสธรรม หรือว่าตั้งอยู่ในฐานะเป็นรากฐานของศีลธรรม. หมายกวามว่า ด้าสถาบัน บองสู้มีพระดุณยังอยู่ โลกนี้ยังมีสีลธรรม, ยังมีพระธรรม, ยังช่วยห้ามกันไม่ให้เกิด กวามไร้ศีลธรรม; นับตั้งแต่ว่า ไม่ให้เกิดอโยนิโสมนสิการ ไม่ให้เกิดอกุศลวิทก ไม่ให้เกิดทุจริกสาม. แข่ภาวะในบ้าจุบันนี้ ทุกคนจะมองเห็นได้ว่า เราดำลังไม่มีสถาบันของผู้มี พระคุณยิ่งนี้นทุกที. อาตมามองเห็นอย่างนี้ ใกรจะหาว่า เป็นการมองค้านเดียว มอง ข้างเดียว มองเห็นด้วยกวามคิตของตนเองกนเดียว ก็สุดแท้; แต่ว่าอาตมาขอร้องให้ ทุกถน หยิบขึ้นพิจารณาดูว่า เราดำลังไม่มีสถาบันของผู้มีพระคุณยิ่งนี้น ๆ ในโลกนี้ ในประเทศนี้ กระทั่งในบ้านเมืองนี้. เพราะไม่มีสถาบันของผู้มีพระลุณ เป็นสิ่ง สัสดิ์สิทธิ์ ลออลุ้มตรองอยู่: โลกนี้ก็เจริญด้วยความผิดพอาด อาชญากรรม; เพราะว่าอนมีใจบาปหยายข้ามากขึ้น; จึงเห็นว่า การจะพิจารณากันเสียใหม่ ใน เรื่องนี้ จึงให้ชื่อว่าสถาบันของผู้มีพระกุณ มาพิจารณากันใหม่ และพิจารณนปืนพิเศษ.

#### สถาบันผู้มีคุณ มีอยู่ในหัวใจคนมาแต่โบราณ

กำว่า "สถาบันของสู้มีพระคุณ" กนสมัยใหม่นี้ ก็กงร้องขึ้นมาว่า เป็น กำบ้า ๆ บอ ๆ กรีทระ สำสมัย ไม่อยากจะพึ่ง; แก่อาทมาก็ยังยืนยันว่า เพราะสิ่งที่เขา เห็นว่า กรีตระ ด้าสมัยไม่อยากจะพึ่งนี้แหละ โลกมันรอกมาได้, และมันกำลังจะวินาศ เพราะว่าสถาบันอันนี้มันก่อย ๆ หายไป ๆ. ขอให้สนใจพิจารณาเถิด.

ถ้าว่า "สถาบัน" ในที่นี้ก็หมายถึง สิ่งที่หุกลน ยอมรับตวัยความสมัครใจ; จะเป็นการจัด การกระทำอย่างไรก็ได้. ถ้ากนยอมรับกันเป็นส่วนมาก หรือแหบทั้งหมด หรือทั้งหมดก็ตาม ก็เรียกว่าเป็นสถาบันอันหนึ่ง คือเป็นสิ่งที่ตั้งขึ้นบนหัวใจของกน เหล่านั้นตามกำว่าสถาบัน.

**"สถาบัน" แปลว่าตั้งขึ้นอย่างมั่นลง** ; เมื่อสิ่งใจทั้งมั่นขึ้นอย่างมั่นลง ในจิทใจของมนุษย์ ก็เรียกว่าสถาบันใต้, ถ้าเป็นของกนพวล มันก็เป็นสถาบันพาล

യപ്പം

ม้นก็ขอมรับกันอย่างสำหรับกนพาล, ถ้นนี้หของบัณฑิต มันก็เป็นที่ยอมรับกันสำหรับ บัณฑิต; กำนี้จึงเป็นกำกลาง ๆ แล้วแต่จะเอวไปใช้อย่างไร.

ทีนี้เมื่อพูดถึงว่า สถาบันของผู้มีพระคุณ ก็หมายความว่า เรายคมรับว่า มีบุลลอประเภทหนึ่งเป็นผู้มีพระคุณ อย่างที่จะไม่เป็นอย่างอื่นได้, ยอมรับกันมา คงจะหลายพันปีแล้วก็ได้ ตั้งแต่มนุษย์เริ่มมีวัฒนธรรม มีความกิดนึกในทางธรรม. หมายความว่า รู้จักกฑัญญุ เคารพนับถือบิคามารคว กรูบาอาจารย์ พระเจ้า พระสงฆ์ ว่าเป็นผู้มีพระคุณกันมาเรื่อย ๆ มา ถ้าเอาสมัยพุทธกาลเป็นหลัก มันก็เข้าพันปีที่สาม ซึ่งยอมรับกุณธรรมช้อนี้ว่าประเสริฐที่สุด.

ร่องรอยในประเทศจีน ในประเทศอียิปต์ ที่เป็นประเทศเก่าแก่ ก็ยังมีพบ กวามนิยมในบุคถลผู้มีพระคุณ จนเป็นสถาบันในจิกใจของคนเหล่านั้นได้, จนกระทั่งว่า มันเป็นขนบธรรมเนียมประเพณีไป ในการที่จะรับเการพนับถือ *พระคุณของบิดามารดว กรูบาอาจารย์ พระเจ้า พระสงฆ์ สูงสุดจนถึง พระศาสกร* แห่งศาสนานั้น; เหล่านี้ ถือกันว่า ผู้มีพระคุณ.

บางที่ก็มีการจัดไว้อย่างน่าสนใจว่า มารทามีกุณเท่านั้น บิคามีคุณเท่านั้ กรูบวอาจารย์มีทุณเท่าโน้น พระเจ้า พระสงฆ์ มีคุณเท่านั้น. อาตมาก็เกยได้ยิน แต่ลืม เสียแล้ว สำหรับตัวเลข; คนแก่ ๆ เขาเกยพูดให้พึ่ง แล้วก็ท่องจำกันไว้แม่นยำ สำหรับ สมัยนั้น. ครั้นมาถึงสมัยนี้ ไม่สนใจกันก็ลิ่ม; แม้อาทมาะองก็ลืมตัวเลขเหล่านั้น. แต่แม้ว่าจะลืมตัวเลชเหล่านั้น ความที่ไม่ลืมก็ยังมีอยู่ที่ยอมรับว่านั้นเป็นเรื่องจริง : คิด ถือว่า บิภามารดา ครูบาลวจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ ตระหังพระพุทธเจ้าว่าเป็นตู้ มีพระลุณ.

ത്രയര

ทีนีที่ใกลไปกว่านั้นอีก ที่เขาต้องการให้เกิดความมั่นกงขึ้นในกวามคิดเรื่องนี้ จึงมีคำพูดเลยไปถึงว่า พระอาทิตย์ก็มีคุณ พระจันทร์ก็มีคุณ ฝนพื้วก็มีคุณ ทะเล ลำราร ก็มีคุณ, มีกุณแก่มนุษย์ เป็นผู้มีบุญกุณแก่มนุษย์ จึงต้องบูชา. ที่ยังเหลือ ร่องรอยอยู่จนกระทั่งบัดนี้ ก็เช่นว่า มีพิธีบูชาแม่ โพสพ : หมวยถึง น้าวที่ทำนา แล้วเอานาดิน ถือังถือว่ามีพระลุณ, อะไร ๆ ก็เป็นมีพระกุณไปเสียทั้งนั้น จนกล่าว ได้ว่า ในหว้ใจบองบุลลล เหล่านั้น มัน เต็มไปด้วยความรู้ถึกขอบพระกุณ หรือรู้สึก คุณในสิ่งนั้น ๆ. แต่ถึงอย่างไรก็ดี ก็ยอมรับว่า บิดามารดา ครูบาอาจารย์ กระทั่ง พระทุทธ พระธรรม พระสงฆ์นี้ เป็นสิ่งที่มีคุณออกหน้ากว่าสิ่งโดหมด.

### พิจารณาถึงปูชนียบุคคลโดยลำดับก่อน

สำหรับในวันนี้ อากมาจะขอร้องให้พิขารณากันเป็นพิเศษ เฉพาะที่เราเรียก กันว่า บิลามารถา กรูบาอาขารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ ซึ่งรวมขึ้นไปถึงพระพุทธเจ้าด้วย เท่านั้นเอง, แล้วก็อยากจะแบ่งออกเป็น ๓ ระกับ ภามกำพูก ที่กำลังพุตกันอยู่นี่แหละ ว่า บิลามารถา เป็นผู้มีพระกุณ ระดับที่หนึ่ง. ลรูบาอาจารย์ระดับที่สอง, พระเจ้า พระสงฆ์ สมณะ พระศาสภาทั้งหลายนี้ก็เป็น ระดับที่สาม.

พูดให้สั้น ให้สะดวก สำหรับการพูดจาต่อไปก็จะเรียกว่า บิดามารดา กรูบาอาจารย์ สมณะ ศาสดาจารย์ มีอยู่เป็น ธระดับ แล้วก็เกี่ยวข้องกัน คือส่งต่อกัน ไปเป็นขั้น ๆ จึงจักสิ่งทั้ง ๓ นี้ว่า เป็นสถาบันแห่งผู้มีพระกุณ. พูกกันโดยภาษาไทย ทามแบบไทย ๆ บ้านนอกคอกนาก็ได้ ว่าบิดามารตา กรูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ เป็น ๓ ชั้นอยู่. ผู้ที่มีอายุ ๕๐ ปี ๖๐ ปี ๗๐ ปีนี้ คงจะสังเกตเห็นความเปลี่ยนแปลงในเรื่องนี้ ว่า **เล็ก ๆ สมัอนี้มีความรู้สึกบุญคุณ** ของบิดามารถา กรูบาอาจารย์ หรือพระเจ้าพระสงฆ์ **น้อยกว่าสมัอที่เราขังเป็นเล็ก**, และยังมองเห็นส่วงหน้าไปอีกด้วยว่า ในอนากดจะร้าย ยิ่งไปกว่านี้; เพราะว่าเราได้เห็น **วัฒนธรรมใหม่ สม**ัยใหม่ เช้ามา ครอบจำจิตใจ ชองเด็ก ๆ ให้เหไปทางวัลถุ นิยมวัดถุ.

ความรู้สึกทางธรรม หรือทางนามธรรมนี่ มีน้อยไป ๆ จึงต้องเอามาพูตกัน ใหม่, เพื่อว่าคนแก่จะได้สอนเด็ก ๆ กันเสียใหม่ หรือว่าเด็ก ๆ ได้ยินแล้ว ก็จะได้เอาไปกิด ไปนึก แล้วปรับปรุงความเข้าใจในเรื่องนี้กันเสียใหม่.

**สถาบันแห่งสู้มีพระสูญถ้ำอังจะอับเลือนไป** ซึ่งกลับมาใหม่ให้ชัดเขน ให้แจ่มแจ้ง; แต่แล้วก็กงจะหัวเราะตรงที่ว่า มาซี้ลงไปที่ บิตามวรดา กรูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ ซึ่ง*เด็ก ๆ เขาเบื้อกันเต็มที่แล้ว* เขาถือว่ามีคนเหล่านี้ไว้สำหรับให้ ช่วยเหลือเขา ให้กวามสะดวกแก่เขาเท่านั้น แล้วก็พาลหาเรื่องว่า เพราะเกิดเขามาก็ต้อง ช่วยเขาซี ไม่มีบุญตุณอะไร.

ทีนี้เราจะพูทกัน โคลทลักทางศีลอรรมว่า อำภวามรู้สึกขนิดที่ว่า บิตา. มารดา เป็นต้น ไม่มีบุญคุณ เข้ามากรอบงำแล้ว โลกนี้ก็เปลี่ยนไปเป็นโลกอะไร ไปก็ไม่รู้. มันจะเหมือนโลกสักว์เคร้จฉาน หรือจะยึงไปกว่าโลกของสัตว์เคร้จฉาน ก็ได้; เพราะว่าลักว์เคร้จฉานมันยังเฉย ๆ จะไม่ถือว่า บิทามารกามีบุญกุณ. แต่ก็กง จะไม่ปรับเอาพ่อแม่ว่า "เพราะเกิกเรามานี้ก็ต้องเลี้ยงดู เอาอกเอาใจ ช่วยเหลือเราซิ". นี่เป็นอันว่าเลิกกวามศิทชนิทนั้นกันเสียที มาพูกกันใหม่ในลักษณะที่จะเป็นการส่งเสริม ศีลธรรม. สถาบันผู้มีพระลุณ อันคับแรก ก็อ บิลามารลา นี้เป็นผู้ให้ชีวิต; บิลา มารดวเป็นผู้ให้ชีวิต, อันลับสอง *ครูบาอาจารย์ เป็นผู้ให้ความรอดในทางร่างกาย*, อันลับสาม *พระเจ้าพระสงฆ์ เป็นผู้ให้กวามรอด ในทางจิต ทางวิญญาณ*. นี่โดย ตรงก็มุ่งหมายกันอย่างนี้ แต่มันมีโดยอ้อมลาบเกี่ยวกัน ไม่อาจจะแยกกันได้เด็กขาด.

อันดับที่ ๑ : บิดามารกา เป็นผู้ให้กำเนิก คือให้มีชีวิตขึ้นมา; ปราศจาก บิดามารตาแล้ว ก็ไม่มีการเกิดมา ก็คือไม่มีชีวิต. เราถือว่ามีพระกุณจนไม่รู้จะพูดกัน ว่าอย่างไร เพราะว่าได้ให้สิ่งที่เรียกกันว่า ชีวิต; ฉะนั้นถ้าชีวิตมีกำเท่าใด บิดามารดา ก็มีค่าเท่านั้น แล้วก็มีพระกุณเท่านั้น, เขียนเป็นตัวเลขไม่ได้ รู้เอาเองก็แล้วกัน ว่า เป็นผู้ให้ชีวิต และก็มีพระกุณเท่ากับก่าของชีวิต.

อันดับพี่ ๒. ครูบาอาจารย์ ให้ดวามรอดในทางผื่าอร่างกาย. นี้อย่า ลึมว่า แม้ บิดามารดาดั้งอยู่ในฐานะเป็นครูบาอาจารย์ ด้วย เหมือนกัน ในระดับ แรก ๆ: แต่แล้วเราก็เอาคำว่า กรูบาอาจารย์นี้ไปใช้กับคนกลุ่มหนึ่ง ที่มีความรู้ ความ สามารถ ในหน้าที่ของกรูบาอวจารย์โดยเฉพาะวิชว, เพราะได้ผึกไว้เพื่อการนั้นโดย เฉพาะ จึงมีความสามารถกว่า. แต่ถึงอย่างไรก็ดี บิดามารดาก็ยังเป็นกรูบวอาจารย์ รุ่นแรกที่สุด, สอนทุกอย่างให้เด็ก ๆ ทารกนั้นรู้ขึ้นมาตามลำดับ กระทั่งให้รู้จักรักษา ตัวให้รอกชีวิต. นี้ถือว่า ดรูบาอาจารย์ นี้ ก็สอบให้รู้ดวามรอดในทางกาย เป็น ส่วนใหญ่, ให้รอกชีวิตยิ่งขึ้น ๆ ไป ก็หมายความว่า ให้มีอาชีพ ให้เป็นอยู่สะควกสบาย ไม่ต้องเกือกร้อนในทวงกาย.

เคี้ยวนี้โราก็เห็นอยู่แล้วว่า การศึกษาในโรงเรียน ในวิทยาลัย ในมหาวิทยาลัย มันไม่พ้นไปจากเรื่องของอาชีพ และเป็นเรื่องหางวัตถุทางกาย จะเก่งกล้าสามารถอย่างไร วักถุประสงค์ที่วนเวียนอยู่ที่ความรอกในทางกาย. นี้จึงถือว่ายังไม่สูงสุก ; ต้องมี กวามรู้รอกชั้นสูงสุทอีกที่หนึ่ง คือกวามรอกทางจิตหรือหางวิญญาณ.

อันดับที่ ๓ : พระเจ้าพระสงฆ์ เป็นผู้ให้ความรอดทางจิตหรือทางวิญญาณ ซึ่งเรียกกันง่าย ๆ ว่า **พระเจ้าพระสงฆ์** *ตามความหมายที่ถูกต้อง*.

ทำไมต้องพูกว่า "ตามความหมายที่ถูกต้อง" ? ก็เพราะว่า *เดี้ยวนี้มันมี* กวามหมายเลอะเทอะ เหลวไหล เหลวแหลกอะไรเข้ามาปนเป, **เอาตามความหมาย** ที่ถูกต้อง พระเจ้า : *ทระ* แปสว่า *ประเสริฐ, เจ้า* แปลว่า *สูงสุด*; จะเล็งถึง พระเจ้าในศาสนาอื่นก็ได้เหมือนกัน.

ใน ภาษาไทย เราว่า พระเจ้าพระสงม์ ก็ทมายถึง พระพุทธเจ้า, และ ก็ลงมาถึงสาวลงองท่าน แล้วก็ถินกวามลงมาถึงผู้ที่สืบอายุพระศาสนา โดยถูกต้อง แท้จริง มาจนถึงพวกเราสมัยนี้ มีการบวชจริง เรียนจริง ปฏิบัติจริง ได้ผสจริงสอน สืบ ๆ กันมาจริง ; นี้เรียกว่า พระเจ้าพระสงฆ์.

หน้าที่ที่พระเจ้าพระสงร์ท่านทำ ก็คือสอนให้เกิดความรอดในทางวิญญาณ ซึ่งสูงไปกว่ากวามรอดในทางร่างกาย. ความรอดในทางร่างกายนี้ เงินทองก็พอช่วย เหลือได้, เพื่อนฝูงก็พอจะช่วยกันได้; แต่ **ความรอดหางวิญญาณนั้น เป็นเรื่อง** ช่**วยคัวเองด้วน** จึงต้องมีกวามรู้ กวามฉลากที่ยิ่งไปกว่า จึงต้องมีอีกส่วนหนึ่งสำหรับ ให้เกิดกวามรอดในทางวิญญาณชื้นมา.

รวมทั้ง 🖻 ชั้น นี้เรียกว่า "สถาบันบองผู้มีพระคุณ"; ปิดามารดา ให้ ชีวิต: นี่หมายถึงให้รอดชีวิตมา, ครูบาอาจารอ์ ให้วิชาลวามรู้ สำหรับเอาตัว รอกในทางวัตถุ หรือทางภาย, พระเจ้าพระสงพ์ ให้ความรอดในทางจิต ทาง วิญญาณ โดยการสืบพระศาสนามาจนบัตนี้; เราจงให้เหมือนกับว่าพระพุทธเจ้ายังอยู่. อย่าให้พระพุทธเจ้าสูญสิ้นไป; เพราะว่า*พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "ธรรมะนั้นแล คือพระองค์ท่านที่จะยังอยู่ตลอดกาล"*.

ถ้าดูให้ดีก็จะ เพ็นได้ละเอียล ปลีกย่อยออกไปอีกว่า บิดามารดานั้นให้ ดำเนิด. ดรูบาอาจารย์ รวมขั้งบิดามารดาด้วย ในระยะหนึ่งก็เรียกว่า ได้เลี้ยงดู ให้ดำรงขีพอยู่ได้ด้วยอาชีพ: กรั้นมาถึง พระเจ้าพระสงม์ ก็เบ็นสถาบันที่ ขักลูง วิญญาณให้เดินไปดามหางของพระธรรม ราวกับว่าพระพุทธเจ้าท่านเสด็จมาทรง กวบกุมอยู่ด้วยพระองค์เอง.

พีนี้ ถ้าจะ ดูให้เข้าใจง่าย อีกทีหนึ่ง ก็จะพูดกันได้สั้น ๆ ว่า บิดามารดา
 มีพระกุณ ด้วยการ ให้กรรมพันธุ์ที่ดี; เพราะว่าบิดามารดาอุดส่าห์ประพฤติดีอย่าง
 เกร่งครัด แล้วให้เกิดบุตรออกมา ให้สืบกรรมพันธุ์ที่ดี; บิดามารดาจึงเป็นผู้ให้
 กรรมพันธุ์ที่ดี. ครูบาอาจารธ์ ก็ให้มโนธรรมในระดับดัน แก่บุตรพีเกิดมาดี:
 พระเจ้าพระสงฆ์ ก็ให้มโนธรรมในระดับสูงสุด แก่บุตกล ที่ได้ผ่านมโนธรรมระดับ
 ดันมาแล้ว.

อีกทางหนึ่งอวจจะพูดว่ว **บิดามารดา** มีพระกุณกรงที่ให้ร่างกายที่ที **มี** สมรรถภาพมาโลยดำเนิด, ครูบาดวจารอ์ ก็เริ่มบั้นควงวิญญาณ ของเก็กที่เกิดมานั้น ให้มันเป็นรูปร่าง สำหรับจะเป็นมนุษย์, พระเจ้าพระสงม์ ก็ช่วย สร้างวิญญาณ ให้สมบูรณ์ ให้แก่คนที่เกิดมาแล้ว. เนี่เรียกว่า พ่อแม่ให้ร่างกายที่ดี, ครูบาอาจารอ์ ปั้นกวงวิญญาณให้มันเป็นรูปร่าง เป็นโครงขึ้นมา สำหรับจะก้าวหน้า, พระเจ้าพระสงฆ์ ที่ดีก็ทำให้ควงวิญญาณนั้นสมบูรณ์ใต้โดยง่าย. ถ้าจะดูอีกพีหนึ่ง เราจะเห็น ความแตกด่างกันได้ชัดว่า พ่อแม่เป็นที่ตั้ง แห่งความรัก, ครูบาอาจารย์เป็นที่ตั้งแห่งความถลัวเกรง, พระเจ้าพระสงม์ เป็นที่ตั้งแห่งความเสารพนับอื่อ; นึ่มันก็ไม่เหมือนกันอยู่แล้ว. นี้ระบุแต่เฉพาะ ที่เป็นใจความสำคัญ แยกจากกันออกไป ก็พอจะแยกได้อย่างนี้ ทั้งโดยที่แท้แล้ว มัน ก็เงือกนังจนแยกกันไม่ออก,

แต่ถ้าจะเอากวามมุ่งหมายให้เป็นหลักสำหรับจะมองดูกันง่าย ๆ ละก**ี บิลา** มารลาเป็นที่ดั้งแห่งความรัก; บิกามารการักบุตรยิ่งกว่าใคร, บุตรก็รักบิคามารดว ยิ่งกว่าใคร ถ้าเลี้ยงดูกันมวโดยถูกวัฒนธรรมของมนุษย์. พอมาถึง ครูบาอาจารย์ ก็ เป็นระดับที่มีความกลัวเกรง; ถึงแม้ว่าศิษย์จะรักครูบาอาจารย์บ้างก็ไม่ได้ รักมาก อย่างบุตรรักพ่อแม่ เพราะมีความกลัว กวามเกรง เข้ามาแทน. ครั้นมาถึงระกับ พระเจ้า พระสงฆ์ ก็กลายเป็นความเการพ ความนับถือ เข้ามาแทน.

อนึ่งซออย่าลืมสังเกทว่า **สิ่งทั้งสวมอย่างนี้ ยังรวมกับได้เสมอไป** กือ **มีทั้งความรัก ความกล**ัวเกรง ความเคารพบับถือ ในบิดามารตาก็ให้ ในกรูบา-อาจารย์ก็ให้ ในพระเจ้าพระสงฆ์ก็ได้; แต่ขอให้สังเกตดูว่า เรื่องมันกำเนินมาในทาง ที่ให้เห็นได้ว่า มันมุ่งหมายกันกนละอย่างในส่วนลึก.

### ก้าสถาบันผู้มีพระคุณยังอยู่ ภาวะไร้ศีลธรรมจะไม่มี

พีนี้ ซอให้ดู้ต่อไปอีกว่า ถ้าเด็ก,ๆ ของเรามีความรู้สึกอย่างนี้, รู้จักผู้มีพระคุณ กันในลักษณะอย่างนี้ เขาจะเป็นอย่างไร ? ถ้าสถวบันของผู้มีพระคุณยังไม่สมละลวย ยังตั้งอยู่อย่างมั้นคง เต็ก ๆ ของเราจะเป็นอย่างไร ? เล็ก ๆ จะยังปฏิบัติชอบ เพราะว่าเมื่อเขาเบื้อพั้ง บิดามารทา ครูบา-อาจารย์ เขา ก็ต้องเป็นคนพี่มีสติปัญญา. และ ความรักบิตามวรดาทำให้เขาสตัญญ. พวะเจ้าพระสงม์ ทำให้เขามีชิริและโอตตัปปะ ดือสล้วบวป เกลือคบาป. นี่.เสลงให้เห็นว่า เมื่อสถาบันของผู้มีพระกุณได้มีอำนาจ:หนือจิตใจของเจ็ก ๆ กรบทั้งสาม อย่างแล้ว: เจ็ก ๆ ก็จะเป็นอย่างนี้. เมื่อเด็กมีจิตใจเป็นอย่างนี้ สภาพที่ไร้คีลธรรม ก็จักไม่เกิดขึ้น เกิดขึ้นไม่ได้, จักไม่เกิดอาชญากรรม ที่ทำอันตรายแก่ตัวเอง หรือ ทำอันตรายแก่ผู้อื่นขึ้นได้เลย.

เด็กหรือผู้ใหญ่ก็กาม **ขึ่ประกอบอาบอากรรม** อยู่ในทุกวันนี้ **ก็เพราะบาท** สถาบันผู้มีพระดุญ เหล่านี้; อย่างน้อยก์ในระยะเวลา ที่เขาประกอบอาชญากรรม นั่นเอง เขาลืมพ่อลืมแม่ ลืมครุบาอาจารย์ ลืมพระเจ้าพระสงฆ์ ลืมศาสนว เขวจึงทำ อาชญากรรมสงไป. และบวงทนหรือบางพวกนั้น ไม่เกยรู้เรื่องนี้เลย; เพราะ เกิด มาไม่เกยรู้จักบุญลุณ ของพ่อแม่ กรูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ หรือศาสนาเลย เป็นอันธพาลโดยกำเนิด อย่างนี้ก็ทำอาชญวกรรมได้ ทุกอย่างหรือทุกระดับ.

แต่ **ถ้าเบาเป็นผู้ที่มีลวามรู้สึกในผู้มีพระลุณ** อย่างที่ว่ามาแล้ว จะเป็นโดย **ได้รับการสั่งสอนโดยตรงก็ตาม. โดยอัดมก็ตาม**, หรือว่า ทำสืบ ๆ กันมาตามบนบ-ธรรมเนียมประเทณีก็ตาม ใช้ได้ทั้งนั้น; ไม่รู้หนังสือก็ได้ อนาดไม่เดยเรียนหนังสือเลต ก้ยังมีคุณธรรมเหล่านี้ได้ : *รู้บุญคุณบิดามารดา ครูบาอาจารย์ ตั้งตนประพฤติดี ไม่ประกอบกรรมขั้วกรรมเลวก็ได้ โดยไม่ต้องรู้หนังสือเลย*.

เตี้ยวนี้รู้หนังสือเสียอีก **ยิ่งรู้มาก**ไปเสียอีก **ยิ่งทำให้เสื่อมศึลธรรม: ไม่เการหนิดามารกา กรูบาอาจารย์** เพราะว่าเขาเรียนไปในทางทรงกันข้าม. เขาเรียน หนังสือ เพื่อหาโอกาสถอบโกยประโยชน์มาใส่ตน เป็นกวามสุขสนุกสนาน ทางวัตถุ ทางเนื้อทางหนัง; อย่างนี้ **ยิ่งเรียนมาก ก็อิ่งไร้สีลธรรม**, ยิ่งไม่รู้จักบุญกุณของ บิกามารทา กรูบาอาจารย์.

นี่เราท้องนึกถึงวัตถุพยานที่มีอยู่ : อย่างสมัยพุทธกาลนี้ เขาไม่ได้เรียน หนังสือกัน, ไม่มีหนังสือใช้ด้วยซ้ำไป จะใช้บ้างก็:บึนส่วนน้อยที่สุด, หรือว่าก่อน หน้านั้นไปอีก ดนมีสาสนา มีสือธรรม โดยไม่ต้องรู้หนังสือ : ใบ้ถ่ายทอดกัน ด้วยสิ่งที่วิเศษนี้สุด ด้วยการปฏิบัติให้ดู, ไม่ต้องสอนด้วยปากกันก็มากน้อย. แต่ว่า ปฏิบัติให้ดู เป็นตัวอย่างให้ดูอยู่ตั้งแต่อ้อนแต่ออก เขาก็เป็นคนมีธรรมะได้ โดยที่ไม่ ด้องรู้หนังสือ.

เกื่อวนี้อึ่งรู้หนังสือ อำหรับเป็นเครื่องมือของกิเลล; กิเลสก็แก่กล้า เท่ากับพี่มันรู้หนังสือมาก; ถ้าเป็นอย่างนี้ ยิ่งรู้หนังสือกี่ยิ่งไร้คือธรรม. ขอให้ มองกู่ให้ถึงข้อเท็จจริงอย่างนี้; สิ่งที่เรียกว่า ธรรมะ นี่ ถ่ายขอดกันมาได้ โดยไม่ ด้องใช้หนังสือก็ได้. บิ่งามารถาประพฤทิธรรมอยู่ในบ้านเรือน เด็กกลอดออกมาก็ได้เห็น มาทั้งแต่แรก ก็หำตามพุกอย่าง ก็พลอยมีธรรมะไปด้วย เป็นขนบธรรมะนียมประเพณี.

ทีนี้ ดูกันอีกทีหนึ่ง ก็จะเห็นว่า โลกมันกว้างขวาง แล้วก็มีขนบธรรมเนียม ประเพณีที่ไม่ก่อยเหมือนกัน; แต่ถึงอย่างนั้นก็มีบางส่วนของโลก ที่มีชนบธรรมเนียม ประเพณีนิยม ยกย่องสถาบันแห่งผู้มีพระกุณ.

เท่าทีอาดมาได้อ่าน ได้พึ่ง ได้สังเกตอะไรมา ก็เห็นด้วยกับการที่เขากล่าว กันว่า **โลกผ้ายละวันออกนี้ หมาแน่นไปด้วยสถวบันของผู้มีพระดุณ** : คือเคารพ

ත්තම

#### สถาบันผู้มีพระคุณเป็นรากฐานของศีลธรรม

นับถือกกัญญกตเวที่ต่อบิดามารดา กรุบาอาจารย์ อย่างสูงสุด: ไม่เหมือนกับโลกผ่าย ตะวันตก, ผ่ายฝรั่งพวกโน้น ไม่ยกย่อง ไม่นับถือ ไม่มั่นคงในกวามรู้สึกต่อสถาบัน ผู้มีพระกุณ คือบิดามารดา กรุบาอาจารย์.

โดยเฉพาะ วัฒนธรรมพื้ลสญญูต่อพ่อแม่นี้ เกี่ยวนี้ก็มีวัตถุพยานประจักษ์ ชักเหลืออยู่ว่า **ฝ่ายตะวันออกนี้ ดีกว่าล่ายตะวันตก:** แต่แล้วก็มาถึงรอบที่ว่า มันจะ เสื่อมทรามไป; พราะว่าไปตามกันตะวันตก นิยมยกย่องบูชาการสึกษาแบบตะวันตก จนถึมวัฒนธรรมกะวันออก ในที่สุกก็จะสูญสิ้นไป สำหรับสิ่งที่เอยมีอยู่อย่างดี ๆ.

ถึงพวกฝรั่งเองก็ออกปากว่า ฝรั่งเขาไม่มีสิ่งที่ละวันออกมี, หรือละวันออก มีสิ่งที่เขายังไม่มี, นี่ก็หมายถึงเรื่องอย่างนี้ทั้งนั้น, **เอี๋ยวนี้เรากำลังอื่มด้ว ชุนิด** พี่ทำให้สถาบันของสู้มีพระดุณด้อย ๆ สถายละลายไป จนไม่เอารพนับถือบิทามารกา กรูบาอาจวรย์ พระเจ้าพระสงฆ์ กระทั้งถึงศาสนา; ฉะนั้นจึงเห็นว่า กวรจะมาพูดกัน รื้อพื้นขึ้นมารักษาไว้ วันนี้ก็ขอเอามาทำกวามเข้าใจกัน ในส่วนนี้เท่าที่เวลาจะอำนวย.

## พิจารณาดูสถาบันผู้มีพระคุณตามพระพุทธภาษิต

อาตมาได้โดยกล่าวมาแล้วในกรั้งก่อน ๆ ว่า การบรรยายชุดนี้อาศัยหลักพระ-กัมภีร์พระพุทธภาษิต หรือพระไตรปฏกเรื่อย ๆ มา; วันนี้ก็อย่างเดียวกันอีก. เมื่อ พูกถึงสถาบันผู้มีพระกุณ ก็อบิตามารตา ครูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ ก็มีพระพุทธ-ภาษิตที่กล่าวถึงเรื่องนี้ :- มาตริ ปีตริ วาปี อโถ เขฏฐมุทิ ภาตริ, อาจริเย จตุตุถมุทิ เตสุ อสส สการโว – อย่วเป็นคนถือคัวกระด้างคัวสมานะ ต่อมารดาต่อบิดา ต่อผู้เจริญกว่า ต่ออาจารอ์ ครูบาอาจารอ์ จงเป็นผู้มีความเการพในบุคคอเหล่านั้น.

*ตุยธุส อปจิตา อสุสุ –* เป็นผู้นอบน้อมต่อบุจคลเหล่วนั้น คือทำบุคคล เหล่านั้นให้เป็นผู้ได้รับการนอบน้อม.

เตจ สุสาธุปฏิตา - จงทำบุลลลเหล่านั้นให้ได้รับการบุชา,

อรหนุเต สีติภูเต กตกิจุเจ อนาสเว นิทจุจมานิ ออทุโธ มานุสุสเย อนุตฺตเร – ดถ้าทำตนให้เป็นลนกระค้าง ค้วอบิฏฐินานะต่อพระอรทันด์ ผู้มีความ สงบเอ็นแต้ว มีกิจควรทำ ทำเสร็จแล้ว ไม่มีอาสวะ ไม่มีอนุสอ เป็นบุลลลที่ไม่มี บุลลออื่นอึ่งกว่า.

นี่ขอให้สรุปเขา**ใจความของพระพุทธภาษิตนี้** ก็มีอยู่ว่า *มารดาบิดา ครูบาอา*จารย์ กระทั่งผู้ที่เจริญกว่า เช่นพี่ หรือผู้ที่เจริญกว่าโดยเหตุอย่างใดก็ตาม ให้เการพ ให้นอบน้อม ให้บูชา ไม่มีกวามกระด้างต่อพระอรหันต์ทั้งหลาย.

ดำว่า พระอรทันต์ นี้ คือ พระเจ้าพระสงน์ในระดับสูงสุด ซึ่งรวมทั้ง พระพุทธเจ้าด้วย.

**เลื้อวนี้เรามีความกระค้าง** ในบิกา ในมารกา ในพี่ หรือในกรูบาอาซารย์ กระทั่งในพระเจ้าพระสงฆ์ **ตรงกันข้ามกับพระพุทธภาษิคนี้** ซึ่งได้ทรงสั่งสอนไว้

ෂස් ර

อย่างนี้. สรุปสั้น ๆ ก็ว่า มีมานะกระก้างก่อสถาบันแห่งผู้มีพระกุณ อย่างที่กล่าวมาแล้ว นั่นเอง. ก็เป็นอันว่า ได้ทำผิกกำสั่งกำสอนของพระพุทธเจ้าในเรื่องนี้. ผลเกิดขึ้น อย่างไรก็ดูเอาเอง; ก็อย่างที่กล่าวมาแล้ว, อย่างที่กำลังลำบากกันอยู่ทั่วทุกหวัรระแหง ในโลกนี้. แม้ในหมู่ชนที่เขาไม่ถือธรรมะข้อนี้ ไม่นับถือพ่อแม่อย่างพวกเรา; ก็ได้ รับกวามเชือกร้อน เหมือนกันกับพวกเรา ที่ว่าเกยนับถือแล้วก็สลักกวามนับถืออันนั้น ออกไป ก็อไปทามกันพวกที่เจริญในทางวัทถุ โดยไม่เหลียวแลสถาบันผู้มีพระกุณ บิจา มารกา กรูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์.

ข้อสุดท้าย ที*่หระพุทธเจ้าห่านตรัสว่า อย่ากระด้างด้วยมานะต่อพระ-*อรหันด์. สมอนี้ก็ดงจะหัวเราะเขาะ หลายอย่างหลายแง่ ที่ว่าพระอรหันด์ ว่าจะอยู่ อย่างไร จะเป็นอย่างไร; ก็ไม่มีใดรรู้ หรือไม่มีใครยอมรับ ไม่มีใครสนใจ. แล้ว บางถนจะคิดว่า เป็นเรื่องพันสมอั ไม่จำเป็นสำหรับคนเราอีกแล้ว; แล้วก็จะหาว่า พระพุทธเจ้าตรัสสิ่งที่พันสมอีแล้ว ไม่ต้องสนใจ.

แก่ถ้าถือตามพระพุทธภาษิตนี้ หรือตามหลักที่จะเห็นได้ทั่ว ๆ ว่า อย่างที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า *"ถ้ามีการปฏิบัติโดยขอบอยู่ใชร้ โลกนี้ก็ไม่ว่างจากพระ-*อรทันด์; ดังนี้แล้ว ก็จะเห็นได้ว่า ชอให้มีการปฏิบัติชอบยิ่ง ๆ ขึ้นไปก็แล้วกัน โลกนี้ จะไม่ว่างจากพระอรหันด์ แม้เดี๋ยวนี้.

เตี๋ยวนี้เราไม่รู้จักพระอรหันด์ แล้วเหยียบย่ำข่มขี่ คำแม้แก่ชื่อ แม้แก่คำ ๆ นั้น ที่เห็นอยู่คำตา, หรือตาคำ ๆ เช่น **ห่อแม่ยังก็ไม่เลารหนับถือ**, ครูบาอาจารย์มันก็ยังไม่ เการพนับถืย, **แล้วจะไปเลารหนับถือพระลรหันต์ นี่ไม่รู้ว่าอยู่ที่ไหนได้อย่างไร** ขอให้ไปช่วยกันกิตกูจ้วย. พระพุทชภาษิกนี้ได้กล่าวถึง สถาบันผู้มีพระกุณกรบทั้งสี, พีนี้ ก็จะได้เอาพระพุทธภาษิตอื่น ๆ ที่กล่าวถึงสถาบันนั้นแต่ละอย่าง ๆ มาพูดกันต่อไป.

### พิจารณาดูพระพุทธภาษิตเกี่ยวกับมารดาบิดา

**สถาบันแรก** ก็คือ มารคาบิคา ทั้งที่กล่าวมาแล้ว, กล่าวแล้วกล่าวเล่า; สำหรับบิดามารตา พระพุทธเจ้าท่านตรัสไว้มาก มากจนเหลือกำลังที่จะเอามาพูกกันให้ หมกในวันนี้ใต้ จะเลือกมาแต่ที่เห็นว่าจำเป็นก่อน. *พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า พุรหุมาติ ภิกุขเว มาตาปีตุนุนิ เอติ อธิวจนิ –* ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย. กำว่า พรหม เป็นคำ แหนชื่อเรือกษิคามารดาทั้งหลาย.

ปุ่พพาจริยาติ ภิกุขเว มาตาปีตุนุน เอต อธิวจน์ – ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย, กำว่า อาจารย์คนแรกนี้เป็นชื่อเรียก แทนบิคามารดาทั้งหลาย.

ปุ*พฺพเทวาติ ภิกฺขเว มาตาปี่ตุนุนํ เอติ อธิวอนํ –* **ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย**, ลำว่า เทวลาองล์แรกนี้ เป็นชื่อเรียกแทนบิกามารถาทั้งหลาย.

อาหุเนยุยาติ ภิกุขเว มาตาบี่ตุนุนํ เอต อธิวจนํ คำว่า อาหุเนยยะ นี้เบ็ม ชื่อเรียถแทนบิควมารดาทั้งหลาย.

สรุปกวามว่า กำว่า พรหม ก็ที่ กำว่า อาจารย์คนแรก ก็ที่ กำว่า เพวลา องก์แรกก็กี่ กำว่า อาหุเนอยบุลลล ซึ่งเป็นชื่อของพระอรหันท์ก็กี นี่ เป็นชื่อสำหรับ เรียกบิลามารลา. บิควมารทา **เป็นพรหม** เพราะว่าไม่มีไกรจะมีเมตตวกรุณาซ่อลูก ยึ่งไปกว่า บิคามารกากวามหมวยของพรหมมันก็อยู่ที่นั่น.

*ปุ่พพาจริยา --*อาจารย์คนแรก ก็คือบิตามารกา; นับตั้งแก่สืมตาขึ้นมา บิถวมารทาจะเป็นผู้สอน ให้ดู ให้เห็นหน้า ให้ขึ้ม ให้รู้กินอาหาร ให้รู้กินนม ให้รู้อะไร ๆ เป็นลำดับมา; กระทั่งสอนทุกอย่าง กว่าลูกจะไปโรงเรียนได้.

*ปุ่ทุพเทวา* หมายถึง **เทวดาองล์แรก** คือผู้กุ้มครองทำความปลอดภัยให้ อย่างกะเป็นเทพเจ้า, บิคามารกาเป็นผู้กุ้มครองจึงได้เรียกว่า เป็นเทพเจ้าองก์แรก เป็นมา ตั้งแต่ในท้อง.

ทีนี้ *อาหุเนยยา* คือผู้**ที่ควรลักกวระบบบาสูงธุด** นี่เป็นพระอรหันท์แก่ลูก, เ**ป็นพระอรหันต์ของลูก** เพราะว่าได้ให้ชีวิต หรือได้ให้ทุกอย่างที่จะให้ได้ เป็นผู้ที่ บุกรควรจะเการพบูชาตอบแทนอย่างยิ่ง.

เมื่อถามว่า เป็นเพราะเหตุไร ร ก็ได้*ตรัสว่า บิดามารตาเป็นตู้มีอุปการะ* มาก : เป็นผู้อุ้มชูเลี้ยงดู เป็นผู้แสดงโลกนี้แก่บุตร.

คำว่า อิมสุล โลกสุส ทสุเสตาโร แปลว่า ผู้แสดงโลกนี้แก่บุตร ความ หมวยมันกว้างขวางมวก. ถ้าว่า บิควมารครไม่ได้กลอดมา บุครก็ไม่มีทางที่จะได้มาเห็น โลกนี้, หรือว่าพอกลอดออกมาแล้ว ก็แสดงโลกนี้แก่บุตร; หมายความว่าให้บุคร เอาชนะโลกนี้ให้ได้ โดยประการต่างๆ คือจะ:อาตัวรอดในโลกนี้ได้. ทีนี้ ก็ได้ *ตรัสเนื่องกันต่อไปว่า ในสกุลใดหรือบ้านเรือนใด ที่มารดาบิดา ได้รับการเคารพนับถือบูขา ในบ้านเรือนนั้น สกุลนั้น ชื่อว่ามีพระพรหม มีอาจารย์ คนแรก มีเทวดาองก็แรก มีอาหุเมยยบุคคล*. ถ้าเราเชื่อพระพุทธเจ้าในข้อนี้ ก็ไม่ก้องไปหาอะไรที่ไหน; ในบ้านเรือนนั้นมีพระอรหันต์ มีเทพเข้า มีอาจารย์ มีพระพรหม. ไม่ก้องไปบุชาให้เขาหัวเราะเยาะที่ไหนอีก; บูชาต่อบิดามารดาที่มีอยู่ ในบ้านเรือนนั้นเอง. นี่แหละชอให้คิดดูเถอะว่า พระพุทธเจ้าห่านได้ตรัสถึงบิดามารดา ไว้ในลักษณะอย่างไร สูงค่ำเพียงไหน.

ในบาลีแห่งอื่นได้ตรัสว่า มารดาบิตาเป็นอาหุเนยยอัลดิ คือเป็นไฟ อย่างหนึ่งในบรรดวไฟ ๓ อย่าง : – ไฟอย่างพื้หนึ่ง ก็ก็อ*บิดวมารดา* เรียกว่า อาหุ-เนยยอัลดิ. ไฟอย่างพื้สอง บุตร ภรรยา คนใช้ เรียกว่า คหปตัดดิ. ไฟอย่าง พื้สาม พระเจ้าพระสงฆ์เป็นไฟอย่างหนึ่ง เรียกว่า ทักจิเนยยอัลดิ.

ทำว่ว **ไฟ** นี้ ความหมายมันประหลาดอยู่ ถ้าสรุปเอาแต่ใจความสั้น ๆ ก็คือ **สิ่งที่ต้องระวัง. ไฟ** นั้นคือ **สิ่งที่ต้องระวัง** ต้องเอาใจใส่ ต้องไม่ประมาท ถ้าทำผิด ต่อไฟก็ได้รับอันตรายถึงที่สุด ถ้าทำถูกต้องต่อไฟก็ได้รับประโยชน์ถึงที่สุด นี้เรียกว่าไฟ.

มวรดาบิดา เรียกว่า อาหุเนธยอักดี เพราะให้กำเนิดมา, มีบุญดุณสูงสุด. ถ้านับถือเชื่อพังบิดามวรกา ก็จะได้รับประโยชน์สูงสุด, ถ้าไม่เชื้อถือ เป็นอันธพาล :สียแล้ว **ก็ได้วับความเลื่อมเสียที่สุด.** นี่ความที่บิดามารดนเป็นไฟ อาหุเนยยอลัด.

**บุตร ภรรอา คมใช้ เป็นลหปลัลลิ** หมายพวามว่า บุคคสตุ้งกล่าวนั้นได้ สร้างความเป็นคหบติให้แก่บุคคสนั้น เชาก็มีพรัพย์สมบัติ มีบ่าวไพร่ กรรมกรล่าง ๆ

### สถาบันผู้มีพระคุณเป็นรากฐานของส์ลธรรม

จึงเรียกว่าเป็นกนร่ำราย เป็นกหบดี เป็นเศรษฐ์ขึ้นมา; กนนั้นเองก็จะต้องรู้จักจัด รู้จักกระทำต่อบุตร ภรรยา คนใช้ ทั้งหลายเหล่านี้ ให้ถูกต้อง.

ส่วน สมณพราหมณ์ นั้นเป็น หักขึ้เฉยยอลัสลิ, *ไฟ คือ ทักขึ้เนยยบุลลล*; เพราะว่าท่านทั้งหลายเหล่วนั้นเป็นผู้มีคนอันเอก เพราะถึงนิพพาน คือสิ่งที่สูงสุภที่มนุษย์ ควรระถึง; ท่านเหล่านั้นได้ถึง จึงได้ชื่อว่ามีคนอันเอก มีตัวลนที่เป็นชั้นเอก. นี้พูด อย่างมีตัวลน. คนทั้งหลายอย่าไปทำเล่นเข้ากับบุลกลเหล่านั้นจะวินาศจะฉิบหาย; ก็หมาย ความว่า คนนั้นมันไม่รู้ว่าธะไขดี อะไซชัว. บิคามารอาก็เป็นไฟที่ชื่อว่าอาหุเนยยอัลดี นี้ด้วย คือไฟที่บุตรจะล้องสักการะบูชาภายในเหย้าเรือน,

อีกอย่างหนึ่งได้ *ตรัส* ว่า *มาตา มิดุต์ สเก พเร* **- มารคาเป็นมิตรในเรือน** หรือประจำเร็อน *เป็นเทวดาผู้หวังดีประจำเรือม*.

### **ใลรเดอลิลว่า แม่เป็นเพวอาบ้าง** ? อ้าคิดก็กงไม่มีใครดวาดแม่.

ห็นี้ *พระพุทธเข้าท่านได้ตรัลไว้* อย่างนี้ว่า **เบ็มเพวดาพรือผู้พวงดี** คือเป็น มิสรที่หวังดีที่สุดซึ่งกว่าโกร ๆ อยู่ในบ้านเรือนนั้นแล้ว แต่ก็เป็นเพราะว่า ขึ้นเกินไป จึงไม่มีใกรใกร่มองเห็นอย่างนี้.

ทีนี้ ในที่อื่น *ได้ตรัลไว้อิ่งบิดามารดา ในฐานะที่ว่า* เป็นพี่ตั้งแห่งวัตร-ปฏิบัติ เพื่อจะทำให้บุลลลได้เป็นสัตบุรุษ, หรือในที่บางแห่งว่า จะได้เป็นพระ-อินทร์, ดนซอบกวามเป็นพระอินทร์กรองเทวโลก, และก็ยัง*ตรัสข้อกวามอย่างเดียว* กันว่าวัตรปฏิบัติเพื่อให้เป็นสัตบุรุษ หรือเป็นพระอินทร์นั้น มันมีคล้ายกันอยู่ : มาตาเปติภร์ ขนุตุํ – เป็นผู้เลื่องมารจาและบิจา. กุเลเขฏชาปจายินํ – นอบน้อม ต่อผู้ที่เจริญกว่าใหลกุลนั้น, สณุหํ สขิอสมุภาลํ – พูดจาไพเราะด่อนโยน, เปลุเณยุตปุปหายินํ – เว้นจากวาจาที่ยุยงแตกสามจัดถึกัน, มอุเฉรวินเย ยุตุตํ - ประกอนอยู่ด้วยการละเสียบึ่งความตระหนึ่; – สจุจํ เป็นตู้มีความสัตย์, โกษาภิภุํ - เป็นผู้ครลบงำความโกรธเลียได้, ตํ เว เทวา ตาวดีสา อาหุ สปุปุริโส อิติ – พวก เพวดาในขั้นคาวดิงส์นี้ เรียกคนคนพี่ว่าสัตบุรุษ.

อธิบายว่า มีธวรมะอยู่ ๑ ประการ สำหรับทำให้คนเป็นคนดี. ในกรรม ๗ ประการนั้น มีการเลี้ยงมารตาบิดาอยู่ด้วย; นี่ไปคำนวณเอาเองก็แล้วกันว่า มีความ สำคัญอย่างไร ซึ่งคนปฏิบัติกรบทั้ง ๗ ประการนี้แล้วเป็นสัตบุรุษ, หรือในที่บางแห่งว่า เป็นจอมเทวกา คือเป็นพระอินทร์ อย่างนี้ก็มี; ฉะนั้น อย่ามองข้ามบิดามารดา ซึ่ง มีกวามสำคัญอยู่ในที่ทุกหนทุณแห่ง สำหรับ การประทฤติธรรม.

ยังมีหลักธรรมะ ที่ควรจะนิถถึง อีกอย่างหนึ่ง คือ สัมมาทิฏฐิ. คนเป็น สัมมาพิฏฐิ. เห็นถูกต้องตามที่เป็นจริง ก็คือสิ่งนั้น ๆ ได้มีอยู่จริง. ในหลักสัมมาทิฏฐิ ที่ได้ตรัสไว้ถีว่า บิดามี มารดามี ทระเข้าพระสงฆ์มี ฯ อฯ นี้เคยพูดกันมากแล้ว จะ ไม่พูดอีก; แต่จะซี้ระบุลงไปในข้อที่ว่า อ้าเป็นสัมมาพิฏฐิ จะต้องมีความรู้สึกว่า บิดามี มารคามี พระเจ้าพระสงฆ์มี โลกนี้มี โลกอื่นมี, ทำนองนี้; แล้วจะ เห็นได้ว่าเริ่มขึ้นด้วย บิดามารดาก่อน. ข้อนี้หมายความว่า ถ้าคนในโลกนี้จะเป็นใดร ก็ตาม เขาไม่มีความรู้สึดนับถือ ในความเป็นบิดามารดาของคน; นั้นแหละ อัคือคนที่ใม่รู้สึกว่า บิดามารดามีในโลกนี้. แม้เขาจะเรียกพ่อเรียกแม่อยู่ทุกวัน ก็ตามใจ; แต่เขาไม่ได้นับถือสถาบันผู้มีพระกุณอันนี้ มันก็เป็นมิจฉาติฏฐิ ไม่รู้สึกว่า บิดามารดามีโดยแท้จริง; เพราะว่าแต่ปาก. นี้เป็นองก์อันหนึ่งเป็นที่ตั้งแห่งสัมมาติฏฐิ. ขอให้สนใจให้ดี.

මස්ං

สถาบันดู้มีพระคุณเป็นรากฐานของศ์ลธรรม

ในที่.เห่งอื่น*ได้ตรัสว่า มารดาบิดาเป็นที่ตั้งแห่งมงกลอย่างหนึ่ง* ใน ปรรกามงกล ๓๙ ประการ มีพระบาลีว่า *มาดาบี้ดุอุปฏฐานิ* **การอุบัฏฐากบิดาและ** มารดา; *เอตมุมงุกลมุตฺตมิ* **-นั้นเป็นมงกลอันสูงสุด**. พวกที่ถือมงกลก็ทย่ามอง ข้ามอันนี้ การจะถือเกาเป็นสึงแรก หรืออันแรก เพราะเกี่ยวข้องกันมาตั้งแต่อ้อน แต่ออก.

ในที่แห่ง อื่นอีกก็ ตรัสไว้ : ไก้ครัสถึง บิดามารตาไว้ใน ฐานะเบ็นที่ฝั่ง ขุมทรัพย์. เขามีขนบธรรมเนียมประเพณีพูดกัน ถึงเรื่องผังขุมทรัพย์ไว้เพื่อประโยชน์ ขลอดภาสนาน. ที่สั่งขุนทรัพย์ นั่นก็ มีดัง ๙ อย่าง, ใน ๙ อย่างนั้น มีบิตามารดา ร่วนอยู่ด้วย. การบำเพ็ญทาน ก็เป็นการผังขุมทรัพย์, การรักษาศิล ก็เป็นการผัง ขุมทรัพย์, การสำรวมกาย วาจา ก็เป็นการมังขุมทรัพย์, การบังคับตนเอง ก็เป็น การผังขุมทรัพย์, การเขาะทามานเจลีย์ ก็เป็นการผังขุมทรัพย์, การบังคับตนเอง ก็เป็น การผังขุมทรัพย์, การเอื้อเมื่อในแขก เหรือ ก็เป็นการผังขุมทรัพย์, การประพฤติ ถูกในมารดวบิดา ก็เป็นการผังขุมทรัพย์, ในผู้เอริญกว่า เช่น พี่ เป็นต้น ก็เป็นการ ผังขุมทรัพย์.

ภาษาที่พระพุทธเจ้าท่านใช้ตรัสเป็นภาษาธรรม. สังขุมทรันธ์ ภาษา โลกหมายถึง เอาละไรไปตั้งไว้ในดิน: เช่น ช่อนเงิน ช่อนทอง อะไรไว้ เวลาซักสน จะได้ใช้ เขา.รียกว่า "ผังขุมทรัพย์". แต่เดียวนี้ ท่านไม่แนะการผู้งขุมทรัพย์อย่างนั้น; แต่มว แนะให้ผังลงไปในสิ่งทั้ง ๙ นี้ ซึ่งมีบิดามารดารวมอยู่อย่างหนึ่งด้วย, ให้ บุตรประพฤติชอบต่อบิลามารตา จะเป็นการนั่งขุมทรัพย์อันกาวรไว้.

ทรงแสดงอานิสงส์ของขุมทรัพย์ชนิดนี้ว่า *เอโส นิธิ สุนิหิโต อเขอุโธ* อนุกามิโก – บุมทรัพย์ที่ตั้งกันอย่างนี้นั้น ไม่มีใกรมนแข่งชิงได้ และก็จะติดตาม ดนไปในที่ทุกหมทุกแห่ง, *ปหาย กมนี้เยลุ เอต์ อาทาย กจุญติ –* เมื่อสนจะ ส้องละที่นี้ไปสู่ที่ที่ควรไปใก ๆ ขั้งหลายแล้ว ก็ยังถือเอาหรัพธ์นี้ไปด้วยได้.

อธิบายว่า **บุมพรัพย์ที่สั่งลงไปในบิดวมารดา** เป็นต้นนี้ **จะพาไปได้ใบ ที่หุลพนหุกแท่ง** : ถ้าฝั่งशินไว้ก็อยู่ในดิน, ฝากไว้ที่ธนาการ ก็อยู่ที่ธนาการเป็นต้น ถ้าผั้งในบิดามารทา กลับอยู่ที่ตัวคนนั้นไปเสีย ในที่ทุกหนทุกแห่ง.

*ในที่อื่ม* ก่อไปอีก *ก็ตรัส บิดามารดาไว้ใน ฐานะเบ็นเครื่องให้สำเร็จ* ประโยบน์ คือว่า **เป็นสปัปุวิสบัญญัติ.** เกี่ยวกับข้อนี้กรัสไว้ ๓ อย่าง คือ การให้หาน เป็นสิ่งที่บัณฑิตหรือสัตบุรุษได้บัญญัติไว้, การถือบวช นี่ก็เป็นสิ่งที่สัตบุรุษหรือบัณฑิต ได้บัญญัติไว้ การอุบัฏฐาคมารคาบิคา ก็เป็นสิ่งที่สัตบุรุษหรือบัณฑิตได้บัญญัติไว้.

สัตนุรุษ หรือ บัณฑิต คือ ผู้รู้ทั้งหลาย แล้วมี พระพุทธเจ้าเป็นประธาน บัญญัตอะไรไว้ก็ถวรจะเป็นสิ่งที่น่าสนใจ บัญญัติไว้ ๓ อย่างเท่านั้น : มีการอุบัฏฐาด มารดาบิดา ไว้อย่างหนึ่งต้วย. ให้หาน คือการให้บันเอื้อเพื่อ เผื่อแห่ นี้ก็มองเห็นได้. *บัพพับบา* คือ ถือบวช นิก็ต้องเข้าใจให้ก็ ว่า ให้อือสีลฉือวัตรปฏิบัติในทางสาสนว ตามกราว ตามโอกาสพี่จะถือได้. นี้เรียกว่า ถือบวช จะถืออย่างค่ำ อย่างกลาง อย่างสูง เท่าไร เมื่อไร ก็เรียกว่า *มีบัทพับขา* หรือ *ถือบวบ* ในกรณีนี้ได้; แต่ยังได้ยักเอาการ อุบัฏฐากบิตามารดาขึ้นมาไว้ ในระดับเดียวกันกับการให้พวน และการถือบวช. ฉะนั้น บิตามารดาต้องมีความหมายไม่น้อยเลย; พระพุทธเจ้าท่านจึงได้ตัดรัสไว้อย่างนี้.

ทีนี้ ได้ ตรัสไว้อย่างประณิตละเอียดที่สุดว่า เป็นที่ตั้งแห่งความสุข คือ ตรัสว่า สุขา มตเตยยตา โลเก อโถ เปตเตยยตา สุขา - การเอื้อเพื่อเกือกูล ปฏิบัติ

#### ถูกต่อมารถานั้นเข็มความสุขใหโลก และการเอื้อเฟื้อเกือกูอและปฏิบัติถูกต่อบิดา ก็เป็นความสุขในโลกเหมือนกัน

ช่อนี้จะรู้สึกอย่างนี้ได้ก็เฉพาะคน ที่มีจิตใจสูงเท่านั้น; ถ้าจิตใจก่ามันทำ ไม่ได้ กือไม่รู้สึกเป็นสุขใน:มื่อได้บำรุงบิดามารดา, โดยเฉพาะบิดามารดาที่เจ็บป่วย แก่ชราด้วยแล้ว มันยิ่งไม่รู้สึกเป็นสุข; เพราะว่าสกปรกบ้าง รำดาญบ้าง อะไรบ้าง. ด้องเป็นทนที่มีจิตใจสูง จึงจะรู้สึกเป็นสุขเมื่อได้อุปัฏฐากบิดามารดา แม้ที่แก่ชรา และ กำลังเจ็บบ่วย. นึกงจะที่เกินไปสำหรับคนธรรมดา; ยิ่งเด็กๆ ที่ได้รับการอบรมอย่าง สมัยนี้แล้ว มันก็ส่วยหน้าและสั่นหัว จะหลีกไปนอนเสียก็ดีกว่า ที่จะมานั่งเผ้าบิดามารดา ที่กำลังเจ็บบ่วย เพราะว่าจิกใจมันกระด้างต่อสถาบันของผู้มีพระกุณ.

ที่ว่า ปฏิบัติอุบัฏฐาง มารดาเป็นสุบนี้ ยังมีคู่ในระทับเดียวกันอีกว่า สุขา สามญาตา โอเก ~ ปฏิบัติถูง หรือบำรุงสมณะก็เป็นสุบในโอก. อโอ พรมหฺญญตา สุขา – ปฏิบัติถูงบำรุงถูงต้องในพราทมณ์ก็เป็นสุบ. นี่คือทั้งใน สมณะและในพราหมณ์ เมื่อปฏิบัติถูกต้องในบุลลดเหล่านั้นแล้วก็จะเป็นสุข.

สมณะ ก็หมายถึง ผู้บวช, พราหมณ์ ก็หมายถึง ผู้อยู่บ้านเรือน แล่เบ็น ผู้สังสอน อย่างเทียวกัน. แต่ถือเอาความหมายอื่นยังได้อีกบางอย่าง ว่า พราหมณ์ นั้นก็อว่า ผู้ที่หมดบาปแล้ว; ในกรณีอย่างนี้ หมายถึง พระอรทันต์. พระพุทธเจ้า ท่านตรัสว่าพระอรทันด์ เป็นพราหมณ์ คือ ผู้ทมตบาปแล้ว, คำว่า สมณะ นี่ใช้ ทั่ว ๆ ไป เป็น นักบวช ก็แล้วกัน.

นี้ขอให้พิทคูว่า ใกรบ้างจะได้รับกวามรู้สึกที่เป็นสุข เพียงสักว่า ปฏิบัติ บำรุงมารดาบิดาอย่างถูกต้องเช่นนี้. *ในที่อื่นตรัสว่า บิดามารดาเป็นทิสทิศหนู้งที่ต้องระมัดระวังให้ดี*, เป็น มิสเบื้องหน้า. นี่ไปศึกษาเรื่องทิศ ๒ ที่เกยบรรยายไว้อย่างละเอียกลออแล้ว ; แต่ ให้สังเกลข้อสำคัญสักข้อหนึ่งว่า จักไว้เป็นมิสเบื้องหน้า ก็อบิดามารุดา, ทิศเบื้อง หลังก็อบุตรภรรชา, พิศเปื้องซ้ายก็อมิสรสหาย, ทิศเบื้องขวากรูปาอาจารย์, พิศเบื้องบน ก็อสมณะพราหมณ์, ทิศเบื้องล่างก็อกนใช้ ทาส กรรมกร, มีอยู่ ๒ ทิศ. เอาบิดามารุดา มาไว้เป็นทิศเบื้องหน้า ก็อ**ต้องดูก่อน ต้องนึกถึงก่อน**.

ทีนี้ ก็*พระพุทธภาษิต* ที่กรัสไว้ เข้ากันทีเทียวว่า **บิดามารถาเป็นผู้ที่** บุตร**ต้องนึกอึงก่อน**; ในเมื่อจะนึกถึงการทำประโยชน์กะไรก็ตามจะต้องนึกถึงพ่อแม่ก่อน จึงได้ตรัสว่า ไม่นึกถึงกนอื่นก่อน จะนึกถึงพ่อแม่ก่อน แล้วจึงจะนึกถึงกนอื่น; เช่น ญาติมิตร พระราชา หรือเทวกาในสวรรท์.

ตรัสว่า พหูนิ วด อตุถาย สปญุโญ ฆรมาวส์ มาตร์ ปีตร์ ปุตุเพ รตุดินทิวมตนุทิโต – กุลบุครที่มีปัญญาเกิดขึ้นมา ครองเรือนเป็นพราวาล เพื่อ ประโยบนั้นก่อนเป็นอันมากนั้น ฉะต้องนึกถึงมีดามารอกก่อน เป็นผู้ไม่เกียจกร้าน ในการปฏิบัติต่อบิคามารอา ทั้งกลางวันและกลางอื่น.

ป*ูเขติ สหธมุเมน ปุพเพ กตมนุสุธร์* **- บูชวบิกามารดาอย่างเป็นธรรม** อูก**ล้องตามธรรมในใจระลึกนึกถึงอยู่ซึ่งพระกุณของบิกามารดา ที่ได้กระทำมาแล้ว** ในกาลก่อน. ซ้อนี้เพราะบิกามวรดาได้มีบุญกุณแก่ลูกก่อนใกรทั้งหมก; นะนั้น เมื่อ ลูกจะนึกเพื่อทำบุญกุณอะโรแก่ใกร ต้องนึกถึงบิดามารทาก่อน. นี่ได้ครัสไว้อย่างนี้. พีนี้ ก็เลยพุดถึงเรื่องของบุสรกันเสียบ้าง. เมื่อ บิดามารดาเป็นพรหม ของ
 บุสร เป็นอาจารขัดนแรก ของบุสร เป็นอาหุเนยยบุคลล สำหรับบุสร ; ดังนั้น บุตร
 จะห้องนอบน้อมนมสัการ สักการะ ส่อบิดามารดา และ สงเกรระห์ บิดามรรศา สวล
 สิ่งที่ควรสงเกราะหีบำรุงบำเรอ ก่อนคนอื่น จะเป็นบุสรทีเรียกร่ายรงตามความหมาย
 ของกำว่ะ บุสร มาแต่โบราณกาลนานไกล.

ทวกอื่นแม้ไม่ใช่พวกพุทธ เขากล่าวไว้ว่า บุตรนี้คือผู้ที่จะยกบิตามารดา จี้นอากนรก ที่ชื่อ ปุต กล้าย ๆ กับชื่อบุตร ; ฉะนั้นบุตรไม่กวรทำกวามร้อนใจให้ แก่บิตามารถาซึ่งเหมือนกับว่า จับบิดามารถาใต่ลงไปในนรก. เมื่อบุตรมองเห็นอยู่ว่า บิดามารถาเป็นพรหม เป็นอาจารย์ถนะแรก เป็นเทพเจ้าถนะรก เป็นอาหุเนยยบุลถล บุตรก็ทำละไรให้ร้อนใจไม่ได้.

พระพุทธเจ้าทรัสไว้สรุปสั้นที่สุดว่า บุตรที่ประเสริฐที่สุดนั้น **คือ บุตรที่** เบื้อพั่ง ประพฤติเบ็นไปตามลำสั่งบองบิดามารดา; เพราะว่าเมื่อเชื่อพั่ง มันก็ทำ อะไรผิดไม่ได้, เพราะว่ากำสอนข่อมถูกทั้งนั้น เขาจึงกวรกล้อยตามกวามประสงค์ของ บิดามารถา ซึ่งมีสิทธิ์อึงกว่าใกรอื่นหมด ที่จะเรียกร้องอะไรจากบุตร.

พีนี้ บุทรบางคน ไม่ได้รับการสั่งสอนอบรมอย่างนั้น ถึกลายเป็นคนไม่มี บิทามารทา ซึ่งจักว่า:ป็นมีจฉาทีฏฐิกะ; อย่างนี้ก็เป็น **บุตรอกดัญญู ไม่รู้คุณของบิดา** มารถา. ทระพุทธเจ้าท่านตรัส บุตรชนิดนี้ว่า *มีราดาหรือคุณค่า สู้ไม้เท้าของคน* แก่อันหนึ่งก็ไม่ได้. มีเรื่องว่าตาพราหมณ์กนหนึ่ง เป็นถนแก่แล้ว ลูกหลานทิ้งไม่.อาโจใส่ ต้อง ไปขอทาน ไปพบพระพุทธเจ้าเจ้า; ท่านตรัสแนะว่าสองกล่าวคำขับ ที่แต่งให้เป็น กลอนนี้ ในที่สาธารณะบ่อย ๆ; แล้วพราหมณ์นั้นก็จำกำกลอนของพระพุทธเจ้าไป เที่ยวกล่าวกามที่สาธารณะท่าง ๆ. กอนท้ายของกำกลอนนั้น ก็มีพูกถึงบุตรอกตัญญู ที่สู้ไม้เท้าอันหนึ่งก็ไม่ได้ว่า :--

*ทณุโทว กิร เม เสยุโย ยญุเจ ปุตุตา อนสุสวา* -- บุตวที่ไม่เชื่อพัง ขนบธรรมเนียมประเพณีที่เขาสอนให้ปฏิบัติต่อบิตามารดานั้น ไม้เท้าอันนี้ยังดีกว่า, ก็อ ไม้ถืออันนี้ยังทีกว่า;

จณุฑมุปี โคณ์ วาเรดี – ไม้เท้านี้ยังช่วยหัวมวัวถุ ที่จะมาทำอันตรายก็ยังให้;

อโอ จณฑมปี กุกกุร์ – สัตว์ประเภทไก่ นกยูงที่จะมาทำอันตราย ไม้เท้า อันนี้ก็ยังช่วยไม้ ;

อนธกาเล ปุเร โหดี -- แม้ควบอกเล้ว เราก็ยังใช้ไม้เท้าหลำไปข้างหน้วได้.

*กมฺภีเร กรธเมธติ* – เมื่อไปถึงที่ ที่จะจ้องข้ามน้ำ เราก็ใช้ไม้เท้าอันนี้ หยั่งน้ำคูได้ ;

*ทณฺทสุส อนุภาเวน ขลิตุวา ปฏิติฏุขติ* – เมื่อเราส้มพละคลง ไม้เท้า อันนี้ก็จะช่วยขันเราไว้ได้.

ข้อกวามตอนท้ายว่วอย่างนี้ : พราหมณ์นี้ไปเที่ยวพูดท่องตามที่สาธารณะท่างๆ จนกระทั่งได้ยินถึงลูกหลวนของแกเองเช้า; เขาพากันกลับโจ รับตาแก่นี่ไปเลี้ยงดูอย่าง

ෂ්ව

พ่อแม่ตามเกย. นี่หมายกวามว่า พระพุทธเจ้าท่วนเป็นผู้ตรัส ออกมาเองว่า **ดูก** อกพั**ยญูลู้ ไม้เท้าอันหนึ่งก็ ไม่ ได้** ก้องระวังอย่าให้มันไปถูกกับกวามหมายอย่างนี้เข้า.

## ตรัสเรื่องคุณลักษณะบุตรที่ดี

ทีนี้ เมื่อจะพูทกันถึงเรื่อง **ความดีของบุตร** ก็ยังมีว่า *ปุตุตา วตุถุ มนุสุลาน์* - บุตรเบ็นวัตถุที่ตั้งของมนุษย์ทั้งหลาย. ซ่อนี้หมายความถึงว่า มนุษยชาติ คือชาติ มนุษย์ นี่มันจะไม่สูญพันธุ์ไป มันจะไม่มีอยู่ก็เพราะสิ่งที่เรียกว่า บุตร; ลองไม่คลอด บุตรไม่เท่าไรมนุษยชาติมันก็ตายหมด, โลกนี้ก็เกลี้ยง ไม่มีคน.

**นี้บุลรเบ็นวัดอุนี่ด้งั้นท่งความมือยู่ของมนุษย์ จลอกกาลนวน;** ผู้ที่เป็น บุทรก็น่าจะนึกถึงค่าอันนี้ ก็ทำหน้าที่ของบุตรให้มันสมกัน; ไม่ใช่ว่ามีคนอยู่ในโลก เพื่อทำลวยโลก หรือเพื่อรกโลก. มัน**ต้องมือนอยู่ในโลก เพื่อทำโลกนี้ให้น่าลู** ก็ถือว่าทุกลนเกิตมาในโลก เพื่อทำโลกนึ่งกงามดีกว่า.

พีนี้ พี่ **จะเป็นบุครที่ลี ทำโลกนี้ให้งลงาม** ก็กลายมาอยู่ในข้อที่ว่า ต้อง เลี้ยงบิดามารดาอีก. *มีพระพุทธภาษิต* พี่ดรัสไว้อย่างนั้นอีก : ตส นา สนุโต สปุปุริสา กตญญู กตเวทิโน – เทราะเหตุนั้น ผู้เป็นสัตบุรุษพึ่งเป็นคนกตัญญูกตเวที; ภรนุติ มาตาบี่ตโร ปุพ.เพ กตมนุสุสร์ ระลึกถึงพระคุณที่บิดามารดา ได้เดย กระทำแก่หนในกาลก่อนแล้ว ก็เป็นผู้เลี้ยงมารดาบิดาตอบ. แล้วยังตรัสแสดงธรรมะ อื่น ๆ อีก แต่**ใจความลำลัญ มีอยู่**ที่ว่า **ลดัญญูกตเวที** และ ทำพุกอย่างพี่ควรจะทำ, และเมื่อจะทำอะไรก็**ให้นึกถึงการทำต่อห่อแม่ก่อน**; กล้าย ๆ กับว่า มีอะไรจะมาแจก กันกิน ต้องนึกถึงพ่อแม่ก่อน อย่างนี้เป็นต้น. ทีนี้ ก็อยากจะพุทถึง เรื่องอนที่เขาเกยสนไจในเรื่องนี้ **เรื่องลูกกค้อยูญนี้;** อยากจะขอร้องให้สนใจใน *คำสอนขุดใหญ่ของจิน* ที่เรียกว่า *ยี่จับสี่เห่า* มันมีอยู่มาก. ไปดูเอาเองในตึกนี้ ก็มีภาพเขียนนี้ทั้ง ๒๔ เรื่อง; แท่อยากจะให้สังเกตว่า แท่ละเรื่อง นี่มันมุ่งหมายถึงกวามกทัญญอย่างลึกซึ่ง.

เขาต้องการจะอบรมนิสัยใจคอ กลัญญุอย่างลึกซึ่ง จึงได้บันทึกเรื่องนี้ไว้ เขา บันทึกในฐานะที่เป็นเรื่องที่เกิดขึ้นจริง โดยเด็ก ๆ ชื่อนั้น บ้านนั้น ตำบลนั้น บึนั้น ศักราชเท่านั้น: แก่นั่นเราจะไม่ถือเป็นของสำคัญก็ให้, ถือแต่ว่า เบาต้องการให้ เด็กกลัญญูออ่างซึ่ง.

ตัวอย่างเช่น เด็กกนหนึ่ง แม่ไม่สบาย จะกินหน่อไม้; ไปเที่ยวหางนจะ เสือกตาไหล พบหน่อไม้หน่อหนึ่งจนได้ในบ่า ซึ่งไม่ใช่อุดูกาลที่หน่อไม้จะงอก. เขาจึง เลยอธิบายว่า เทวดาพ้าดินช่วย ให้มีหน่อไม้ผุกขึ้นมาหน่อหนึ่ง ในถุดูที่ไม่ใช่เป็นฤดู หน่อไม้ เด็กหางนจะเลือกตาไหล จึงได้.

เก็กคนหนึ่งไปนอนแข่น้ำแข็ง ให้น้ำแข็งละลาย; เพื่อตัวจะได้ปลาบ้าง :พราะแม่กำลังไม่สบาย อยากจะกินปลา.

เด็กคนหนึ่งนอนตากยุง ให้ยุงมากัดกัว, คือถอกเสื้อม้าออก ให้ยุงมัน ภักตัวเอง; อย่าไปกัดแม่ที่นอนเง็บอยู่; เพราะเป็นกนจนมุ้งไม่มี. เรื่องมันมีอย่างนี้.

เพ็กคนหนึ่งพอฝนอกพ้าร้อง พ้าลั่น ก็ไปกอดหลักที่หลุมมั่งศพแม่ บอกแม่ ว่า : สื้ออย่ากลัว อั้วอยู่นี่. เพราะแม่ชองเขาเป็นคนกลัวฟ้าร้อง เมื่อยังมีชีวิตอยู่

<sup>\*</sup> หมายถึงโรงมหรดพทางวิญญาณ, ลวนไมกข์

ข้องมีกนไปปลอบไปกอด เขาจึงจะหายกลัว กล้วยกับคนบัวจี้. เด็กกนนี้แม่ของเขา จายเเล้ว ก็ยังไปกอกเสาหลักที่หลุมผั่งศพใกล้ ๆ บ้านนั้นทุกคราวเลย เพราะกตัญญูมากจน จะเรียกว่า ไม่รู้ว่ามากอย่างไร.

เท็กคนที่ชื่อ ดกเจ็ก ที่มีเรื่องราวในเรื่องสามก็กนี่; เราได้ของกินพี่ดี เขากินไม่ลง เขาช่อนไว้ในแขนเสื้อ จะเอาไปให้แม่. เจ้าของบ้านที่เขาเลี้ยง เห็นสัม ตกลงมาเมื่อเราก้มลง ก็หาว่าเขาเป็นขโมย. นี่รวมความว่า เด็กคนนี้เขารู้สึกขึ้นว่า แม่เขาชอบกินส้มชนิดนี้ เขาเลยกินไม่ลง จึงซ่อนไปในแขนเสื้อจะเอาไปให้แม่.

นี่ขอให้นึกดูเถอะว่า กนแก่โบราณเรานิยม หรือยกย่อง หรือสนใจ มีกวาม ประสงก์จะทำให้เก็กๆ เกิลกวามกตัญญูก่อพ่อแม่ ซึ่งเป็นสถาบันของผู้มีพระกุณอันแรก.

เดี๋ยวนี้มันจะมี **บุครที่ให่เบ็บบุคร** ก็คือว่า กลายเป็นผู้หลงในวัตถุนิยม หมุน ตามกวามรู้สึกทางวัตถุ ไม่เห็นแก่ธรรมะ ไม่มีความกตัญญูกตเวทีมากขึ้น ๆ: พอโดขึ้น ภี **เป็นมวรคาบิลา ที่ให่รู้จะสอนลูกให้ลีได้อย่างไร**; ภัสอนลูกผิด ๆ.

บิคามารดานั้น เปลี่ยนสถานะจากสถาบันผู้มีพระคุณ :บ็นบิคามารดา ผู้สร้างเวร สร้างภัย ให้แก่ลูกไปเสีย; ลูลขั้นหลัง มาอีก ก็กลายเป็นโจร ไปเลย เพราะบิคามารคาที่สอนลูดติด เป็นตัตรู เป็นไพรี แก่ลูก อยู่แล้ว; ทีนี้ ดูกนั้น ยิ่งโตขึ้นอีก ก็ยึงเป็นอย่างนั้นหนักขึ้น. เพี๋ยวนี้ ระวังให้ดีว่า เราจะมีแต่คนที่ไม่มี สถาบบันแห่งตู้มีพระคุณ. พิจารณาดู พระพุทธภาษิต เกี่ยวกับสถาบันที่ ๒-๓

ทีนี้ เหลืออ่นสุดท้าย คือ ครูบาอาจารย์ รวมไปถึง พระเจ้าพระสงฆ์; เกี่ยวกับกรูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์ ก็จะนึกถึง พระพุทธภาษิต ข้อหนึ่งว่า ยมุหว ธมุม์ วิชาเนยุย สมุมาสมุหุทุธเทสิต -- บุลกลรู้ธรรมะที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงแล้ว จากบุคคลใด; สกุลจุจิ นิ นมสุเลยุย อกุลิ หุตุติว พราหุมโณ -- จงเการพนอบน้อม สักการะต่อบุคคลนั้น เหมือนพวกพราหมณ์ที่บูบาไฟ.

ที่ได้ยกเอาพวกพราหมณ์บูชาไฟมาเป็นอุทธาหรณ์นั้น ก็เพราะ พวกหราหมณ์ บูชาไฟดันจริง ๆ ไม่ทำเล่น, คือพวกฤๅษี มุนี ตามป่ว เขาบูชาไฟ กันอย่างสุดความ สวมารถ : ก็เลยตรัสไห้เอานี่เป็นเกรื่องเทียบว่า : เมื่อได้รับความรู้ทางพระธรรมจาก บุลคลใด จงสักการะเการพบุลคลนั้น ให้เหมือนกับที่ว่าพวกพราหมณ์บูชาไฟ, ก็อนูชา สิ่งสูงสุด.

ครูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงม์ เป็นสู้นำทางวิญญาณระคับค้น และ ระคับปลาย ให้รู้ว่าไปอย่างไร จึงจะเป็นไปในทางสูง; นับกั้งแต่รู้จักทำมาหากิน, และรู้จักแสวงหาสึงประเล้าประโลมใจ ตามพี่กวรจะได้, กระทั่งเกียรคิยศชื่อเสียงที่กวร จะได้. ถ้าเลยเถิดไป มันกีเป็นสิ่งที่ไม่กวรจะได้

เรื่อง**ดิน เรื่องกาม เรื่องเกียรพิ** ๓ อย่างนี้ ถ้ามันออู่ในขอบเขต ที่กวร จะได้ มันก็ **ยังดีสำหรับชาวโลก ;** แต่ถ้ำมันเลยเลิกไปแล้ว มันก็เป็นอันตราย. นี่ให้ **รู้จักประโยชน์ที่เป็นกามาวจร** คืออยู่ในโลกที่ยังบริโภคกาม และให้เสื่อนไปถึง ระตับ รูปาวจร คือกวามสงบสุขที่อิงวัตถุธรรม หรือที่อิงสังขารที่มีรูป เมื่อเป็นตังนั้น จนกระทั่งให้ไปเป็นระกับ **อรูปาวจร** มีกวามสงบที่อิงอาศัยนามธรรม ก็อสงัขารที่เป็น อรูป. เมื่อสูงขึ้นมาถึงจุกนี้แล้ว ไม่มีทางจะไปอื่นแล้ว, มันเป็นทางที่ไม่มีทางจะ ไปอื่นนอกจากจะเลื่อนไปสู่โลกุศทระ; ฉะนั้น จึงเลื่อน**ไปสู่โลกุศครภูมิ** กามลำกับ.

ครูบาอาจารย์ก็ลอนให้เอาควัรอดในโอกนี้ หรือโอกอื่น เป็นอย่างมาก; แต่ พระเจ้าพระสงม์ คือพระสาวกของพระพุทธเจ้าอย่างแพ้จริง จะสอนให้อลู่เหนือโลก ขึ้นพ้นไปจากโลก, คือรู้เรื่องโลกนี้ให้ตี ๆ ว่า : –

โลกนี้มันหลอกลวงอย่างไว, วัทถุกามารมณ์ทั้งหลาย มันหลอกลวง อย่างไว, โลกธรรมทั้ง ๔ ได้ลาก เสื่อมลวก ได้อุด เสื่อมยุศ ได้สุข ได้พุกข์ ได้นินทา ได้สรรเธริญ นี่มันหลอกลวงอย่างไร, รนอยู่เหนือสึงเหล่านี้ทั้งหมุด : เรียกว่า รู้จักของลึกซึ่งที่สุดที่มนุษย์กวรจะรู้.

รู้สมุนัต ว่ามันเกิดมวจากอะไร, รู้อัตถังคมะ ว่ามันเกิดและมันจะกับ อย่างไร, รู้อสสาทะ ว่ามันมีกวามเอร็ดอร่อย เป็นเสน่ห์บังหนัวไว้อย่างไร, รู้อาทีนวะ ว่าโดยที่แท้แล้ว มันเป็นอันตราย ที่มันซ่อนไว้ข้างหลังนั้นอย่างไร, รู้มิสสรณะ คือ ทางออกที่เราจะไม่คกเป็นเหยื่อซองมัน หรือว่าจะเอาชนะมันได้อย่างไร.

พระพุทธเจ้าท่านครัสรู้ ข้อที่กล่าวมานี้ จึง คับทุลบ์ได้ส้าแบิง เรียกว่า เป็นพระสมมาสมพุทธเจ้าขึ้นมา เป็นยอกสุกของพระเจ้าพระสงฆ์; เมื่อรู้โภยพระองค์ เองแล้ว ยังไม่พอ ยังเป็น *สมุโทเธตา* ก็อยัง เป็นผู้ปลุลลนอื่นให้ดินจากหลับนี้คว้ย, โอตางรนุตา – ทำผู้อื่นให้ข้ามวัฏฏสงสารนี้ได้คว้อ. พระกุณของพระพุทธเจ้าสูงสุก อยู่ที่นี่. บางทีก็ได้พระนามว่า *โลกมาถ* – เป็นที่พึ่งของโลก, บางทีก็ได้พระนามว่า *โลกประทีป* – เป็นควงประที่ปของโลก, และเป็น*โลกนายก* คือ นำสัตว์โลกออก ไปให้พัน, แล้วก็ยิ่งด้วยความกรุณาเรียกว่า *มหาการุณิโก* เป็นผู้มีลรุณาใหญ่หลวง. ตลอดเวลาที่ พระพุษธเจ้ายังไม่เกิด โลกนี้มันมีด; พอเกิดขึ้นมา โลกนี้สว่าง ก็มีพี่พึ่ง มีความรอด.

นี่คือขอดสุดของสถาบันของผู้มีพระคุณ ไปรวมอยู่ที่พระพุทธเจ้า เป็นจุด ปลายทางสูงสุด. บิตามารดาอันดับหนึ่ง, ครุบาอาจารย์อันดับหนึ่ง, และพระเจ้า พระสงฆ์ ก็ไปสุดอยู่ที่พระพุทธเจ้า. ทั้งหมดนี้เรียกว่า สถาบันบองสู้มีพระคุณ เป็น รากฐานบองส์ลธรรม, ถือตั้งอยู่ในฐานะเป็นรากฐานของศัลธรรมอยู่ตลอดเวลา. ถ้าสถาบันแห่งผู้มีพระคุณขังมีอยู่ ยังไม่ล้มละลายไปเสีย ก็ไม่เกิดสภาพไว้สี่ลธรรม เป็นแน่นอน.

เพียวนี้ **สถาบันนี้กำลังรวนเร** ภาวะทางศีลธรรมของมนุษย์กำลังรวนเร **ลนเพ็นแก่ตัวจนอกพัญญ** ไม่มีความหมายของความเป็นมนุษย์โดยสมบูรณ์. สถาบันนี้ ลัมแล้ว ไม่มีใครหน่วงเหนี่ยวโคร ให้อยู่ในศีลธรรมได้; แม้แก่พระเจ้าก็ช่วยไม่ได้ เพราะมนุษย์จะต้องช่วยตัวเอง. เมื่อมนุษย์ไม่รักไม่รู้คุณของพ่อแม่แล้ว มันจะไปวัก ไปรู้คุณของผู้อื่นอย่างไร; ฉะนั้น อย่าไปโง่ ไปหลงคนนั้นคนนี้ว่ารัก. พ่อแม่ของ เขาเอง เขายังไม่รักไม่รู้คุณ; แล้วเขาจะไปรักกนอื่น หรือรู้กุณของคนอื่น มันเป็น ไปไม่ได้.

นี่แหละคือ ความอำคัญของสถวบันแห่งผู้มีพระลุณ คือ ตั้งอยู่ในฐานะ เป็นรากฐานของสีลธรรม จึงขอให้สนใจเป็นพิเศษ. อากมาก็ได้บรรยายมาชนสิ้นกระแสความเรื่องนี้แล้ว รู้สึกว่ามันมากเกินไป บ้าง; แต่ทำอย่างโรได้ เมื่อพูดแล้วก็อยากพูดให้มันจบเป็นเรื่องๆไป บางอนอาจจะ รำอาญว่าพูดยาวนัก.

เอาละ เป็นอันว่ายุติ ซอโอกาสให้พระสงฆ์ท่านสวดสาธยาย แสดงบทพระธรรม ที่เป็นที่ตั้งแห่งกำลังจิก เพื่อประพฤติปฏิบัตพระธรรมนั้น ต่อไป.

നഠന

- 67 -

จ มีนาคม ๒๕๑๙

# สถาบันที่ทรงอำนาจ กับ ปัญหาทางศึลธรรม

ท่านสาชุขน ผู้มีความสนใจในชรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อใหญ่เรื่อง ศิลธรรมประจำโลก ในวันนี้; จักได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า สฉาบันพื้นรงอำนาจกับบัญหาหางพืลธรรม.

ขอให้ท่านทั้งหลายทบทวนข้อกวามที่ใช้บรรยายมาแล้วในกรั้งก่อน ๆ เพื่อให้มี กวามเข้าใจต่อเนื่องกันไป จึงจะสำเร็จประโยชน์เต็มที่. เรื่องเกี่ยวกับศีลธรรม ทั้งหมกนี้ มีอวามมุ่งหมายกว้าง, และมีการบรรยายในชอบเขกที่กว้าง จนถึงกับว่า ไม่มีอะไรที่ไม่ เกี่ยวกับเรื่องศีลธรรม หรือไม่เกี่ยวกับปัญหาทางศีลธรรม. ปัญหาทางศีลธรรมก็มี หลายระยะ หลายระกับ คือมันกำลังเป็นอย่างไร, มันเนื่องจากเหตุอะไร, จะแก้ไข ยันไปทางไหน, จะให้สำเร็จหามนั้นได้โดยวิธีใก; อย่างนี้เป็นกัน.

කරේ

# ทุกเรื่องที่มนุษย์เกี่ยวข้อง ต้องเป็นเรื่องของศีลธรรม

ขอให้มองเห็นโทยประจักษ์ชัตว่า เรื่องของมนุษย์นั้น มันไม่มีเรื่องยะไร นอกจากเรื่องนี้ เพราะว่า **เกิดมวเป็นมนุษย์นี้ เพื่อจะให้ได้สิ่งที่ดีพื่มนุษย์ดวรจะได้**; ไม่ไช่ว่าจะเกิดมาเพื่อกินอาหาร หรือเพื่อเล่นหัวสนุกสนาน, หรือว่าเพื่อมีทรัพย์สมบัติ ไว้โอ้อวุดกันเมื่อมันเหลือกินเหลือใช้.

รอให้มองกันเสียใหม่ว่า เรื่องมีชีวิทอยู่ เรื่องมียังจัยเครื่องอาศัยเสียงชีวิต นั่นมันยังไม่ใช่เรื่องที่สำคัญ; มันเป็นแก่เพียงเรื่อง หรือเพียงแต่เกรื่องอาศัยเท่านั้น, อาศัยสำหรับจะได้ทำอะไร อาศัยสำหรับจะได้มีชีวิตชนิตที่ดีที่สุด คือ **ปีวิตที่ประกอบ ไปด้วยสีลอรรม.** 

เกี๋ยวนี้คนในโลกเขาไม่คิดกันอย่างนั้น; เขาก็คว่า เกิดมาก็ทำอาชีพ หว ทรัพย์สมบฑิ, มุ่งหมายในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ให้มันมากที่สุด ไม่มี ขอบเขคจำกัก จนกระทั่งศายไป, เพราะเขาถือหลักอย่างนั้น จึงไม่กำนึงถึงศีลธรรม; การประพฤติปฏิบัติของมนุษย์ในโลกสมัยปัจจุบันจึงได้เปลี่ยนไป อย่างที่เราเรียกกันว่า ไร้ศีลธรรมยิ่งขึ้น คือเต็มไปค้วยอาชญากรรม ทำให้ลำบากกันไปทั้งโลก.

ถ้าว่าโดยที่แท้แล้ว ทุกๆเรื่อง ที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์ ต้องเป็นเรื่องของ ศีลธรรม คือประกอบอยู่ด้วยธรรม แม้เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ, สามอย่างนั้น ถ้าทำไปอย่างถูกต้อง ก็ต้องประกอบอยู่ด้วยธรรม, คือเป็นศีลธรรมอยู่นั้นเอง. ถ้า ทำได้อย่างนี้ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ก็ไม่เป็นอันตรายอะไร; คงเป็นเครื่อง อาศัยของมนุษย์ สำหรับจะมีชีวิตอยู่, สำหรับจะไม่สูญพันธุ์ไป, สำหรับจะได้ประพฤติ ปฏิบัทิสิ่งที่มีประโยชน์ สืบก่อกันไป อย่าให้หมดไปจากโลกนี้ได้. ในการกระทำดังที่ กล่าวนี้เอง เรียกว่า กวามมุ่งหมายของศีลธรรม หรือเป็นตัวศีลธรรมอยู่ในตัวมันเอง.

# วิกฤติการณ์เกิดมากเพราะโลกเจริญทางวัตถุมาก

ทีนี้ เมื่อมีบ้จจัยบางอย่างเข้ามาแทรกแซง ความอิตของกนในโลกก็เปลี่ยนไป; โดยเฉพาะอย่างยึงในสมัยที่เจริญด้วยวัตถุ ถือประติษฐ์ประดอยวัตถุ เป็นเครื่องบำรุง บำรออย่างที่ไม่เอยมีมาแต่กาลก่อน แล้วให้มีความย้วยวนไม่มีขอบเของำกัท. มนุษย์ เราก็กำรงคน หรือว่าเหนียวรั้งคนให้อยู่ในกลองของศีลธรรมไม่ได้ ก็ค่อย ๆ หันเหออก ไปจากคลองของศีลธรรม จนเกือบระกล่าวได้ว่า จะถึงการะไร้ศีลธรรมอยู่แล้ว, เหลือ อยู่แต่ความมุ่งหมายในประโยชน์ ตามที่กิเลสของคน ๆ ต้องการ; ไม่กำนึงถึงศาสนา ถึงพระเจ้า ถึงศีลธรรม. วิกฤติการณ์ก่าง ๆ จึงเกิดมีขึ้นในโลก โดยเฉพาะก็ก็อการ เมือกเบียนกัน เป็นไปอย่างขนาดที่เรียกว่าสงกราม เรียกว่ามหาสงกราม ทำกันอยู่สลอด เวลา ก็อทั่วโดยกรงบ้าง โดยอ้อมบ้าง : อย่างที่เรียกว่าสงกรามบนดินบ้าง สงกราม ได้ดินบ้าง ระหว่างบุลกลด่อบุลกลกักระทำกัน ระหว่างหมู่กณะก็กระทำกัน ระหว่าง ประเทศชาติเขาก็ทำกัน.

โลกอยู่ในสภาพที่เต็มไปด้วยวิกฤติการณ์อย่างนี้ ทุกลนอยู่ในโลกก็พลอยมี ปัญหาไปด้วยกันทั้งหมด; แม้บุลกลผู้มิได้เป็นตัวการที่จะทำลายสีลธรรม ก็พลอย เดือกร้อนไปด้วย เพราะว่ามันอยู่ด้วยกัน มันเนื่องกัน; อย่างน้อยที่สุดก็ในทางร่างกาย ถืออยู่ร่วมโลกกัน อย่างนี้เป็นต้น. เรามาพิจาะณากันถึงเรื่องนี้ให้ละเอียคลออ ก็เพื่อ หาทางแล้ไข ให้กลับมา สู่ภาวะที่ประกอบค้วยธรรม ให้มีสีลธรรม ; ช่วยกันอย่างไม่เห็นแก่เหน็กแก่เหนือย ในการที่จะศึกษว ในการที่จะปฏิบัติ ในการที่จะบอกกล่าวกันค่อ ๆ ไป.

กนบางพวกเขาอาจจะกิดว่า กนที่กิดแก้บัญหาศีลธรรมนี้ เป็นกนบ้า เป็น กนบอไปแล้วก็ได้; เพราะเขามองไม่เห็นว่า มันจะแก้ได้, หรือเขาจะเห็นไปไกล กว่านั้นว่า มันไม่ใช่เรื่องของเรา, เรามีชีวิตอยู่ เพื่อจะแสวงหาประโยชน์อย่างที่เรว ด้องการก็แล้วกัน จะต้องไปกิดถึงศีลธรรมของมนุษย์ หรือของโลกทำไม่กันให้เสียเวลา.

นี่ขอให้สังเกตดูให้ดีว่า ถ้ามีคนชนิดนี้ คือมีคนที่อิดอย่างนี้มากขึ้นเท่าไร ก็หมายความว่า โดกนี้จะวินาศเร็วเข้าเท่านั้น. เดี๋ยวนี้มันยังไม่วินาศถึงที่สุด ก็เพราะ มีคนที่ยังรักที่จะแก้ไขโนทางศีลธรรม; โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็คือพวกพุทธบริษัทเรา ซึ่งถือธรรมะเป็นข้อใหญ่, หรือว่า **เบ็นพุทธบริษัทก์เพื่อนี้สีลธรรม** หรือว่าม**ีสีลธรรม** ก็เพื่อความเป็นพุทธบริษัท. เราถือกวาม.ปั่นพุทธบริษัทเป็นหลักใหญ่ ทั้งเพื่อ ประโยชน์ตนเอง และเพื่อประโยชน์ผู้อื่น, หรือเพื่อประโยชน์แก่โลกทั้งสิ้น, หรือเพื่อ ประโยชน์แก่ศีลธรรมนั้นเอง เพื่อว่าอย่าให้ศีลธรรมนี้ มันหมดไปจากโลก.

ในกรั้งที่แล้วมา ใต้พูกโดยหัวข้อว่า *สถาบันผู้มีพระคุณในฐานะรากฐาน* ของศือธรรม ได้ซี่ให้เห็นกวามหมายของกำว่า *สถาบัน* ก็อสิ่งที่สำคัญ ที่จะให้มนุษย์ ทำอะไรลงไปในสักษณะอย่างไร คือว่า กนเราเมื่อมีกวามนิยมชมชอบอะไรตรง ๆ กัน สึ่งนั้นหรือการกระทำอย่างนั้น หรือแม้แต่กวามกิกอย่างนั้น ก็กลายเป็นสถาบันขึ้นมา : ก็อสิ่งที่ผั่งแน่นลงไปในกวามก้องการ หรือความนิยมนับถือของมนุษย์. สถาบันของผู้มีพระกุณที่แล้วมานั้น เราระบุ บิดามารกา กรูบาอาจวรย์ พระเจ้าพระสงฆ์; ถ้าสถาบันนี้ยังกงอยู่ได้ ไม่สูญหายไป ก็เรียกว่า รากฐานของศีลธรรม ยังมีอยู่. ถ้าในบางกราวลำต้นของมันจะจายไป เหี่ยวแห้งไป; แต่เมื่อรากของมันยังอยู่ มันกึงอกขึ้นมาใหม่ได้ เพราะกวามเป็นสถาบันของสึงเหล่วนั้น. ฉะนั้น **การประหญจิ** ปฏิบัติให้ลูกต้อง *ในบิดามารดา กรูบาอาจารย์ พระเจ้าพระสงฆ์* จึงเป็นสิ่งจำเบ็น หรือสำคัญสำหรับคนเรา.

## สถาบันที่ทรงอำนาจเป็นเหตุกระเทือนถึงศีลธรรมได้

ทีนี้ ก็ขอให้พิจารณาดูต่อไปว่า มันยังมีอะไรมาแทรกแซง ในทางไหน อีกบ้าง ซึ่งเป็นการกระทบกระเทือนถึงศีลธรรม; ในที่สุดก็เห็นว่า สถาบันที่ทรง อำนาจในโลกนี้นั่นแหละ เป็นสิ่งสำคัญอีกสิ่งหนึ่ง ซึ่งจะต้องรู้ จะต้องเข้าใจ จะต้อง จัดการกับสิ่งเหล่านี้ให้ถูกต้อง. สิ่งที่มันมีอำนาจ ก็ลองคิดดูเถอะว่า มันจำเป็นหรือ ไม่จำเป็นอะไร ที่ควรจะสนใจ หรือจะไม่สนใจ; **ตลอดเวลาทุดวัน เราก็ถูกคระทบ ภระทั่งอยู่ด้วยสิ่งที่มีอำนาจ**นับไม่ถ้วน ก็มีอยู่กี่อย่าง.

ในการบรรยายนี้ มุ่งหมายจะกล่าวเฉพาะ สอาบันที่ทรงอำนาจ ที่กระทบ กระทั่งต่อสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรม เท่านั้น; แต่ถ้าจะพูดกันสั้น ๆ เพียงเท่านั้น มันก็ไม่ มีกวามเข้าใจที่แจ่มแจ้ง ถูกต้อง หรือสมบูรณ์ใต้ จึงถือโอกาสพูดไปเสียให้หมดทุกแง่ ทุกมุม ของสิ่งที่เรียกว่าอำนาจ ของสถาบันที่เรียกว่าพรงอำนาจ, และของการที่สิ่งนี้ มันมีการกระทบกระทั่ง ต่อศีลธรรมอย่างไรนั่นเอง. เมื่อพูกถึงว่ามีอำนาจ ก็ขถให้นึกให้กว้างไปทีหนึ่งก่อนว่า อำนาจในทางที่ จะทำให้มีศีลธรรม ก็มี, และ อำนาจในทางที่จะทำลายศีลธรรม ไม่ให้มีศีลธรรม ก็มี; เพียงเท่านี้ก็เห็นได้แล้วว่า อำนาจสองอย่างนี้ มันก่างกันอย่างกรงกันข้าม. อำนาจ อะไรที่ทำให้ผู้นั้นมีศีลธรรม และทำให้หุก ๆ กนก็พลอยมีศีลธรรม; เพียงก้านนี้ล้าน เดียวก็มีหลายสิ่งหลายอย่าง, คือมีอำนาจหลาย ๆ อย่าง ที่จะช่วยให้เป็นเช่นนั้น. ถึงแม้ อำนาจในผ่ายที่จะทำลายศีลธรรมชองกนเรา ก็มีหลายอย่าง ก็จะค้องพูดกันให้เห็นความ ที่จำเป็นว่า จะดูกันลักก็อย่าง.

เกี๋ยวนี้ ต้องการให้รับจุกสำคัญให้ได้เสียก่อนว่า สิ่งที่เรียกว่า อำนวจ นั้น มัน เบ็นไล้หังลึและทั้งร้าย; จึงเรียกได้ว่ามันเป็นอำนารทั้ง ๒ ด้าน : คือด้านดีและต้าน ร้าย. สิ่งใดเป็นอำนาจก้านดี สิ่งใดเป็นอำนารด้านร้าย ก็สองกิดดู จากสิ่งที่เข้ามาเกี๋ยว ข้องอยู่กับตัวเอง; อะไรมาทำให้เราเป็นลนเลว จนเราก็เกลียดกัวเอง. ขอให้รู้จักสิ่งนั้น ไว้ในฐานะที่มันเป็นสึ่งที่มีอำนาจ.

พีนี้ จะดูกันต่อไปถึงกำว่า "สถาบันที่ทรงอำนาจ"; สำหรับคำว่า "สอาบัน" นั้น ก็ได้พูดมาแล้วในการบรรยายครั้งก่อน คือ สิ่งที่ยอมรับกันตรงกัน จะเป็นในแง่ดี หรือแง่ชั่วก็ตาม : ในแง่ตีก็ยอมรับตรงกันว่าดี, ในแง่ชั่วก็ยอมรับตรงกันว่าชั่ว, เกิกถือตรงกันว่าอย่างนี้ดี อย่างนี้ชั่ว, และบุกคลกลุ่มนี้กำลังทั่วที บุคกลกลุ่มนี้กำลัง ทำรั่ว หรือเกิดเป็นสถาบันอันใหญ่โตขึ้นมา เป็นหมู่คณะ เป็นสมาคม เป็นวัทราอาราม อะไรก็ได้.

ทำว่า "สถาบัน" ไม่ได้หมายถึงวัตถุอย่างเกียว, ไม่ได้หมายถึงสถานที่ อย่างเกียว ; หมายถึงการกระทำ ก็ได้, หมายถึงความคิด ก็ได้, หมายถึงความเชื่อ

#### สถาบันที่ทรงอำนาจกับบัญหาทางสีลธรรม

ก็ได้. เมื่อเราเชื้อเหมือนกัน ทรงกัน อันนั้นก็เป็นสถาบันของความเชื่อ ; ฉะนั้น คัวว่า *สถาบัน* นี้ เอาแก่ความสั้น ๆ ก็คือว่า *สิ่งที่มีอำนวจต่อจิตใจของคนเรา* เพราะว่า *ทุกคนได้ยอมรับความเป็นอย่างนั้นของสิ่งนั้น*.

#### สถาบันมีมาก อาจแยกได้ ๓ ประเภท

ะมื่อพูดถึง สถาบัน ก็ ยังแยกออกไปได้เป็น ๑ ชนิด เป็นอย่างน้อย : คือ สถวบันที่เรารู้จักกันดี ทั่วๆ ไปอย่างหนึ่ง, สถาบันที่เราไม่สู้จะรู้จัก กันนักว่าเป็นสถาบัน นี้ก็อย่างหนึ่ง, และ สถาบันที่เรายังไม่เลยรู้จัก กันเลย หรือไม่ยอมรับเลยว่าเป็น สถาบัน; มันต่างกันถึงขนาดนี้.

อย่างที่หนึ่ง **สถาบันที่รู้จักกันดีแล้ว** ก็คือ เรื่องทางโลก ๆ ที่พูงถึงกันอยู่ แทบทุกวัน : สอาบันของศาล, สถาบันของทระมหากษัตริย์, สถาบันของทุกอย่าง ที่เราพุทกันอยู่เป็นประจำวัน ; แม้แต่ที่สุณเต่สถาบันของอนโง่ ซึ่งแตกต่างจากสถาบัน ของคนฉลาด. เราก็มองเห็นกันอยู่มากอย่าง ว่ามันมีอยู่จริง แต่เนื่องจากคนเราทำ อะไรได้ตามใจของตัวอย่างอิสระ ; ฉะนั้น สถาบันของคนชั่ว มันก็ยังมีอยู่ได้ในโลกนี้ เป็นที่ยอมรับกันในหมู่อนชั่ว แล้วก็ต่อต้านคนดี, หรือสถาบันของคนที่ระทำดี. เดียวนี้เรามานึกกันแต่ในแง่คี สถาบันที่รู้จักกันดี และ เป็นไปในทางดี ; เช่น สถาบัน ทางพระศาสนา มีวัตวาอารามเป็นดำนักงาน หรือกระทั่งกิจการใดที่เขาจัดขึ้น เพื่อ ประโยชน์อย่างเกี่ยวกัน.

อย่างที่สอง **สถาบันหี้ใน่ก่อยจะรู้จักกันนัก** ท้องพูก ต้องแนะ จึงจะก่อยคิด เห็นและยอมรับ ; เช่น *สถาบันของบิดามารดา สถาบันของกรูบาอาจารย์ สถาบัน*  ของพระเจ้าพระสงฆ์ อย่างนี้เป็นต้น. แต่ที่อยากจะเอามาพูกให้ได้ยิน ให้มองกัน เสียใหม่ก็คือ **สถาบันของกิเลส**. ใกรเคยได้ยินบ้าง คำว่า "สถาบันของกิเลส" ข ดูเหมือนจะยังไม่มี; และสถาบันของกิเลสนี่ มันมีอยู่จริงไหม s ลองกิกกูเอง. สถวบันของกิเลสในหัวใจของกนทุกคน ถ้าเป็นอย่างนั้น เรียกว่ากิเลส; ถ้ามองกู ในแง่ที่มันเข้งมันกง ก็กูจะยิ่งกว่าสึงใก.

ตถาบนั้ดถือส นี่กรงกันไปหมุกทุกคนถ็ว่าไก้ คือ มีความโอก ความโกรธ ความหลง มันมีอำนาจเก็ดชาดอยู่ในตัวมันเอง. ถนที่รู้เรื่องเข้าก็ยอมรับว่า นี่มัน มีอยู่จริง แล้วในหัวใจของเราตัวย ในหัวใจชองเราทุกคน มันบีบบังคับเราซึ่งกว่าสิ่งได.

สองกิกดูให้ดีว่า **ใครมันเป็นนายเรามากเท่ากับกิเลสบ้าง** ? หรือแม้แต่กน ที่เรารัก เราพอใจ เช่นบิคามารคาเบ็นต้น ก็ไม่บีบคั้นเราได้ เท่ากับสถาบันกิเลสในใจ เราเอง. ดูกวามรุนแรงเข้มแข็ง เฉียบขากของกิเลส มันมีอยู่ในจิตโจของเราอย่าง แน่นแพ้นมั่นกง; มีอำนาจยิ่งกว่าสิ่งใดที่เรารู้จัก ขอให้ขอมรับว่า นี้ก็เป็นสถาบัน; แต่เป็นสถาบันที่เราไม่ก่อยรู้จักกันนัก ทั้งที่มันกำลังเกี่ยวข้อง หรือว่าบีบบังกับ หรือ กำลังเผวลนเราอยู่ทีเกียว.

อย่างที่สาม คือ **สถาบันพื่องไม่รู้จัก** หรือ **จะไม่สอมรับกันเลี้ยเลย** ก็ให้ เพราะว่ามันต้องมองกันให้ลึกซึ่งลงไป หรือให้สูงขึ้นยิ่งไปกว่าธรรมดา. นี้อยากจะใช้ กำพูกว่า : *สถาบันธรรมชาติ สถาบันของธรรมชาติ ประกอบอยู่ด้วยกฎเกณฑ์ ของธรรมชาติ*. ถ้าเรียกสั้น ๆ ก็เรียกว่า "พระธรรม" ; สถาบันของพระธรรม อยู่เหนื้ออะไรหมด เหนือกี เหนือชั่ว เหนือทุกซึ่ง, หรือว่าทุกสิ่งก็เรียกว่าธรรมชาติ. ถ้าจะพูดกันอย่างหมมติ ก็ก้องเรียกว่า *สถาบันของพระเจ้า ; แต่ไม่ใช่พระเจ้าที่เป็น* ภม ๆ อย่างที่กนโดยมากเขารู้จักกัน เขาว่าเอาเอง เขากิตเอาเอง หรือเข้าใจเอาเอง. กนเหล่านี้ยังไม่เห็นธรรมะ ยังไม่:ห็นธรรมชาติ ยังไม่เห็นตัวจริงของธรรมชาติ ซึ่งเป็น สถาบันอันลึกซึ้งสูงสุข ; ผู้ที่เข้าใจธรรมะถึงสูงสุขเท่านั้นแทละ จึงจะรู้จักสถาบัน ธรรมชาติ.

ทำว่า "สถาบัน" เราจัทเป็น ๓ ชั้น อย่างนี้ : กีย สถาบันที่รู้จังกันพื. สถาบันที่อังไม่ค่อยรู้จังกันนัก. สถาบันที่ยังไม่รู้จังกเลย ยิ่งมีกวามสำคัญสึกลงไป ทามสำคับ ๆ ของการที่เราไม่ต่อยจะรู้จัก หรือรู้จักมันน้อย. ชอให้ไปคิดเอาเอง สังเกทเอาเอง ทั้งข้างนอกทั้งข้างใน ก็จะรู้จักสถาบันด่าง ๆ กันเป็น ๓ ประเภทอย่างนี้. ถัว เรียกโดยชื่อ ก็มีมากมายหลายสิบอย่าง หลายร้อยอย่าง มันเรียกไม่ไหว จึงห้อง เรียกโดยชื่อ ก็มีมากมายหลายสิบอย่าง หลายร้อยอย่าง มันเรียกไม่ไหว จึงห้อง เรียกโดยชร้อกกละ ประเภทที่รู้จักกันดี ประเภทที่ไม่ค่อยจะรู้จัก ประเภทที่ยัง ใม่เดยรู้จักเลย; แล้วก็มีความเป็นสถาบัน คือกวามตั้งขึ้นแล้วอย่างมั่นคง ตั้งอยู่แล้ว ตั้งแต่ก็กลำบรรพ์เป็นต้นมา ขนบัตนี้. ที่มนุษย์ตั้งขึ้น นั่นแหละ มันเหลาะแหละ หรือว่ามันไม่มั่นคง; ที่ธรรมชาติตั้งขึ้นมันมันตงอย่างยิ่ง.

## ความศักดิ์สิทธิ์ของสถาบัน ทำให้เกิดผลได้ทั้งดี - ร้าย

ทีนี้ เมื่อพูคถึงสถาบัน แล้วก็อยากจะพูดเลยไปถึงความศักดิ์สิทธิ์ของสถาบัน นั้น ๆ : ความศักดิ์สิทธิ์ หมายถึง อำนาจบังคับคน ให้เกิดผลลำเร็จบิ้นมา ตามที่ สิ่งนั้นต้องการ, หรือที่มนุษย์สร้างขึ้นมาเองก็ได้ ; มันจึงมีทั้งฝ่ายโง่เขลาและฝ่ายฉลาด. ขอให้มองดูให้คีว่า สึงที่เรียกว่าคักคิ์สิทธิ์นี้ มันมีทั้งชนิดที่ใง่เขลาที่สุด ก็ได้, ชนิดที่ ไม่โง่เขลาแต่ก็ไม่ฉลาดนัก กระทั่งว่ามันฉลาดที่สุด ก็มี. เราจึงแยกกวามศักดิ์สิทธิ์ของ สถาบันในทางจิตใจ หรือในทางวัตถุด้วย ว่ามันศักดิ์สิทธิ์ได้ ๓ ประเภท : – ประเภทแรก โดยความงมงาย มีปัญญาวิปลาส มีมือฉาทิฏฐี มีความ เมื่อไม่ประกอบไปด้วยญวณ; เรียกว่าหวามโง่:ขลาก็แล้วกัน และโง่มากถึงงมงาย. นั้ก็มีความศักดิ์สิทธิ์ แล้วก็ต้องมีสำหรับคนโง่; เพราะว่าคนโง่ ไม่สามารถขะไปเอา ประโยชน์ได้จากสิ่งที่แท้จรึง. แะนั้น คนโง่ก็ต้องเอาประโยชน์จากสิ่งที่อยู่ในระกับเดียว กับคนโง่ ซึ่งได้แก่ความงมงาย. ความงมงายก็เกยทำความสำเร็จประโยชน์ แล้วแต่ว่า ความงมงายนั้น มันมีความหมายอย่างไร : งมงายให้บ้าให้หลงในเรื่องผีๆ สาง ๆ หรือ ในเรื่องโชคลาภส์กการะอะไรค่าง ๆ ก็ได้เหมือนกัน.

## ความลักด์ธิทธิ์ที่เดิดขึ้นจากความงมงาย ก็ให้ผลไปดามแบบงมงวอ

เรียกว่าให้ผลอย่างพรางตา ให้ผลอำพรางจากกวามจริง; ไม่ใช่ความจริง. แต่ว่ากน ไม่รู้ว่าไม่ใช่ความจริง ก็เห็นเป็นกวามจริง หรือถือเอาเป็นที่พึ่ง; นะนั้น จึงมีคนถือที่ พึ่งอย่างผิด ๆ หรืออย่างงมงาย มีมาแล้วแต่ดึกดำบรรพ์ และมีจนกระทั่งทุกวันนี้. ที่ว่าการศึกษาเจริญแล้ว วิทยาศาสตร์ก้าวหน้า นี้ก็ยังมีความงมงาย เพราะว่าคนเกิดมา ไม่ใด้นลายมาแต่ในท้อง มันก็ต้องงมุงายกันไปก่อน กว่าจะหายกวามงมงาย; ถ้าโชคตี มันก็หายเร็ว หมายความว่าถ้าเผอิญพบกับพระธรรม พระธรรมก็แก้ความงมงายไห้หาย เร็วได้. แต่ถ้าไม่พบกัน มันก็งอนเข้าใดง; ดังนั้นก็ต้องถือว่า เป็นความ ศักดิ์สิทธิ์อันหนึ่ง ของสถาบันแห่งกวามงมงาย.

ประเภท ๒. **ดวามสักดิ์สิทธิ์โดยอำนาจบองสรัทธา นี่ถูกต้องบริสุทธิ์** ก็อ **ประกอบอยู่ด้วยบัญญา**. กน นี้ไม่ไง่, คน นี้ไม่งมงาย มีสทีบัญญา และก็มีศรัทธา กวามเชื่อในธรรมะนั้น ในระบอบของการประพฤทิปฏิบิลิเช่นนั้น; แท่มันก็ยังเป็น เพียงศรัทธา คือไปตามอำนาจของกวามเชื่อ. นี่ก็ยังลีกว่าอย่างแรก มันให้ผลชนิด ที่ว่า ใกล้กวามจริงเข้าไป มันจะไปปะกังกวามทุกข์โดยแท้จริงได้; ฉะนั้น การตั้งต้น ข้วยกรัทธว ที่ประกอบด้วยปัญญา เรียกว่าเป็นการตั้งต้นที่ถูกต้อง และมีกวามศักดิ์สิทธิ์ พอที่จะให้ไข้รับผล ชนิกที่ประกอบอยู่ต้วยธรรม ก็อกวามจริงกามสัตส่วน.

ประเทท ๓. ความสักดิ์สิทธิ์ อันมาจวกความจริง อาศัยกวามขริง หรือ โดยความขริงแท้; โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็คือ กฎเกณฑ์แห่งอิทัปบัจจะตา. เราเกย พูลกันมามากแล้วเรื่องอิทัปบัจระกา ไปทบทวนอูใหม่ ก็จะพบว่า มันไม่มีความจริง อะไรยิ่งไปกว่า ความเป็นอิทัปบัจจะตา; อย่างนี้มันเป็นเรื่องของปัญญา ที่เป็น ไปถึงที่สุด ไม่ใช่เพียงแต่ศรัทธา; ฉะนั้น จึงให้ผลชนิกที่แท้จริง และถึงที่สุด, มีความสักดิ์สิทธิ์ตรงนี้ดับทุกข์ได้อื่นเนิง.

ในสามอย่างนี้ อย่างที่แรก *ดับทุกข์หลอก ๆ* ดับทุกช์อย่างอำพราง ด้วย อำนางกวามงมงาย. อย่างที่ ๒ *ดับทุกข์ได้พอสมดวร* ด้วยอำนางของสรัทธาที่ถูกท้อง. อย่างที่ ๓ *ดับทุกข์ได้แท้จริง ด้วยปั้ญญาที่แท้จริง*. **บ้อพิดับพุกน์ได้** เราเรียกกันว่า **ความสักดิ์สิทธิ์** หรือให้ผลสมตามกวามประสงก์ของกนที่ต้องการ.

้ถ้าจะเปรียบ ก็เหมือนกับหยูกยาที่ใช้กันอยู่ ในทุกวันนี้ : ยาบางอย่าง มันเป็นยาหลอก ๆ ให้กินสบายใจ ก็พอได้รับประโยชน์บ้าง : ยาบางอย่างมันเป็น เพียงหยุดกวามเจ็บปวด แท่ก็ไม่ได้แก้ไขต้นเหตุของโรกภัยอันแท้จริง ; กวามหายจากโรก มันจึงถึงที่สุก หรือถึกว่า ๒ อย่างแรก.

อย่างเกี่ยวนี้:รวพูดกันว่า ยาหอม ก็เป็นยาหลอก ๆ ไว้ที่ก่อน; ยังจะท้อง กินยาอะไรบางชนิด. หรือว่ายาเก้ปวกท้อง กินเข้าไปก็เพียงแก้ปวกท้อง; แต่ยัง ไม่ถึงที่สุด เพราะมันจะต้องกินยาอะไร ที่แก้ไขดันเหตุที่ทำให้ปวกท้องอีกชั้นหนึ่ง หรือ ว่าฝากัดเอาสิ่งที่เป็นสันเหตุเหล่งนั้นออกเสียก่อน. นี่กวามศักดิ์สิทธิ์ชองสถาบันทั้งหลาย ก็มีอยู่อย่างนี้.

สรุปในส่วนนี้ก็ว่า **สถาบันลึกสิ่งที่มีเป็นกฎเกณท์บื้นมา, มีหลักเกณท์** ที่สังเกตเพ็มได้, ยอมรับเป็นเรื่องๆไป, พู่ถุลนอยู่ใต้อำหาจบกงมัน. ที่มนุษย์ ตั้งชื้นก็มี, มนุษย์ไม่ได้ตั้งขึ้น แต่ว่าธรรมชาติเป็นผู้ตั้งขึ้นก็มี, จึงให้หวามศักดิ์ติหธิ่ คือการให้ผลตอบแทนนั้นค่างกันไป.

#### อำนาจเป็นใหญ่ในโลก

ทีนี้ ก็มาถึงคำว่า *"อำนาจ"* เราได้พูดกันแล้วโดยหัวข้อว่า "สถาบันที่ทรง อำนาจ": เมื่อพูดถึงเรื่องสถาบัน กีพูดถึงเรื่องอำนาจต่อไป เมื่อพูดถึงอำนาจ ขอให้ระลึกถึง *ทระพุทธภาษิตที่สำคัญที่สุด* ประโยคหนึ่งที่ว่า *วโล อิสุสริย โลเก*; เข้วใจว่าหลายคนได้ยินพระพุทธภาษิตนี้ แล้วเอาไปพูดไปกล่าวอยู่ด้วยซ้ำไป; แห่กลัว ว่าจะรู้จักไม่หมด. ถ้ารู้จักหมด รู้จักความหมายสิ้นเชิง ก็จะเห็นได้กันทีว่า คำพูด ประโยกเดียวนี้ ครอบกลุมหมด ไม่มีอะไรเหลือ, ครอบคลุมทั้งโลก ทุกโลก หรือ เหนือโลก ครอบกลุมไปทั้งฝ่ายมิตและฝ่ายถูก.

เราจะได้พิจารณาดูกันในแง่นี้ ที่ว่า อำนาจเป็นใหญ่ในโลก มันมี กวามหมายหมดทุกล้าน ทุกชั้น ทุกระดับ ; แต่เนื่องจากภาษาไทยเรา มันสับปตับ สับสน มีกวามหมายไม่สมบูรณ์ : บางอย่างเราโช้พูลกันอย่างโร ก็ถือเอาแต่ความหมาย เพียงเท่านั้น ; แต่พระพุทธเจ้าท่านไม่ได้มีหลักอย่างนั้น. ที่ว่าอำนาจเป็นใหญ่ในโลก มันก็ยังกว้างขวาง คือว่าในกรณีที่เกี่ยวกับโลก หรือในกรณีที่มันตรงกันข้ามกับโลก ก็ยังเรียกว่าในเรื่องของโลกอยู่นั้น.อง.

ทีนี้ เมื่อพุทถึง อำนาจ ดี้ไม่ใช่หมายถึงอำนาจอย่างที่ชาวบ้านรู้จักกัน : ว่าโครมันมีอำนาข มีอาวุธ มีวาสนาบารมี มันก็มีอำนาจ. อำนารเพียงเท่านี้ไม่พอ มันเป็นอำนาขอย่างเก็กอมมือ ; พระพุทธเจ้าท่านหมายถึงอำนาจที่มวกกว่านั้น ที่แท้จริง กว่านั้น. ที่พูกกันว่า **เป็นใหญ่ในโอก** แต่ว่ามีความหมายกรอบกลุมไปหมด แม้จะ เป็นเรื่องอำนาจธรรมกาลามัญ มันก็รวมอยู่ในกำว่า "อำนาจ", และอำนาจที่เหนือไป กว่านั้น ยังไม่มีใกรรู้จัก ภีเรียกว่าอำนาจ ; ฉะนั้นเรามวพิจารณากันถึง กำว่า "อำนาจ" กันให้สิ้นเชิงเดียก่อน แล้วจึงก่อยเลือกกัน ว่าอันโหน มันจะแก้ปัญหาที่เรากำลังมีอยู่.

อำนาจอย่างที่ ๑. อยากจะเรียกว่า อำนาจของธรรมชาติ, อำนาจของ ธรรมชาตินั้นเป็นตัวกฎธรรมชาตินั้นเอง ก็ได้ หรือว่ามันเป็นกิริยาอาการ ที่กำลังเป็นไป ตามกฎของธรรมชาติ ก็ได้เหมือนกัน; นี่เราเรียกว่าอำนาจของธรรมชาติ. ใกรบ้าง พันไปจากอำนาจนี้ ? อย่าว่าแต่มนุษย์ แม้แต่สัตว์ แม้แต่ต้นไม้ แม้เท่ก้อนหิน ก้อนดิน อะไร มันก็ตกอยู่ไล้อำนาจอันนี้; คืออำนาจของธรรมชาติ เป็นกฎของธรรมชาติ ซึ่งมีอยู่อย่างไร, แล้วก็ไม่มีใกรไปสู้มันได้ ก็อล้องเป็นไปตามกฎของธรรมชาตินั้น ๆ.

*ที่คนเขาพูดว่า เขาเอาขนะธรรมชาติได้นั้น เป็นการหลึกเลี่ยงอย่างขอ ไปที*่ และมันก็ไง่ ไม่รู้สึกตัวว่าการหลีกเลี่ยงนั้น ทำให้เกิดปัญหาที่หนักยิ่งไปกว่าเดิมอีก. อย่างที่เราต้องเกิด แก่ เข็บ คาย อย่างนี้ เป็นอำนาจของธรรมชาติมันบังกับไว้ แล้วเรา หลีกเลี่ยงได้อย่างไร; การหลีกเลี่ยงก็ทำให้เกิดปัญหาใหม่มากกว่า. ถ้าเราใช้กำว่า "*ต่อสู้*" มันก็กลายเป็น *ต้องต่อสู้ตามกฎเกณฑ์ของธรรมขาติ* ปะทะปะทั่งไป พอไม่ให้เข็บปวกมากนัก; ในที่สุดก็ยังก้องเป็นไปตามกฎเกณฑ์ของ ธรรมชาติ ก้องแก่ ก้องเจ็บ ก้องกาย. เรื่องอื่น ๆ ก็เหมือนกัน ที่ว่าเรารู้จักทำ บ้านเรือนอยู่ เราเอาชนะธรรมชาติได้อย่างนี้; นี่ก็อุดนที่มองไม่เห็น. หมายกวามว่า มันกลับจะถล้าลงไปในปัญหาอันอื่น ที่ธรรมชาติจะบีบกั้นไปมากกว่านั้น. เช่นเราเป็น มนุษย์อย่างนี้ เรามีเนื้อหนังอย่างนี้ เราก็ทนอยู่ในธรรมชาติ อย่างทีเกยทนได้ กังที่ เป็นสมัยโน้นไม่ได้ : สมัยที่เราไม่มีบ้านเรือนนั้น.

แต่เมื่อพูเขถึง อ้วนาจของธรรมชาติ แล้วเป็นอันว่า อ้วนาจของ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา – ความที่มันต้องเปลี่ยนแปลงไป ตามกฎเกณท์อันนั้น. นี่รู้จัก เสียทีก่อน ในฐานะที่เป็นอำนาจสูงสุก บรมมหาอำนาจ ยิ่งกว่าอำนาจอื่นใต กือ อ้วนาจของธรรมชาติ.

อำนาจที่ ๒. อยากระเรียกว่า อำนาจของถิเลส; *กิเลสก็คือธรรมชาติ หรือสิ่งที่กำลังเป็นไปตามกฎของธรรมชาติ* อย่างหนึ่ง; แต่เกี่ยวนี้เราแยกออกมา เรียกว่า "กิเลส" เพื่อให้มองเห็นได้ง่ายเข้า มันอยู่ชิดคนเรามากขึ้น แล้วกำลังเมชิญกับ เราอยู่ตลอดเวลาอย่างจัง ๆ. อำนาจของกิเลสก็คือดัวกิเลสเองก็ได้ หรือของคนพ็มิกิเลส แล้วใช้กิเลสออกมาก็ได้; เพราะว่าคนกกอยู่ใต้อำนาจของกิเลสแล้ว ทำให้ตัวเองให้ ร้อนเป็นไฟแล้ว. ทีนี้ยังใช้กิเลสนั้นให้กกไปยังคนอื่นอีก ก็พลอยร้อนกันกว้างออกไป.

อำนวจของก็เลสนี่ อย่าห้องอธิบายกันเลอ; เมื่อไกกิเลสเกิดขึ้น แล้วก็ ไปดูเอาเองว่า มันมีอย่างไร, มวกหรือน้อยอย่างไร. ในวันหนึ่ง คืนหนึ่ง **เรามึ เวลาที่เป็นอิสระจากอำนาจบองก็เลสเท่าโร.** มา่กหรือน้อยเท่าไร; ก็พอจะเข้าใจ สิ่งที่เรียกว่า อำนารของกิเลสได้. ยำนาจอย่างที่ ๓. ก็คือ **อำนาจของมนุษย์ต่อมนุษย์ด้วลดัน**; ที่ถนเขา รู้จักกันมาก ก็รู้จักเพียงอำนาจของมนุษย์ที่ใช้ก่อมนุษย์ก้วยกัน. เมื่อเอวไปเปรียบกับ อำนาจของกิเลส อำนาจของธรรมชาติแล้ว; อำนาจของมนุษย์ก็เป็นเหมือนของเก็ก อมมืออีก เป็นของเก็กเล่นไป. แต่เราก็ถำลังกลัวกันมาก *เรากลัวอำนาจของมนุษย์* ที่จะใช้ต่อมนุษย์ด้วยกัน มากกว่าที่เรากลัวอำนาจของกิเลส หรืออำนาจของพระธรรม หรือธรรมชาติ. นี่ถิกกูว่า คนเรามันใง่ก็ร้อยเปอร์เซ็นต์ ไง่กี่พันเปอร์เซ็นต์ หรือ ไง่สักกี่หมิ่นเปอร์เซ็นต์ ที่เรารู้จักอำนาจเพียงอำนาจข่วงเจ็กแล่น, ของเด็กเล่น; แล้วก็ กลัวจนสุกกลัว แล้วไม่รู้จักย่านาจอันแท้จริง ที่กวรกลัวอย่างยิ่ง.

อำนาจของมนุษอ์ที่กระทำแก่นนุษอ์ นี้ก็พอจะแบ่งออกไปได้เป็นหลาย ๆ อย่าง แต่รู้สึกเสียเวลาถ้าไปมัวแบ่งให้มันกรับไปเสียทั้งหมก แบ่งเป็นประเภท ๆ ดีกว่า : –

อันแร**ก ด้านาจกำลังบังคับ** เขามือาวุธ หรือว่าเขามีกำลัง มีเครื่องที่ให้ อำนวยความได้เปรียบ; เขามีมากภว่าเรา ก็เรียกว่าเขามีกำลัง. นี้ก็เป็นอำนาจ อันหนึ่งที่ใช้กันอยู่. เดี๋ยวนี้เขาใช้อำนาจอาวุธแสนยานุภาพที่ใหญ่โคมโทฬาร รบราฆ่าพื้น บีบบังกับกันอยู่; ประเทศเต็ก ๆ ก็ลกอยู่ภายโต้อำนาจของประเทศใหญ่ ๆ ในโลก.

อำนาจอื่นอีก ก็เช่น อำนาจเงิน ถ้าใครมีเงิน ซึ่งทุกลนอยากได้; คนที่ มีอำนวขเงิน ก็บังกับคนที่อยากได้เงินนั้นได้อีกที; แต่ไม่อวจจะบังกับกนที่ไม่อยวกได้ เงินก็ได้. พีนี้คนธรรมควสามัญก็อยวกได้เงินกันทั้งนั้น; นี่เขวก็ใช้อำนาจเงินนี้บังกับ เอาไปได้ แล้วแต่ว่า เขาจะต้องการอะไร. อำนาจชนิดอื่นอีก เช่น อำนาจของเสนที่ ความมีเหน่ห์ เช่น ความน่ารัก หรืออะไรเบ็นข้น, ซึ่งมีการข้วขวนได้หลาย ๆ อย่าง หลวย ๆ วิธี; นี่ก็เป็นอำนาลซึ่ง ทำให้คนมีอำนาจเงิน หรืออำนาจอาวุธสกอยู่ภายได้คนที่มีอำนาจเสน่ห์นี้ได้ง่าย ๆ. ภวาม หมายสำคัญมันอยู่ตรงที่ **มีอำนาจบังกับคนที่มีกิเลส** ซึ่งยังก้องการกะไรอยู่.

อำนาจที่มนุษย์เขาใช้แก่กันและกัน; อย่างน้อยเราก็เรวได้อำนาจเป็น ๓ ชนิด แล้ว. ถ้านับตั้งแต่อย่างที่ ๑ ระดับต่ำ : คือระดับเด็กแล่นขึ้นไป, คืออำนาจที่ **มนุษย์** ใช้แก่มนุษย์ เหมือนที่เรวรู้จักกันดี. ที่ ๒ อำนาจที่ **ถิเถส ใบ้แก่ มนุษย์** อำนาจของกิเลส มันร้ายกว่า. ที่ ๓ อำนาจของธรรมชาติ หรือของพระธรรม ที่ทำให้เกิดสึงใก ๆ ขึ้นมา ก็ได้ รวมทั้งกิเลสด้วย. มันบังกับถันมาเป็นขั้นตอนอย่างนี้; อย่างนี้เรียกว่าอำนาจทั้งนั้น.

พีนี้ ข้อความที่ *พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า อำนาจเป็นใหญ่โลกนั้น* ท่าน
 รมายถึงอะไร ? พมาดถึงอำนาจอะไร ? ลองลิดดูใหม่ ; มีถนอธิบายกันตามความเห็น
 ของตัว : อำนาจอย่างนั้น อำนาจอย่างนี้. พวกเรียนนักธรรม หรือสอนนักธรรม
 ก็อธิบายพระพุทธภาษิตข้อนี้ ไปตามความกิดเห็นของกน ยังไม่ค่อยยุจิได้. อาคมา
 ก็เกยถูกขอร้องให้อธิบากภาษิตข้อนี้หลายครั้งหลายหน หลายยุดหลายสมัย.

เมื่อแรกมีประชาธิปไขยใหม่ ๆ ในเมืองไทย ก็มีปัญหาถึงข้อนี้, มีคนกามถึง กวามหมายของกำ ๆ นี้ ก็ได้อธิบายไปกามความกิดเห็น ไม่ก่อยจะถูกเลย ก็เพราะเรายังไง่ ยังไม่ก่อยจะรู้จักสิ่งที่เรียกว่า "อำนาจ" นั้นด้วยเหมือนกัน; ต่อเมื่อได้ศึกษาสังเกต พิจารณามาหลายปีหรือหลายสิบบี ก็หอจะมองเห็นได้ว่า พระพุทธเจ้าท่านทรงหมายถึง อะไร, ในเมื่อกรัสว่า อำนาจเป็นใหญ่ในโลก.

พวกอรรถกถาจารย์ทั้งหลรยก็จะชี้ไปยัง*อำนาจของภิเลส* เรียกว่า *เป็นใหญ่ ในโลก ; นี่ก็ถูกเหมือนกัน* แต่โดยความเห็นส่วนคัวแล้วคิดว่า มัน**ควรจะไป**  **ไดลดว่านั้น คืออ่านาจของอะไร ที่มันสร้างกิเอสขึ้นมา** อีกทีหนึ่งดีกว่า; หรือว่า อำนาจอะไรที่มันจะทำลายลิเล**งไห้หมดไป** อีกชั้นหนึ่งก็ได้, ซึ่งจะเป็นอำนาจที่ยิ่งกว่า อำนาจของกิเลส. ฉะนั้น จึงจัตระตับของอำนางไว้เป็น ๓ ชั้น อย่างนี้; แล้วให้ทุก ชั้นมันเป็นใหญ่ในโลก ในกวามหมายหนึ่ง ในแง่หนึ่ง ในกรณีหนึ่ง ๆ.

ถ้า **พูดทางวัตถุ** คือเป็นอย่างโลก โลกของคน วัทถุ โง่ ๆ กันนี้ ก็พูดได้ ว่า อำนาจบองอาวุธเป็นใหญ่ในโลก; เที่ยวนี้ใครมีอำนวจอาวุธ แสนอานุภาพมาก ก็เป็นใหว่ในโลก. นี้มันก็จริงมันก็ถูก แต่แล้วคนชนิดนั้น ที่ชนะกนอื่นด้วยอาวุธแล้ว ก็ยังไปพ่ายแพ้แก่อำนาจกิเลส. นี่ก็เป็นอันว่า**ภิเอสะเป็นใหญ่ในโลก**.

ทีนี้ ก็เลสมันจะถูกทำลายไปด้วยอะไรได้ในที่สุด **? ก็เลลล์ถูกทำลายไปได้ ด้วยอำนาจของธรรม :** ฉะนั้น ธรรมะก็ชนะกิเลส ซึ่งเขามีกันอยู่ในโลก. เป็นอัน ว่าอำนาจของพระธรรม หรือธรรมชาตินี้ใหญ่กว่าอีก เป็นใหญ่ในโลก ; เพราะว่าถ้า เราดูกันให้จริง ให้ลึกซึ้งแล้ว จะเห็นว่าทุกอย่างต้านหานอำนาจของธรรมชาติไม่ได้.

ทุกอย่างกำลังไหลเวียนแปลี่ยนแปลงไปตามกฎเกณฑ์ ตามอำนาขของธรรมชาติ, ตามกฎของธรรมชาติ; ซึ่งถ้าเรียกอย่างพุทธบริษัท เราก็เรียกว่า *พระธรรม, กฎเกณฑ์ของพระธรรม, อำนาจของพระธรรม,* จะใช้ชื่อให้ชัดลงไปว่า อิทปปัจจยตา **กฎเกณฑ์ของพระธรรมที่มีชื่อว่า อิหปปัจจอตาสานารถบังคับชุกถึงทุกออ่างเป็นไป** ได้ : บังคับวัตถุล้วน ๆ ก็ได้, บังคับนามธรรมก็ได้, บังคับรวมกันก็ได้, บังตับคนก็ได้ บังกับกิเลสของคนก็ได้, มันจึงบังคับกันได้ไปหมด.

เมื่อจะถือว่า พระพุทธภาษิทนี้เป็นหลัก ก็ไปมองภูชิว่า อำนาจของอะไร ก็อย่าง ที่เป็นโหญ่ในโลก. บางกนจะกิดว่า ยังมีสึงที่แยกออกไปจากโลกคือในธรรม; อะไรเป็นใหญ่ในธรรม ก็ได้เหมือนกัน : ก็คืออำนวจธรรม เป็นใหญ่ในธรรม, อำนาจ ของธรรมชาพิ อำนาจของพระธรรม ที่เป็นใหญ่ในโลก ก็เป็นใหญ่เหนือธรรมหรือ ในธรรมะ หรือในวงของพระธรรม ในขอบเขดของธรรม; มันก็ไม่พ้นไปจากสิ่ง เดียวกันนั้นอีก. ทีนี้ ดำว่า "ในธรรม" อย่างนั้นมันก็ไม่ใช่เป็นปัญหา มันไม่ใช่เกี่ยว กับความพุกข์; เดี๋ยวนี้เรา **มีบัญหาเกี่ยวกับความพุกบ์ ต้องเอาอึ่งพืดบัทุกข์ได้ มา เป็นตัวเข้าหมาย** สำหรับจะเพิ่งสิ่ง.

ทีนี้ "**อถาบันที่ทรงอำนาจ**" ก็คือ *สอาบันที่มีอำนาจทางศาสตราวุธใน* โอกนี้ สำหรับบังคับคนก็มี, แล้ว **สถาบันบองกิเอสที่บังคับคนทั้งหนดอีกที่หนึ่ง,** และ สถาบันของพระธรรมอันอีกขึ้ง บองธรรมชาติอันลึกซึ้งที่บังคับกิเลต ที่บังคับสึง ทั้งปวงอีกทีหนึ่ง. นี่เกี่ยวเราจะพิจารณากันในแง่ที่ว่า มันมีการเกี่ยวข้องกับสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรมนั้นอย่างไร.

# ศึกษาสถาบันที่ทรงอำนาจ ของพุทธบริษัท

ในชั้นนี้ อยวกจะพุทต่อไปอีกนิกหนึ่ง ถึงสึงที่น่าพิจารณา คือพูดกันแต่ *ในวงของพุทธบริษัท* แล้ว *เรามีสถาบันที่ทรงอำนาจสูงสุดอย่างไรบ้าง ?* บางคน อาจจะไม่:คยคิด หรือว่ามีไกรบอกก็ไม่ยอมเชีย. คืออยากจะบอกว่า เรา **มีคำนูด** อยู่ดำหนึ่ง ซึ่งพูดกันอยู่มาก คือก้วว่า อานุภาพ ; เรามักจะแยก:ป็น : พุทธานุภาพ – อำนาจพระพุทธเจ้า, ธรรมานุภาพ – อำนาจพระธรรม, สงมานุภาพ – อำนาจพระสงฆ์. คนข้อลาดก็มักจะอ้างเอาอานุภาพนี้มาเป็นที่พึ่ง ; เมื่อยังไม่รู้จัก พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ที่แท้จริงมันก็เป็นที่พึ่งอย่างขอไปที. ถ้าจะให้เป็น ที่ซึ่งแท้จริงได้ ก็ด้องรู้จัก พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์, จนมองเห็นว่ามีอานุภาพ อย่างไร.

ถ้าเราอ้างพุทธานุภาพ ก็ให้รู้ว่าคืออะไร แล้วในที่สุดก็ระเห็นว่าเป็นสถาบัน อันหนึ่ง เพราะว่าเราพุทธบริษัททุกกนยอมรับ; พวกอื่นจะไม่ยอมรับก็ได้ เพราะว่า เขาไม่ได้ใช้กำ ๆ นี้ เขาใช้คำอย่างอื่น. ที่จริงกนที่นับถือศาสนาอื่น ก็ได้ยอมรับสึงที เรียกว่าพุทธานุภาพเข้าแล้วเต็มที่; แต่โดยไม่รู้สึกทัว เพราะเขาไม่เรียกอย่างนั้น. นี่เรา:ป็นพุทธบริษัทกวรจะรู้.

สำหรับ **พุทธานุภาพ น**ึก็เหมือนกันอีกแหละ, กือมีหลักเกณฑ์อย่างเดียว กับที่พูกมาแล้วว่า **ด้วยความงมงาย** ก็ม**ี ด้วยด่วัทธา** ก็มี **ด้วยบัญญา** ก็มี. พุทธา-นุภาพที่เกี่ยวกับศีลธรรม ก็เริ่มกันมา ตั้งแต่ ศรัทธาที่งมงาย, กุปาทานที่งมงาย, ความ จงรักภักดีที่งมงาย, ในแง่ของศีลธรรม มันเกี่ยวกันอยู่โดยตรง. แล้วมันกลับจะน่า ประหลาดใจที่ว่า มีศรัทธางมงาย มีอุปาทานงมงาย มีความภักดีงมงาย นั่นแหละ; แก่ยังมีศีลธรรมดีเสียกว่ากนที่ไม่งมงายบางกนเสียอีก. เพราะว่ากนงมงายบวงคน เรา เชื่อจริง ยึดถือจริง จงรักภักดีจริง; กนนั้นเลยมีศีลธรรมดี ไม่กล้าทำบาป ทำผิก หรือว่าทำชัวอะไร แม้แต่เล็กน้อย. นี่เขาเชื่อในตัวพระพุทธเจ้า **แม้อย่างงมงาย ถึยังห่วอโท้มีศีลธรรมได้**.

ถ้าเขามีศรัทธาจริง หรือมีอุปาทานที่ไม่งมงาย ไม่เป็นกวามยึกถือ อย่างเป็น สัจจะ เป็นอธิษฐาน ก็ยึงก็ยึงขึ้นไปอีก : มีความจงรักภักดีด้วยปัญญา ก็มีคืดธรรม ห์ดีกว่า ที่สะอาดกว่า เพราะมันไม่งมงาย บางหีจะพอเหมาะพอดีกว่าชนิดทิ่งมงาย.

ရာါစာဆ

ทีนี้ ถ้าเราจะดูในแง่ของปรมัทกธรรม จะพบว่า พุทธานุภาพ นี้กือ อานุภาพ ของความรู้ ของญาณ ของบื้ญญา ของอภิญญา อะไรต่าง ๆ คือ การครัสรู้; ฉะนั้น รู้อะไร, อันนั้นแหละคือสึงที่มีอานุภาพ ที่เราจะเรียกว่า พุทธานุภาพ. พระ-พุทธเจ้าเป็นพระพุทธเจ้าซึ้นมวได้ ก็ค้วยสิ่งนี้; และสิ่งนี้แหละเอาไปใช้สำหรับเป็น เครื่องแก้ปัญหาต่าง ๆ ได้อย่างถึงที่สุดทีเดียว และเราเรียกว่า พุทธานุภาพ. ฉะนั้น กำว่า *"พุทธานุ ภาพ" ก็มีทั้งอย่างงมงาย* และ *อย่างไม่งมงาย*, อย่างสูงสุด คือเป็น ปัญญาสูงสุด.

ส่วน ธรรมานุภาพ ก็กล้าย ๆ กันอีก; ถ้าเป็นอย่างศีลธรรมทั่ว ๆ ไป ก็*ลือ* ศ*ื่อธรรมกันเพียงสักว่า จะให้ไม่ตกนรก*, หรือว่าจะพูกให้กว้าง ก็ว่าซึ่งที่จะทรงผู้ ปฏิบัติไว้ ไม่ให้ทกไปในที่ชั่ว; นี้คือพระธรรม, อานุภาพของสิ่งนี้เรียกว่าธรรมานุภาพ. ในแง่ของศีลธรรม ค้องการเพียงเท่านั้น เพียงไม่ตกนรก จึงมีกัวคนของ ตัวกู – ของกู อยู่อย่างเต็มที่, เป็นที่พอโจของกู; ธรรมานุภาพก็ช่วยได้เพียงเท่านั้น.

แต่ถ้าสูงไปกว่านั้น เป็นไป**ในรูปของปรมัศกธรรม** แล้ว ธรรมานุภาพไป ไกลกว่านั้น : คือ **ธรรมานุภาพจะดับตัวก** *จะดับเสียซึ่งสักกาย* ที่เรียกว่า *สักกาย- มิโรธ* – ดับเสียซึ่งความคิดว่าตัวกู – ว่าของกู ; ทำให้เกิดความหลุดพ้น ไม่มีอัตตา ไม่มีตัวตนขึ้นมา. ธรรมานุภาพนั้นไปไกลอย่างนี้ ไม่ใช่เพียงแล้ไม่ให้ตกนรกที่เด็ก ๆ เขากลัว ; แต่ว่าก็ใช้ได้กันทั้งนั้น : อย่างก่ำก็มีประโยชน์ชั้นต่ำ, อย่างกลาง อย่างสูง ก็มีประโยชน์ในระดับกลาง หรือชั้นสูง. เราเรียกว่า **ธรรมานุภาพ เป็นสถาบันที่ ดักล์สิทธิ์ที่สุล** ; แต่ว่าอนจะรู้จัก หรือุไม่รู้จักนั้นอีกเรื่องหนึ่ง. แต่พุทธบริษัทเรา การจะรู้จัก ถ้าไม่รู้จักก็ใช้ไม่ได้ ว่าสถาบันอันสูงสุกของเรา เช่นพุทธานุภาพ ธรรมา-นุภาพ.

നിയരു

ทีนี้ ก็จะเลยไปถึง **ลังมาบุภาพ** – *อานุภาพของพระสงฆ์*. ถ้าพูดกันอย่าง ภาษาศิลธรรม ในขั้นต้น ๆ ก็เป็นที่ทำบุญ *เป็นทักขิเนยยบุคกล*; ทำบุญแล้วก็ได้บุญ คุ้มกรองกนไม่ให้ทำบาบ, แนะนำสั่งสอน หรือว่าสืบอายุพระศาสนว ทำตัวเป็น ตวอย่างที่ดีอยู่ในโลกนี้ ให้กุ้มกรองโลกนี้ไว้ ให้สั้งอยู่ในแนวของพระศาสนา หรือ พระธรรม; อย่างนี้ก็เรียกสังมานุภาพได้.

แท่ถ้ามองในแง่บองปวมัตถ์ ให้สถกว่าขึ้นไปอีก ก็จะเห็นเป็นรูปร่างของ อันอื่น คือ เป็นสถาบันทวงจิตใจ อันหนึ่ง อย่างเร้นลับที่สุดของมนุษย์ ที่เอาบนะ กิเลสได้. *มนุษย์ที่เอาขนะตัณหาได้* ก็มีอยู่เป็นบีกแผ่นในโลกนี้ *นี่เรียกว่าทระสงฆ์, พระอริยสงฆ์*. อานุภาพของพระสงฆ์ คืออานุภาพที่ช่วยให้มีหลักประกันอยู่ใน โลกนี้ ว่ามนุษอ์ยังอามารถชนะกิเลสชนะคัณหาได้ ด้วยมีผู้สืบไว้ ไม่ให้สูญหายไป ให้ยังกงมีอยู่สำหรับเป็นที่พึ่งแก่โลก : ก็*เป็นสังฆานุภาพ เพราะว่าทำไปโลยพระสงฆ์* โดยคณะสงฆ์ ที่เป็นพระสงฆ์ ดามความหมายที่แท้จริงในพระพุทธศาสนา.

**สถาบันที่หวงด้านาจ** ที่ควรจะเรียกว่า ดีที่สุด หรือประเสริฐที่สุด หรือ เหมาะที่สุดของพุทธบริษัท ก็คือ พุทธานุภาท ธรรมวนุภาพ สังมานุภาพ. ลองมี เข้าดูซิ; ก็จะรักษาไว้ได้ซึ่งศีลธรรม, ลองไม่มี ขาดไปมันก็จะมีความเสื่อมทาง ศีลธรรม. เดี๋ยวนี้มีกันแต่ปาก อะไร ๆ ก็อ้างพระพุทธ อ้างพระธรรม อ้างพระสงฆ์ อ้างกันแต่ปาก มันก็ได้ผลแต่เพียงว่าได้แต่ปาก ได้อย่างลม ๆ แต่ง ๆ.

นี่ขอให้ไปพิจารณาใคร่กรวญ ทบทวนกันดูใหม่ให้ดี ในเรื่องพุทธานุภาพ ธรรมานุภาพ สังฆานุภาพ และให้ดั้งอยู่บนตีรษะ บนกระหม่อม หรือว่าในดวงใจ หรืออะไร ก็แล้วแต่จะชอบกำไหน ; ให้ได้มีอยู่จริง ๆ ก็แล้วกัน. สำหรับพุทธบริษัท ก็มีอานุภาพทั้งสามนี้ เป็นสถานบันที่พึ่งกุ้มครอง. ที่ว่าพวกที่ถือศาสนาอื่น เขาก็อาจมีสถาบันนี้ โดยไม่รู้สึกตัวนั้น เป็นได้ ในเมื่อเขาถือเอาแต่ความหมาย; เพราะถ้าเป็นพระพุทธจริง พระธรรมจริง พระ สงม์จริงแล้ว ก็เป็นประโยชน์แล่ทุดลน, ใช้ได้แก่มนุษย์ทุกคน; และบางคน ได้กระทำอยู่ ได้เกี่ยวข้องอยู่. แต่เขาไม่ใช้กำพูดว่า พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ เขาจะใช้กำอื่น ตามภาษาของเขาก็แล้วกัน. เขามีบุกกลที่รู้ธรรมะอันสูงสุดนี้ทำหน้าที่ เผยแผ่ แล้วคนปฏิบัติตาม, แล้วคนก็ได้รับประโยชน์; ก็เรียกว่าเกี่ยวกับพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ในนามอื่น ในชื่ออื่น ในระดับอื่น. ฉะนั้นจึงถือว่า กุ้มครอง โลกทั้งหมดได้.

สรุปกวรมกันตอนนี้ ก็ว่า **สถาบันที่ทรงอำนาจ :** ถ้าพูกให้กว้าง หรือ **ครอบคลุมไปหมด ก็ไปฉึงด้วอรรมชาติอันเร้นดับ**, กิเลสที่กำดังกรอบงำมนุษย์, และมนุษย์ที่กำดังมีอำนาจทางวัตถุ. เมื่อเป็นกลุ่มเป็นก้อนขึ้นมา ก็เรียกว่า "สถาบัน" อย่างนี้ใช้ได้ทั่วไปแก่กลุ่มบุลลด ที่ถือดัทธิต่าง ๆ กัน ไม่ว่าลัทธิอะไร จะหลีกพันไป จากนี้ไม่ได้.

สำหรับ พุทธบริษัท เรา, เราจะทำให้แถบเข้ามาเป็น *พุทธานุภาพ ธรรมา-นุภาพ สังฆานุภาพ* ถือว่า *เป็นสถาบันที่ทรงอำนาจที่เกี่ยวกับศึลธรรม* หรือเกี่ยวกับ บัญหาของศึลธรรม. คนเราโคยทั่วไป ยังอยู่ในวิสัยที่ต้องใช้อำนาจ ต้องถูกใช้อำนาจ ก็กวรจะมีการใช้อำนาจที่ถูกต้อง.

## วิธีปฏิบัติ เกี่ยวกับสถาบันที่ทรงอำนาจ

ทีนี้ สิ่งที่จะดูกันท่อไปก็คือ วิธีปฏิบัติ ที่เกี่ยวกับสถาบันอันทรงอำนาจนั่นเอง. การทำเนินการปฏิบัติในกรณีนี้ เราระบุว่าให้เป็นไปเพื่อความมีศีลธรรม, **การปฏิบัตินี**้ **ให้มุ่งหมายเพื่อลวามมีศีลธรรม** หรือได้รับผลของศีลธรรม. พอหมายถึงการปฏิบัติ มันก็เกิดแตกแยกไปตามรูปร่าง หรือวิธีการที่จะต้องกระทำ :-

**บ้อนี้ ๑. ปฏิบัติทำให้หนังจากอำนาจของสถาบันที่เป็นอธรรม**; สถาบัน ที่เป็นอธรรม ก็คือว่ามันเป็นสถาบันที่ผิด. สถาบันของกิเลส อย่างนี้เป็นสถาบัน อธรรม แล้วออกมาเป็นคนมีกิเลส เป็นคนอันธพาล มันก็มีสถาบันของมัน ตาม ประสาพาล. เราปฏิบัติเพื่อให้พ้นออกมาเสียได้จากอำนาจของสถาบันที่เป็นอธรรม. บางที่ก็ทำลายมันเสีย, บางที่ก็กำจัดมันเสีย; แต่ไม่ได้หมายความว่า เราจะไปร่าคน หรือไปทำร้ายทำอันตรายใคร เพียงแต่เราจะป้องกันตัว หรือถอนตัวออกมาได้เสีย จากอำนาจของสถาบันที่เป็นอธรรม.

ถัดไป **ข้อพี่ ๒**. มันตรงกันข้าม คือ ทำให้เกิดประโยบน์จากสถวบันพี่ เป็นธรรม; ที่ควรสร้างสรรก์ก็สร้างสรรก์ขึ้น : จะสร้างวัดสร้างวาสร้างอะไรก็ได้ สร้างสมาคมก็ได้ อะไรก็ได้ ทางรูปธรรม ให้มันเกิดสถาบันที่เป็นธรรม, แล้วทำ ประโยชน์ให้เกิดจากสิ่งเหล่านั้น. หรือเราไม่ต้องสร้างเอง ที่เขามีอยู่แล้ว กระทั่ง สถาบันที่เป็นธรรมของธรรมชาติ มันก็มีอยู่แล้ว; ทำการศึกษาให้เข้าใจ เอามาใช้ให้ เป็นประโยชน์ได้. สำหรับสถาบันที่เป็นนามธรรมอันละเอียดนั้น ควรจะทำให้มีอยู่ใน จิตโจของเราเสียเลย : พระธรรมหรือว่าความเป็นธรรม, ภาวะที่ประกอบอยู่ด้วยธรรม, เป็นสิ่งที่จะต้องทำให้เข้ามาอยู่ในจิตโจของเราเสียเลย; โดยถือ เอาจิตโจของเรานี้ เป็น สถาบันต์ว่าเป็นพี่พั พี่อาด้อ แห่งพระธรรม.

**บ้อที่ ..** พี่เป็นวิธีปฏิบัติ ก็อยากจะพูกตามพอใจ เพราะว่าถนอื่นเขากาะจะ ไม่พูก ว่า การใช้อำนาจในขึ้นเหล็จการ ที่มันถูกตามทางของพระธรรม. *เมื่อเห็น*  ว่านี้มันเป็นการถูกต้องตามคลองธรรม ประกอบอยู่ด้วยธรรมแล้ว ก็ใช้อำนาจอย่าง เผด็จการ ที่จะให้มันเป็นเช่นนั้น ; ใม่มัวโอ้เอ้อยู่ด้วยประชาธิปไตย.

เขียวนี้เขากำลังเกลียกทำว่า "เผข็จการ"; นั่นมันความหมายอื่น, เผล็จการ ในที่นี้ มันมีความหมายเพียงหลักบองการกระทำ วิธีการกระทำอย่างเฉียบบาค รุนแรง รวคเร็ว ไม่โลเล ไม่เฉียบชา; ก็ทำอย่างนั้น ในเมื่อมันถูกตามทาง ของพระธรรม. ในการเว้น การทำลาย นี้ก็ทำลายมันเสียให้สิ้นซาก.

อย่างที่จะทำลายของง่าย ๆ ขั้นก่ำที่สุด คือ **เลิกอบายมุย** อย่างนี้ ก็ไม่มีใกร ทำจริง; มันไม่มีโอกาสจะทำจริงเพราะว่าพ่ายแพ้แก่อำนาจชองก็เลส. อบายมุขยังเข็ม ไปหมก แม้แก่ในหมู่พุทธบริษัทเอง ก็ยังมีระกับใกระกับหนึ่ง : *ดื่มน้ำเมา เที่ยว* กลางคืน ดูการเล่น เล่นการหนัน กบคนชั่วเป็นมิตร เกียจคร้านการทำงาน; อย่างนี้ก็ยังมีอยู่ในหมู่พุทธบริษัท, แม้เก่ในหมู่พุทธบริษัทที่เป็นบรรพชิก เป็นพระ เป็นเณรก้วยซ้ำไป.

ไปกิจกูของเถิดว่า **เมื่อนี้เกียจทำการงาน เป็นอบายมุขข้อไหน**? ถ้าพระ เณรนอนเบ็ดวิทยุพังเพลงอยู่ เป็นอบายมุขข้อไหน ? ไม่ต้องมีใกรมาช่วยดัดสิน ตนดัดสิน ได้เอง ว่านี้เราไม่เผก็จการต่ออบายมุขเหล่านี้, คือมันไม่จริงอย่างที่พระพุทธเจ้าทรง ประสงก์ให้มันจริง : จริงอย่างเผก็จการ ในการเว้นที่ทวรเว้น ในการทำลายกิเลสให้ มันสิ้นซาก.

อีกทางหนึ่ง**ในส่วนพี่จะสร้างสรรค์ หรือพัฒนา ถ็ให้ท้าอย่างแต่จัดการ,** ก็อ*อย่ามัวรีรอ โลเล ให้มันถูกต้อง ให้มันเด็มเปี่ยม ให้มันทับกับเวลา;* นี่เรียกว่า เผต็จการ. **ถูดต้อง** กวามหมายหนึ่ง, **กรบด้วนสมบูรณ์** นั้นอีกกวามหมายหนึ่ง,

തിലരി

และ ทัพแก่เวลา อีกกวามหมายหนึ่ง, รวม ๓ กวามหมายนี้แล้ว มันต้องใช้วิธีเผต็จการ ; ประชาธิปไตยใช้ไม่ได้กับถีเลล คือในการปฏิบัติธรรม มัวโอ้เอ้อยู่ไม่ได้ ต้องใช้ วิธีเผต็จการ.

นี่สรุปความในข้อนี้ กันความพื้นเพื่อนเสียทีว่า **การปฏิบัติคือปฏิบัติให้** พันอำนาจของอธรรม, **ปฏิบัติให้เกิดประโยชน์จากธรรม**, แล้วก็**ปฏิบัติให้** เผล**์จการ**. ใน ๓ อย่างนี้ จะเรียกให้เหลือเพียงคำเทียวก็ได้ ก็อว่า**ให้ประกอบไป ด้วยธรรม**. พี่เราทำให้หลุดพันจากอธรรม นั่นก็กือ ธรรม, ก็อประกอบไปด้วยธรรม, ที่ทำให้ได้รับประโยชน์จากธรรม. นี้ก็กือให้ประกอบด้วยธรรม แล้วเผต็จการให้มัน ถูกต้อง ให้มันเต็มเบียม ให้มันทันแก่เวลานี้ก็เรียกว่า ให้ประกอบไปด้วยธรรม. ฉะนั้น **วิธีปฏิบัติไปรวมอยู่ที่ว่า ให้ประกอบไปด้วยธรรม** หรือประกอบอยู่ด้วยธรรม; ขอ ให้ใช้กำว่า "ธรรม" ในความหมายที่กำจักทุกข์ ให้ได้รับประโยชน์การแก่การเป็นมนุษย์ นีเป็นหลักใหญ่.

การจะกระทำอะไรให้ประกอบไปด้วยธรรม มืธรรมเป็นสรณะ มืธรรม เป็นที่พึ่ง นี้ก็มีข้อความที่ได้ตรัสไว้มาก. ในวันนี้อยากจะเอามาพูดเป็นอุทาหรณ์ เป็นเครื่องสาธกลักเรื่องหนึ่ง คือ ข้อความ ในพระสุทรที่เรียกว่า จักกวัดกิสูตร; ลอง พั่งทู :-

#### พึ่งสังเกตแนวปฏิบัติงานของคนโบราณ

เนื้อเรื่องมันมีว่า พระเจ้าจักรพรรดิ์ที่กรองสมบัติ มีจักรแก้ว เกรื่องบันดาล ให้เกิดกวามสำเร็จ ทามกวามประสงก์หุกอย่างทุกประการ. พอได้พึ่งอย่างนี้ อย่าเพ่อ ก้าน ว่ามันจะได้ที่ไหน มันจะมีได้อย่างไร; อย่าเพ่อก้าน เกี๋ยวมันจะใง่ จนถึงกับว่า ตัวเองเป็นจักรพรรดิ์อยู่แล้วยังไม่รู้.

พระเจ้าจักรพรรดิกรองราชสมบัติ มีจักรแก้วที่ประเสริฐวิเศษอะไรที่สุด ที่ สำหรับบันกาลให้:กิกประโยชน์กามที่ตนก้องการ. **มีจักรแก้ว,** *นี่กล้ายกนใช้หีดี* ต้องการอะไรได้อย่างนั้น, ที่นี่ต่อมาพระเจ้าจักรพรรดิองก์นี้เธาเอือม อายุมากแล้ว แก่แล้ว ก็ไปบวชเสีย ก็ตั้งลูกชาย เลือกคนที่ดีที่สุด, เรียกให้เพราะหน่อย ก็พระ-โอรส ที่ดีที่สุด ให้เป็นผู้สืบต่อราชสมบัติ. พอลูกกนนี้ขึ้นมากรองราชสมบัติ จักรแก้ว หายไปเลียเลย ไม่รู้ไปใหน. กษัตริย์เด็กหนุ่มคนนี้ก็ไปหาพ่อที่ในป่า ว่าทำอย่างไร เดี๋ยวนี้จักรแก้วหายไปแล้ว. พ่อก็บอกวิธีที่จะทำให้จักรแก้วกลับมีมาอีก ข้อกวามใน จักกวัดดิสูตร ก็ว่าอย่างนี้.

ทีนี้จะให้จักรแก้วกลับมวจะทำอย่างไร ก็มีว่า : **ตฺว** ตาต ธมมัเยว นิสฺสาย - ลูกเอ๋ย, จงอาศัยธรรมะ; อาศัยธรรมะนี้หมายความว่า **ให้ใช้ธรรมะเป็นหลัก;** ไม่ใช่มันเป็นวัตถุสิ่งของ อย่าไปอาศัยมันอย่างวัตถุ, อาศัยธรรมะอย่างเพียวเท่านั้น, ชยายความออกเป็นว่า :

ธมุม สกุกโรนุโต - สักการะธรรมอยู่; ธมุม ครุกโรนุโต - เคารพ หนักแน่นในธรรมะอยู่; ธมุม มาเมนุโต - นับถือธรรมะอยู่; ธมุม ปูเบนุโต -บูชาธรรมะอยู่; ธมุม อปจายมาโน - นอบน้อมต่อธรรมะอยู่. ลำพูดหลายคำ แต่กวามหมายตรงกัน; แต่ถ้าจะหาความต่าง มันก็ระได้การมด่างนิต ๆ : **ลักการะ เการพ นับถือ บูชา นอบน้อม ต่อธรรมะอยู่**. คงอธิบายกันได้เอง สักการะธรรมะ อย่างไร, เการพธรรมะอย่างไร. กวามต่อไปก็มีว่าจงเป็น ธมุมธโย – มีธรรมะเป็นธงข้อ; ธมุมเกตุ – มีธรรมะเป็นธงประดับ; ธมุมาธิปเลยุโย – จงมีธรรมะเป็นอธิบดีเถิด.

*ธมุมธโข – มีธรรมะเป็นธงข้อ, ธมุมเกตุ – มีธรรมะเป็นธง* ประดับ; บางคนอาจจะไม่ทราบว่า **ธง** นี่มันมีอยู่ **หลายชนิด** : ยังมีคำว่า ปตาก แปลว่า ธงแต่นด้า นั่นอีก. ภาษาที่เขารัคกุมมีหลักเกณฑ์ เป็น คันคิภาษา มันจะมีคำ จำกัคเฉพาะ ๆ อย่างนี้ : ถ้า ธช แปลว่า ธง ก็กือ ธงบัย สำหรับไปรบอะไรไห้ชนะ เป็นธงประจำกองทัพธงชัย : เกตุ นี้ ธงประดับ แสดงกวามสวยงาม ความเป็นใหญ่ ประดับให้มันน่าเลื่อมใส. ธงปตาก ธงแผ่นผ้านี้กล้ายกับว่าเป็นสัญลักษณ์อะไรอันหนึ่ง ที่ทำงานทำการอะไรสักอย่างหนึ่ง.

เกี๋ยวนี้มีเอ่ยถึงแก่ *ธมุมธโข* – มีธรรมะเป็นธงชัย, *ธมุมเกตุ* มี ธรรมะเป็นธงประดับ, *ธมุมาธิปเตยุโย* – มีธรรมะเป็นอธิบดี; สรุปความ ๓ คำนี้ ก็ว่า มี**ธรรมะเป็นถึงสูงสุด, อย่ามีสิ่งอื่นสูงกว่าธรรมะเลย, แล้วก์มีธรรมะเป็น เครื่องออลหน้า** เป็นเครื่องประกาศ เป็นเครื่องแสดง ว่าเรามีอย่วงนี้ เราทำอย่างนี้ เราต้องการอย่างนี้.

แล้วก็สอนห่อไปว่า **ให้ทำการอารักษา ในที่ที่ลวงทำการอารักษาทั้ง** หลาย *ธมุมิกิ รกุขาวรณตุตฺดิ ส์วิทหลุสุ* – ลูกจงจัดแจงอารักรา บ้องกัน กุ้มครอง ที่ประกอบด้วยธรรม.

พั่งดู : ทำการ **รักษา บ้องกัน ลุ้มลรอง ชนิดที่ประกอบไปด้วยธรรม ;** เพราะมันมีการรักษาคุ้มกรองบ้องกันที่ไม่ประกอบไปด้วยธรรม. ที่กนเขาทำกันอยู่โดย มากเวลานี้ จะกรองบ้านกรองเมือง มันมีบัญหาว่า มันประกอบไปด้วยธรรมหรือไม่ ? ทีนี้ ให้มีการรักษา บ้องกัน กุ้มกรอง ที่ประกอบไปด้วยธรรมนั้น ทำไป ในใกร ? ทำไปในบุกภณหล่าไหน ? กือทำไปใน *อนุโตขนสุมี – คมที่แวดล้อมใกล้ชิด ; พลกายสุมี – พลกาย คือหหาร* หรือว่าขุมกำลังทั้งหลาย ;

*ขตฺติเยสุ อนุยนฺเตลุ -- ในพระราษาที่รองลำดับลงไป*; เพราะนีเป็น จักรพรรดิ มีพระราชา มีรองอันดับลงไปขึ้นอยู่ค้วยมาก;

*พรุราหุมณอหปดิเกลุ – ในพราหมณ์* และ*ดฤหบดิ*. พราหมณ์ คือพวก ผู้มีความรู้ ครูบาอาจวรย์, กหบดีกีอผู้มีทรัพย์; ทั้งในผู้มีความรู้ และผู้มีทรัพย์ จะ ต้องจัดการให้ดี.

*เนคมขานปเทสุ – ทั้งในนครและในขนบท* คือในเมืองหลวง และใน หัวเมืองออกไป.

*สมณพรรหุมเฉสุ - ในสมณพราทมณ์* คือพราหมณ์ ที่เป็นสมณะ ที่เป็น นักบวช ที่ปฏิบัติเพื่อพ้นจากโลก.

มิกปกขี้สุ ในสัตว์เคร็จฉาน หั้งนก และเนื้อหั้งหลายตัวย.

เอาแท่ไจกวามว่า **ให้หัวความกุ้มครองพื้เบ็นธรรม** ในบรรดามนุษย์ที่เนื่อง อยู่กับพระจักรพรรดิ ตั้งแต่สูงสุดลงไปจนถึงท่ำสุด กระทั่งสัตว์เครัจฉานด้วย เรียกว่า ทำกวรรักษาป้องกัน คุ้มครอง ที่ประกอบไปด้วยธรรมที่สมบูรณ์ นี้ก็มีความหมายสำคัญ อยู่ที่ประกอบอยู่ด้วยธรรม. คำสอนก่อไปก็มีว่า มว เว เต ตาต วิชิเต อธมุมกาโร ปวตติตถ – ดูก่อนพ่อ, เรียกลูกว่าพ่อ. ในแว่นแตว้นของเธอ ระวังอย่าให้การกระทำที่ไม่เป็น ธรรม มันมีอยู่หรือเป็นไป, คือระวังดธรรม อล่าให้มันเกิดขึ้น มีอยู่หรือเป็นไป:

 เย เต ตาต วิชิเต อชนา เตสญจ ชน อนุปุปทชเขยยาสิ – ดูก่อนพ่อ,
 ในแว่นแคว้นของเธอ ตนพวกใหนมันยากจน ไม่มีทรัพย์ ก็จงจัดให้คนพวกนั้นได้ มีทรัพย์. นี่ก็เป็นที่ยอมรับว่า เรื่องทรัพย์นี่มันลำลัญ เพราะถ้าไม่มีทรัพย์ มันก็ดั้งอยู่
 ไม่ได้; ฉะนั้นเราต้องทำอย่าให้มีคนที่จน ถึงกับไม่มีทรัพย์ ด้องช่วยจัดให้เบานี้พรัพย์.
 นี่เรากำลังลำบากกันอยู่ทั่วทุกหัวระแหง จากคนที่ไม่มีทรัพย์; จะโดยอะไรก็ตาม : เชา
 ไม่มีทรัพย์ โดยมันเลวทรามขี้เกียจหรือมันไม่มีทรัพย์ แล้วมันจะทำกวามลำบากยุ่งยาก.
 ฉะนั้นพระจักรพรรดิพ่อ จึงสอนให้ลูกที่จะเป็นจักรพรรดิต่อไป ว่า จงจัดจงทำให้ลนที่
 ไม่มีกรัพย์นั้นให้มันมีกรัทย์เลื่อ; นี่ก็เรียกว่า ประกอบไปด้วยธรรม.

สอนก่อไปอีกว่า *เย จ เค คาก วิษิเต สมณพราทุมณา – ดูก่อนพ่อ,* ใ*นแว่นแคว้นของเธอ* ของลูกน่ะ *จักมีสมณพราหุมณีทั้งหลาย*;

มทปปมาทา ปฏิวิรตา – ผู้เว้นแล้วจากความมัวเบาและความประมาท, ขนฺติโสรจเจ นิวิฏจา – ดั้งอยู่แล้วในขันติและโสร้จจะ เอกมตตานิ สเมนุติ – ทำ ตนอันเอกของตนนี้ให้สงบระงับ, เอกมตุตานิ ปรินิพุพาเปนุติ – ทำตนอันเอก ของตนให้ปรินิพพาน, กิอเย็นสนิท.

สมณพราหมณ์ที่มีกุณสมบัติเหล่านี้ มีอยู่ในแว่นแกว้น ก็อเป็นสมณพราหมณ์ ที่แท้จริง. *เต กาเอน กาอํ อุปสงุกมิตุวา – เธอจงเข้าไปหาสมณพราหมณ์เหล่านั้น* ; ปริปุจุเฉยุอาสิ ปริปญเหยุอาสี – จงไปถาม, ไปสอบถาม; ก็ ภนุเต กุสถั ? – ข้าแต่ท่านผู้เจริญ, สึงไรเป็นกุศล หรืออะไรเป็นกุศล; *ก็ กนุเต อกุสถ์ ?* – อะไรเป็นอกุศล ?, ก็ สววขุขิ ? – อะไรประกอบไปด้วยโทษ; ก็ เสวิตพุพ – อะไรควรเสพคบ ก็ น เสวิตพุพิ ? อะไรไม่ควรเสพไม่ควรคบ.

กิ เม กริยมาน์ พิฆรตต์ อหิตาย ทุกขาย อสส ? – อะไรเมื่อกระทำเข้า แล้วเบ็นไปเพื่อความไม่เบ็นประโยชน์และเบ็นทุกข์ตลอดกาลนาน ;

ก็ วา ปน เม กริยมาน์ ที่พรหล้ หิตาย สุขาย อสุส ? – อะไรทำเข้ว แล้วเป็นไปเพื่อประโยชน์เกื้อกูลตลอดกาลนาน.

*เตลิ สุตุวา* – เมื่อเธอได้พึ่งกำของสมณพราหมณ์เหล่านั้นแล้ว ; *ยิ อกุสลิ ติ อภินิวชุเชยุยาสิ* – สึ่งโดที่เป็นอกุศลก็พึ่งงๆเว้นจากสึ่งนั้น ; *ยิ กุสลิ ดิ สมาทาย วดุเดยุยาสิ* – สิ่งโดเป็นกุสลสมาทานเอาก้วยทีซึ่งสิ่งนั้น ประพฤดิให้เป็นไปอยู่.

อิทิ โข ตาด ตํ อริยํ จกุกวตฺติวตฺฺตํ – ดูก่อนท่อ, นี่แหละเบ็นวัตรของ พระจักรพรรดิ อันเบ็นอริยะ ; มีกำว่า "อริยะ" กำหับอยู่ด้วย. พระจักรพรรดิแบบ ที่ไม่เป็นอริยะก็ดงจะมี ; วัดรของพระเจ้าจักรพรรดิที่เป็นอริยะ นี่เป็นอย่างนี้.

ทั้งหมดขอให้สังเกตดูให้ดีจะพบว่า มีประกอบอยู่ด้วยธรรม; การที่จะ ประกอบอยู่ด้วยธรรม ถือทำอย่างนี้, ท่ำอย่างที่ว่านี้ : อาศัยธรรม เลารพธรรม มีธรรมเบ็นเครื่องเบิดชู - ดุ้มลรองป้องกันโลยธรรม ในบุกคลหรือในสัตว์ที่ยวรกุ้ม- กรองบ้องกัน อย่**วให้อธรรมเกิด** ขึ้นมาในแว่นแกว้น **จัดให้คนพุณตนมีทรัพย์** พอกวร แก่อัทภาพ สมณพราหมณ์ ที่เว้นจากความประมาหมัวเมา มีขันกิโสร้าจะ ทำลนให้ สงบระงับแล้ว **ให้เข้าไปทา**, ให้ถามชักไช้ไล่เสียงหุกอย่างทุกประการ เกี่ยวกับความ ผิดกวามถูก; เว้นความผิดเสีย แล้วก็เอาแต่กวามถูกเป็นเบื้องหน้า.

กษัทริข์หนุ่มนั้นกลับมาปกกรองบ้านเมือง ทามแบบที่พ่อเขาสังอย่างนั้น ไม่ เท่าไรจักรแก้วกลับมา; พอจักรแก้วกลับมา ก็ทำอะไรได้อย่างพระจักรพรรดิอีก คือ มีอะไรเต็มสามที่พระจักรพรรดิจะมี.

ถ้าเราจะกิกดูว่า จักรพรรกกีที่อื่น แว่นแกว้นที่อื่น มันไม่ได้เกี่ยวข้องอะไร กับเรา; แต่ถ้าเราเอาแว่นแกว้นของพระจักรพรรกินั้น มาอยู่ที่ด้วของเรา : ร่างกาย ของเรา บีวิตบองเรา ตัวของเราก็เป็นแว่นแลว้น และจิตบองเรา มันจะเป็น พระจักรพรรดิ : กล้ายกับว่า เราอบรมจิกทามหลักเกณฑ์อย่างนี้ จิกก็จะเป็นจักรพรรดิ กรองแว่นแกว้นก็อร่างกายนี้. นี่จะเอาหลักที่เรียกว่า "ประกอบอยู่ด้วยธรรมบอง พระจักรพรรดิ" ที่จะเป็นใหญ่เหนือทุกสึง ชนะทุกสึง มีอำนาจเหนือทุกสึง มาทำไว้ แก่ตัวได้ โดยวิธีอย่างนี้. ขอให้สนใจในกวามหมายอย่างนี้กีกว่า.

ทีนี้ ข้อความยังมีต่อไปอีกหน่อยหนึ่งว่า เมื่อพระราชาหนุ่มนี้ เขาทำตนให้ จักรแก้วกลับมาแล้ว ก็ใช้จักรแก้วนั้นเป็นพาหนะไปตามทิศต่าง ๆ ไปที่ไหนก็มีคนต้อนรับ. พระราชาเล็ก ๆ ทั้งหลายก็ยอมมอบกายถวายชีวิต มอบทรัพย์สมบัติ แล้วขอให้ช่วยสอน; พระจักรพรรติองก์นี้ก็สอน ซึ่งไม่มีอะไรมากไปกว่า ๖ คำ.

คำตอน ๖ คำ : ปาโณ น หนุดพุโท – สิ่งที่มีขีวิตอย่าไปข่ามัน; อทินน์ นาทาดพุท – ของที่เขาไม่ให้นั้น อย่าไปเอามัน; กาเมสุ มิจุฉา น จริดพุพา – ความประพฤติผิตทางกามนั้นอย่าไปประพฤติมัน; มุสา น ภาสิตพุพา – คำพูด เท็จ อย่าไปพูดมัน; มบุขิ น ปวตพุพิ – ของเมาอย่าไปดื่มมัน; ยถาภุตุตญจ ภุญบุถ – จงบริโภกตามที่ควรบริโภก; คือ เป็นอยู่แต่พอกี ถูกต้อง.

นี้ หลักที่ถำคัญที่สุด ที่เขาสอน ก็คืออย่างที่เราเรียกว่า ลึล ๙ บ้อ : ให้กิน ใพ้ออู่ตามพื่ดวรจะดินจะอยู่; เดี๋ยวนี้คนมันประพฤดินิตถันเสียจะทุกข้อ และที่มัน นิดมาดที่สุด ก็ที่ไป กินอยู่เดินไปดว่าที่ควร จะกิน; เพราะกิเลสมันกิน ไม่ไข่ สติปัญญามันกิน มันก็เกิดความสงบเป็นสุขไม่ได้.

ขอให้ประพฤฑิภันเสียใหม่เถิด, หรือว่าดัวเองเป็นจักรพรรดิได้แล้ว ทีนี้ ก็ไปเที่ยวไปสอนผู้อื่น ก็สอนเพียง ข อ้อนี้. ถ้าพ่อเป็นจักรพรรดิแล้ว ก็สอนลูก สอนหลาน สอนเหลน ให้มีธรรมะ ข อันี้ก็พอ, เรื่องมันก็จะจบกัน สำหรับ กำว่า ประกอบด้วยธรรม เป็นอยู่อย่างถูกต้อง : ถูกต้องตามธรรม.

นี่ก็ยกตัวอย่างในพระบาลีมาให้พังสักเรื่องหนึ่งแล้วอย่างนี้; ยังมีมากเรื่อง. ส่วนที่ว่าจะ ทำอะไรให้เป็นธรรม จนถึงกับว่า *มีธรรมเป็นธงขัย มีธรรมเป็นหงอน* ก็แล้วกัน; หงอนนั้นมันเป็นที่เชิดซู *มีธรรมเป็นธงขัย* ก็คือ เท่ากับเป็นอาวุธ สำหรับ จะรบให้ชนะ. *มีธรรมเป็นหงอน* ทรงนี้สำหรับอวก สำหรับประกาศตัว ก็ต้องทำ อย่างนี้ อย่างที่ว่า : คือประกอบอยู่ด้วยธรรม.

#### ้ปัจจุบัน เสื่อมศีลธรรม ต้องช่วยกันแก้ไข

ทีนี้ เวลาเหลืออยู่เล็กน้อย ก็จะพูดถึงจุดมุ่งหมายที่ต้องการจะพูด ดือจะพูด ถึงสถานการณ์ในปัจจุบัน ว่าเราจะใช้อำหาจจัดการกันอย่างไร ; **ในเมื่อเดี๋ยวนี้มันมีการ** 

ທຫວ່

เสื้อมหางส์ลธรรมอยู่, มีการกระทำผิดเกี่ยวกับศ์ลธรรมอยู่; เพราะว่าสถาบันนั้น ๆ เดินไปในทางที่ผิด ก็อ้องเข้าไปเกี่ยวข้อง. "เข้าไปเกี่ยวข้อง" ไม่ใช่หมายควรมว่า ไปหาเรื่องอะไร; แต่ต้องโป**จัดการแก้ ใบให้ถูลต้อง** แขกออกไป ๒ ประเภทคือ : สอาบันทางรูปธรรม, กับ สอาบันทางนามธรรม, เพียงเท่วนี้ ก็จะกินความหมดไม่มี อะไรเหลือ.

สถาบันทางรูปธรรม เช่น สถาบันทางการศึกษา สถาบันทางการปกครอง มีปูขนียวัตถุ ปูขนียสถาน ปูขนียบุคคล ซึ่งใด้รับการนิยมอยู่; นี่ก็เป็นสถาบัน.

สอาบันพี่สำคัญคือ สถาบันทางการศึกษา ต้องเข้าไปเกี่ยวข้อง ให้เป็น การศึกษาห็ถูกต้อง; เดี๋ยวนี้เรามีแต่การศึกษาชนิกที่เพื่อปากเพื่อห้อง : โรงเรียน ประถม มัชยม วิทยาลัย มหาวิทยาลัย ล้วนแต่สอนเรื่องปากเรื่องท้องทั้งนั้น. สถาบัน การศึกษาทั้งหมดในประเทศทรีอในโลกนี้ มันเป็นหาสชองปากของท้องอยู่มากเกินไป. สถาบันที่ทรงอำนาจนี้ กำลังตำเนินไปผิด ๆ ต้องเกี่ยวข้อง ต้องแก้ไข.

สถาบันการปลลรองทูกระดับ ทุกชนิก ทุกอย่าง ไม่ประกอบไปด้วยธรรม, ประกอบไปด้วยอำนาจของกิเลสที่เห็นแก่ตัว มันจึงมีโก่ลาหลวุ่นวาย ระส่ำระสายยุ่งยาก ไปหมด; ต้องเกี่ยวข้อง ต้องแก้ไขสถาบันที่ทรงอำนาจในกวรปกกรองนั้น ให้ประกอบ ไปด้วยธรรม ที่ผิด ทำเสียให้ถูก; พูดกันอย่วงนี้สั้น ๆ.

**สถาบันที่เคารพนับถือ** นับตั้งแต่ *โบสธ์ วิหาร พระเจดีย์* หรือ*วัตถุที่ ควรเคารพ* กระทั่ง*บุคคลที่เป็นปูชนีอบุคคล* ที่ผิดอยู่ ที่ไม่ประกอบไปด้วยธรรมนั้น ทำให้มันถูกต้อง คือมันไร้กวามหมาย ทำให้มีความหมาย อย่าให้เกลิกเบี้กเปิ่งไปใน ทางงมงาย. เกี่ยวนี้ไรามีอะไรสำหรับบูชา เการพนับถือนี้ เสยชอบเชต ไปในทาง ของกวามงมงาย ก็จัดเสียใหม่.

ถ้ามีวัตถุ ที่เป็น **ปูชนียวัตถุ ถิ่ปฏิบัติล่อวัตถุนี้ให้ถูกต้อง;** เช่นว่าเรา จะมีพระพุทธรูปไว้บูชา หรือจะมาแขวนไว้ที่กอก็กาม ต้องปฏิบัติก่อสิ่งเหล่านี้ให้ถูกต้อง; ก็จะได้รับประโยชน์ตรงทามที่ควรจะได้รับ. นี่เราเข้าไปเกี่ยวข้อง เข้าไปแก้ไข อย่างที เอาพระเกรื่องมาแขวนที่กอนี้ อย่ากลายเป็นเรื่องงมงาย แต่ให้กลายเป็นเรื่องที่ถูกต้อง; นับตั้งแต่ว่าเพื่อเพือนสติหรือเพื่ออะไรก็กาม ก็ให้มันเป็นไปอย่างถูกต้อง : แขวนพระ พุทธรูปองก์นอกอยู่ที่กอที่หน้าอก, แขวนพระพุทธรูปองก์ในไว้ในใจ อยู่ข้างใน. ถ้า กนยังทำไม่เป็นอย่างที่แขวนข้างใน ได้แต่แขวนข้างนอก นี่แขวนกันงมงายไปเลย; อย่างนี้มันไม่ถูก. ต้องแก้ไขให้พระพุทธรูปที่แขวนอยู่ที่คอ ให้กลายเป็นพระพุทธ-เจ้าองก์จริง ที่ไปแขวนอยู่ที่ใจ; อย่างนี้เรียกว่ามันเป็นการแก้ไข.

แม้ ในทางรูปธรรม มีโบสถ์ วัดวาอาราม วิหาร พระเจดีย์ ก็ใช้ให้ ถูกต้องมีให้ถูกต้อง; อย่าให้มันเสียเปล่า เปลืองเปล่า ๆ เพราะว่ามันแพง. ถ้ามันแพง แล้วก็กลับไม่ได้ประโยชน์ กลับทำให้มันงมงาย เดือดร้อน; อย่างนี้ก็เรียกว่าไม่เป็น ธรรมแล้ว, ไม่ประกอบไปด้วยธรรมแล้ว. ฉะนั้นระวังให้ดี เรามีโบสถ์วิหาร วัดวา การามนี้มีอยู่อย่างประกอบไปด้วยธรรม หรือว่าไม่ประกอบไปด้วยธรรม; อย่าเข้าใจ ไปว่าพอสักว่า มี แล้วจะประกอบไปด้วยธรรม.

ทีนี้ อีกประเภทหนึ่งเป็น สถาบันทางนามธรรม : การซึกษวในด้าน วิญญาณ, การปฏิบัติในด้านวิญญาณ, การเตยแพร่ในด้านวิญญาณ, ที่มันไม่ถูก นั้น ทำเสียให้ถูก. **ลึกษาในด้วนวิญญาณ** นี้ ก็หมายความว่า ไม่ใช่เพียงแต่ว่า ให้มีกินมีใช้ กามสะดวกสบาย หรือกระทั่งไปสวรรก์; อย่างนี้ยังใช้ไม่ได้, ยังไม่ไข่ทางวิญญาณ. ถ้าทางวิญญาณ **ต้องให้เป็นไปเพื่อกำจัดกิเลก** หรือว่าเพื่ออยู่เหนือโลก ข้ามขึ้นให้พ้น จากโลก; นั่นจึงจะเรียกว่าทางวิญญาณ. ถ้าไม่อย่างนั้นยังเป็นทางโลก เป็นทางกายอยู่ เป็นความสุชทางกายอยู่. ถ้าเป็น **ดวามอุ่นทางวิญญาณ** ก็ก็อวิญญาณมันพ้นจากการ ภรอบงำชองกิเลส เมื่อมีการศึกษาในก้านวิญญาณ เพื่อให้มันเป็นไปเพื่อประโยชน์ทาง วิญญาณ.

ถ้าเราเรียนธรรมะเพื่อไปรับจ้างสอนเอนงิน มันก็ไม่ใช่ทางวิญญาณ, หรือว่า เรียนธรรมะ สวกธรรมะ ท่องธรรมะ เพื่ออวกกน อย่างนี้มันไม่ใช่ทางวิญญาณ. ถ้า เป็นเรื่องทางวิญญาณ มันก้องเรียนเพื่อจะให้เป็นบันไท สำหรับที่จะเข้าถึงเรื่องทวง วิญญาณ. ต้องมี การปฏิบตทางวิญญาณ นั้น ไม่ใช่เพื่อเงินเพื่อชื่อเสียงเพื่ออะไร; แต่เพื่อกวามรอกพัน; แล้วก็ได้รับผลออกมา ก็เป็นกวามรอกพันในทางวิญญาณ.

ทีนี้ ดารเตยแต่ในทางวิญญาณ ก็อย่าเพื่อสอนแต่เรื่องปากเรื่องท้อง สอน ให้คนรู้จักอยู่เหนือสิ่งเหล่านี้ เดี๋ยวนี้เรารู้เราสามารถเราเก่ง แต่ในทางหาสิ่งต่าง ๆ มาบำรุง บำเร่อ ให้ได้รับความพอใจ ความสุขความเพลิตเพลิน แต่เราไง่ในการที่จะมีความรู้ สำหรับบ้องกัน อย่าให้บัญหามันเกิดจากสิ่งเหล่านี้ มีเงินมีทองมีทรัพย์สมบัติ มีอะไร ก็ตาม ที่ว่าอยากจะมีกันนัก แต่ว่ากลายเป็นความทุกข์ยากลำบาก ที่เถิดเพราะสิ่งเหล่านี้ เราไม่มีเครื่องบ้องกัน ถ้าไม่มีเครื่องป้องกัน ก็ต้องมีความรู้ทางวิญญาณ ปฏิบัติทาง วิญญาณ แล้วเราจะบ้องกันไม่ให้มีความทุกข์จากสิ่งที่เรามี คนเตี๋ยวนี้มันไง่ ไง่ในการที่ จะไปหาสิ่งต่าง ๆ มาทำให้ทัวเองให้เป็นทุกข์ ไม่หาสิ่งที่จะมาบ้องกันกวามทุกข์ นี่สถาบัน ที่จะต้องเข้าไปเกี่ยวข้องทางรูปธรรม การศึกษาทางการปกกรอง ทางการเกาะพบูชา

## ผลของการมีศึลธรรม เมื่อใช้สถาบันที่มีอำนาจถูก

ท์นี้ ซ้อสุดท้าย ก็จะพูดถึงผลของกวามมีศีลธรรม ในเมื่อเราได้ใช้สถาบัน ที่มีอำนาจเหล่านี้ถูกต้องแล้ว ปฏิบัติต่อสถาบันที่มีอำนาจอย่างถูกต้องแล้ว ที่กวรเว้น เว้นเสีย ที่กวรทำให้มีทำให้มีขึ้นมา ใช้อำนาจเผก็จการให้ทันแก่เวลว ผลในทางก้าน วักถุนั้น มันก็เป็นเรื่องทางวัตถุ บุกกลเป็นสุข สังกมเป็นสุข ประเทศชาติเป็นสุข.

อาการที่ตรัสไว้ในบาลี แห่งหนึ่ง ว่าการบูบายัญของพระราษาที่บูษา อูกต้องแล้ว มีผลขึ้นมา คือ พลเมืองสมบูรณ์ด้วยหน้าที่ ลองพึ่งกำของพระพุทธเจ้า ท่านต้องการอะไร สำหรับกวามเป็นพระราชาที่ดี ที่จัดทำหน้าที่ของพระราชาลูกต้องแล้ว.

**บ้อหนึ่ง** ว่า **พลเมืองสมบูรณ์ไปด้วยหน้าที่** เที่ยวนี้พลเมืองไม่มีอาชีพ ไม่มี หน้าที่ทวมที่เป็นจริง ที่กวรจะทำกันอยู่เป็นจำหวนมาก ; นี่ก็เรียกว่าก็ยังไม่ได้รับผลนี้.

**ข้อสอง ไม่อวจจะเกิดการเบียคเบียนโดยประการใก**ๆ เพราะทุกคน มันสมบูรณ์ด้วยหน้าที่ มันก็ไม่มีทางที่จะเกิดการที่จะเบียดเบียนโดยประการใก ๆ.

**ย้อสาม ราชทรัพย์** คือ ทรัพย์สมบัติของประเทศของพระราชานี้ มันจะหวี **เพิ่มขึ้นโดยเร็ว** ถ้าประเทศนี้ประกอบอยู่ด้วยธรรม แล้วทรัพย์ของพระราชา หรือทรัพย์ ของประเทศชาติ ของสาธารณะ ทรัพย์อะไรก็ตาม มันจะทวีขึ้นมาโดยเร็ว **ย้ออี่ ประเทศนั้นหาเสี้ยนหนามไม่ได้** ทั้งภายในและภายนอก ดีอไม่มี ข้าศึกทำอะไรได้.

**ข้อห้า พลเมืองชื่นชมอินสีต่อฉัน** อย่างที่ว่ามองดูกันค้วยสายกาอันเป็นมิตร เข้ากันได้สนิทหมือนน้ำนมกับน้ำอย่างนี้.

ในที่สุข พุกคนยินคือยู่ในความสุขของทนๆ : มารถายังบุครให้เข้นร้าอยู่ บนอก, .รือนไม่ต้องปิดประทู เป็นข้น นี้เป็นรายละเอียก. เมื่อมันไม่มีบัญหา ไม่มี กวามยุ่งยาก ไม่มีความที่จะต้องกลัว สะขุ้งหวาดเสียว ฉะนั้น งานมันก็สมบูรณ์ อยู่ใน การจัดทำที่ถูกต้อง; แม่จึงมีเวลาสำหรับอุ้มลูก เป็นสุขกับลูก คือมีเวลาที่เป็นสุขใน ครอบครัว แล้วเรือนไม่ต้องปิดประจู. นี้หมายความว่าไม่มีใครทำอันตรายแก่ใคร.

นี่พระพุทธเจ้าท่านตรัสหลักเกณฑ์อย่างนี้ไว้ ด้วยความมุ่งหมายอย่างไร, หรือมีความหมายอย่างไร, ก็ลองไปคิดดู. ในที่สุดจะพบว่า มันครบถ้วนทุกอย่าง ที่มนุษย์กวรจะต้องการ; แล้วกี่กวรจะอย่างนี้ ไม่ใช่อย่างอื่น; และไม่จำเป็นจะ ต้องมากไปกว่านี้ มันจะบ้า. ถ้ามันเลยมากไป มันก็เป็นเรื่องเพื่อผัน ทำให้ลำบาก โดยไม่จำเป็น.

ถ้าว่าทางก้านวักถุ : บ้านเมืองเป็นสุข สังกมเป็นสุข ประเทศชาติเป็นสุข; ก้าน จิตใจมีความปกติสุข ในสภาวะของศึลธรรม : กือปภติทั้งทางกาย ทั้งทางวาจา ทั้งทางจิต, กระทั่งว่าภาวะปกติตามธรรมชาติ ทั้งในตัวกน ทั้งนอกตัวกน ปกกิไป หมดแล้ว ; นี่แหละก็อผลของการที่มีศึลธรรม ; เพราะว่าเราสามารถกระทำถูกต้อง ก่อพุก ๆ สถาบันที่ทรงอำนาจทุกชนิก ๆ. สรุปความสั้น ๆ ก็ว่า ระวังอย่าให้มันเป็นอธรรม แต่ระวังให้มันประกอบอยู่ ด้วยธรรมเท่านั้นอง : **ให้หุกลย่างเป็นไปตามธรรม** ถูกต้องตามธรรม ประกอบไป ด้วยธรรม; อย่าให้มันเป็นอธรรมขึ้นมา. อย่างนี้เรียกว่า สถาบันทั้งหลายที่ทรงอำนาจ นั้นได้รับการจัดแจงที่ถูกต้องดีแล้ว ; ศึลธรรมก็สมบูรณ์, ผลของศึลธรรมก็ออกมา อย่างสมบูรณ์.

เรื่องที่บรรยายในวันนี้ ก็มีใจกวามอย่างนี้ สำหรับสถาบันที่ทรงอำนวจ อันเกี่ยวข้องกันอยู่กับสิ่งที่เรียกว่าศีลธรรม หรือบัญหาทางศีลธรรม ในสักษณะอย่างนี้. ขอให้ช่วยกันจัด ช่วยกันทำ อย่างสุลกวามสามารถของทนทุก ๆ กน เพื่อให้มนุษย์ ประกอบอยู่ด้วยศีลธรรม ตามกวามมุ่งหมาย.

อาคมาก็ได้บรรยายมาจนหมดเรื่อง หมดข้อความของสิ่งที่ทรงอำนาจแล้ว ขอยุติการบรรยายนี้ไว้เพียงเท่านี้ ให้โอกาสแก่พระสงฆ์ท่านสวดคณสาธยายในพระพุทธ-ภาษิคที่เป็นที่ตั้งแห่งกำลังจิต ให้กล้าหาญ ให้ร่าเริง ในการที่จะประพฤติธรรม หรือประกอบ ด้วยธรรม ต่อไป.

നമിത

#### ศีลธรรมกับมนุษยุโลก

- 60 -

ส มีนากม ๒๕๑ส

# สถาบันแห่งมิตรภาพ คือจุดเด่น แห่งความมีศีลธรรม

ท่านสาชุบน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์โดยหัวข้อใหญ่ว่า คือธรรมประจำโลกเป็นครั้งที่ ๑๐ ในวันนี้ จะได้กล่าวโดยทัวข้อย่อยว่า สถาบันแท่งมีครภาพลือจุกเด่นแห่งความมีสีลธรรม.

ขอให้ท่าน **ทบทวน** ถึงกำบรรยายในกรั้งที่แล้วมา ซึ่งแสดงให้เห็น กวาม เที่ยวข้องกัน ระหว่างสิ่งส่วง ๆ ที่เนื่องกันอยู่กับปัญหาทางศีลธรรม.

ในกร้งที่ ๘ ได้พยายวมให้ทำกวามเข้าใจกัน ว่า *สถาบันแห่งผู้มีพระดุณนั้น เป็นรากฐานแห่งศิลธรรม*. ถ้าคนเราไม่มีกวามรู้สึกว่า ใกรมีพระกุณ, หรืออะไรมี

ଇଙ୍କ

พระอุณ ; ก็แปลว่าไม่มีความรู้สึกในทางของศีลธรรม, ถ้ายังมีความรู้สึกค่อสึงที่มี บุญคุณก็แสดงว่า จิทใจนี้ยังได้รับการอบรมให้มีศีลธรรม คือมีความรู้สึกที่ดีกว่าสัตว์.

ในกรั้งที่ ๙ ได้พูกถึง *สถาบันที่ทรงอำนาจ ว่ามันเกี่ยวกับปัญหาทางศีล-*ธรรม : อำนาจภายในคือ อำนาจกิเลส ก็ถึงกนออกไปสู่ความไม่มีศีลธรรม, อำนาจ ภายนอกก็แบ่งออกเป็น ๒ อย่าง คือสิ่งที่ยั่วไปหากวามที่ไม่มีศีลธรรมก็มีเหมือนกัน ; แต่มีอำนาจอีกหลายอย่าง ที่จะบังกับให้กนตั้งอยู่ในศีลธรรม หรือมีศีลธรรมนั้น.

ส่วนในวันนี้จะพูดถึงสิ่ง ๆ หนึ่ง คือสิ่งที่เรียกว่า "มิดรภาพ หรือ เมตตา" ว่า ขังเกี่ยวข้องกับบี้ญหาทางสี่ถธรรม ในฐานะที่ว่า เป็นเครื่องวัด เป็นเครื่องแสดง ให้มองเห็นความมีสื่อธรรมอย่างเก่นบัด.

อำนาจนท่งเนตดา หรือมิตรภาพนี้ เข็นอำนาจพี่เร้นลับ; แม้ว่าจะ เป็นอำนาจที่สูงสุด และมีกำลังมาก ก็ยังเร้นลับ; นอกจากจะเร้นลับตามลักษณะของ ธรรมะพี่เห็นได้ยากแล้ว ก็ยังมีอยู่หลายชั้นเหลือเกิน ที่คนธรรมกาไม่ได้สนใจ ไม่ได้ มองเห็นความเป็นมิตรซึ่งกันและกัน ในระดับอันลึกซึ้งนั้น. ในวันนี้ก็จะได้กล่าวถึง สึงนี้ พอให้เป็นเครื่องสังเกตอย่างทั่วถึง.

### ทำความเข้าใจเกี่ยวกับโวหารกันก่อน

ก่อนพี่จะกล่าวถึงซึ่งนั้นโดยกระ จะได้กล่าวถึงซึ่งที่เป็นปัญหาอีกอย่างหนึ่ง ที่เกี่ยวภับการพูดจา หรือการกล่าวนั้นเอง; ซึ่งนี้จะเรียกว่าวาทโวหวร คือโวหวรแห่ง การกล่าว. โวหารแห่งการกล่าวมีอยู่เป็น ๒ ชนิค หรือเป็น ๒ ชั้น ถือเอาคามหลักใน พระบาลีหลายแห่งค้วยกัน โดยเฉพาะในบาลี กัณณภัตถลสูคร มัชฌิมนิกาย สรุปไข ความได้ว่า มีวิธีพูดกันอยู่เป็น ๒ อย่างในหมู่มนุษย์เรา :-

อย่างแรกเรียกว่า ท**ิฎฐธัมมิละ** โวหาร. *ทิฏฐธัมม* แปลว่า สิ่งที่มองเท็น อยู่แล้ว, ทิฏฐธัมมิละ กือ *เป็นไปในสิ่งที่มองเห็นอยู่แล้ว เข้าใจกันดีแล้ว*; ได้แก่โวหารพูดที่ใช้พูดกันอยู่ทั่วไป ในหมู่มหาชน ซึ่งเป็นอย่างสมมุติ แต้วเข้าใจได้ ทันที. เดี๋ยวก็จะแยกให้เห็นว่า เมื่อพูดถึงมิดรภาพในโวหารนี้ หมายถึงอะไร.

ส่วนอีกโวหารหนึ่งนั้นเรียกว่า **สัมปราชิละ** แปลว่า *อื่นไปจากนี้*; นี้ **เป็น** โวหารที่เร้นอับ ซ่อนเร้นอยู่, ต้องอธิบาย ต้องไต่ถามผู้รู้ คือมีความหมายเกินกว่า ที่ชาวบ้านจะเข้าใจได้พันที. อาฑมาอยากจะให้ท่านทั้งหลายเข้าใจคำ ๆ นี้ ให้ถูกต้อง ตามพระบาลี หรือถูกต้องอย่างที่เรียกว่าสมบูรณ์.

ที่แล้วนาเราเข้าใจไม่ถูกต้อง หรือถูลน้อยเกินไป เมื่อพุดว่า *สัมปรายะ* หรือ *สัมปราชิภะ* ก็จะหมายความเอา:องว่า หมายถึงชาติหน้า, และก็เป็นชาติหน้า ชนิดที่ต่อตายแล้ว จึงจะลุถึง. ความเข้าใจอันนี้ถูกต้องน้อยเกินไป, หรือจะเรียกว่า ไม่ถูกต้องก็ได้; คำสัมปราชิกะ นั้นแปลว่า อื่นไปอากที่รู้ ๆ กันอยู่ หรือเห็น ๆ กันอยู่ หรือเข้าใจกันอยู่.

ยกตัวอย่าง เมื่อกล่าวถึ*ง ผอกรรมที่จะให้ผล* ถ้าว่า ทิ**ฏฐชมมะ** นั้นแปลว่า ทัพดวัน, ส่วน สัมปราฮิกะ นั้นแปลว่ว ในเวอาถัดมา, อปรปริยายะ นั้นหมายถึงว่า ถัดไปอีกมมนาน : ในกรณีนี้ คำว่า สัมปรายึกะ แปลว่า ในเวลาถัดมา. ถ้าพูคถึง *เรื่องโลก เรื่องกพ ;* พิฏฐ์ตัมมิตะ หมายถึง โลกพื้อข่างที่เรารู้จักกันด*ี,* สมปราชิกะ หมายถึง โลกอื่น ที่เรายังไม่รู้จัก, แต่ มิ ได้พมายความว่า ค่อตายแล้ว ; หมายความว่าในเวลานี้ก็มีอยู่ แต่เราไม่รู้จัก : เรียกว่า โลกอื่นก็ได้, เรียกว่า โลก หน้าก็ได้, แต่ไม่ต้องหมายความว่า ต่อตายแล้ว.

ความหมายทั่วไปที่เราไข้อยู่; สมปรายิกะ หมายถึง โลก ถึงภพ หรือ ภาวะอะไรที่ปรากฏต่อตายแล้ว นี้แปลว่า เรายังเข้าใจสิต; ฉะนั้น เราก็พึ่งกำยรัส ของพระพุทธเจ้าไม่ก่อยจะถูก. คำกล่าวในพระบาลีทั้งหลาย ที่ไม่ใช่กำครัสของ พระพุทธเจ้า เขาอีไช้หลักเกณฑ์อย่างนี้.

ยกทั่วอย่างด้วยเรื่องในสูตรกัณณกัทกลสูตร : มีผู้ไปทุลลามพระพุทธเจ้าว่า วรรณะทั่ง ๙ ก็อ กษัตรีย์ พรวหมณ์ แพทย์ ดูทร มันต่างกันไหม ? อ้าตอบว่าต่างอัน ดังที่เห็น ๆ กันอยู่ว่า วรรณะกษัตรีย์ และวรรณะพราหมณ์นั้น ได้รับความเการพนับถือ ไปในที่ทุกหนทุกแห่ง ; ส่วนอีก ๒ วรรณะนั้น ไม่ได้รับความเควรพนับถืออย่างนั้น ตอบอย่างนี้มันก็ถูก แต่ **ถูลอต่างภาษาชาวบ้าน**, อย่างที่เรียกว่า ที่ฏฐธัมมิกะ คือ ชาวบ้านก็เห็น ๆ กันอยู่, เด็ก ๆ ก็เห็น ๆ กันอยู่ว่า วรรณะกษัตรีย์ วรรณะพราหมณ์ ได้รับความเการพนับถือ ; ส่วนอีก ๒ วรรณะนั้น เป็นชาวบ้าน เป็นลูกจ้าง ไม่มี โครเการพนับถือ เห็นชัดอยู่แล้ว. นี่เป็นการตอบอย่างโวหารของที่ฏฐธัมมิกะ.

ทีนี้ถ้า **ตอบว่า ให่ต่างกัน** ทั้ง ๔ วรรณะนั้นไม่ต่างกัน : ทำบาปก็ได้ บาปตัวขอัน ทำบุญก็ได้บุญด้วยกัน ประพฤติธรรมเพื่อไปนีพพาน ก็ไปนิพพานได้ด้วยกัน เสมอกัน; อย่างนี้ วรรณะทั้ง ๔ นี้ไม่ต่างกัน. ถ้าตอบอย่างนี้ เรียกว่า ตอบด้วย สมปรายึกโวพาร ภือโวหารอื่นไปจากที่เขารู้กันอยู่ตามธรรมดาสามัญ. ฉะนั้นขอ **ให้สนใจ** ว่า **เราจะต้องพูดจากันเย็นทั่ง ๒ โวทาร** : โวทาร ธรรมภาก็พูดเป็นกันอยู่แล้ว ; แต่โวทารที่เป็นสมปรายิกะ ไม่ค่อยจะได้ไข้พูดคน, ที่มีความหมายเร้นตับนั้นแหละพูดกันไม่ค่อยจะเป็น. เพราะฉะนั้น ขอให้สนใจ ในขั้นนี้ เอาแต่เพียงว่า **ต้องไปถามท่านผู้รู้** เขาจะอธิบายให้ว่ามันเป็นอย่างไรในเรื่องนั้น ๆ คือ เกินกว่าที่มนุษย์ธรรมดาจะรู้สึกอยู่ได้เอง.

# สึกษาให้รู้จักความลึกซึ้งของถ้อยคำ

เมื่อพุดถึง มีครภาพ ในโวหารอรรมลา ด็คือ เพื่อน : เพื่อนกินเหล้ากัน ก็เรียกว่ามิตรภาพ, เพื่อนทำบาป ทำชั่วกัน ก็เรียกว่ามิตรภาพ, เพื่อนที่ช่วยเหลือ กันอย่างใดอย่างหนึ่ง ก็เรียกว่ามิตรภาพ คือความเป็นมิตร ; อย่างนี้มันเป็นโวหาร ธรรมดา โวหารปุถุชน. โวหารอย่างนี้คนธรรมศาสวมัญที่พูดกันอยู่, แต่ถ้าพูดอย่าง สัมปราธิกโวหาร แล้ว ; มิตรภาพ เขาจะ หมายถึงแต่เพื่อนแพ้จริง, ถ้าเพื่อน แท้จริง มันก็จะต้องพาไปสู่ผลดีเลิศ ก็แปลว่า มิตรที่จะช่วยให้บรรลุนิพพาน. โวหาร สัมปรายิกะ หมายถึงเพื่อนอย่างนี้.

ที่นี้ยังมี **อิลไปกว่านั้นอีกว่า มิคร** หรือ **กลอาณมิตร** นั่นแหละ **คือ ธรรมะ** ก็อพระธรรม; พระธรรมกลายเป็นมิกร. การเกี่ยวข้องกับพระธรรมนี้ก็อการมีพระธรรม เป็นมิตร, เป็นมิตรภาพระหว่างกนกับพระธรรม. พระธรรมในที่นี้เล็งถึง อัฏฐังกิกมักก์ มีองก์ ๘ ประการ; ใกรปฏิบัติมรรกมีองก์ ๘ ประการ กนนั้นชื่อว่า มีพระธรรม เป็นกัลยาณมิตร. อย่างนี้เรียกว่า สัมปรายิกโวหาร; ไม่ใช่โวหารที่ชาวบ้านพูดกัน อยู่ตามธรรมกา. ขอร้องให้ทุกกนสนใจ เพื่อทำกวามเข้าใจในโวหารที่ใช้พูกกันอยู่ เป็น ๒ โวหารอย่างนี้ แล้วเราก็ใน่ค่อยจะรู้ที่เกี่ยวกับสมปรายิกโวหาร เราจึงต้อง ไปถามห่านผู้รู้.

ในวันนี้จะพูดถึง **สถาบันแห่งมิตรภาพ ในฐานะเป็นจุดเด่นของความมี** ทีลธรรม; ฉะนั้น จึงต้องพูดกัน:สัยก่อน ให้เข้าใจคำที่เป็นว่าวิธีพูด หรือโวหารพูด เพราะเรา **จะต้องพูดถึงมิตรภาพ ในโวทารที่ลึกกว่าธรรมดา**. แม้จะพูดถึงกวามมี ศีลธรรม หรืออะไรก็ตาม; ทุกเรื่องมันพูดได้โดยโวหาร ๒ ชนิตนี้ทั้งนั้น. ก่อไปนี้ ก็ขอให้มีกฝนกันเสียใหม่ เพื่อให้รู้จักพูดทั้งโวหารดัน ๆ และโวหารลึกซึ้ง.

ตามหัวข้อที่มีอยู่ข้างกันว่า สลาบันแห่งมิตรภาพซึ่งเป็นจุดเด่นแห่งความ มิศิลธรรม; นี้อยากจะพูดถึงกำว่า จุกเด่น ก็ออะไรเสียก่อน. กำว่า "จุดเก่น" เกี่ยวนี้ก็พอจะเข้าใจกันได้; เพราะพูดกันอยู่มาก แต่ก็ยังไม่หมด. ในภาษาบาลี มีกำว่า **บัญญาณะ** นี่แปลว่า จุกเด่น หรือ ปรากฏ หรือ เครื่องปรากฏ หรือ เครื่อง เบิดหน้าชูดา หรือว่า สงาราสรี. ภาษา โสกโตกของ ชาวบ้าน เขาก็เรียกว่า หงอน; อย่างหงอนที่เป็นเกรื่องเชิญชูไก่ เพราะไก่มันมีหงอน หรือนกยูงมันมีรำแพนหาง ก็เป็น จุกเก่น เป็นเครื่องเลิญ ูไก่ เพราะไก่มันมีหงอน หรือนกยูงมันมีรำแพนหาง ก็เป็น จุกเก่น เป็นเครื่องเก่น. ฉะนั้น กำว่า "จุดเด่น" หมายอิงสิ่งที่แสดงความเด่นของ สิ่งนั้น ๆ เรียกด้วยภาษาบาลีว่า ปัญญาณะ; ออกเสียงเป็นไทย ๆ ว่า ปัญญาณ ก็แล้วกัน คล้ายกับปัญญา.

เพื่อเข้าใจกำนี้ได้ง่ายขึ้นไปอีก และลืมยาก ก็ระ **ยกล้ำที่กล่าวไว้ในพระ-คัมกีร์** ทั้งในและนอกพระพุทธศาสนว มาให้พั่งพอเป็นตัวอย่าง.

เช่นว่า *สามีเป็นเครื่องปรากฏ* หรือว่า *เป็นจุดเด่นของภรรยา*. นี่เขา กล่าวทามกพิโบราณ ว่า *ภรรยานั้นมีสามีเป็นเครื่องเชิดหน้าชูตา*, หรือแว่นแกว้ห

#### สถาบันแห่งมิตรภาพคือจุดเด่นแห่งความมีศีลธรรม

*ประเทศ* อย่างนี้ก็มี*ทระราษาเบ็นเครื่องปรากฏ* คือ *เป็นจุดเด่น*. แม้*ราษรถ* : รถ อย่างสมัยโบราณก็ *มี่งอนรถเป็นจุดเด่น*.

*ไอนา* อย่างแบบอินเดีย แบบบ้านเราก็*มิ่งอนไลเป็นจุดเด่น;* แต่ว่าไล อย่างฝรั่ง ไลอย่างเมืองจีน ไม่เกยเห็นมีงอนไล. เมื่อพูดว่า ไลนา ก็ต้องหมายลึง ไลอย่างประเทศเรา; เอาแบบมาจากอินเดีย มันมีงอนไล. อันนั้นเป็นเครื่องเชิดชู เป็นจุดเด่น, เป็นเครื่องปรากฏชองไล.

ถ้าไก่ มันก็ มีทงอนเป็นเครื่องเชิดชู. พระเจ้าพระสงฆ์ก็มีศิลเป็น จุดเด่น, เป็นเกรื่องปรากฏ. ศาสนาหรือ พรหมจรรย์ก็มีวิมุตติ ความหลุดพ้น เป็นจุดเด่น เป็นเกรื่องปรากฏ. วัดวาอาราม ถ้าเป็น อย่างวัดในบ้าน ก็ มิโบสถ์ หลังสวยที่สุดเป็นจุดเด่น นึกาษาทิฏฐธัมมิกะที่เด็ก ๆ ก็รู้. แต่ถ้าอารามก็อวัดป่า สวนป่า ไม่มีโบสถ์ชนิดนั้นเป็นจุดเด่น; กลับจะ มีความเงื่อบเย็นลงบสงัดเป็นจุดเด่น.

พิจารณาคูให้ดีเถอะมันค่างกันอย่างไร 1 ถ้า อารามในป่ำ มีความเงียบสงัด เป็นจุดเด่น; อย่างนี้เป็นภาษาสัมปรายึกโวหารแล้ว; เพราะว่าชาวบ้าน คนท์ติดบ้าน ไม่ชอบความเงียบ ความสงบสงัก. ถ้า ป่ำให้, อะไรเป็นจุดเด่น 2 ก็จะเป็นดอกไม้ จุดูที่มันออกดอก. ถ้าเป็น หนอง เป็น บึง มันก็มี ดอกบัวเป็นจุดเด่น.

ที่บ้านที่เรือน, ในเรื่องของ*บ้านเรือน*, ก็มี *ดหบดี, เศรษฐี เป็นจุดเล่น*. ถ้า*ไฟ* มันก็มี*เปลวไฟเป็นจุดเด่น.* ถ้าเป็น *เวลากลางวัน* มันก็มี *ดวงอาทิตย์เป็น จุดเด่น.* ถ้าเป็น *เวลากลางดืน* มันก็มี *ดวงจันทร์* เป็นต้น *เป็นจุดเด่น.* ตัวอย่าง เพียงเพ่านี้ก็พอแล้ว ตำหรับจะรู้ความหมายของคำว่าบัญญาณ คือเครื่องปรากฏ หรือจุคเด่น.

## มิตรภาพเป็นจุดเด่นของความมีศีลธรรมได้อย่างไร ?

เราจะพิจารณากันต่อไปถึงหัวข้อที่ว่า **สอาบันแท่งมิตรภาพเป็นจุลเล่นของ ลวามมีสีลธรรม.** ในขั้นนี้ก็อยากจะสรุปกันเสียทีหนึ่งก่อนว่า : ภาวะของกวามมี ศีลธรรมนั้น เราอยากจะถือเอามิตรภาพ, คือกวามไม่เบียดเบียนซึ่งกันและกัน มนเป็น จุลเด่นของกวามมีศีลธรรมนั้น มันต้องหาพบมิตรภาพ ในฐานะเป็นจุลเด่นของกวามที-กนทั้งหลายมีศีลธรรม : ฉะนั้นจึง **ต้องพิจารณา** กันถึงกำว่า "**นิตรภาพ**" โดยละเอียก. เพราะบางทีมันก็เป็นมีตรภาพหลอกลวง มายา; หรืออย่างดีเป็นเพียงภาษาชาวบ้าน พูกโดยพิฏฐธัมมิกโวหาร. ฉะนั้น ซอกล่าวถึงสิ่งที่เรียกว่า "มิตรภาพ" นี้ โดยละเอียก สักหน่อย.

เหมือนดังที่กล่าวแล้วว่า มิทรภาพ ๒ ความหมาย; ความหมายธรรมคว เป็น เพื่อน กันก็แล้วกัน : เพื่อนที่ เพื่อนชั่ว เพื่อนช่วยกิจธุระ เพื่อนร่วมสุขร่วมทุกข์เจ็บไข้ ภีเรียกว่าเพื่อน; แต่ถ้าโดย สัมปรายิกโวหาร ละก็ ต้องเป็นถึงที่ช่วยให้รอดจากความ ทุกบ์ทั้งปวง. ความทุกซ์ที่แท้จริง คือกวามทุกข์ที่เกิดมาจากกิเลส และความทุกข์ตาม ธรรมชาติ; รอดจากความทุกข์ชนิกนี้ ก็เรียกว่า บรรลุนิพพาน; ฉะนั้น เพื่อนที่ แท้จริง โดย สัมปรายิกโวหาร ก็ต้องหมายถึง บุคคลหรือสิ่งซึ่งช่วยให้รอดจากกองทุกข์นี้.

#### มิตรภาพ เป็นเครื่องมือ หาผลประโยชน์ ก็มี

ทีนี้ ดูกันที่ มิตรภาพจอมปลอม กือมายา ; มิตรภาพจอมปลอม เช่น มิตรภาพทางการเมือง โดยเฉพาะในปัจจุบันนี้ ไร้ศีลธรรมที่สุด. เพราะฉะนั้น มิตรภาพ **ในความหมายในการเมือง จึงเป็นมิตรภาพจอมปลอม, มายา** ไม่ถึงแม้เค่ในโวหาร ที่ฏฐธัมมิกะ ด้วยซั้วไป; เพราะว่า เรวชาวบ้านตามธรรมดาสามัญ เมื่อพูดถึงว่า มีมิกร ก็อยวกจะมีมิตรที่แท้จริง ไม่หลอกลวง. นี่ในวงการเมืองนั้น เขามีมิตรที่หลอก-ลวง; ต่างกนหรือท่างผ่าย ต่างจะเอาเปรียบซึ่งกันและกัน : ที่ต่อหน้าก็เป็นมิตร จับมือกัน กอจกอกัน เซ็นสัญญาจะเป็นมิตรกัน. แต่แท้จริงแล้ว ต่างผ่ายต่างก็ป้องกัน รักษาประโยชน์ของตัว, หรือมุ่งหมายทำลายมิตรกันก็มี.

หรือ จะพูกถึง มิตรภาพ ในสัมพันธไมตรี เมื่อเกิดการทำสงกราม; กนที่เกยอ่านเกยพังมามากแล้ว เกยได้ยินได้พึ่งแล้ว : ในการทำสงกรามก็มีการผูกพันธ์กัน เป็นมิตรเป็นพวก ; นี่ทำไปด้วยกวามจำเป็นบังกับ ไม่ใช่ของจริงใจชองการที่จะเป็นมิตร ; ในโลกเต็มไปด้วยมิตรภาพอย่างนี้. เป็นที่น่าเสียใจว่า **โลกเรากำลังมีแต่มิตรภาพชนิด พื่นออกลวงกัน มากซึ่งขึ้นพุกที**่เป็นหมู่ ๆ ก็มี, เป็นบุคกลต่อบุกกลก็มี. อย่างที่มีคำ โบราณเรียกว่า "หน้าไหว้ หรือหลังหลอก" มันก็เป็นมิตรภาพจอมปลอมทั้งนั้น.

ถ้าสรุปความในข้อนี้ ก็จะสรุปความได้ว่า "มิตรลาพ พื่อถไบ้เป็นเครื่องมือ ของผู้แสวงหาประโอชน์แห่งดน". คน แสวงหาประโยชน์แห่งคน; แล้วเขาใช้มิตร-ภาพใดเป็นเครื่องมือ มิตรภาพของคนชนิคนั้นเรียกว่า จอมปลอม. ประโยชน์ตน ใน ทีนี้ คือ ประโยชน์ตามอำนาจกิเลสของดน โดยไม่ต้องกำนึงถึงผู้อื่น ไม่กำนึงถึงกวาม ถูกต้อง เอาแต่จะให้ได้ แล้วก็เข็นดี. นี่สรุปความของคำว่า "มิตรภาพขอมปลอม" ไว้อย่างนี้.

#### มิตรภาพแท้จริง กอปรด้วยลักษณะแห่งสัมปรายิกโวหาร

ทีนี้ มิตรภาพที่แท้จริง นี่เป็นสิ่งที่เราด้องการ; เพราะฉะนั้นจะต้องพิจารณา กันมากสักหน่อยในแง่ของทิฏฐธัมมิกโวหาร คือตามที่ชาวบ้านพูดกันอยู่ หรือจะพังกัน เข้าใจก็มี มิตรภาพที่แท้จริง ที่เป็นสัมปรายิกโวหารนั้นมองเห็นยาก ก็มีอยู่.

มิตรภาพที่แท้จริง ข้อแรกอยากจะพูดถึง ความรักพี่มืออู่คามอำนาจของ สัญชาลญาณ. สัญชาตญาณแห่งสัตว์ทั้งหลาย ไม่ว่ามนุษย์และสัตว์เคร็จฉาน ย่อมมีอยู่ อย่างหนึ่ง ซึ่งเรียกว่า "ความรัก". เราพูดกันว่า "ลูกในได้นั้น" เราไม่ได้หมายถึง ลูก ในได้เฉย ๆ เราหมายถึง ความรักลูก นั้นอึ่งกว่าสิ่งใค; แม้แต่สัตว์เคร็จฉาน มันก็ ยังรักลูกในได้ของมัน จนถึงกับแม่มันยอมตายอย่างนี้กีมี. นี้เรียกว่า ความรักลาม อำนาจของสัญชาตญาณ อย่างนี้ เป็นมิตรภาพอันแท้คริง; จริงเกินกว่าที่จะพูดได้, แล้วก็มองเห็นอยู่ และกล่าวได้โดยทิฏฐธัมมิกโวหาร คือโวหารสามัญธรรมดา. ขอให้ มองดูให้ดีว่า นี่เป็นมิตรภาพพื้นฐาน ลึกซึ่งที่สุดของสิ่งที่มีชีวิต; แต่ว่าเป็นไปดาม อำนาจของสัญชาตญาณ.

ข้อที่ สอง ต้องเป็น **ดวามรักที่เป็นไปดามอำนาจของภาวิตบั้ญญ**า. คำว่า "ภาวิตบั้*ญญา"* นี่พูดมวหลายครั้งหลายหนแล้ว บางกนยังจำได้ดี, บางคนอาจจะลืม แล้ว. ภาวิตบั้ญญา หมายความว่า *บัญญาที่เรา สร้างมันขึ้นมา อบรมมันขึ้นมา* ไม่ไข่เพียงเท่าสัญชาตญาณ. มิตรภาพโดยสัญชาตญาณ คือความรักชนิดนั้น ไม่ต้อง สร้าง ไม่ต้องเจตนาอะไร มันก็มีชองมั่นเอง; แต่ถ้าเป็นเรื่องของปัญญาที่เพิ่มขึ้นมา ใหม่นี่จะก้องสร้าง ต้องอบรม ต้องคิด ต้องนึก ต้องใกร่ครวญ ว่าทำไมเราจะต้องมี มิตรภาพ 1 และคนชนิดไหนจะเป็นมิตรที่ดี 1 อย่างไรเรียกว่ามิตรชรรม คือธรรมสำหรับ

#### สถาบันแห่งมิตรภาพคือจุดเด่นแห่งความมีสื่อธรรม

กวามเป็นมิกรเป็นจัน ៖ และก็ได้บัญญัติกันไว้ เป็นระบอบของศัลธรรม ; ยย่างใน พระบาลีสิงาาโลวาทฺสูกร ไปหาอ่านดู จะพบเรื่องมิกรเก็มไปหมด และเป็นหลัก:กลเท์ ทางศัลธรรมที่ถือเป็นหลักได้. นี่ก็เพราะว่าประกอบไปด้วยสติบัญญา รู้จักใช้ประโยชน์ ของความเป็นมิกรไห้มากไปกว่าภามธรรมดา.

ในส่วนข้อที่สาม มิตรภาพที่จริง นี้ก็จะต้องเป็นอย่างสมปรายิกโวหารอีกตาม เลย คือโวหารที่ไม่ค่อยได้ใช้พูดกันนั่นแหละ มันเป็นโวหารอื่นที่สึกไป ไกลไป ที่ไม่ได้ มาอยู่ในวงของการพูดจา; อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า **กลียาณมิตรเป็นพรหมจรรย์** ทั้งหมด. ในเมือพระอานนท์ทูลว่า กัลยาณมิตรเป็นพรหมจรรย์คริ่งหนึ่งทีเดียว; พระพุทธเจ้าท่านว่า มันเป็นทั้งหมด กลียาณมิตรน่ะเป็นด้วพรหมจรรย์ทั้งสิ้น.

มิทรอย่างนี้ ไม่ก่อยได้พูกถึงกัน : กัลยาณมิทรนั้นคืออริยมรรกมืองค์ ๙ : อย่างนี้เป็นต้น, และก็คือพระธรรมเป็นต้น. นี่มิทรที่แท้จริงสูงสุดก็คือพระธรรม, มิตรทามธรรมกาสามัญทั่วไปนั้นระกับหนึ่ง : มิตรที่เราสร้างสรรก์ขึ้นด้วยสติปัญญาเป็น พิเศษนั้นก็ระดับหนึ่ง. พระธรรมที่จะช่วยให้รอดได้ นี่ถีเป็นมิตรสูงสุด, มิตรที่แท้จรึง ที่สุด ; ฉะนั้นมิทรภาพที่แท้จริงต้องเล็งถึงซ้อนี้. เดี๋ยวก็จะได้ดูกันว่า มิตรภาพที่แท้ จริงมันตั้งอยู่ในฐานะเป็นสถาบันกันอย่างไร.

## มิตรภาพ มีขอบเขตแบ่งได้ ๒ ระดับ

ที่นี้จะพูดเรื่อง มิตรภาพ ต่อไปให้สิ้นสุดเสียก่อน โดยจะกล่าวถึงขอบเขต หรือว่า อันดับ**แท่งมิตรลาพ : ก็**อมิตรภาพที่ขอบเขตกว้างชวางอันดับสูงสุด นั้น ก็พวกหนึ่ง, แล้วก็ไม่คว้างขวาง ไม่สูงสุทอะไรก็อีกพวกหนึ่ง, ขอให้ทั้งใจพังให้ที เป็นพิเศษ เพราะว่าเป็นการกล่าวโดยสมปรายิกโวหาร. เมื่อกล่าวกามหลักนี้ก็จะแบ่ง มิตรภาพนั้นออกเป็น ๒ ระกับ : **นิครภาพอย่างมีควัดน,** กับ **มิตรภาพอย่างเหนือ** ลวัลน.

มิตรภาพของบุลลล ผู้ขังมีความรู้สึกเป็นตัว เป็นตน ก็คือมิตรภาพขาม ธรรมดาสามัญ แม้จะตีอย่างไรก็ยังเรียกว่า มีตัวมีตน; คือแม้แต่พระอรหันด์ผู้หมดตัว ถนแล้ว บางทีก็ยังต้องแสดงมิตรภาพอย่างบุคคลผู้มีตัวตน. ถ้าเราพู่กว่า พระพุทธเจ้า ทรงมีพระมหากรุณาธิคุณ ประกอบไปด้วยกวามเมตกา แล้วทรงสังสอนสาวก; อย่างนี้ มันก็อยู่ในรูปของกวามมีตัวตน ทั้งที่พระพุทธเจ้าท่านไม่มีตัวลน, แต่ท่านมาประพฤติ ปฏิบัติ ในหลักของบุคคลผู้มีตัวตน.

เดี๋ยวนี้เราเอาดัวทนกันตามธรรมดาก็แล้วกัน ว่ามิตรภาพในโลกนี้ เขารู้จัก กันแต่มิตรภาพอย่างมีตัวตน; แม้หลักธรรมะที่เรียกว่า พรหมวิหารสี คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ทั้ง ๔ ธย่างนี้ ก็เป็นหลักมิตรภาพตองสัตว์ที่ยังมีดัวตน. มันจึง มีผู้เดือกร้อน มีผู้ช่วยเหลือ มีผู้เมตกา มีผู้รับการเมตตา; จะเป็นพรหมวิหารชนิตไหน ระกับไหน ก็เป็นมิตรภาพอย่างมีตัวตนทั้งนั้น.

ทีนี้ **ดนธรรมดาอามัญ มีมิครภาพไม่อ่อยจะถึงระดับพรหมวิหาร**; จะทำ อย่างไรได้ เพราะว่ามันยังมีกิเลส ก็ขอให้สนใจกระทำต่อไปให้มันถึงระดับพรหมวิหาร. เดี๋ยวนี้มิตรภาพของเรามันตั้งรากฐาน อยู่บนความรู้สึกว่า ตัวเรา – ตัวเขา : เขาเด็ลดร้อน เราจะช่วย, เรารักเขา เราส่งสารเขา; อย่างนี้ มันต้องมีตัวเขา – ตัวเรา มันจึงมี การช่วย อย่างบุกกลธรรมดาสามัญเขาช่วยกัน. ถ้าขางความรู้สึกว่ามีตัว:รา - ทั่วเขา แล้ว มันไม่รู้จะช่วยอย่างไร; นี่ตาม ธรรมดาสามัญเป็นอย่างนี้ ก็มีหลักปฏิบติสำหรับมีตัวคน, แล้วก็หวังดีเป็นมิตรต่อกัน. พยายามกระทำให้เกิดมิตรภาพแก่กันและกัน ในระหว่างบุคอลที่มีตัวคน เพื่อให้มีตัวคน ที่ดี. จนกระทั่งว่า จะแก้ไขคนที่เป็นศัตรูให้มาเป็นมิตรให้จนได้; เหล่านี้ก็ทำไป ด้วยอวามรู้สึกที่ยังมีตัวตนตั้งนั้น. แม้ว่ามันไม่มีตัวลนอย่างเลว ก็ต้องมีตัวตนอย่างดี. นี่.ปืนมิตรภาพในชอบเขตอันหนึ่ง หรือว่าระกับหนึ่ง.

มิตรภาพในขอบงชตอันตับที่ ๒ : **มิตรภาพอย่างที่อยู่เหน็ลตัวต**น ซึ่งเป็น สัมปราชิกโวหาร ก็อว่า เมื่อคนได้เข้าถึงหลักธรรมะอันสูงสุดว่า อนัตซา หรือสุญญลา ไม่มีดัวตน แล้วคนนั้นจะกลายเป็นคนเหียมโหก ไม่มีมิตรภาพต่อใกร อย่างนั้นหรือ อย่างไร.

ถ้าเข้าใจโดยสมปราอิกโวหาร ก็จะเร้าใจได้พันทีว่า มันยิ่งเป็นมีครภาพอัน แท้จริง; พวกที่ถึงอนตัดว สูญญดา นั้นแหละ จะมีมิตรภาพอันแห้จริง : ไม่มีตัวเขา ไม่มีตัวเรา ไม่มีตัวกู ไม่มีตัวสู, แล้วมันกลระเบ็นเอกภาพ หรือเขกภพ คือเป็นตัวเดียวกัน:สอทั้งหมด, ทุกตนทุกชีวิตในโลก กลายเป็นชีวิตตัวเดียวกันไปหมด คือเป็นสังชาธรรรมทามธรรมชาติ เป็นธรรมะอันเดียวอันเอก ไม่มีเรา ไม่มีเรา; พูด อย่างนี้อรจพั่งไม่ถูก.

ถ้าเห็นสุญญดวจริง ถ็จะเห็นว่าหุกสิ่งมันว่างจริง, i และกวามว่างเป็น อันเทียวกันจริง แล้วเราทุกคนรวมอยู่ในความว่างอันนั้น อันเทียวกันนั้น; มันจึงเป็นหัว คนคนเทียวกันไปเลย ไม่ต้องมีเรามีเขา. กำ้าเห็นอนัตตวจริง สุญญตาแท้จริง มันจะกลาย เป็นอย่างนี้ มันจะเป็นมิตรภาพโดยอัตโนมัติ โดยไม่ต้องเจตนา เพราะมันไม่มีความเห็น แก่ตัวเลย ก็เลยมีความผูกพันธ์เป็นอันหนึ่งอันเทียวกันหมุก ราวกับว่า พังจักรวาลนี้มีคน เป็นคนเดียวกัน.

เดี๋ยวนี้โรามารู้จักแยกคูให้ดีว่า เรามีมิตรภาพ กันนี้ มือข่างที่ว่ามีดวัดน หรือว่าออ่างไม่มีตัวตน ? มีคนถามว่า มิตรภาพ หรือเมตลานั้น มันสูงสุดที่ไหน ? อาหมาดอบว่า มันสูงสุดต่อเมื่อหมดตัวตน. เขาไม่เชื่อ เขาก่า เขาล้อให้เสียอีก ; เพราะว่าเขาไม่เข้าใจเรื่องมิดรภาพต่อเมื่อมันหมดตัวหมดลน.

เพี๋ยวนี้เราเป็นพุทธบริษัท ก็ซอให้เข้าใจไว้ ว่ามิตรภาพชั้นสูงสุดนั้น จะเกิด เองโดยอัตโนมัติ ครอบกลุ่มไปหมดเลย ในเมื่อเราปราศจากกวามเห็นแก่ตัว, ปราศจาก กวามมีทัวคน.

พระอรทับด์ทั้งทลาล, พระพุทธเจ้ำด้วอ, ทำบด์มีมิตรภวพชนิลนี้ ถึต้องสอนให้เลิกมีด้วดบ; มันก็เข้าถึงกวามเป็นอันเดียว คือความว่างเสมอเหมือน กันหมด นี้ส่วนหนึ่งเป็นสัมปรายิกโวหาร. แต่พอทีท่านจะสอนภนที่มีด้วดน ท่านสอน อย่างนั้นไม่ได้; คนพึ่งไม่ถูก อย่างที่ว่ามาแล้ว; ก็ต้องสอนพรหมวิหาร หรือ กระทั้งสอนเมตตา กรุณา ที่มีระดับต่ำลงมา, ต่ำลงมา : ให้เอื้อเพื่อเผื่อแผ่เขา :พราะ เราสงสารเขา หรือแม้ที่สุดแต่จะผูกพันธ์กันไว้เพื่อเป็นมิตร นี้ก็ยังกวรกระทำ.

นี่มิกรภาพมีอยู่ ๒ อันคับ ซึ่งมันก่างกันใกล เรียกว่าทรงกันข้ามก็ได้ แต่ล์ ยังกงเป็นมิกรภาพอยู่นั้นเอง : อย่างหนึ่งมีตัวทน, อย่างหนึ่งไม่มีคัวคน.

นี่จะเข้าใจได้ถึงเรื่องนี้ ก็โดยพิจารณ่าดูถึงความหมายของคำว่า "มิตร"; มิตละ นักภาษาศาสตร์เขาลงกวามเห็นกันว่า มันมาจากกำว่า มิ - ด หรือนับ, ความนับ, ความรับรู้ หรือความรู้สึก. **เราคลงรับรู้ด**่อ**ผู้อื่น**, รู้สึกต่อผู้อื่น เหมือนกับที่รู้สึก ต่อเรา; **เราจึงจะมีความเป็นมิตร** ก็อดีต่อกัน หรือรักกัน หรือว่าหวังดีต่อกัน. ฉะนั้น กวามที่หวังกีต่อกันนั้นเรียกว่า มิตรภาพ โดยเจตนาก็ได้, โดยไม่เจตนาก็ได้,

ตัวอย่าง พระธรรมนี้ เราต้องถือว่าพระธรรมนั้นหวังที่ต่อเรว จะกุ้มครองเรา จะช่วยดับทุกข์ให้เรา; ทั้งที่พระธรรมไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่บุคคล ไม่มีชีวิต ไม่มีความ รู้สึก. ถ้าไม่อย่างนั้นแล้ว พระพุทธเจ้าท่านจะไม่ตรัสว่า อัฏฐังคิกมักค์นั้นเป็น ภัลยาณมิตร เป็นมีตรในความหมวยที่เราต้องรับรู้ ต้องรู้สึก.

เดี๋ยวนี้เรามันโง่เกินไป รู้จักแต่มิตรที่เป็นคน ๆ; ถึงแม้โราจะรู้จักพระพุทธเจ้า เราก็รู้จักพระพุทธเจ้าแต่ในลักษณะที่เป็นคน ๆ. อย่างนี้ยังไม่ถึงพระพุทธเจ้าที่แท้จริง เพราะว่าท่านไล้ *ตรัสว่า "เห็นธรรมเห็นตอาลต, เห็นตอาลตเห็นธรรม"*. ต่อเมื่อ เห็นธรรมนั้นแหละอึงจะเห็นพระพุทธเจ้า; ฉะนั้น ธรรมค่างหากเป็นพระพุทธเจ้า ไม่ใช่บุลลล เป็นพระพุทธเจ้า; ฉะนั้น ธรรมนั้นก็เป็นมิตร เพราะเรายอมถือเอา พระพุทธเจ้าว่าเป็นมิตรที่ดีที่สุด. นี้จะเห็นว่า กำว่า "มิตร" ในความหมวยที่เป็น สัมปรายิกโวหาร มันกว้างขวางอย่างนี้.

ถ้นราจะชอบ "มิตร" ในความหมายแห่งที่ฏฐธัมมิกไวหาร ตามบ้านตามเรือน ที่มิตรอย่างธรรมกาสามัญ: แต่อย่าไปทำให้มันแถบเสีย: ต้องไปทำให้มันกว้างถึง ขนาดที่ว่า กวามหมายมีอยู่เท่าไรก็เอามาให้หมด.

ดังที่มีหลักธรรมะว่า *มารดาเป็นมิตรในเรือน* ; เด็ก ๆ หือวดดี พี่เรียน หนังสือมาจากโรงเรียน ที่สอนคำว่า มิตร ในความหมายจำกัด ก็ไม่รู้สึกได้ว่า "มารดา เป็นมิตรในเรือน". เขามุ่งหมายจะสอนให้รู้ว่า **พูดถึงในบ้านเรื**อน**กับแล้ว มารด**ว **นี้เป็นมิตรอย่างยิ่ง**, เป็นมิตรสูงสุด; เพราะเรวก็รักมารดาที่สุด, และมารดาก็รัก เราที่สุด, ไม่มีโครจะรักกันมากยิ่งไปกว่าระหว่างมารดากับบุตร. บิดาก็เหมือนกัน; แต่ที่เอ่ยมารดาในกวามหมายแรก ก็พูดทามลักษณะของภาษาบาลี หรือวัฒนธรรม ที่เป็น ดันกอของพุทธศาสนา คือวัฒนธรรมในประเทศอินเดี "กาคามารดามาก่อนบิกาเสมอ.

ทีนี้ ต้องพูดถึงศักรูกนบ้าง; พอถึงกราวเป็นศัตรู ก็ระบุชี้ไปว่า **มารดา หรือบิดาหือบรมสั่งสอบสูงผิด ๆ นั้นแหละคือตัวศัตรู ตัวไพรี.** นี้จะเห็นได้ว่า ท่าน กล่าวโดยสมปรายิกโวหารอีกเหมือนกัน. พ่อแม่ที่อบรมลูกผิด ๆ นั้น คือทัวศัตรู ดัวไพรี แก่ลูกนั้น; ในเมื่ออีกทางหนึ่งว่าพ่อแม่ก็อมิดรที่สุด, มิดรที่สูงสุด มิคร อย่างยิ่งของบุตรในบ้านเรือน. นะนั้น ขอให้เข้าใจว่า กำพูดนี้ ตัวหนังสือนี้ยังไม่ สำเร็จประโยชน์; ความหมวยที่แท้จริงนั้นจึงจะสำเร็จประโยชน์. ฉะนั้น เราจะต้อง รู้จักถือเอากวามหมายที่แท้รริงให้ได้, แล้วก็จะสำเร็จประโยชน์.

เมื่อกำว่า "มิคร" หมายถึงผู้ที่เราต้องทำกวามรู้สึกต่อ ด้วยผู้ที่เราต้องรับรู้ หรือนับถือกามสถานะนั้น ๆ: เราก็จะเห็นได้ว่า มันยังมีไกลออกไปถึงสิ่งที่มิใช่ชีวิต ซึ่งไม่มีชีวิตก็ยังได้. แม้แต่สัตว์เกรจฉานมันก็ยังเป็นมิตรได้: แม้เต่วักถุสิ่งของ ก็ยังใช้เป็นเครื่องป้องกัน เหมือนยังกับว่าเป็นมิตรได้; แม้แต่พระธรรมซึ่งไม่มีชีวิต ก็ยิ่งกว่ามีชีวิตเสียอีก คือเป็นเครื่องช่วยป้องกันได้. เมื่อรู้จักมิตรอย่างนี้แล้ว ก็รู้จัก มิตรภาพได้โดยง่าย : ว่า ความพี่มีความรับรู้ พร้อประพฤติกระทำต่อกันและอัน ในความหมายนี้นั้นแหละเรียกว่า มิตรภาพ.

**สรุปความ** เกี่ยวกับมิตรภาพว่ามีอยู่ ๒ ใวหาร : โวหารธรรมดา, และ โวหารพิเศษ, และมิตรภาพนี้ มีทั้งอย่างจอมปลอม และอย่างแท้จรึง. ต้องระวัง ให้มากยิ่งขึ้นไป ในโลกในสมัยบ้าจุบันนี้ มันหนาไปด้วยมิครภาพจอมปลอม ; มีครภาพ แท้จริงก็ยังมีอยู่หลายขั้น. และก้ากล่าวกันให้หมดจดลิ้นเชิง ก็มิครภาพที่แปลกกัน อย่างยิ่ง ก็คือมิครภาพของสัตว์หียังมีศัวมีหน คือยังยึดมั่นถือมั่นอยู่ กับมิครภาพของสัคว์ ที่ไม่มีตัวคนหมดกิเลส ที่เป็นเหตุให้ยึดถือตัวตนแล้ว ; แต่อย่างนั้นก็ยังมีมิตรภาพ.

# คำว่า "สถาบัน" มีทั้งทางวัดถุ ทางวิญญาณ

ทีนี้ จะดูกันต่อไปถึงคำว่า "สถวบันแห่งมิตรภาพ". คำว่าสถาบันสืออะไร ก็ได้พูดมาทุกกรั้งทึกล่าวถึงสิ่งนี้; บางคนอาจจะยังจำได้ดี, บางคนอาจจะสืมแล้ว, หรือบางคนก็ยังไม่เคยพั่ง. คำว่า **"สถาบัน**" ก็คือคำเซียวกับคำที่เราใช้ในภาษาไทย แต่ก่อนนี้ว่า **สถาปนา**: แม้จะมีความหมายไม่เท่ากัน ก็มีความหมายตรงไปในทาง เตียวกัน. *สถาปนา* แปสว่า *สร้างขึ้น หรือทำให้มีขึ้นอย่างมั้นด*ง; สร้างวัดนี้ขึ้น มาก็เรียกว่า สถาปนาได้เหมือนกัน.

ทีนี้ สถาบันนั้น มันหมายถึงสิ่งที่สถาปนาขึ้นมาแล้ว ทั้งอยู่แล้ว มันกงแล้ว; การที่ทุกกนยอมรับสิ่งใทสิ่งหนึ่งโทยกวามเป็นสิ่งนั้น อย่างมั่นกงแล้ว เขาเรียกกันว่า สถาบัน. ในเวลานี้เป็นหางวัตถุดีมี เป็นหางอิตด์มี เป็นหางวิญญาณก็มี; เดียวก็ ต้องอธิบายกันอีก เพราะยังพั่งไม่ถูก.

**สถาบันพี่ ๑. ทางวัดถุ** ก็เพราะว่าเล็งเอาวัทถุเป็นส่วนใหญ่ เป็นส่วนสำคัญ : เช่นว่าทึกหลังนี้ มีหน้าที่อะไร เป็นที่รู้จักกันดี. เป็นสำนักงานของอะไร ก็เรียกกัน ว่าสถาบันของอันนั้นโทยเพ็งเล็งไปยังหัววัทถุนั้นเป็นหลัก อย่างนี้ก็มี. **สถาบันที่ ๖. ทางจิด** นั้นหมายถึงภาวะขันได้เป็นที่ยอมรับกัน โทยอาศัย ณรัทธาเป็นหลัก; ถ้าคนเขาะคมรับเชื่อ มีสรัทธายอมเชื่อ ขอมรับ แล้วมันก็เป็นสถาบัน ขึ้นมา. แม้แต่กวามกิดมิด ๆ, ความเชื่อผิด ๆ ความงมงาย, สิ่งคักดิ์สิทธิ์ต่าง ๆ อีเก็ทเป็น สถาบันขึ้นมา: เป็นสถาบันผี ทั้งที่มันไม่มีตัวธนอันแท้จริงอะไร. แต่ถ้าทุกคนไปยอมรับ เชื่อถือ อย่างนั้นเข้า มันก็เกิดเป็นสถาบันที่จะทำให้เกิดปัญหายุ่งยากลำบวกขึ้นมาได้เหมือน ดัน. นี่สิ่งสักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายก็มีสถาบัน; แม้เป็นเรื่องของความงมงายก็เป็นสถาบัน. เพราะว่าสถาบันทางจิตนี้ มันดั้งอยู่ใต้ด้วยสรัทธา ไม่ต้องมีวัตถุก็ได้; คือว่าผืนี้ไม่ ต้องมีบ้านมีเรือน อะไรอยู่ก็ได้ มันก็เป็นสถาบันของมันเอง; เพราะว่ายนมันไปเชื่อ เข้ว หรือไปงมงายเข้า.

สถาบันที่ ๓. ที่น่าสนใจ ก็คือ **ฮถาบันบองสติบัญญา** หรือวิชาความรู้ ; เมื่อมีสัมมาพิฏฐ์ เข้าใจอย่างถูกต้อง พิสูจน์กวามเป็นประโยชน์เพียงพอแล้ว ยึกถือกันเป็น หลักทั่วไปอย่างนี้ เราเรียกว่า **ฮถาบันทางบัญญา**. อาตมามักจะเรียกว่า **ทางวิญญาณ**.

เราจึง มีสถาบบัครบทั้งสาม คือ ทางวัตอุ ทางเนื้อหนังร่างกายนี้ก็มี, สถาบัน ทางจิต ล้วน ๆ แท้ไม่เกี่ยวกับวิชากวามรู้นั้นก็มี, และสถาบัน ทางบัญญา เกี่ยวกับทางวิชา ความรู้โดยตรงนั้นก็มี. ถ้าว่าทฤษฎีอันนี้ เป็นที่เชื่อมั่นยอมรับแล้ว มันก็เป็นสถาบัน. ตัวอย่างเช่นว่า สังบารทั้งปวงไม่เพียง อย่างนี้ สำหรับผู้มีบัญญามองเห็นชัด ยอมรับตรง กันพมด; ฉะนั้น ทฤษฎีอันนี้ถึกลายเป็นสอาบัน ขึ้นมวในทางบัญญา; อย่างนี้เป็นต้น.

นี่ถือกวามหมวยของกำว่า **สถาบัน มีอำนาจรุนแรงนาก** ที่จะบันกาล ให้เป็นอะไรได้ ตามแต่จะเป็นเรื่องผิก หรือเรื่องถูก. เรื่องทุกอย่าง ; เช่น *เรวจะทำ ให้ดนฉลาดไม่ได้ ก็เพรวะสอาบันของกวามโง่มันมั่นดงนักนั่นเอง. เราจะทำให้*  สถาบันแห่งมิตรภาพกื่ออุดเด่นแห่งกวามมีศีลธรรม

หล*เมืองไทยเราละอบายมุขทั้ง ๖ ไม่ได้ ; เพราะว่าสถาบันอบายมุขมันตั้งจิต*, มัน ก่อกั้งขึ้นในจิตที่มั่นกงนักนั้นเอง. เช่นว่า*เราจะให้คมเลิกกลัวผือย่างนี้ มันก็ยังไม่ได้ ; ก็เพราะสถาบันผิมันตั้งมานานแล้ว มันมั่นคงเกินไป*. ซอให้รู้กวามหมายและอิทธิพล ของสิ่งที่เรียกว่าสถาบัน ก็อการตั้งอยู่อย่างมั่นกง นี้ให้เพียงพอเสียก่อน ; โดยสรุป ว่าอย่างนี้.

สถาบันแห่งมิตรภาพเกิดขึ้นได้เป็น ๓ แบบ

พีนี้ ก็มาดูสถาบันแห่งมิตรภาพ ; **สถาบันแห่งมิตรภาพ** ภ์หมวยความว่า ความรับรู้ในฐานะเป็นมิตร เดิดความรักใคร่สัมพันธ์กัน อยู่ในรูปของมิตร หรือ มิตรภาพ ; นี้มีได้ทั้งที่โดยรู้สึกตัว และไม่รู้สึกตัว ; เช่น อาจจะไปเกิดนิยมชมชอบ อะไรพร้อม ๆ กัน โดยไม่ได้นัดหมายกัน หรือโดยไม่รู้สึกตัวก็ได้ หรือโดยรู้สึกตัว โดย เจตนาก็ได้. ฉะนั้นเราจะต้องแบ่งสถาบันแห่งมิตรภาพนี้ออกได้เป็นสัก ๓ อย่าง ๓ ชนิด เป็นอย่างน้อยจะตึกว่า :-

**สถาบันที่ ๑ สถาบันแห่งมิตรภาพตามธรรมชาติ ทางฝ่ายวัตถุ** เราจะ ต้องนึกถึงวัตถุทั่วไป; แม้ไม่มีชีวิต มันก็ยังต้องอาศัยซึ่งกันและกัน โดยไม่มีใครเจตนา มันจึงรอกอยู่ได้. อันนี้เป็นเรื่องที่ลึกซึ่ง แต่ว่าไม่จำเป็นจะต้องมาอธิบายให้เสียเวลา. ขอสรุปสั้น ๆ แต่ว่า แม้แต่สิ่งที่เรียกว่า **วัตถุ มันก็ยัง ต้องอาศัยดัน** มันจึงรง **รอดอยู่ได้ ใน่สูญหายไปทมด;** มันมีลักษณะที่จะเกาะกุมซึ่งกันและกัน. เช่น *อณูต่าง ๆ ซึ่ง* จะประกอบกันจิ้นเป็นนั่นเป็นนี่ เป็นเซลล์สักเซลล์หนึ่งขึ้นมา เป็นสัตว์เป็นกนทีหลังนี้ มันก็อาศัยการเกาะกุมของอณูนั้น ๆ ซึ่งประกอบขึ้นด้วยหลาย ๆ ปรมาณุ. ความพี่มันต้อง เกาะกุมกัน มันจึงจำเป็นสำหรับมันจะอยู่รอดได้. ตัวอย่างอนูของน้ำ อย่างนี้; พอไม่เกาะกุมกันมันก็ไม่มีน้ำให้เหลืออยู่
 มันระเทยไปไหนหมด. นี่วัตถุแท้ ๆ มันยังต้องอาศัยกวามหมายของคำว่า "มิตรภาพ".

**ด้าลงบิ้นมาถึงสิ่งที่มีชีวิต** เช่น **ต้นไม้** มันก็**ต้องอาค้อกันและกับ** มากขึ้น และโดยไม่เจกนา มันจึงรอกอยู่ได้. ต้นไม้บางชนิกต้องอาศัยอยู่ใต้รุ่มไม้ เอาไปปลูก อยู่กลวงแตกมันตายหมก, หรือมันจะก้องอาศัยซึ่งกันและกัน จึงจะทนพายุได้ อย่างนี้ เป็นต้น. นี้ก็เรียกว่ามิตรโดยไม่เจตนาตามธรรมชาติ.

แม้ใน หมู่ส์หัว้เคร้อฉาน ก็มีมิทรภาพที่มันรู้กันทีว่า อะไรต้องอาศัยอะไร มันก็เกยอวคัยกันอยู่. ที่เห็นกันง่าย ๆ มีอยู่ ดังที่เขาสอนให้เก็กร้องเพลง "นกเอี้ยง เลี้ยงควายเฒ่า"; อย่างนี้มันก็อาศัยกันอยู่ มันเป็นมิตรภาพโดยไม่เจทนา เพราะเบ็น เรื่องของธรรมชาติ. นี้เรียกว่า มิตรภาพที่จัดโดยธรรมชาติ แต่ส่วนใหญ่เป็นไปโดยไม่ เจตนา.

สถาบันพี่ ๒ มิตรภาพที่สูงบิ้นมา ก็อสถาบันแท่งมิตรภาพพื้นนุษย์จัด มนุษย์จัดทำ โดยเจตนาก็มี, โดยไม่เจตนาก็มี. ที่ โดยไม่เจตนาส่วนมากมักจะ เป็นไปในทางงมงาย หรือขลัง หรือศักดิ์สิทธิ์; แล้วต่อมาเมืองงันยังไม่หายโง่งมงาย มันก็เจทนาทำให้งมงายต่อไปอีก. ส่วนที่เป็นเจตนาหรือ ไม่งมงาย นั้น มันเป็นเรื่องของ สติปัญญา. มนุษย์มีความรู้ถ้าวหน้าขึ้นมา มีสติบัญญา รู้กวามหมายของกำว่า เทคนิก คือการจัดให้มันถูกต้อง ก็จัดสถาบันที่มีประโยชน์กว่าขึ้นมา.

ถ้าจิตใจประกอบไปด้วยศีลธรรม ก็จัดแต่สถาบันที่มีประโยชน์แก่มนุษย์ ; ถ้าจิตเลวลงไม่มีศีลธรรม ก็จัดแต่สถาบันที่เป็นอันธพาล. อย่างนี้เรียกว่า **โดย**  เจตนาของกิเลสก์มี, โดยเจตนาของสติบัญญาก็มี. มันอยู่เฉย ๆ ไม่ได้ มันด้องเป็น อย่างนี้; เพราะมนุษย์คิดได้แล้วมันก็ต้องทำ, แล้วมันก็ต้องหมุนเวียนเปลี่ยนไป; ใน การ อยากทำ แล้วก็ทำ ได้รับตลของการกระทำ แล้วก็อยากจะทำ, วนเวียนไม่มี ที่สิ้นสุด.

สถาบันแพ่งมิตรภาพที่มนุษย์จัดนั้น ในบางยุดบางสมัอจึงจอมปลอม
 ในบางถิ่นบางแห่งจึงขอมปลอม : ในโลกของพระอริยเจ้าเท่านั้นแหละ ที่จะมีสถาบัน
 แห่งมิตรภาพที่มนุษย์จัดขึ้นมาอย่างบริสุทธิ์. พวดเราล์ได้แต่จะทำตามพระอริยเจ้า
 ทำตามพระอรหนต์ : และช่วยกันกำเนินไปในทางที่มันถูกต้อง จนกว่ามันจะกลายเป็น
 สถาบันที่มันคงขึ้นมา สำหรับบุคลสที่รักความถูกต้อง.

สถาบันพื่ ๓ : สถาบันแท่งมีตรภาพที่พระธรรมจัด หรือธรรมะจัก;
 เราจะเสิกพูดถึงถนเดียที เพราะว่าคนนี้มันเป็นเพียงว่าเปลือก. ในหัวสมองของถนนั้น
 มันมีอะไร ) ก็มีสติบัญญา มีความคิดความเห็น; อันนั้นแหละจะเป็นด้วการอย่างยิ่ง
 ที่จะจัดสถาบันที่ดีที่ถูกต้อง. เมื่อได้รับการอบรมมาดี เป็นอัมมาทิฏฐินล้วมนัก้จัด
 แต่ในทางที่มีประโยชน์ หรือเอาตัวรอดได้; ฉะนั้น จึงควรถือเอาสัมมาทิฏฐินี้
 เป็นต้น ที่ว่าเป็นมิตรที่ดี เป็นเพื่อนทุกข์ เพื่อนสุข ที่แท้จริง เพราะมันจักให้มีพระนิพพาน
 เป็นที่หมายปลายทาง.

**ด้มมาหิฏฐิจะบ่วยจัด ให้มนุษอ์นี้เป็นผู้ที่เดินไปทาพระนิพพาบ.** มีจุด หมายปลายทางเป็นพระนิพพวน; ก็เกิดเป็นสถาบนิพระอริยเจ้าขึ้นมา. พระอริยเจ้า ขั้นไหนก็สุดแท้ : พระโสดา สภิทาคว อนากา ก็สุดแท้; แต่ได้เกิดเป็นสถาบนิของ บุคอลผู้เดินถูกทางขึ้นมาแล้ว, และเป็นผู้แน่ก่อพระนิพพาน. จะนั้น เราต้องถือว่า พระธรรมนั้นเป็นมิตรอย่างซึ่ง เกี่ยวข้องอยู่กับคน มีมิตรภาพต่อคน เรากวรจะ รับเอา.

สรุปกันเสียทีหนึ่งก่อนว่า : สถามันพื่อรรมชาพิจัค และก็ พื้มนุษย์จัด และก็ที่ พระธรรมช่วยจัด เราหลึกไม่พ้น : จะต้องเกี่ยวข้องทั้งสามอย่างนี้ ให้ถูก ต้องตามวิถีทางของมัน. เมื่อพูดว่า สถาบันแห่งมิตรภาพ มันไม่ได้หมายแต่เพียงว่า ร่วมแรงร่วมใจกันเป็นสหกรณ์ ทำนั้นทำนี้; นั้นมันเป็นเรื่องส่วนน้อย ส่วนหนึ่งของ มนุษย์ในโลก และเฉพาะในเรื่องทำมาหากินเท่านั้น มันไปนิพพานไม่ได้.

เพราะเราต้องกาวจะให้รับประโยชน์ทั้งหมด ที่มนุษย์ลวรจะได้รับ; ก็ต้องมองให้กว้างออกไป ในอย่างที่ว่ามาแล้ว จึงจะพบกับกวามเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์; ไม่เช่นนั้นเราจะพบกับกวามเป็นมนุษย์แกบ ๆ เพียงแต่รู้จักหาใส่ปรกใส่ท้อง ซึ่งสัตว์ เตรัจฉานมันก็ยังทำเป็น. เพราะฉะนั้นมนุษย์อย่าเพิ่งอวกติบอวกติในส่วนนี้นัก คือใน ส่วนที่สัตว์เกร้อฉานเขาก็ทำเป็น คือเรื่องปากเรื่องท้อง. เรา ต้องรู้จักสถาบันแห่ง มิตรภาพนี้ใสลออกไป ที่สูงขึ้นไป ๆ จนว่ารอดหน้ยออกไปจากกองหุกบ์ หรือบรรลุ พระนิพพาน.

สถาบันแห่งมิตรภาพ เป็นจุดเล่นของความมีศีลธรรม, เป็นเครื่อง ปรากฏของความมีสีลธรรม.

## สถาบันแห่งมิตรภาพเป็นจุดเด่นอย่างไร

ทีนี้ ดูกันต่อไปว่า เป็นจุดเก่น หรือเกรื่องปรากฏของความมีศีลธรรม อย่างไร ? ซ้อนี้จะต้องตั้งสมมุติฐานอย่างง่าย ๆ หยาบ ๆ เสียก่อนว่า **ที่ใดมีมิตรภาพ** 

ක ් මේ

 พื้นนั้มมีศีลธรรม. ใครจะค้านหรือว่าใกรจะเห็นด้วย ก็เอวไปคิดดูให้ดี; ที่ใดมีสัญ-ลักษณ์แห่งมิตรภาพพื้นนั้นอ่อมมีศีลธรรม : เพราะมิตรภาพนั้น หมายถึงการไม่เบียด เบียนตั้งแต่อย่างทั่วที่สุด อย่างกลาง อย่างสูงสุด ; มีความไม่เบียดเบียนตนเอง ไม่เบียด เบียนผู้อื่น ไม่มีการเบียดเบียนทั้งสองฝ่าย, อยู่กันด้วยความรักความพอใจในความ เป็นอยู่.

มีมิตรภาพอยู่ที่ไหน ที่นับมีสีลธรรม, สีลธรรมที่จะทำความปกติใน
 ทั้ง ความหมวยที่กล่าวแล้ว; มิตรภาพนี้เป็นศีลธรรม ในฐานะที่เป็นเหตุให้เกิด
 ความปกติ; มิตรภาพนี้เป็นผลของการที่จะประพฤติไปตามเหตุอย่างถูกต้องแล้ว มันจึง
 มีมิตรภาพ เป็นผลอยู่กันเป็นผาสุก. มิตรภาพในลักษณะนี้ มันเป็นปรากฏการณ์ใน
 ธรรมชาติ ที่ว่าได้ประสมประสานกัน ได้อิงอาศัยภันเป็นอย่างดีแล้ว. เปลือกโลกก็อ
 แผ่นดินนี้ ก็ตั้งอยู่ได้, โลกของตันไม้ทั้งหลายก็ตั้งอยู่ได้, โลกของสตว์เคร็จฉาน
 ก็ตั้งอยู่ได้, โลกของทันไม้ทั้งหลายก็ตั้งอยู่ได้, เพราะความถูกต้องของการที่เชื่อม
 โยงกัน ระหว่างสิ่งเหล่านี้โดยหลักแห่งศีลธรรม ซึ่งมีความหมายเป็นมิตรภาพ.

ฉะนั้น ถัวมองดูให้ดี ลึกซึ่งแล้ว ก็จะพบว่า มิตรภาพดับอีลธรรมนี้ จะเป็น เกลอกันแล้ว แอกอาคกันไม่ได้; ถ้ามองลึกไปอีกก็จะเห็นว่า อ้าว, เป็นสิ่งเดียวกัน เสียแล้ว. กำว่ามิตรภาพที่แท้จริงนั้น เป็นสิ่งเดียวกับกำว่าศีลธรรมเสียแล้ว. เกี๋ยวนี้ พูดแต่ว่ามิตรภาพเป็นจุดเด่น คือแฮลงให้เห็นว่า ที่นี่มันมีก็ลธรรม เช่นเดียวกับที่ เรามองเห็นกวันขึ้นมา เราก็รู้ว่าที่นั้นมันมีไฟ นี่เป็นต้น.

**ถ้าเรามีนินิตแห่งมีครภาพ เรารู้ได้ว่าที่นี่มีสีลธรรม** ; พอขาดมิตรภาพ ก็รู้ได้ทันทีว่า ที่นี่ไม่มีศีลธรรมในความหมายไทนก็คาม. มิตรภาพนี้จะค้องแยกว่า : มิศรภาพก่อทั่วเองก็ยังได้, มิตรภาพก่อสัตว์ทั้งปวงก็ยังได้. ยางคนจะนึกขบขันว่า "มิตรภาพก่อตัวเอง": แล้าทำไมไม่นึกดูบ้างว่า คนที่ไม่รักตัวเอง มันมึมาณหลือเกิน ในโลกนี้.

โดยเฉพาะเล็กวัยรุ่น ของเราเวลานี้ กำลังทำคัวเป็นสัตรูต่อตัวเอง ไม่มี ดวามเป็นมีตรด่อตัวเองไม่รักคัวไม่สงวนตัวไม่เการพต่อบิดามารดากรูบาอาจารย์; ล้วนแก่ทำลายกัวเอง : เขาไม่มีมิตรภาพก่อตัวเอง ไม่รักกัวไม่สงวนกัว.

 เราต้องมีมิตรภาพต่อตัวเอง ซึ่งเป็นกวามรู้สึกที่เร้นลับ; ถ้าเราอยากชั่ว ทำชั่วลงไป แล้วมันก็เป็นศัตรูต่อตัวเอง. ถ้าเราหวังไปในทางกี มันก็กลายเป็นมิตร ต่อตัวเอง. เพื่อไปไหนกัน; ก็เพื่อบรรลุสึงสูงสุดที่มนุษย์กวรจะได้รับ. ถ้าใคร ทำอย่างนี้ ถนนั้นมีกวามเป็นมิตรต่อตัวเอง เพื่อบรรลุนิพพาน เพื่อถึงที่สุดแห่งทุกข์.

พีนี้ คนอื่น ถ้มมิครภาพต่อผู้อื่นด้วยเหมือนกัน ต่อสัตว์ทั้งปวงด้วย เหมือนกัน ก็เพื่อจุดหมายอย่างเดียวกัน เพื่อให้เขาพันทุกข์; ฉะนั้น มิตรภาพต่อ ตัวเอง และมิตรภาพต่อผู้อื่นนั้น มีจุดหมายที่เดียวกัน คือความพันทุกข์ หรือว่า นิพทาน. เมื่อมีนิพพานเป็นจุดหมายปลายทาง นี้ก็ถือว่าเป็นสุดยอดของสิ่งที่เรียกว่า ศิลธรรม; เพราะว่า ลึดธรรมแปลว่า ธรรมที่ทำความปกติ หรือ ภาวะแห่งความ เป็นปกติ หรือ ธรรมชาติที่มีความเป็นปกติอยู่. นี่เป็นความหมายของศิลธรรมอย่างนี้ ถึงได้โดยบุคคลที่มีมิตรภาพต่อตัวเองและต่อผู้อื่น.

มิตรภาพนี้เป็นจุดเล่นของความมีศีลธรรม ก็คือว่า เราจะลูกันว่า ด้ามี สีลธรรมแล้ว ทุลสิ่งก็จะเป็นไปเพื่อความปกติสุบ ศามความหมายของศีลธรรม :

#### สถาบันแห่งมีครภาพคือจุดเด่นแห่งความมีคือธรรม

สี–ละ, ศีล แปลว่า ปกติ. มิตรภาพต่อแผ่นดินโลก แผ่นดินโลกก็ปกติ, มิตรภาพต่อ สัตว์เคร้จฉาน โลกเคร้จฉานก็ปกติ, มิตรภาพก่อมนุษย์ โลกมนุษย์ก็ปกติ. เห็น กวามปกติที่ไหน ก็จะพบมิตรภาพที่นั้น, ทั้งในกวามหมายตื้นๆ และในกวามหมายอัน ลึกซึ้ง.

ในที่สุดเราจะพบว่า แม้ความหมายแห่งคำว่า นิพพาน นี้ ก็มีความหมวย แห่งความเป็นมีคร; ก็เป็นการกล่าวโดยสัมปราชิกโวหาร ตามเกย.

ถ้า **กล่าวโดยพิฏฐอัมนิกโวพาร** ก็กล่าวว่า มิครนี้มันน่าเสน่หา น่ารัก น่าพอใจ; และมิตรนี้คือผู้ที่จะทำกวามเบาใจให้แก่เรา ให้หมดกวามร้อนใจ หมดกวาม หนักใจ และมิตรนี้จะช่วยกุ้มกรองเราโดยประการทั้งปวง. ถ้าถือกุณสมบัติอย่างนี้ ว่เป็นหลักของมิตร ของกวามเป็นมิตรแล้ว **ทระนิทหานนั้นแหละเป็นหิตรอย่างอิ่ง**; เพราะว่าไม่มีอะไรน่าเสน่หาเท่ากับพระนิพพาน ไม่ชบใกร ไม่กัดใกร ไม่หรยศขบถ ต่อใคร มีแต่ให้กวามเยือกเย็นโดยส่วนเดียว จึงถือว่าเป็นมิตรอย่างอิ่ง.

พระนิพพานนี้จะให้กวามเบาใจอย่างยิ่ง ไม่ท้องหายใจอย่างอีกอักขักแก้น อย่างหนักอกหนักใจ เป็นพีโล่งโปร่งอย่างยิ่ง. พระนิพพานนี้จะกุ้มกรองได้โดยประการ ทั้งปวง *เป็นตานะ เป็นเลณะ เป็นที่ข่อนเร้น เป็นที่หอบภัย* เป็นที่อะไรของ สัตว์โดยประการทั้งปวง.

ซอให้มองคู่ให้ดี และก็กล่าวได้โดยสมปรายิกโวหารว่า **ความหมายแห่ง** หระพิพพานนั้นแทละ **คือความหมายแห่งมีคร,** หรือว่ากวามหมายแห่งมิดรนั่นแหละ กือกวามหมายพระนิพพาน เป็นขั้นสูงสุก เป็นระกับสูงสุดอย่างนี้. ดูไปตั้งแต่ย่ มมันก็ อย่วงนี้ เพราะพระนิพพานแปลว่าเข็น เข็นไห่ร้อน ใน่หุดพ์ มั้นแทละคือมิดร; ร้อนเป็นพื้นเป็นไฟน์น้ำคือสัตรู; โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็คือไฟกิเลส ราคะ โทสะ โมหะ มันเป็นศัตรู, หรือว่าไฟทุกข์ คือ เกิท แก่ เจ็บ ตาย อย่างนี้มันกีเป็นศักรู.

แต่ พระนิพพาน มันตรงกันข้าม มันเอ็น เย็นน้อยก็เป็นมิตรน้อย เย็นมาก ก็เป็นมิตรมาก ซึ่งมี **ความหมายแห่งความเป็นนิตร** คือทำความ สบายกาย สบายใจ เบากาย เบาใจ คุ้มกรองโดยประการทั้งปวง; ก็เลยกล่าวได้ว่า นั้นเป็นจุดสูงสุดแห่ง ศีลธรรม คือ **ความปกติเป็นจุดเด่นที่สุดของความนี้หือธรรม** คือมีภววะแห่งความปกติ, ฉ่ะนั้นเท่าที่กล่าวมาก็เป็นแนวทาง สำหรับทุลคนจะพิจารณาเห็นได้ ว่า **สอาบันแห่ง** มิตรภาพนั่น เป็นเครื่องปรากฏอย่างเด่นบัตบองความมิศีลธรรม.

ขอให้เราสร้างมิตรภาพอย่างยิ่ง อย่างสุกผีไม้ลายมือ กับสิ่งที่เป็นมิตร ดังที่ ใต้กล่าวมาว่า อะไรบ้างตั้งอยู่ในฐานะเป็นมิตร ตั้งแต่เป็นมิตรน้อย ๆ, เป็นมิตรมาก ๆ เป็นมิตรสูงสุกในที่สุก. ถ้ว**สร้างความเป็นมิตร** กับสิ่งเหล่านั้น ; แล้วก็ **จะเดิดภาวะ** ป**กติสุข** ซึ่งเป็นความหมายของคำว่า ศีลธรรมในฐานะเป็นเหตุก็ดี, ในฐานะเป็นผล ภ์ดี, ในฐานะเป็นปรากฏการณ์ที่เป็นอยู่เองตามธรรมชาติก็ดี. และยังมีความเป็นมิตร ต่อทุกสิ่งที่เป็นมิตร ทั้งโดยไม่รู้สึกตัว และโดยรู้สึกตัว, ทั้งโดยเจตนา และที่ไม่ต้องมี เจตนา, นี่เรียกว่าเป็นผู้คำรงตนอยู่ในความถูกต้อง ; และจะเป็นเครื่องบ้องกันไม่ให้มี ความทุกข์ ความร้อน มากระทบกระทั่ง.

สรุปความในเรื่องนี้ก็คือว่า ขอให้ไปปรับปรุงแก้ไข หรือรือฟื้นอะไรก็ตาม เถอะ ก่อสิ่งที่เรียกว่ามีครภาพนั้นเสียใหม่ให้ถูกต้อง. เกี่ยวนี้เรากำลังไม่มีมีครภาพ ลถาบันแห่งมิตรภาพคือจุดเด่นแห่งกวามมิศิลธรรม

ในสิ่งที่เป็นมิลร หรือมีก็มีอย่างผิด ๆ. ชอให้ **ปรับปรุงเสือใหม่ให้ลำว่า มิตรภาพ** เดิ<mark>ลมีความหมายสมบูรณ์.</mark> และให้เรากำรงลนอยู่ในท่ามกลางสิ่งที่เป็นมิลรปราศจาก ศัลรูโดยประการทั้งปวง ก็อมีพระนิพพานเป็นมิทร.

กำบรรยายในโอกาสนี้ พอสมควรแก่เวลา อาคมาซอยุติไว้สำหรับหัวข้อนี้ว่า "สถาบันแห่งมิตร ภาพคือจุดเด่นของกวามมีที่สธรรม"ไว้ที่หนึ่งก่อน. ให้พระสงฆ์ท่านสวด คณสาธยายบทธรรม อันเป็นเครื่องส่งเสริมกำลังใจ สำหรับการปฏิบัติธรรมต่อไป ตาม ที่เดยกระทำมาทุกครั้ง.

ຫວຣ໌

ศึลธรรมกับมนุษยโลก

- 66 -

จ๕ มีนากม ๒๕๑๘

# ความรับผิดชอบทางศีลธรรม เป็นไปเพื่อความมีอยู่ของศีลธรรมอย่างมั่นคง

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ เบ็นครั้งที่ ๑๑ แห่งภาคมาฆะบุบา ซึ่งได้บรรยายมาโดยหัวข้อใหญ่ในเรื่อง ศีลธรรมของโลกนั้น;

ในวันนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า ความรับศิลชอบทางศึลธรรม เพื่อ ความมือลู่แห่งศึลธรรม.

ขอให้ท่านทั้งหลาย **หบหว**น ถึงช้อกวามที่ใช้บรรยายมาแล้วแต่ต้น โดยมุ่ง-หมายจะกล่าวถึงสิ่งที่เรียกว่า **ศึลธรรมในฐานะเป็นสิ่งจำเป็นอำหรับมนุษย์** ซึ่งได้เรียก

ണം തുര

ว่า **ดึลธรรมเพื่อมนุษยโลก** หรือมองกลับอีกพีหนึ่ง ก็ก็อมนุษยโลกนั้นเพื่อศีลธรรม. แก่มีทวงที่จะดูกันได้ในหลายแง่หลายมุม จึงได้ผ่านมากามลำดับ ตามพีเห็นว่า ในแง่ไหน มุมไหน กวรจะได้กล่าวก่อน.

สืลธรรมนี้มันเพื่อมนุษฮโลก; ถ้าไม่เพื่อมนุษยโลก ก็ไม่รู้ว่าจะมีไว้เพื่อ
 อะโร. มนุษยโลกนี้ก็เหมือนกัน มันก็มีไว้เพื่อศีลธรรม; เราจะกล่าวอย่างไหน
 มันก็ถูกทั้งนั้น. มนุษยโลกเพื่อศีลธรรม ก็หมายความว่า มนุษฮโลกนี้มีกันมาเพื่อ
 ศีลธรรม; ยย่าได้มีเพื่ออย่างอื่นเลย, มนุษฮโลกเพื่อศีลธรรม, และศีลธรรมเพื่อ
 มนุษยโลก. ดังนี้แล้วก็จะเห็นได้ว่า เป็นสิ่งที่ต้องเนื่องอยู่ด้วยกัน หรือถึงกับว่า
 เข้ารวมเป็นอันเดียวกัน; แล้วผลของการกระทำดังนี้ก็จะเกิดขึ้นตรงกับความหมายของ
 กำว่า ศีล ซึ่งแปลว่า ปกติ คือปกติสุข. ถ้าผิดจากนี้แล้ว ก็ไม่มีความหมายของกำว่า
 ลี – ละ ซึ่งแปลว่า ปกติเลย.

เดี๋ยวนี้ **มนุษอโลกเราไม่มีความเป็นปกคิสุข** จึงเห็นได้ว่า มันขาก สี – ละ; ขากสี – ละ ในที่นี้ก็คือ **บาดคือธรรม. การบาคคือธรรม จึงกำลังเป็นบัญ**หวห**นัก** หวือเป็นบัญหาสำคัญที่สุดของมนุษย์; คือว่าเมื่ออยู่กันโดยความไม่ปกติสุข หรือไม่มี กวามปกติสุขเสียแล้ว จะอยู่ไปทำไมกัน. โลกนี้มันก็ไม่มีค่าอะไร ถ้าว่าอย่กันโดยไม่มี กวามเป็นปกติสุข.

เมื่อจะให้อยู่กันเป็นปกติสุข ก็ก้องมีการประพฤติหรือกระทำสึงที่เป็นเหตุ แห่งกวามเป็นปกติสุขนั้น ซึ่งได้แก่กวามมีศีลธรรมอีกนั้นเอง; เพราะเหตุดังนี้แหละ จึงได้แนะให้เห็นกวามหมายของกำว่า ศีลธรรมเป็น ๓ กวามหมาย : - ศีลธรรม แปลว่า ธรรมที่เป็นเหตุให้เกิดปกดิ น้อย่างหนึ่ง.

ศีลธรรม แปลว่า ภาวะแห่งกวามเป็นปกติ นี้อย่างหนึ่ง.

ศีลธรรม คือ ปรากฏการณ์ที่เป็นความปกติทั่วไปตามธรรมชาติ นี้อย่างหนึ่ง.

อย่างหนึ่งก็เป็นเหตุให้เกิรผล : เมื่อมีผล ก็มีภาวะแสดงให้เห็นความเป็น ปกติสุข ไม่มีบัญหาเหลือสำหรับมนุษย์,

ในสวมกรั้งที่แล้วมา ได้พูกกันถึง **สถาบันแห่งผู้มีพระคุณ ในฐวนะเบ็น** รากฐานของความมีที่ลธรรม. เขียวนี้สถาบันของผู้มีพระกุณ เช่น บิลามารลา ครูบา อาจารย์ เป็นต้น กำลังละลายไป ไม่กั้งอยู่อย่างมั่นลง; หมายความว่าคนรุ่นหลังนี้ ไม่เการพบิศามารกา กรูบาอาจารย์ นี้ก็แปลว่ารากฐานของศีลธรรมนั้นลูกทำลาย.

ในกรั้งก่อมา ก็ได้พุกถึง **สถาบันของผู้ทรงอำนาจ ในฐานะเบ็นตัว บัญหาทางสืดธรรม** อย่างหนึ่ง เพราะว่าโลกนี้ มันอยู่ใต้วิสัยของอำนาจ ถ้าอำนาจ มันพาไปในทางไร้ศีลธรรม โลกนี้มันก็ไม่มีศีลธรรม. ในปัจจุบันเห็นได้ว่า ในบรรดา วงการ หรืออง<del>ก</del>์การ ที่ทรงอำนาจนี้ **ล้วนแต่ละเลยศึลธรรม**.

ในการอภิปรายเพื่อไว้วางใจนโยบายรัฐบาล สืบสองชั่วโมงเต็มครั้งที่แล้ว มานี้ **ไม่มีใครพูดอิงคำว่า "สีลธรรม" แม้แต่คำเดียว** ทั้งฝ่ายรัฐบาลผู้เสนอนโยบาย และทั้งฝ่ายสมาชิกรัฐสภาผู้อภิปราย; โต้กันถึง ๑๒ ชั่วโมง ไม่มีใครพูกถึงกำว่า ศีลธรรม แม้แต่สักกำเดียว ในฐานะเป็นหัวข้อชองเรื่องก็ตี, ในฐานะเป็นข้อปลีกย่อย ที่จะต้องพากพิงถึงก็ดี ไม่มีกำว่าศีลธรรม. ชอให้กิดคูว่า เรื่องของศีลธรรม หรือ ปัญหาทางศีลธรรมนั้น มันกำลังอยู่ในฐานะอย่างไร. ในกรั้งก่อมา คือกรั้งสุดท้ายที่แล้วมานี้ ได้พูดถึง สถาบันแห่งมีตรภาพ เดี๋ยวนี้มิตรภาพ หรือ ลวามเป็นมิตรนั้น หาไล้ยาดในโลก; ไม่ต้องพูดถึงระหว่าง ชาลิ แม้แต่อยู่ภายในชาติ มันก็หามิตรภาพะกก; ไม่ต้องพูดในชาติ พูดในระหว่าง หมู่คณะ มันยังหามิตรภาพยาก; กระทั่งในพี่บางแห่ง แม้ในกรอบครัวหนึ่ง ก็หา มิตรภาพยาก. นี้มีมูอมาจากเด็กๆ ไม่เลวรพบิดามารกา ครูบาอาจารอ์ ซึ่งเป็น ยอดบองมิตรภายในเรือน; อย่างนี้เป็นต้น.

**ความเพ็นแก่หวังอองามเจริญ ทำลายมิตรภาพให้สูญสิ้นไป;** ถ้าจะ รวมหัวกันเป็นมิตรชนิกไหนบ้าง มันก็รวมหัวกันเพื่อทำลายพวกอื่น เพราะความเห็น แก่ตัว. เราจึงไม่มีสถาบันแห่งมิตรภาพ ที่กล่าวได้ว่า เป็นสถาบันที่มั่นกง; เหลืออยู่ แต่กิเลสแห่งบุคกลแต่ละกน มุ่งหมายจะทำลายส้างกันอยู่อย่างนี้. นี้ก็เป็นนิมิตหรือ เป็นเครื่องปรากฏว่า ความเป็นมิตรนั้นกำลังหาได้อากในหมุ่มนุษย์เรา. **สดาบันแห่ง** มิตรภาพนั้น เป็นเครื่องหมายว่า มีพื้ลธรรม; เมื่อไม่มีความเป็นมิตรภาพ ก็ย่อม แสดงว่า มันไร้ศัลธรรม; จึงเป็นสิ่งที่ควรจะเอามาทบทวนดู สำหรับจะได้เชื่อมความ มาถึงเรื่องที่บรรยายในวันนี้ ก็อเรื่องความรับผิดชอบทางศัลธรรม.

ใจกวามสำคัญที่จะต้องมองให้เห็นก็ก็อว่า เอี๋ยวนี้เราไม่มีความรับสิดชอบ ทางศึลธรรม ไม่มีผู้โดจะรับผิดชอบทางศึลธรรม คือรับผิดชอบในกวามที่ก้องมีศึลธรรม ในประเทศชาติ; จนถึงกับจะกล่าวได้ว่า ไม่มีใกรรับผิดชอบเป็นเจ้าของประเทศชาติ ด้วยซ้ำไป. ปล่อยให้เรื่องของประเทศชาติเป็นเครื่องมือ ทดลองกวามสามารถกันอยู่ เรื่อย ๆ ไปอย่างนี้; ไม่มีใกรขอมรับผิดชอบว่า ประเทศชาติจะต้องมีศึลธรรม. เพราะ ฉะนั้น จะต้องพูดกัน ถึงเรื่องกวามรับผิดชอบทางศึลธรรม ให้เป็นที่เข้าใจอย่างแจ่มแจ้ง ในวันนี้. ไม่ว่าเราจะมองถูกันแก่ในวงแกบ ๆ ในประเทศเรา, หรือว่าจะมองดูออกไป หลาย ๆ ประเทศ กระทั่งทั่วไปทั้งโลก, ก็จะเห็นลักษณะแห่งการ **บาลความรับผิดชอบ** ทางสือธรรมทั่วไปหมด. เขาอาจจะไม่ขากกวามรับผิดชอบในแง่อื่น ๆ เขาชยันขันแข็ง ในการที่จะรับผิดชอบ; แก่ว่ามันเป็นไปในแง่อื่น ๆ ไม่เป็นไปในแง่ของศีลธรรม. ฉะนั้น กวามรับผิดชอบ เพื่อกวามมีอยู่แห่งศีลธรรม หรือกวามรู้จักรับผิดชอบกามทาง แห่งศีลธรรมก็ดี กำลังไม่มีอยู่ในโลก; หรือว่าโลกมันกำลังขากกวามรับผิดชอบทาง ศีลธรรมอย่างเลวร้ายที่สุด.

ข้อนี้จะเป็นอย่างไร ประเดียวก็จะพิจารณากันโดยรายละเอียดว่า **เราจะต้อง** ทำดวามเข้าใจกันไปดามดำดับ : นับตั้งแต่กำว่า ความรับผิดชอบ นั้นคืออะไร; ดังนี้เป็นล้น.

# ความรับผิดชอบทางศีลธรรม ต้องสำนึก และทำจากใจ

ท่านทั้งหลายย่อมได้ยินคำว่า **ความรับผิดชอบ** อยู่เป็นประจำ, หรือพูดเอง ก็พูดเป็น พูดว่า รับผิดชอบ, ได้ยินกำว่า "กวามรับผิดชอบ" พอที่จะเข้าไรได้ว่า มันคืออะไร; แต่เข้าใจว่ายังไม่ถึงที่สุด. เดี๋ยวนี้มันยังแปลกออกไป ถึงข้อที่ว่า การมรับผิดชอบทางศีลธรรม; หมายกวามว่า มันยังมีกวามรับผิดชอบทางอื่น ซึ่งมิใช่ ทางศีลธรรมโดยกรง. เราจึงต้องพิจารณาดูให้ดี แล้วก็แยกกัน **แยกให้ออกจากกัน:** เป็นความรับติดชอบทางสีลธรรม ประการหนึ่ง, เป็นความรับผิดชอบทางอื่น ๆ เช่น ทางกฎหมาย เป็นต้น ซึ่งมันไม่เหมือนกัน อีกประการหนึ่ง. ทีนี้ สำหรับคำว่า "**ความรับศิดชอบ**" นั้น มีกวามหมายในทางศีลธรรม อย่างถูกต้อง หรือสมบูรณ์เพียงไร ขอให้พิจารณาดู.

อาสมวอชาภจะระบุลงไปว่า **ความรับผิดชอบนั้น ลือความขอมรับรู้แล้ว ตอบสนอง** ไม่ใช่เพียงแท่กิดอยู่ในโจ; ต้องเป็นความยอมรับรู้แล้วตอบสนอง คือ กระทำตอบสนอง, ตอบสนองต่อสิ่งที่ต้องกระทำ. ตัวอย่างเช่น สิ่งที่ต้องกระทำตาม กฎหมายหรือตามระเบียบ แล้วตอบสนองต่อสิ่งที่กวรกระทำ ก็มี, คือตามความรู้สึกใน ใจของบุกตล ผู้มีความรู้สึกดีชั่วในทางจริยธรรม; หรือว่าตอบสนองต่อสิ่งที่เห็นว่ากวร ทำ เกินกว่าที่เชากระทำกันในโลกนี้ก็มี.

ทั่วอย่างเช่น การปฏิบัติเพื่อทำพระนิพพานให้แจ้ง อย่างนี้มันก็เป็นสิ่งที่ ต้องรับรู้ และตอบสนอง; นี้ในอะไร 1 ก็ในสิ่งที่เป็นหน้าที่. ในสิ่งที่เป็นหน้าที่นี้ ก็ยังมีหลายชนิก : ในสิ่งที่เป็น **หน้าที่ตามข้อสูกมักทางสังลม** นี้ก็ทำกันแต่ตามที่จำเป็น ทางสังคมบังกับ, และก็ในสิ่งที่เป็น **หน้าที่ตามความอำนึก ผิดชอบขั้นสูง** คือเป็นเรื่อง ทางธรรม ทางจิตใจ; แต่แล้วมันก็มีหลายระดับ เพราะว่าจิตใจของคนมีหลายระดับ, แล้วก็ในสิ่งที่เป็น **หน้าที่ตามกฎบองธรรมชาติอันอึกซึ้ง:** เช่นกฎของธรรมชาติที่จะ มองเห็นได้ว่าทุกกนเมื่อได้วิ่งไปจนถึงที่สุดแล้ว ก็ต้องไปที่นิพพานกันทั้งนั้น.

พูกไปหลายชั้น หลายหัวช้อ อย่างนี้กงจะพื้นเผือ; ฉะนั้นขอกล่าวทบพวน โดยใจกวามอีกกรั้งหนึ่งว่า; **สิ่งที่เรียกว่าความรับผิดชอบนั้น คือความขอมรับรู้** แสวตอบสนอง ต่อสิ่งที่ต้องกระทำ ในฐานะที่มันเป็นหน้าที. ขึ้นชื่อว่าหน้าที่ ไม่ ว่าชนิกไหนหมก มันเป็นสิ่งที่ต้องกระทำ; เรายอมรับรู้และตอบสนองต่อสิ่งที่ต้อง กระทำตามหน้าที่นั้น เรียกว่า ความรับผิดชอบ, ยอมรับรู้ นี้หมายความว่า มีความรู้ ถูกต้องในเรื่องนั้นๆ. เคี๋ยวนี้ **คนโดยมาลไม่ยอมรับรู้ในบี้ญหาทางศีลธรรม** ไม่ยอมรับรู้ความ สำคัญของศีลธรรม ก็เลยไม่ต้องตอบสนอง; เพราะมันไม่รับรู้ว่าอะไรเป็นอะไร ก็ไม่ต้อง ตอบสนอง.

ทีนี้ คนที่รับรู้ ก็ต้องไม่ใช่รับรู้อยู่แก่ในใจ มันต้องตอบสนองด้วย. หรือ เมื่อพูกถึงสิ่งต้องกระทำ แบ่งออกเป็น ๓ ชั้น; ต้องกระทำเพราะจำเป็น. เช่น ทำ ผิดกฎหมายไม่ได้; คือ ต้องรับผิดชอบตามกฎหมาย. ต้องใบ้หนี้ดวมกฎหมาย, ต้องกระทำหุกอย่างตามกฎหมาย; อย่างนี้ก็มี. นี่เขาบังกับให้ต้องรับผิดชอบ เรียกว่า รับผิดชอบด้วยการตอบสนองในสิ่งที่ต้องกระทำ. ส่วนใน อึ่งที่ควรกระทำนั้น ไม่ หมายถึงบังคับ แต่หมายถึงความรู้สึกด้วยความสมัครใจบองตนเอง ว่าตนกวรกระทำ ในสิ่งนั้น ๆ ตามบทบัญญัติหางศีลธรรม, หรือทางจริยธรรม หรือทางกวามสมักรไจต่อ . ระบบศีลธรรมนั้น ๆ.

 หีนี้ ยังมีอีกอย่าง ที่มันเกินกว่าธรรมกา คือสิ่งที่เรา, ในฐานะเป็นปัจเจกชน กนหนึ่ง; เราม**ึสิทธินี่จะดิล** หรือ ต้องการ หรือ ประพฤติปฏิบัติ ไกลออกไป ๆ ทามที่เราจะพอใจ. เราไม่ถือว่า เมื่อกนอื่นเขาไม่ทำแล้ว เราก็ไม่ทำ หรือเขาชอบ เขาต้องการกันเท่าไหน เราก็ก้องการกันเพียงเท่านั้น; อย่างนี้เราไม่ยอม.

**เราต้องการจะไปให้ไกลที่สุภพิมนุษอ์ควรจะไปไก้** : อย่างที่เรียกว่ามี เรื่องโลกิยธรรม หรือเรื่องโลกุฑตรธรรมขึ้นมา สำหรับเลือกเอา จึงเกิดมีสึงที่ต้องกระทำ หรือสิ่งที่ควรกระทำ; และสิ่งที่เห็นว่ากวรกระทำ ให้:กินกว่าที่เขาทำ ๆ กันอยู่. เมื่อ พูกถึงสิ่งที่ห้องกระทำ หรือกวรกระทำ อย่างนี้แล้ว ก็ถือว่าเป็นหน้าที่ทั้งนั้น คือต้อง กระทำ; มันก็เป็นหน้าที่ มันบังกับ, ที่กวรกระทำมันก็เป็นหน้าที่. ทีนี้ เราทนอยู่ไม่ได้ เพราะว่าเราก้องการประโยชน์อันสูงสุก สิ่งที่เป็น **หน้าที่จึงมีออู่เป็นขั้น ๆ อีก : หน้าที่สามบ้อสูกมัคมางสังคม :** เพราะเราอยู่ร่วมกัน เป็นสังคมหนึ่ง ๆ เราจะก้องทำละไรบ้าง. ถ้าเราไม่ทำหน้าที่นั้น ๆ แล้ว สังคมก็จะค่าเรา จะประณามเรว จะไม่คนธา. ทุกคนกลัวการที่สังคมจะไม่คบ ; นี้เรียกว่า อำนาจ กางสังคม มีข้อผูกมัดจะให้ก้องทำกันอย่างไร มันก็ต้องทำเท่านั้นเอง. หน้าที่ตามข้อ ผูกมักทางสังคม มีอยู่ทั่วไป มากมายหลายสืบ หลายร้อยอย่าง.

**หน้าที่ที่สู่งไปดว่านั้น ก็ลือโดยดวามสำนึกผิดขอบของเราเอง**; อย่างนี้ ไม่ผูกมัทกันเป็นสังกม, ก็อเราสามารถจะทำให้ทีกว่าระกับที่สังกมเขากระทำกันอยู่ แล้วก็ อยู่นอกเหนือความผูกมักทางสังกม. นี้ก็อโอกวสหรือช่องทวง ที่เราจะไปให้ไกลไปกว่า กนพวกอื่น ที่เขาไม่ท้องการจะไป. นี้หมายถึงระกับจิกใจของกนบางกน ที่ไปไกลสูงไป กว่าระกับถนทั้งสังกม นี้เป็นหน้าที่ที่เห็นได้ชักว่า มันเป็นเรื่องในโลก.

ถัว่าสูงไปกว่านี้นั้น มันมีหน้าที่ประเภทหนึ่ง ที่ตามที่อรรมบาติดำหนดมา อย่างลึกขึ้ง ที่เรียกว่า วิวัฒนาการ; หมายความว่า ไม่มีอะไรจะหยุดนิ่งอยู่ได้. มันมีวิวัฒนาการ มันไปถึงที่สุด ซึ่งไปไม่ได้อีกแล้ว ไปสูงกว่านั้นไม่ได้อีกแล้ว; อย่าง ที่ พุทธบริษัท เรายอมรับว่าเมื่อใต้เวียนว่ายตายเกิดไป ในวัฏฏสงธาร ไม่รู้ก็อสง-ไขย แสนกัปปี แล้วทุกตนก็จะลุถึงฐานะอันนั้น คือการบรรลุนิพพาน. หรือว่าใน ศาสนาอื่น เขาจะกล่าวไว้อย่างอื่นว่า อาตมันเวียนว่ายไป ไม่รู้ก็อสงไขยแสนกัปปี แล้วก็ไปรวมกับปรมาตมัน. อย่างนี้ก็เป็นใจความอันเดียวกัน; คือให้มองเห็นว่า ในที่สุดสัตร์ทั้งหลาย จะไปถึงจุดสูงสุดอันหนึ่ง ซึ่งเป็นจุดจะปไม่ห้องเวียนว่ายอยู่ใน กองพุกข์อีกต่อไป. อย่างนี้มันสูงกว่าที่กินธรรมดาจะนึก หรือว่าที่สังกมศามธรรมดา จะห้องการ. นี้คือโขความของคำพูดสั้น ๆ เพียงคำเดียวว่า "ความรับผิดชอบ". ย้ำอีกที่ว่า ความรับผิดชอบคือความขอมรับรู้ แต่วัดอบสนองต่อสึ่งที่ต้องกระทำ ในสิ่งที่เป็น หน้าที่บองตน ๆ; ผู้ใดกระทำได้สมบูรณ์ตามนี้ ก็เรียกว่า คนนั้นมีความรับผิดชอบ. ถ้าจะถามว่า ความรับผิดชอบคืออะไร ? ก็ตอบว่า *ความรับผิดชอบคือความรับรู้แล้ว* ตอบสนองต่อหน้าที่ ต่อสิ่งที่ต้องกระทำตามหน้าที่ของตน ๆ.

ความรับผิดชอบมีค่าเท่ากับความหมายของความเป็นมนุษย์

ทีนี้ ดูก่อไปอีกขั้นหนึ่ง ถึงก่าของกวามรับผิดชอบ. ดวามรับผิดชอบนี้ มันมีก่าอย่างไร, เท่าไร? ลักษณะแห่งความรับผิดชอบนี้ มันเป็นเครื่องหมาย หรือ เกี่ยวข้องโดยตรง กับเครื่องหมายของความเป็นมนุษอ์ที่แห่งริง, ยิ่งกว่ากุณธรรม อื่นใด ที่จะทำให้ละจากความเป็นสัตว์เคร็จฉานโดยสิ้นเชิง. ท่านก้องนึกถึงข้อที่ว่า ถ้าปราศจากความรับผิดชอบแล้ว คนก็เป็นสัตว์เคร็จฉาน หรือเลวกว่าสัตว์เคร็จฉานไป เสียอีก; ฉะนั้นคนที่ไม่รู้จักความรับผิดชอบ หรือไม่สนใจกับความรับผิดชอบ นี้จะ ต้องระวงให้กี.

**ความรับผิดขอบเป็นเครื่องหมายที่แสดงว่า นี้เป็นมนุษอ์ที่แท้จริง**, หรือ ความรับผิดชอบนี้ มันเกี่ยวข้องโดยตรงกับความหมายของคำว่ามนุษอ์ที่แท้จริง ยิ่งกว่า กุณธรรมอื่นใด; หมายความว่า มันมีกุณธรรมมากมายหลายอย่าง ที่เราจะเรียกว่า **ทำ ให้คนแตกด่างจากสตัว้.**  แต่เกี่ยวนี้อยากจะซี้ อยากจะเน้น อยากจะยืนยันลงไปในข้อที่ว่า **ความรับ** ติดขอบนั้น เป็นเครื่องหมายของความเป็นมนุษย์; เพราะอย่างน้อยมันต้องรับผิด ชยบในกวามเป็นมนุษย์, ต้องรับรู้และตอบสนอง ในกวามเป็นมนุษย์ให้ถูกต้อง.

มนุษย์ที่ปราสจากลวามวับผิดชอบนั้นจะมีได้อย่างไร ? ลองกิตขู. เช่น ท่อแม่ไม่ทำหน้าที่ของท่อแม่, ลูกหลานไม่ทำหน้าที่ของลูกหลาน, ลูกจ้างไม่ทำหน้าที่ ของลูกจ้าง, นายจ้างไม่ทำหน้าที่ของนายจ้าง; อย่างนี้ เรียกว่าไม่มีความรับผิดชอบ ทุกอย่าง แล้วมันจะมีค่าที่ตรงไหน. มันก็หมายความว่า มนุษย์คนนั้นไม่เป็นมนุษย์ ไม่ใช่มนุษย์; เป็นกนธรรมกายังจะไม่ให้เสียด้วยซ้ำไป เพราะว่าเป็นกนธรรมตา ก็ยัง รู้จักรับผิดชอบนั่นนี่บ้างตามสมควร.

ทีนี้ เมื่อไม่รู้จักและ ไม่รับผิดชอบอะไรเสียเลอ มันก็ไม่ต้องเป็นคมกัน เท่านั้น ; มีความรับผิดชอบโดยสมบูรณ์ จึงจะเรียกว่าเป็นมนุษย์ที่เทร้รริง แล้วก็ละ จากความเป็นสัตว์เกร้อฉานโดยสิ้นเชิง. เพราะว่าสัตว์เกร้อฉานอยู่ในระดับที่ไม่ต้องรับ ผิดชอบ, ไม่มีมันสมองที่จะรู้สึกความผูกพันในการที่จะต้องรับผิดชอบ, เพราะมันไม่มี สติปัญญาอย่างมนุษย์.

สตว์เคร้างนานมีแต่กวามรู้สึกไปตามสัญชาตญาณ มันเป็นไปเหมือนกับเครื่อง จักรตามสัญชาตญาณ; เช่น พ่อแม่สัตว์เคร้างลาน คลอคลูกออกมา มันก็เลี้ยงไปตาม ความรู้สึกของสัญชาตญาณ; ไม่มีความรู้สึกที่เป็นความรับผิดชอบอย่างคนเรา ที่จะต้อง เสี้ยงลูกของเราด้วยความรับผิดชอบอย่างไร. ฉะนั้น เราจึงมองเห็นว่า **ความรับผิดชอบอนี้** เป็นคุณธรรมในระดับสูงกว่าที่สัตว์เคร้างลานจะมี: จึงถือ:ออคุณธรรมข้อนี้ เป็น ความหมายแห่งความเป็นมนุษย์แท้. นี่เรียกว่า ก่าของความรับผิดชอบมีอยู่อย่างนี้. ทำความเข้าใจเรื่องโวหารพูดอีกครั้งหนึ่ง

ห็นี้เพื่อจะให้รู้จักสิ่งที่เรียกว่า กวามรับผิดชอบ โดยละเอียก ชัดเจนสูงยิ่งขึ้น ไปอีก เราก็จะพิจารณากันในข้อที่ว่า **ความรับผิดชอบนี้ มันเกิดมาจากอะไร ?** ขอให้สนใจโดยหัวข้อว่า ความรับผิดชอบนี้ มันเกิดมาจากอะไร.

พอมาถึงทรงนี้อยากจะ **ยั่งเรื่องโวหวรพูด** อีกครั้งหนึ่ง ทั้งที่เดยกล่าวมาเล้ว ในการบรรยายกรั้งก่อน. อยากจะย้ำเพราะว่า ท่านยังกงไม่เข้าใจได้ง่าย ๆ นัก; หรือ ถนบางถนก็แปลกหน้ามา ไม่เดยพังก็มีอยู่มากในที่นี้ จึงอยากจะย้ำเรื่องโวหารพูดเสียอีก ทีหนึ่ง. โวหารพูดหรือวิธีพูดที่ใช้กันอยู่ จนเป็นที่รับรองกันทั่ว ๆ ไป มีอยู่หลายชั้น กามระกับของสติบัญญา อันลึกซึ้งของกนพูด โวหารพูดก็กวรจะแบ่งเป็น ๓ ชั้น อาศัย หลักในพระบาลึได้เลยว่า : -

อต่างที่หนึ่ง พิฏฐิธัมมิลโวทาร คือโวหารชาวบ้านธรรมดาพูด; พูดอะไร พูดอย่างชาวบ้านพูด ก็เรียกว่าโวหารชาวบ้าน เช่น ถามว่า มีตัวดนไหม ? โวหาร ชาวบ้านก็ต้องว่า มีตัวดน เพราะรู้สึกอยู่ว่า มีฉัน – มีของฉัน. ฉะนั้น โวหารชาวบ้าน พูดก้องพูดว่า มีตัวดน นี้อย่างหนึ่ง.

อย่างที่สอง เป็นสมปราชิกโวหาร ถือโวหวรพูดอันอื่น นอกไปขากที่ ชาวบ้านพูด ถือเป็นภาษาธรรมะแล้ว ถ้าถามหรือให้ตอบโดยภาษาสมปราชิกโวหาร ว่า **มีตัวตนใหม** ก็ดอบว่า **ไม่มี**. ก็อไม่มีตัวตน. เพราะโวหารนี้เป็นโวหาร สำหรับถนรู้ธรรมะพูก; และก็พูดภาษาธรรมะว่า มีแก่ชันธ์ มีแต่ธาตุ มีแต่อายะนะ เท่านั้น; ไม่มีตัวไม่มีถน. เรามาสมมติเอาสิ่งเหล่านั้นตั้งกลุ่มว่า ตัวตน. นี้คือสิ่งที่ **ต้องสังเภดให้ดี** ว่า ในหมู่กนที่พูดกันอยู่; และเราก็รวมอยู่ ในหมู่นั้น มันยังมีโวหารสำหรับพูดอยู่เป็น ๒ ชั้น ก็อพูดอย่างกนธรรมดา หรือกนโง่ พูก ก็พูดกันอย่างที่ว่า มีกัวกู – มีของกู; ถ้าพูดอย่างผู้มีปัญญา หรือโวหารอื่นไปจาก กนธรรมดาพูดก็พูกว่า ไม่มีกัวกู – ไม่มีของกู มีแก่ธรรมชาติเป็นไป.

อย่างที่สวม ก็เรียกว่า ปรมัดถโวหาร, โวหารอันลึกซึ้ง สูงสุด; นี้ เป็น **ภาษาโลลุตคระ** กือเหนือโลก นี้เป็นภาษาว่าง. ถ้าพูดอย่างภาษานี้ มันก็ว่างจน ไม่ต้องพูดว่า มีตัวตนหรือไม่มีตัวตน; มันยกทั้งไปทั้งหมด ไม่ต้องพูดว่ามีตัวตน ไม่ต้องยืนยันว่าไม่มีตัวตน. มันเห็นแต่กวามว่างของสิ่งที่ไม่มีสิ่งไหน ไม่มีส่วนไหน, ไม่มีอะไรที่จะบัญญัติ ไม่กวรจะบัญญัติ ไม่กวรจะสมมติ. ฉะนั้น ภาษาของปรมัดถ-โวหาร ก็จะพูดกันด้วยการหุบปาก; ถ้าถวมหรือตอบ ก็ต้องทำปากหุบสนิท ยิ่งกว่า ปากอึ่งอ่างกางกกมันจึงจะเป็นภาษาปรมัดถโวหาร.

โวหารมีถึงสามโวหารอย่างนี้โดยแท้จริง; เดี๋ยวนี้เราก็เอามาเบ็นหลักสำหรับ พิจารณา : ว่าถ้าเราพูดกันโดยโวหารชาวบ้าน คือทิฏฐธัมมิกโวหารแล้ว ก็จะตอบ คำถามนั้นได้อย่างหนึ่ง; ถ้าพูดโดยสัมปรายิกโวหาร แล้วคอบคำถามๆเดียวกันนั้น แต่คำตอบมันไปมือย่างหนึ่ง; โดยปรมัดถโวหารมันก็ยิ่งมีกำตอบไกลไปอีกอย่างหนึ่ง.

## พิจารณาบัญหาที่ว่า ความรับผิดชอบมาจากอะไร

ในกรณีนี้ เราถามว่า ความรับศึกขอบปี้มาจากอะไร ? ถ้าพูดภาษาชาวบ้าน ธรรมดา คือภาษาทิฏฐชัมมิกโว่หาร, ก็พูดอย่างโวทวรที่หนึ่ง ซึ่งพูดว่า เพราะว่าเรา **กล้วจะถูกลงโทษจากสังคม** หรือวงการที่ทรงอำนาจ. คนธรรมดาสามัญ, แม้แต่สัตว์ เกร้าฉานมันก็รู้ว่าใกรมีอำนาจ ใกรกิดจะทำอันตราชเราได้ มันก็รู้, เดี๋ยวนี้เรารับผิดชอบ เพราะเรากลัวจะถูกลงโทษถูกปรับ, หรือว่าถูกอะไรต่าง ๆ จากวงการที่เขาตรงอำนาจ อำนาจอาวุธ อำนาจเงิน อำนาจกำลัง อะไรก็ตาม. เรารับผิดชอบเพราะว่า เรากลัวจะ ถูกลงโทษ จากผู้ที่ทรงอำนาจ ; เก็ก ๆ ก็จะส้องพูดอย่างนี้, คนธรรมดาพูดอย่างนี้.

พูลอย่างโวหารที่สอง ด้มปราชิลโวหวร; ถ้าถามว่า ทำไมจะต้องรับ ผิดชอบ หรือความรับผิดชอบมาจากอะไร ! เราต้องรับผิดชอบเพราะว่า เรากล้วจะผิด พระธรรม, ผิดหลักของพระธรรม หรือว่าเพราะเรามีหริริโอตตับปะอยู่ในใจ ไม่ต้องมี โครมาบังคับ. เราไม่กลัวโคร ไม่มีโครมาทำอะไรเรว; แต่เรามีหริริโอตปัปะอยู่ในใจ เราก็รับผิดชอบ แล้วก็ทำการรับผิดชอบ. นี้มันสูงขึ้นมากกว่าที่ชาวบ้านเขารู้สึกกันอยู่ ทั่วไป. พูดสั้น ๆ ว่า คนทั่วไปรับผิดชอบ เพราะว่ากลัวจะเสียหาย จะถูกลงโทษ เป็นต้น. แต่ ที่สูงขึ้นมา เบารับผิดชอบเพราะเขามือรรมะอยู่ในใจ สำหรับความ รับผิดชอบ.

ทีนี้พูกเลยไปถึง **ปรมตถโวหาร** ก็พูกได้เหมือนกันว่า กวามรับผิดชอบนี้ สูงสุดนี้ก็เพราะว่า **กลัวว่าจะไม่ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้** เช่น นิตพวน เป็นต้น. ถ้าเราไม่รับผิดชอบในกวามเป็นมนุษย์ของเราแล้ว มันก็ไม่มีการปฏิบัติให้ถึงที่สุด คือ นิพพาน.

สรุปความว่า อย่างค่ำ ที่สุดนั้น มันรับผิดชอบเพราะกลัวจะถูกลงโทษ; นี้เห็นได้ว่า เพื่อประโยชน์แห่งคน จึงได้รับผิดชอบ. อย่างกลางสูงขึ้นไป ด็รับ ผิดชอบเพราะกลัวจะผิดหลักธรรมะ; นี้ก็เพื่อประโยชน์แห่งกวามเป็นธรรม ไม่ไข่ เพื่อประโยชน์ทน แก่เพื่อประโยชน์แห่งกวามเป็นธรรม หรือเพื่อประโยชน์ของธรรม. ช**ั้นสูงถุดขึ้นไป** ไม่ค่อยจะถึงกัน **รับผิดชอบเพราะกลวัจะไน่ได้สิ่งที่ดีที่สุด** นี้อย่างนี้ มันเพื่อพระนิพพาน เพื่อทำพระนิพพานให้ปรากฏ.

ถึงแม้ว่าความรับผิดชอบจะมีอยู่ถึง ๓ ระกับอย่างนี้ คนก็มิได้ใช้กันอยู่ทั้ง ๓ ระกับ; ถือน้อยคนนักที่จะไปถึงระกับที่ ๓; ระกับที่ ๒ ก็ยังพอหวได้; แต่โดยหั่วไป แล้วก็คือระกับที่ ๑; เรา รับผิดชอบเพราะเห็นแก่ประโยชน์คน. ถ้าเราไม่รับ ผิกชอบ เราะถ็จะไม่ได้รับอะไรตอบแทนเป็นประโยชน์อะไร นี่จึงทำมาหากิน จึงรับผิด ชอบอะไรต่าง ๆ เพื่อประโยชน์ตน. นี้เรียกว่า ไม่เป็นของผิด; แต่ว่าถูกในระกับ ธรรมดา.

ถ้า อูกกว่านั้น ต้องเพื่อประโยชน์แก่ธรรมะ แก่ความเป็นธรรม หรือ เพื่อเกียรติแห่งความเป็นมนุษย์; นี่ก็รับผิดชอบให้สูงขึ้นไป. ถ้าเป็น **ตู้มีบัญญาถึง** ที่ธุด ก็รับผิดชอบสูงขึ้นไป ถึงขนาดกล้ายืนยันได้ว่า เราต้องได้นิพพาน; มิฉะนั้น จะถือว่าเสียชาติเกิด เสียชาติที่เกิดมาเป็นมนุษย์ และพบพระพุทธศาสนา.

นี้เรียกว่าทันตอ์ หรือ ที่มา หรือทางเกิด ของความรับผิดชอบ ในเมื่อ ถามว่า ความรับผิดชอบเกิดจากอะไร *เ โวหารต่ำ ๆ* ก็เพราะว่า กลัวถูกลงโทษ แล้วกี ทำไปนี้ก็เพื่อประโยชน์ตน, รับผิดชอบเพื่อประโยชน์อย่าง สูงขึ้นไปหน่อย ก็ว่าเพราะ กลัวจะไม่มีธรรมะ จะผิดธรรมะ ; อย่างนี้ก็รับผิดชอบเพื่อประโยชน์ของการมีธรรมะ. อย่างสูงก็ว่า มนุษย์ต้องได้สิ่งที่ดี่ที่สุด นี้ก็ทำไปเพื่อนิพพาน. ทีนี้ ต่อไปก็จะดูไปถึงความรับผิดชอบในแง่ของอะไร ? กวามรับผิดชอบ
 ของโกร ? ก็พอจะแบ่งได้เป็น ๓ ระดับอีกเหมือนกัน : ถือความรับผิดชอบของสัตว์
 เคร็จฉาน, ความรับผิดชอบของคนสามัญธรรมดา, และความรับผิดชอบของพระ ยริยะจ้า, มีอยู่เป็น ๓ ระดับ.

**ตวามรับติดขอบของสัตว์เอร**ัจฉาน นั้น เรากล่าวว่าไม่มี หรือ **นื่อว่าไม่มี**. ถ้าจะไปพิสูจน์ สมมติกันว่า มีโดยหลักเกณฑ์อันละเอียก, โดยตรรก หรือ *logic* อันละเอียก ก็ได้; แต่มันก็ไม่มีประโยชน์อะไร. ฉะนั้น ถือว่าไม่มีเสียตีกว่า เราอย่า ไปเกณฑ์ให้สตัว์เครัจฉานรับผิดชอบเลย; เดี๋ยวเราก็จะไปทะเลาะกับแมว กับสุนัข กับเบิดกับไก่ มันก็จะโง่เป็นแมวเป็นสุนัชไปเสีย. อย่าไปเกณฑ์ให้สตัว์เครัจฉานต้อง มีกวามรับผิดชอบเลย, ชอให้ถือว่ามันไม่มี.

ทีนี้ ความรับผิดขอบที่**สู่งขึ้นม**า ก็กือ **ความรับผิดขอบของคนธรรมดา** อามัญ บุถุชนทั่วไปนี้ จะต้องถือว่ามี เพราะไม่ใช่สักว์แล้ว เป็นคนที่มีมันสมองกิด ได้เล้ว. กำว่า "**คน ๆ**"นี้ มีหลักสำคัญอยู่ว่า มัน**มีภาวิตบัญญา** หรือภาวิตญาณ; สัตว์มันมีแต่สัญชาตญาณ ก็อญาณหรือกวามรู้ ที่มันเกิดอยู่เองทามธรรมชาติกายตัว. ส่วนคนนั้นมีภาวิตญาณ หรือภาวิตบัญญา; ก็อกนะเขาศึกษา เขาอบรม เขาบ่มมันขึ้นมา จนเป็นญาณ หรือเป็นบัญญา ในระดับที่สัตว์เครจฉานมีไม่ได้; เพราะคนมีสิ่งนี้ จึง ได้เรียกว่า กน หรือมนุษย์.

สำหรับ **ลนธรรรมดา** สามัญนี้ เราต้องถือว่า **มีความรับสิดขอบ,** มีหน้าที่ ที่ต้องรับผิดชอบ และเกี่ยวข้องผูกพันกันอยู่กับกวามรับผิดชอบ อย่างที่จะแยกออก ไม่ได้. ถ้าไม่มีความรับผิดชอบ เราจัคว่าเป็นสัคว์ไม่ใช่คน; ฉะนั้น **ความรับผิดชอบ ภัตร์เด้นที่คนธรรมดาสามัญ** หรือ**ว่า สูงสุดขึ้นไปตามลำดับ;** จนถึงอันดับที่ ๓ ก็อกวามรับผิดชอบของพระอริยเจ้า. อย่างนี้จะต้องถือและจะต้องกล่าวว่า เกินกว่าที่จะ ถือว่ามี.

เพื่อให้จำง่ายจะสรุปใหม่อีกกรั้งหนึ่งว่า ความรับผิดชอบของสัตว์เครัจฉานนั้น ถือว่าไม่มี. ความรับผิดชอบของกนสามัญนั้น เราถือว่ามี. แต่ ความรับผิดชอบของ ชั้นพระอริยเจ้านั้น ถือว่า เกินกว่าที่จะถือว่ามี, เพราะว่าท่านจะมีโดยอัตโนมัติ ท่านจะมี โดยธรรมชาติ ท่านจะมีโดยไม่ต้องเจกนา.

ถวามหมุกกิเลสเป็นพระอรหันก์นั้น ทำให้ท่านทำทุกสิ่งทุกอย่างไปในลักษณะ ที่เรียกว่า "มีความรับผิดชอบ"; เพราะว่า **พระอริยเจ้าทั้งหลาย จะไม่ประกอบ กรรมใด ๆ ที่ทำให้เกิดโทษ** เกิดความเสียหายแก่ไคร ๆ. เพราะฉะนั้น เมื่อท่านทำ ไปตามหน้าที่ของท่าน ก็เท่ากับว่า ท่านรับผิดชอบอยู่ในตัว ว่าไม่ทำให้เกิดความเสียหาย แก่ไคร ; และยิ่งกว่านั้น ก็ทำให้เกิดประโยชน์ หรือความสุขแก่หุกถน, ที่แม้เพียง สักว่าได้เห็นท่านเท่านั้น.

อย่างที่มีกำกล่าวว่า **"ได้เห็นพระอริสเจ้าเป็นการดี";** เพียงได้เห็น เท่านั้น มันยึงกว่าที่จะเป็นชวัญกา : ก็อว่าได้เห็นกัวอย่างที่ดี ว่าท่านเป็นอย่างนี้ จึงจะไม่มีความทุกข์; อย่างนี้เป็นต้น. ฉะนั้น ไม่ต้องเจกนาที่จะรับผิดชอบ มันก็มี กวามรับผิดชอบเสียยึงกว่ารับผิดชอบ ที่มีโดยอักโนมัติ; เพราะว่าท่านเป็นอยู่ตามแบบ ของท่านเท่านั้น มันจะมีผลแก่ผู้อื่น เหมือนกับว่าท่านรับผิดชอบท่อผู้อื่นนั้นเต็มที. นี้เพราะเหตุไร : เพราะว่ามันเป็นธรรมชาติอย่างนี้เอง; มันเป็นโดยธรรมชาติอย่างนี้เอง.

იობ

นี้เรียกว่าจะแบ่งสิ่งที่เรียกว่า ความรับผิดชอบ นี้ออกเป็น a ชั้น : ชั้น ของสัตว์ถือว่าไม่มี, ชั้นชองคนธรรมดาถือว่ามี, ชั้นของพระอริยเจ้านั้น ถือว่าเกิน กว่าที่จะเรียกว่ามีเสียอีก.

# พิจารณาดู ความรับผิดชอบของคนธรรมดา

ทีนี้ เรามาพูกถึงกนธรรมกา เพราะบัญหาเรื่องนี้กำลังเกิดแก่คนธรรมกา.
 กนธรรมกากำลังทำลายกวามรับผิดชอบในโลกนี้ ก็ต้องมุ่งหมายว่า ต้องมุ่งหมายถึงความ
 รับผิดชอบ ตามทึกนธรรมกาจะพึงมี. ท่านทั้งหลายจัดตัวเองไว้ว่าเป็นคนธรรมกา
 ก็ก้องรับผิดชอบในการที่จะมีความรับผิดชอบอย่างกนธรรมกา; อะไรเป็นหน้าที่ของ
 ท่าน ท่านก็จะต้องทำ. และถ้าผู้ใดกล้าเผยอตัวขึ้นมาว่า ตัวเป็นพุทธบริษัท คือไม่
 ใช่กนธรรมกาทั่วไปแล้ว เป็นพุทธบริษัทแล้ว; กวามรับผิดชอบมันก็จะเพิ่มขึ้นมา
 อีกส่วนหนึ่ง ในฐานะที่เป็นพุทธบริษัท เป็นอุบาสก อุบาสิกา ภิกษุ ภิกษุณี อะไร
 ก็ทาม; แล้วก็จะเพิ่มขึ้นไปสามลำตับ จนถึงลำตับของพระอริยเจ้า. ความรับผิด

ดูต่อไปถึงข้อที่ว่า กวามรับผิดชอบนี้ รับผิดชอบก่ออะไร, หรือเพื่ออะไร กวามรับผิดชอบนี้ดูให้ทีแล้ว จะพบว่า มันมีอยู่สัก ๙ ชนิด : คือ รับผิดชอบก่อสังคม นี้อย่างแรก ก็เป็นบัญหาหยาบ เป็นบัญหาที่แวกล้อมอยู่กลอณวลา ; ทำผิดแล้ว อันกราย นี่รับผิดชอบก่อสังกม. อย่างที่สอง รับผิดชอบก่อตัวเอง. อย่างที่สาม รับผิดชอบก่อธรรมะ หรือพระธรรม. **ข้อแรกให้รับผิดชอบต่อสังคม** หมายกวามว่า ต้องรับผิดชอบต่อสมบัติ ของสังคม; รับผิดชอบต่อก่าหรือกุณของสังกม. สังกมก็อกนอื่นนอกไปจากเรา, แล้วโดยมากเราก็หมายถึงสาธารณะทั่วไป ไกลออกไปนอกชอบเชดแห่งกรอบกรัวของเรา เราเรียกว่าสังกมในกวามหมายธรรมดา. เรารับผิดชอบต่อสังกม ไม่ให้เชาตราหน้าได้ว่า เราเบ็นถนที่ไม่รับผิดชอบ. และยังก้องรับผิดชอบต่อทรัพย์สมบัติของสังกม เช่น สาธารณประโยชน์ที่จะใช้ร่วมกันอย่างนี้, ถนนหนทาง ห้วยหนองกลองบึงบาง; อย่าง เลวที่สุก บ่าไม้ พวกเหล่านี้ก็เรียกว่าเป็นสมบัติของสังกม, แล้วยังจะต้องนึกถึงกุณค่า หรือเกียรพิยศของสังกม โดยเฉพาะสังกมแห่งมนุษย์ที่ต้องรับผิดชอบ. ทั้งหมดนี้รวม ๆ เรียกกันว่า รับผิดชอบต่อสังกม.

การรับศึกขอบนี้เพื่ออะไร ? ก็เพื่อกอบแหนสงักม. เราเป็นกนที่รู้จัก บุญกุณของสงักม เราก็รับผิดชอบต่อลังกม, เพื่อกอบแทนสงักม ; เราก็จะไม่สึก ต่อสิ่งที่เรียกกันว่า สัญญาประชาคม.

ถัญญาประชาลมนี้ บางกนจะเข้าใจไปในทางไหน ประกรรโคก็ทาม; อาทมาอยาก ละจำกัดลวามว่า ความผูกพันกันในระทว่างมนุษย์ ในทางที่ละให้ ในทางที่ละรับ ในทางที่ยุกพันใก ๆ ก็ตาม เรียกว่าสัญญาประชาลม. ทัวอย่าง เช่นว่า เมื่อเราะดินถนนอยู่นี่ เราก็เป็นหน็คนที่สร้างถนนขึ้นมาทันที; ฉะนั้น จะต้อง ทำอะไรอย่างใดอย่างหนึ่ง ใช้หนีอันนี้; เพราะว่าเราะดินถนน ใช้ถนนของเขา.

เราใช้อื่น ๆ ที่เป็นของสังคม ก็เรียกว่า เรารับผิกชอบที่จะใช้หนี้. ความ ผูกพันอันนี้ เราจะเรียกในที่นี้ว่า สัญญาประชาคม, ที่มันเกิดขึ้นอยู่ตามกฎเกณฑ์ โดยไม่ต้องให้ใกรมาบังคับบัญชา. เรารับผิดชอบต่อสังคม เพื่อไม่ให้เราเป็นกนคตโกง ท่อสังกม ไม่ผิดสัญญาประชากม, หรือเพื่อเราจะได้รับประโยชน์ จากสังกมมากขึ่งๆ ขึ้นไป.

**บ้อนี้สอง รับผิลชอบค่อลบเอง** เมื่อพูดอย่างนี้ ขอให้ระลึกนึกลึง รับผิล ชอบต่อกวามเป็นมนุษย์ของลนะเอง. ถ้าใครไม่ถือว่า ตนเป็นมนุษย์ ก็ไม่ต้องรับผิดชอบ; ถ้าถือว่าตนเป็นมนุษย์ ก็ต้องรับผิดชอบต่อตาวามเป็นมนุษย์ของคนเอง. นี้เพื่อประโยชน์ อะไร ก็เพื่อประโยชน์ของคนเองโดยเฉพาะ ในทุกระดับ : ระดับค่ำ ๆ นี้ จะได้มี ทรัพย์สมบัติ มีเงิน มีของ; **สูงขึ้นไปถึจะมีความสุขทางจิดใจ; สูงขึ้นไปอีกก์** จะได้บรรลุบิพพาน เป็นต้น. รับผิดชอบต่อตนเอง ต่อกวามเป็นมนุษย์ของตนเอง ก็เพื่อประโยชน์ตน; รับผิดชอบต่อสังคม มันก็เพื่อประโยชน์ต่อสังคม.

**บ้อที่สาน รับผิดชอบต่อธรรมะ** หรือก่อพระธรรม : เราพุทธบริษัท เราจะพูกว่า รับผิดชอบก่อพระธรรม; เราเถือว่า พระธรรมนั้นเป็นสถาบันอันหนึ่ง พี่จะช่วยเรา. พระธรรมในที่นี้หมายถึงสึงที่จะทำบุกกลให้เป็นพระพุทธเจ้า ทำบุกกล ให้เป็นพระโสดาบัน สถิทวกามี อนากามี พระอรหันก์. พระธรรมนี้ลือสถาบันที่ จะกุ้มลรองอัตว์โลก ให้อยู่โดยปลอดภัย; นี้เราจึงต้องรับผิดชอบ ก่อสิ่งที่เรียกว่า พระธรรม หรือสถาบันอันนี้.

ถ้านักวิทยาศาสตร์หรือพวกอื่น เขาจะเรียกมันว่า "ธรรมชาติ" ก็ได้เหมือน กัน; เขาก็ต้องรับผิดชอบต่อธรรมชาติ; แต่เราจะเรียกว่า รับผิดชอบต่อพระธรรม. พวกที่เขาถือศาสนาที่มีพระเจ้าเขาก็จะต้องพูดว่า รับผิดชอบต่อพระเจ้า เขาถือศาสนา พระเจ้า เขาก็ต้องรับผิดชอบต่อพระเจ้า; ถ้าไม่อย่างนั้น เขาก็ไม่นับถือพระเจ้า เลย. นี้ไปพิจารณาดูเถิด : พวกพี่นับถือพระเจ้า เขารักพระเจ้า เขาภักดีต่อพระเจ้า เขาตอบ สนองต่อพระเจ้า ด้วยกวามรับผิดชอบในหน้าที่ กามพี่พระเจ้าของเขาต้องการ.

แท่ทีนี้ถ้าเราจะเอามาผูกพันกันให้หมด ทั้งพุทธบริษัทนี้ ก็ยัง**มีคำว่า** พระธรรมในฐานะที่เป็นพระเจ้า; โดยถือว่า พระธรรมนี้เป็นกฎของธรรมชาติ ที่จะบันดาลสิ่งก่าง ๆ ให้เป็นไปในลักษณะอย่างไรก็ได้; เช่นเดียวกับที่พระเป็นเจ้า ได้รับการเชื่อว่าเป็นผู้สร้าง เป็นผู้บันดาล ผู้อะไรต่าง ๆ.

ถ้นรา รับติดชอบต่อพระธรรม หรือต่อพระเจ้านี้แล้ว จะเพื่ออะไร ? ก็เพื่อบอบคุณพระเจ้า. เราไม่เป็นสัตว์อกตัญญ : เรารู้คุณของพระธรรม, เราตอบ แทนกุณพระธรรม เราจึงรับผิดชอบต่อพระธรรม เพื่อขอบคุณพระธรรม หรือจะเรียกว่า ชอบคุณพระเจ้า ก็ตามใจ.

ทีนี้ มันยังมีผลที่ไกลออกไปกว่านั้น ก็ก็อว่า ที่เรารับผิดชอบต่อพระธรรมนี้ มันจะเป็นไปเพื่อให้พระธรรมยังคงมีอยู่ในโลก; ถ้าพระธรรมไม่มีในโลก โลกนี้ก็ วินาศ. นี้เราต้องรับผิดชอบต่อพระธรรม คือทำทุกอย่างตามหน้าที่ในทางธรรม; แล้ว พระธรรมก็จะมีอยู่ในโลก, แล้วโลกนี้ก็จะมีผู้กุ้มครอง โลกนี้อีไม่วินาศ. การรับ ผิดชอบก่อพระธรรม มันเพื่อประโยชน์อย่างนี้.

ถ้าสมมติว่า เ**บ็นพระอรพันพ์แล้ว จะรับผิดชอบไทม**? โดยเนื้อแพ้ ดวามเป็นพระอรพันด์ไม่ต้องรับผิดชอบ อย่างที่กล่าวมาแล้วข้างล้น; แต่ยังมีสึงที่ ท่านอยากจะรับผิดชอบขึ้นมา คืออยากจะเป็นตัวอย่างที่ดีแก่เวไนยสัตว์. เพราะฉะนั้น พระอรพันต์ดีส์ พระพุทธเจ้า เองก็ดี ท่านทำเหมือนลับว่า ท่านรับติดชอบติลกนี้ ก็อท่านทำถนให้เป็นตัวอย่างแก่เวไนยสักว์ ให้ปรากฏอยู่; แม้ไม่มีทุกข์แล้ว ก็ยังแสดง อาการปฏิบัติเป็นตัวอย่างในความตับทุกข์. แม้ไม่ต้องโทษ ต้องอาบัติ ก็ยังแสดงอาการ ออกจากโทษ จากอาบัติ ให้เป็นตัวอย่างที่คีอยู่เสมอ; ก็ก้องเรียกว่า เป็นผู้รับผิดชอบ ต่อพระธรรม ในความหมายที่ว่า เพื่อเป็นตัวอย่างแก่มนุษย์ต่อไปในภายหลัง.

สำหรับรับผืดชอบต่ออะไร, เพื่ออะไร ร นี้ก็ตอบได้ว่าต่อสังคม เพื่อประโยชน์ สังคม; รับผิดชอบต่อตนเอง เพื่อประโยชน์ของกนเอง; รับผิดชอบต่อพระธรรม เพื่อประโยชน์แก่การที่พระธรรมจะยังกงมีอยู่ในโลก ตามความมุ่งหมายของใครก็ไม่ทราบ ว่า พระธรรมนี้จะต้องมีอยู่ในโลก, เพื่อให้โลกนี้มีสึงกุ้มครอง ให้อยู่เป็นผาสุก ไม่ก้อง วินาศเสีย, โดยเฉพาะโลกมนุษย์ ที่มีจิตใจรู้สึกคิดนึกได้.

โลกกำลังขวดความรับผิดชอบทางศีลธรรม

ที่นี่ข้อต่อไป อยากจะชวนให้ พิจารณากันถึง ดวามไม่รับผืดชอบ. ท่าน ทั้งหลายทุกกนในที่นี้กล้ายืนอันดัวเองหรือเปล่าว่า ท่านรับผิดชอบกรบถ้วนบริสุทธิ์ บริบูรณ์ ในทุกประการทุกอย่าง ที่ก้องรับผิดชอบ. ถ้าใกรพูดว่า เป็นผู้รับผิดชอบ กรบถ้วนทุกอย่างทุกประการ อาตมาก็ว่า พูดไม่จริง; เพราะว่า ยังมีสิ่งที่ไม่รู้จัก. ฉะนั้นไม่ควรจะพูดว่าทุกอย่างทุกประการ; เพราะพูดไปมันถีพูดไปโดยความไม่รู้

เราจะ ต้องพิจารณากันให้ดีว่า เรากำลังมีความรับผิดขอบเพียงไร ? เรากำลังไม่มีความรับผิดขอบเพียงไร ? ความไม่รับผิดขอบนั้น เกิดมาจากอะไร ? กวรจะทุกันให้ดีๆ. ในที่นี้อยากจะซี้พณป็นตัวอย่างเท่านั้น เพราะมันมากนัก จะชี้พอ เป็นตัวอย่างลัก ๓ ประการ :

**บ้อพี่หนึ่งไม่รับผิดชอบเพราะเพ็นแก่ตัว**; ไม่รับผิดชอบแพราะเห็นแก่ตัว ก็เพราะว่า **เป็นคนเนรดุ**ณ, เพราะ **เป็นคนที่ไม่มีทิริโอดดัปปะ**. อย่างนี้เรียกว่า ไม่รับผิดชอบเพราะเห็นแก่ตัว ; เพราะมีกิเลสเข้ามาทำให้ไม่รับผิดชอบ.

**น้อที่สองไม่รับศึกชอบ** เพราะไม่ทราบ **เพราะโง่เง่า** เพราะอบรมกันมาผิก, นี้บางที่จะได้รับข้อยกเว้นข้อนี้ เพราะว่าเราไม่รู้ เราปฏิเสธได้ว่า เราไม่รู้ เพราะไม่ทราบว่า ต้องรับผิดชอบ. แต่ดูให้กีเถอะ แม้แต่กฎหมายเขาก็ไม่ยอมให้ใกรแก้ตัวว่า "เราทำผิด กฎหมายไก้ เพราะว่าเราไม่ทราบ, เพราะว่าเราไม่รู้กฎหมาย"; เพราะว่าถ้ายอมกัน อย่างนั้น มันก็มีแต่กนทำผิกกฎหมาย แล้วก็จะวินาศกันหมด.

ถ้าเราจะแก้ตัวไม่ทราบนี้ไม่ได้ หรือเราไง่ เราจะแก้ตัวว่าเราเป็นคนไง่ นี้ก็ไม่ได้; จะแก้ตัวว่า ถ้าเราถูกอบรมมาอย่างนี้ พ่อแม่สอนมาอย่างนี้ มันก็ไม่ได้. ดังตัวอย่างว่า : แม้พ่อแม่จะสอนให้ขโมยจริง เก็กคนนี้ก็ชโมยจริง, แล้วจะแก้ตัวว่า เพราะพ่อแม่สอน; อย่างนี้มันก็ไม่ได้. ด้องจักไว้เป็นข้อหนึ่งที่ว่า ไม่รับผิดชอบ เพราะไม่ทราบ, เพราะโง่เง่า, เพราะอบรมกันมาผิด. เราตกอยู่ในฐานะเช่นนี้อย่างไร บ้างหรือไม่; ขอให้ลองแยกแยะดูให้ดีๆอย่าประมาทเลย.

ทีนี้ไม่รับผิดชอบ **บ้อที่สาม** อยากจะระบุลงไปว่า เพราะนี้หลักสาสนา วิปลาส, มีหลักศีลธรรมวิปลาส. ถ้าพูดให้ชักก็ก็อมิจฉาทิฏฐิ; เพราะ เรามีหลัก เป็นมิอฉาทิฏฐิ, รับสอนมาอธ่างมิจฉาทิฏฐิ : *ตายแล้วเกิด ตายแล้วไม่เกิด* อะไร เหล่านี้เป็นกัน. เรามีมิจฉาพิฏฐีอย่างไร; เราก็จะต้องทำไปตามมิจฉาพิฏฐีอย่างนั้น. นี่เรียกว่าเพราะมีหลักศาสนา หรือมีหลักศีลธรรมอันวิปลาส ภี่หำให้เราไม่รับผิดชอบ, หรือไม่อาจจะรับผิดชอบ, หรือรับผิดชอบไม่ถูกต้อง; ล้วนแต่เรียกว่าความไม่รับผิดชอบ ทั้งนั้น.

ขอให้เราเอาไปทกสอบดู ทำสังภายนากันดู ว่าวันหนึ่งอื่นหนึ่งอ่วงไปๆ เรามีกวามไม่รับผิดชอบอะไรเกิดขึ้นบ้าง? และก็เพราะเหตุขอไหน? เพราะกิเลส หรือ ว่าเพราะไม่รู้, หรือว่าเพราะมีการศึกษามาผิด.

ทีนี้เมื่อมาถึงนี้แล้ว ก็ดูก่อไปได้ง่าย ถึง**บัญหาที่เกิดอยู่เฉพาะหน้า** คือ การที่ *โลกนี้ขาดความรับผิดขอบทางศิลธรรม*. อย่าลืมว่า **ต้องพูดให้ยัดลงไปว่า** ความรับผิดขอบทางศึลธรรม เดี๋ยวนี้โลกกำลังบาคความรับผิดขอบในทางศึลธรรม ซึ่ง ๆ ขึ้น ; นะนั้นบัญหาหรือกวามเสียหายที่เกิดขึ้น เพราะสิ่งนี้มันก็มีมากขึ้น เป็น ปัญหาในบัจจุบัน. อากมาจะยืนยันอยู่ดลอดเวลาว่า เป็นบัญหาที่กำลังมีอยู่ในบัจจุบัน. จะจูกันเป็นข้อ ๆ ไป พอเป็นตัวอย่างอีกเหมือนกัน :---

# ชาวโลกที่ขาดความรับผิดชอบทางศีลธรรม

พวกแรก อยากจะระบุไปยังพวก นักการเมือง ทั้งหลาย บาดความรับคิด ขอบทางสือธรรม เพราะว่าพวกนักการเมืองทั้งหลายนี้ รับผิดชอบแต่หน้าทิเพื่อประโยชน์ หรือเพื่อเกียรติของตัว ; ไม่รับผิดชอบทางศีลธรรม, ไม่พูดถึงศีลธรรม. อย่างที่ว่า เถียงกัน ๑๒ ชั่วโมง ไม่มีการพูดถึงกำว่าศีลธรรม เป็นต้น; เขวรับผิดชอบแต่หน้าที่ เพื่อประโยชน์ หรือเกียรติของหัว รองพวกทัว แม้ปากจะอ้างไปไกลถึงสันดิภาพชองโลก หรือสันดิสุรของประเทศชาติก็ตาม.

พวกที่สอง พวดนักธุรกิจหั้งหลาย ก็อพวกห้าเงิน; เขาเรียกกันไพเราะ ว่า นักธุรกิง. พวกทำเงินโดยประการต่าง ๆ นี้ ไม่รับผิดชอบในประโยชน์ หรือความ ปลอดภัยของผู้อื่น; รับผิดชอบต่อกิเลสของตัว ก็ยความโลกเป็นต้น; **ใน่รับผิด** ชอบต่อพระเจ้า หรือต่อพระธรรม. นักธุรกิจนี้ มีอำนาจมาก : มีอำนาจเงิน มีอำนาจอื่น ๆ: แล้วเขาขาดความรับผิดชอบทางศีลธรรม และไม่รับผิดชอบในความ ปลอดภัยของผู้อื่น.

พวกที่สาม พวกนักปกลรอง ไม่รับผิดชอบในประโยชน์ หรือกวาม ปลอดภัยของผู้อื่นให้เท่าถับที่รับผิดชอบต่อประโยชน์ของตน หรือต่อกรอบกรัวของตน. พวกนี้ **ยาดกวามรับติก**ชอบทางศีลธรรม.

**พวกที่สี่** แม้ **นักสาสนา**, มาถึงนักศาสนากันบ้าง. ในยุกบ้จจุบันนี้ นักศาสนาก็จู **จะวับติดชอบแต่ภายในวงศาสนาของคน**; เพราะฉะนั้นนักศาสนาจึงคิด ทำลายศาสนาอื่น เอาเปรียบศาสนาอื่น. เขารับผิดชอบแต่ในวงศาสนาของคน ให้ศาสนา ของตนอยู่รอท; และในกำว่า "อยู่รอก" นี้ ก็อยู่รอกทางวัดถุเสียอีก ไม่ไช่อยู่รอกใน ทางจิตใจ. ฉะนั้นกำสอนของพระเจ้า ที่จะไปอยู่กับพระเจ้านั้น มันเป็นหมันไป; เพราะว่าสมาชิกทั้งหลายในศาสนานี้ ต้องการจะได้อยู่รอกทางวัดถุ : ที่จะบูชาอ้อนวอน สรรเสริญ หรือปฏิบัติธรรมก็เพื่อผลทางวัดถุ ให้สวย ให้รวย ให้มีความเป็นเทวศา อย่างนี้เป็นกัน. นักสาสมาไม่ผือว่า ทุกสาสมาเป็นสาสมาเดือวกัน: ไม่ถือว่าทุกศาสนา เป็นของพระเจ้าองก์เทียวกัน, หรือไม่ถือว่าทุกศาสนาเป็นกฎของธรรมชาติอันเดียวกัน; ไม่ถืออย่างนี้ จึงไม่ยอมรับผิดชอบชนิดนี้, ไม่ยอมรับผิดชอบชนิดพี่ให้ทุกสาสนามัน สามจักีกันได้ โดยความรับผิดชอบนั้นไม่ได้มีผลตรงตามความมุ่งหมายของสิ่งที่เรียกว่า ศาสนา.

พวลพี่พ้า ดูให้ใกล้ชีด มาถึงพวลนัดศีลธรรม หรือ นักจริยธรรม. *เดี๋ยวนี้ ในโลกนี้ มีแต่นักศีลธรรมโดยสมมติ*, นักจริยธรรมโดยสมมติ: คือเขาจัดให้ว่า ถ้าไกรพูดเรื่องศีลธรรม "ริยธรรม พุ้งไปเลย ก็เรียกว่า**นักศีลธรรม** หรือนักจริยธรรม, และเขาก็ไม่เลยปฏิบัติ กามนั้นก้วย. นักศีลธรรม นักจริยธรรม โดยสมมตินี้ เขา รับศิลชอนแต่เพียงจะสอน.

ขอให้พั่งดูให้ดี ให้จำแม่นอำว่า **นักสีลธรรม นักสอนสาสนานั้น รับ ติดขอบแต่เพื่องจะสอน:** บัดกวามรับผิดขอบในการปฏิบัติ. ตัวเองก็ไม่ปฏิบัติ ไม่ต้องปฏิบัติ; และจะปฏิบัติได้ หรือปฏิบัติไม่ได้ก็ไม่รู้ เพราะว่าเขารับผิดขอบแต่ เพียงจะสอนเท่านั้นเอง. ฉะนั้นเรียกว่า **บาคความรับผิดชอบทางคือธรรมพื้นท้อริง** ของพระธรรมหรือของพระเจ้า. นี่คือนักสอนศีลธรรม นักสอนจริยธรรม นักสอน ศาสนา ขายกวามรับผิดชอบทางศีลธรรมต่อพระศาสนา หรือก่อพระเป็นเจ้า.

พวกที่หก มาถึง ประชาชนหั้วไป ประชาชนปุถุชนทั้งหลายทั่วไปไนโลกนี้ เขาเห็นแต่ความจำเบ็นเฉพาะหน้า ตามความรู้สึกทางจิตใจในระทับของตน : เป็น เท็กก็เห็นแต่จะกิน จะเล่น, เป็นหนุ่ม เป็นสาวเห็นแต่กวามสนุกทางกามารมณ์; เขาไม่รับติดขอบอื่นมากไปดว่า อึ่งที่เขาห้องการ. เขาไม่รู้ว่าความสุขแท้จริงนั้นคือ อะไร; ความสุขแท้จริงนี้ มันเหมือนกับไห้เปล่า ไม่ต้องลงทุนด้วยอะไร ให้โกลาหล วุ่นวาย ไม่ต้องซื้อต้องหาไห้มันยุ่งยากลำบาก เขาก็ไม่รู้จัก. นี่เรียกว่ากนทั่วไปมี พื้นฐานเสียอย่างนี้ : ไม่รู้ว่าสุขที่แท้จริงนั้น ไม่ก้องลงทุนอะไรมากมาย ; เขาไปหา แต่ในส่วนนั้นจนเกินแล้วเกินอีก, เกินแล้วเกินอีกก็ไม่ได้รับความสุขเลย. ต้องมีความ อยาก ความหิว กวามกระวนกระวายในความหมายของกำว่าเปรต, คือความหิวอยู่ กลอกเวลา

**หวลที่เอ็ก** ดูไปอีกถึง **พุทธบริษัท, พุทธบริษัทลามทะเบียน** อีไม่ดีไป กว่าอนธรรมกาสามัญ; เพราะเป็นพุทธบริษัทโดยจดทะเบียน : พ่อแม่:ป็นพุทธบริษัท, ลูกก็เป็นพุทธบริษัท, หลานก็เป็นพุทธบริษัท, เหลนก็เป็นพุทธบริษัท. อย่างนี้เรียกว่า พุทธบริษัทตามทะเบียน เราก็ไม่รับผิดชอบพางศีลธรรมไข้ เพราะไม่รู้จัก. เขาจะอ้าง อะไรได้สูงกว่าอนธรรมดา; ก็อ้างที่ได้เล่าเรียนมา แต่มันก็ไม่มิดวจริงของสิ่งเหล่านั้น.

พุทธบริษัทนี้ของ เมืองมงายหนักเข้า, งมงายหนักเข้า; กีพลอยเป็นผู้ ทำลายพุทธกาสนานั้นแหละ. นี่จะเรียกว่ารับผิดชอบอย่างไร; เมื่อพุทธบริษัทเขา งมงายหนักเข้า ๆ เราก็จะเป็นผู้ทำลายพุทธศวสนาเสียเอง แล้วจะเรียกว่า เการับผิดชอบ ก่อพุทธศาสนาอย่างไร, หรือรับผิดชอบทางศีลธรรมอย่างไร.

พีนี้ก็เมื่อดูถึงแง่หึ่งมงายแล้ว ก็การจะดูถึงแง่ที่ถูกต้องกันบ้าง. ถ้าเป็น พุทธบริษัทที่แท้จริง ก็ต้องรับผิดชอบไห้สิ่งต่าง ๆ อนุวรรดน์ เป็นไปตาม เอตนารมณ์ ของพระพุทธองด์ ซึ่งมีใจกวามสำคัญที่สุดว่า "ตอาดตเกิดขึ้นมานี้ เพื่อประโยชน์สุข ของมหาชน รวมทั้งเทวดาและมนุษย์" หรือ "ความมีอยู่แห่งธรรมวินัยของตลาดต ในโลกนี้ มีอยู่เพื่อประโยชน์และความสุขของมหาชน ทั้งเทวดาและมนุษย์".

นี้แสดงว่า พระพุทธเจ้าท่าหรับผิดชอบกว้างขวางมาก; แล้วยัง ต้องการให้ สาวถของท่าหรับผิดชอบกว้างชวางเห่ากัน : เพื่อสืบอายุพระศาสหานี้ไว้, สำหรับ

ຕຮັວ

**ประโยชน์และความสุขของมหาบน ทั้งเทวคาและมนุษย์** นั่นเอง. ความรับผิด ชอบของเหล่าพุทธบริษัทที่แท้จริง ถ้าแท้จริงต้องมือข่างนี้ : เพื่อประโยชน์และความสุข ของมหาชน ทั้งเทวดแเละมนุษย์.

เทวดาหนิดอื่นที่ไม่รู้ว่าอยู่ที่ไหน นั่นไม่ต้องพูดถึงก็ได้; แต่**เหวดาที่เรา** อาจจะเข้าใจได้ ก็คือว่า ในโลกนี้มันมีคนพอที่จะแบ่งได้เป็น ๒ พวก : คือ พวกที่ ต้องอาบเหงื่อต่างน้ำ นี้เรียกว่า ลนธรรมดา, พวกที่ไม่ต้องอาบเหงื่อต่างน้ำอีกต่อ ไป ก็เรียกว่าพวกเทวดา. เมื่อพูดได้ว่า ทั้งเทวตาและมนุษย์, ทั้งมนุษย์และเทวดา; ก็หมาะความว่า ธรรรมะนี้มีประโยชน์ ช่วยได้ ทั้งแก่คนที่ยังต้องอาบเหงื่อต่างน้ำ หรือว่าไม่ต้องอาบเหงื่อต่างน้ำอีกต่อไป.

ใกรจะเรียกคนพวกหนึ่งว่า ขนกรรมาบีพ, เรียกคนอีกพวกหนึ่งว่า นายพุน พรืออะไรก็ตามใจ ได้ทั้งนั้น. แต่กวามหมายในกรณีนี้ เราเล็งถึงแต่เพียงว่า พวก หนึ่งยังต้องอาบเหงือต่างน้ำต่อไป; อีกพวกหนึ่งไม่ต้องอาบเหงือต่างน้ำแล้ว. แม้จะ ไกลกันมากถึงอย่างนี้ ก็อังต้องการธรรมะ เพื่อประโอชน์ที่สูงขึ้นไปกว่านั้น; เพราะ ฉะนั้นธรรมวินัยบองพระสถาลต จึงเป็นไปเพื่อประโอชน์และกวามสุบของมหาชน ทั้งที่เป็นเหวดาและมนุษอ์.

นี้รวมความว่า **ปัญหาในปัจจุบันนี้** มันมีอยู่โดยสรุปได้ว่า คนเหล่าน**นี้ ไม่รับผิดชอบทางก็สธรรม:** ไปรับผิดชอบแท่ทางวัตถุ ทางปาก ทางห้อง คือรับ ผิดชอบต่อกิเลส. กิเลสต้องการอย่างไร เชารับผิดชอบให้กิเลสได้ตามประสงค์; แห้ ที่พระธรรมหรือพระเจ้าต้องการอย่างไร เชาไม่รับผิดชอบ. นี้เรียกว่า **บาดความรับ ผิดชอบทางก็สธรรม**; กำลังเป็นปัญหา. ทีนี้เวลาที่เหลืออยุ่เล็กน้อย ก็จะต้องพูกต่อไปให้เรื่องมันจาเ พูดอะไรการ: กาซังไม่ก่อยจะเป็น ถึงแม้เหนื่อยก็ทนเอาบ้าง ทั้งกินพูดและกนพัง.

#### . ปัจจุบันมีความเกี่ยงงอนกันในความรับผิดชอบ

ที่นี้จะพูดต่อไปถึงกวามเกี่ยงงอน เกี่ยวนี้มันมี ความเกี่ยงงอนในความรับ สิดชอบ "มัวแต่โยนกลอง" : คนซีเกียงโยนกลองเก่ง, กนเห็นแก่ตัวก็โยนกลอง:ก่ง; ให้รับผิดชอบ คือมีความเกี่ยงงอนให้กนอื่นทำเถอะ เราทำไม่ได้. กล้าให้เขาประณาม คราหน้าว่าฉันทำไม่ไก้ : อย่างนี้ก็เรียกว่า กวามเกี่ยงงอนด้วยเหมือนกัน. ยุคบั่จจุบันนี้ เป็นยุดที่รู้จักกันแต่ทางวัตถุ, รู้จักแต่กุณค่าทางวัตถุ, มีผลเป็นความสุขสนุกสนานเอร็ด อร่อย แต่ทางเนื้อทางหนัง; ไม่สูงขึ้นไปถึงทางจิต หรือทางวิญญาณ. ยุคบั่จจุบัน มันมีลักษณะอย่างนี้ และยิ่งมีความเกี่ยงงอนมากขึ้น; เพราะเขา อยากจะได้แต่วัตถุ เขาไม่สอนรับศิลษอบทางวิญญาณ.

เหตุแห่งความเกี่ยงงอนนั้น **บ้อที่ -. อันแรก** ที่สุดต้องถือว่า มาจาล ลัญชาตญาณขั้นอวิชชา คือความไม่รู้ ไม่ประสประสาต่อความหมายของ คำว่า "มนุษย์" ไม่รู้ว่า ทำว่ามนุษย์ มีความหมายอย่างโร, เป็นมนุษย์ถูกต้องนั้นเป็นอย่างไร. นี่เรียกว่า สัญชาตญาณชั้นอวิชชา ชั้นที่สัตว์เคร่างฉานก็มี. สัญชาตญาณอันนี้เป็นเหตุให้เลี้ยง งอนได้ โดยไม่รู้ตัว โดยไม่เจคนา, คือเขาไม่ทำหน้าที่ที่จะต้องทำ ในกวามรับผิดชอบ ทรงศึลธรรม; เป็นความเกี่ยงงอนที่หลับหูหลับตาที่สุด ถือความเกี่ยงงอนของคนที่ ไม่รู้ว่า ควรทำอย่างไร แล้วก็เลือกทำใปตามพอใจ. **น้อที่ ๒.** กวามเกี่ยงงอนถัดไป **ก็มวจากความเห็นแก่ตัว** สามารถรู้กิจแข่ ในทางที่จะเอนปรียบ; เพื่อประโยชน์สุขในทางวัตถุ อย่างที่กล่าวมาแล้วว่า มันเป็น โลกสมัยวัตถุ. มันมีความเห็นแก่ตัว ก็กิดแท่จะกอบโดยประโยชน์ทางวัตถุ แล้ว เกี่ยงงอนในปัญหาทางศีลธรรม.

**บ้อที่ ...** ต่อไปก็เป็นความเกี่ยงงอน **เพราะซีเลียง**. ซอให้ทุกคนทดสอบ ด้วเองในข้อนี้ด้วย ว่าที่เราเกี่ยงงอนไม่ทำอะไร ไม่ทำหน้าที่นี้ เพราะว่าเราขี้เกียจหรือ เปล่า **ร ดวามขี้เลียจนั้นเป็นอันตราย : แต่มันมาในรูปของดวามมีเสน่ห์,** มันมา ในรูปของมิดร แต่ว่ามันเป็นข้าศึก เพราะเวลาขี้เกียจนั้นมันสบาย. ความขี้เกียจมันมา ในรูปของสิ่งที่เป็นแสน่ห์ ; แต่โดยเนื้อแท้แล้ว มันเป็นอันตราย คือมันทำลายคนนั้น.

มีนิทานที่เขาเถ่า ๆ กับมา เป็นนิทานของชาวจีน เล่าท่อ ๆ กันมา จนเป็น นิทานของชาติอื่น ๆ; ว่ามีกน ๆ หนึ่งมาอื่นดูประชาชนเขาทำงาน เพื่อส่วนรวมกันตัว เป็นเกลียว มาอื่นดูเฉอ ๆ. กนทั้งหลายก็พูดขึ้นมาว่า ทำไมคุณจึงไม่ช่วยทำงานบ้าง ร ถนนโนก็ตอบว่า ไม่ได้กินข้าวมาหลายวันแล้ว บ้านแตกสาแหรกขาด กำลังไม่มีอะไร จะกิน.

กนเหล่านั้นใต้พั่งก็สงสาร ไปหานั่นหานี่ มีอะไรก็เอาให้มันกิน; เขา ก็กิน ๆ ๆ จนไม่รู้จะกินอย่างไร; พอกินเสร็จแล้วมันก็ยังยืนเลยอยู่ ไม่ลงไปช่วยทำงาน. กนเหล่านั้นก็ถามอีกว่า ทำไม่ไม่ช่วยทำงวนบ้าง ? เขาก็ตอบว่า เมื่อกินจนอิ่มขนาดนี้แล้ว จะทำงานอะไรไหวล่ะ; มันกินเข้าไปจนุไม่รู้จะกินอย่างไรแล้ว, จะลุกไปก็ไม่ไหวแล้ว แล้วมันจะไปทำงวนอะไรไหวล่ะ. นี่เสน่พับองความบี้เกียจ ที่เป็นเหตุให้เกี่ยงงอน มักเพี้ยนเรื่อยไป. **บ้อที่** ๙. การเกี่ยงงอนที่มันเลวร้ายยิ่งไปกว่านั้น ก็คือ **การเนรคุณ, ความ** รู้อีกที่เป็นอันธพาล อย่างอื่นอีกมากมายหลายแบบ. แก่ถัวว่าจะสรุปทั้งหมดนี้แล้ว มันก็จะมาอยู่ที่ นิจฉา**หิฏฐิ คือมีหลักสือธรรมวิปลาส** หรือว่า อบรมสั่งสอนกันมาติค ๆ. พ่อแม่นั้นแหละตัวดี เป็นสัตรูเป็นไพรีบองลูก; ในเมื่อ อบรมลูกติค ๆ ลูกมันก็เกิด นิสัยหอบโหย่งไม่รักการงาน ไม่ขอบกวามเหน็ดเหนือย ไม่ชอบสิ่งที่ไม่สนุก. นี้เรียกว่า การอบรมมาติด ๆ; *ลูกเด็ก ๆ เหล่านี้ มันก็เกี่ยงงอน มันก็ตัดเพี้ยน ในการที่จะ* รับติดชอบตามทางแห่งศีลธรรม.

## ความรับผิดชอบทางศีลธรรมควรจะซึ่งอยู่ในจิตใจเอง

ที่นี้เมื่อพูกถึงกวามไม่รับผิดชอบ คือ เกี่ยงงอนแล้ว ก็กวรจะพูกถึงกวามรับ ผิดชอบในทางที่ตรงกันข้ามก่อไปอีกหน่อย. ถ้าจะมีกวามรับผิดชอบอย่างถูกต้อง คาม ทางศีลธรรม มันก็มีลักษณะเฉพาะออกมาอีกในรูปอื่น; แม้ไม่ต้องรับผิดชอบทาง กฎหมาย แต่ก็ยินดีรับผิดชอบในทางศีลธรรม.

ยกคัวอย่างเช่น : เราไปทำอะไรเขาเสียหาย เจ็บป๋วย หรือตาย; แต่เรา ไม่ได้ทำผิดกฎหมาย เพราะเขาเป็นผ่ายผิด เราไม่รับผิดชอบก็ได้; ในทางกฎหมาย ไม่ต้องรับผิดชอบ แต่เรายังมีความรับผิดชอบในทางศีลธรรม. เราจะชะเชยให้เขา หรือว่าให้อะไรเซาในทางศีลธรรม ยอมรับผิดชอบทางศีลธรรม. นี่ก็อความรับผิดชอบ ทางศีลธรรม ซึ่งไม่ไข่เป็นอันเตียวกับความรับผิดชอบทางกฎหมาย.

บางที่มันทรงกันข้ามก็มิ; เพราะกฎหมายนั้น เขาถือเป็นเรื่องของชาวบ้าน เป็นเรื่องของโลก ๆ ไปกามหลักฐานพอาน ที่เป็นปุถุชน. ที่นี้ความรับผิดชอบทาง ศีลธรรมนั้น ยังมีลักษณะไม่ต้องมีใกรบังกับให้รับผิดชอบ; ถ้าจะมีใกรมาบังกับให้ รับผิดชอบนี้ ไม่ใช่ความรับผิดชอบทางศีลธรรมเลย. เมื่อรับศึดชอบด้วยความรู้สึก ผิดชอบชั่วดีไม่ต้องมีใครมาบังกับ จึงจะเรียกว่า ความรับศึดชอบพื้บวิธุพธิ์, เป็น กวามรับผิดชอบในทางศีลธรรม.

ที่นี่ก็เป็นการเห็นได้ต่อไป ที่ว่า **ดวามรับผิดชอบทางที่ลอรรมนั้น** มันมี โอกาส มีช่องทาง ที่จะ รับผิดชอบได้ไลลดว่า สูงกว่า กว้างกว่า หรือบริสุทธิ์กว่า เพราะว่าพุดกันด้วยเรื่องจริง. นี้เรียกว่ารับผิดชอบทางศีลธรรม. ส่วนรับผิดชอบใน กวามผูกพัน ด้วยอำนาจจำเป็น จำใจ, หรือว่าของกิเลส นี้ทำได้แดบ ทำได้ต่ำ แล้ว ยังทำด้วยกวามหลอกลวง. ฉะนั้นขอให้ชะเง้อหา หรือบูชา ความรับผิดชอบทางศีลธรรม ซึ่งมันบริสุทธิ์กว่า หรือสูงกว่า ตามแบบของกนที่มีศีลธรรม.

**ความรับสิดขอบทางสือธรรมนี้ ยังมีลักษณะที่ว่า เป็นหลักเลณท์ที่สอม** รับได้แต่เฉพาะคนดี **มีบัญญา มีความชื่อตรงต่อธรรม**; กนอันธพาลไม่ขอมรับ ไม่ขอมเห็นด้วย. หรือว่าถ้าเราเกิดเป็นอันธพาลขึ้นมา เพราะกิเลสมันเกิดขึ้น ซู่มา ขณะหนึ่ง เราก็จะไม่ขอมรับ; ฉะนั้นกนที่บางที่ก็ยังดี ๆ อยู่นี้ กลายเป็นกนทำผิด ถนเลว ตกอยู่ใต้อำนวจของกิเลสก็ได้; เพราะหลักเกณฑ์นี้ละเอียด ประณีต หรือมัน สูง, อยู่ในลักษณะที่จะมองเห็น หรือขอมรับได้แต่กนดีมีบัญญา ซื่อตรงต่อตัวเอง หรือ ซื่อตรงต่อพระธรรม.

ถ้าพูดถึงเหตุผล **ดวามรับผิดชอบทางก็ลธรรมก็มีเหตุผล ดามหางแห่ง** ศึ**ลธรรม** ซึ่งกนธรรมดาไม่ค่อยยอมรับ; เช่นว่าเราจะชักจุงให้ไปช่วยเหลือดนอื่น อย่างนี้ คนธรรมดาก็ไม่ยอมรับ, จะมาศึกษาฝึกฝน ชัดเกลากิเลตกันอย่างนี้ คนธรรมดา ก็ไม่ยอมรับ ; ว่าไปดูหนังเสียดีกว่า, ว่าไปเที่ยวสนุก ๆ เสียดีกว่า ; ไม่มาพั่งเทศน์ หรือไม่มาพั่งบรรยาย. หรือมาแล้วก็ไม่พั่ง, นั่งอยู่ก็ไม่พึ่ง, กลับไปเสียก็มีอย่างนี้. เพราะว่ามันมีเหตุผลที่สูงไปกว่าธรรมดา ซึ่งกนธรรมดาไม่ยอมรับ.

ขอข้ำอีกกรั้งหนึ่งว่า **ลักษณะของความรับผิดชอบทางสึลธรรมนั้น** ก็ก็อว่า **ใน่ต้องรับผิดชอบทางกฎหมาย ก็อินดีรับผิดชอบทางส์ลธรรม**; แล้วก็ว่า ไม่ต้องมี ใกรบังกับให้รับผิดชอบ, และมีทางที่จะรับผิดชอบได้ไกลกว่า สูงกว่า กว้างกว่า บริสุทธิ์ กว่า เพราะเป็นหลักเกณฑ์ที่ขอมรับได้แต่เฉพาะกนกี, และมันมีเหตุผลแต่ตามทาง ของศีลธรรม; กนธรรมกาไม่ขอมรับ. นี้เรียกว่า เกรื่องทดสอบ หรือเกรื่องพิสูจน์ ว่าการรับผิดชอบทางศีลธรรมนั้น จะต้องมีลักษณะอย่างนี้เสมอ.

#### โลกจะรอดได้เพราะมีความร**ับผิด**ชอบทางศีลธรรม

ที่นี้ดูต่อไปถึงเจตนารมณ์ หัวใจของเรื่องอันแท้จรึง แห่งกวามรับผิดชอบ; จะเป็นเจลนารมณ์ของผู้บัญญัติศีลธรรม, หรือว่าเราผู้ปฏิบัติศีลธรรม ก็ตาม; เราต้อง มองเห็นทร้อยบ้าถึง เจตนารมณ์บองสิ่งนี้ คือความรับผิดชอบทางศีลธรรม. เรามั กวามเห็นว่า โลกมันจะรอดอยู่ได้ ก็เพราะศีลธรรมข้อนี้ : ศีลธรรมข้อนี้คือ ความรับ ผิดชอบทางศีลธรรมนี้ จัดเป็นศีลธรรมสูงสุด. โลกจะรอดอยู่ได้ ก็เพราะว่า สตว์โลกยังมีความรับผิดชอบทางศีลธรรม; เมื่อโลเข้าไปรับผิดชอบกันแล่ทางเรื่อง ปาก เรื่องท้อง, แล้วไม่รับผิดชอบทางศีลธรรมแล้ว; เมื่อนั้นโลกจะวินาศ.

เกี่ยวนี้เรา มามองเพ็นอยู่บัดเจนว่า โลกจะรอดอยู่ได้เพราะศึลธรรม คือกวามรับผิดชอบทางศึลธรรมนั้นเอง ก็เกิกกวามหมายมั่นจะให้ถึงหัวใจของเรื่อง. **นี้เรียกว่า มีเจดนารมณ์แห่งความรับผิดชอบ เกิดขึ้นในจิตของคนนั้น;** ในที่สุดเขา ก็จะเห็นขังอยู่ว่า ความรับผิดชอบทางศีลธรรมนี้ มันเป็นศีลธรรมเพื่อศีลธรรมทั้งหลาย อีกขั้นหนึ่ง. **ศีลธรรมทั้งหลาย** อีกมากมาย ก็สิบอย่าง ก็ร้อยอย่าง ก็ตาม อา**สขอยู่ที่** ความรับผิดชอบทางศีลธรรม. ถ้าเราไม่มีกวามรับผิดชอบทางศีลธรรมแล้ว ศีลธรรม อื่น ๆ จะมีขึ้นในโลกไม่ได้; มันเป็นหน้าที่ของมมุษย์ ที่ต้องมีกวามรับผิดชอบในข้อนี้.

### กาละแห่งการเกิดความรับผิดชอบทางศิลธรรม

ทีนี้ดูต่อไปถึงเวลา เมื่อไวจึงจะเกิดรู้สึกรับผิดชอบ? เวลาที่จะเกิดกวาม รู้สึกรับผิดชอบนี้ ขอให้สังเกตดูให้ดี ๆ ให้ละเอียดสักหน่อยจะรู้ได้ว่า : ๑. ถ้าเป็น ผู้ประกอบอยู่ด้วยธรรม หรือนิยมหลักทวงศีลธรรม จะเกิดสวามรู้สึกรับศึกปอบทาจ ศีลธรรมขึ้นมาพันที เมื่อรู้สึกว่าคนได้รับประโยชน์.

ทวอย่างเช่นว่า พอเลิกประชุมนี้ ก็มีคนช่วยเก็บเสียไปไว้ หรือช่วยกวาด; นี้ก็มีความร้าเผิดชอบทางศึลธรรมอย่างหนึ่งได้. ความรู้สึกอันนี้มันเกิดขึ้น เมื่อรู้สึกว่า ตนได้รับประโยชน์; เกิดกวามผูกพันขึ้นมาว่า จะต้องตอบแทนการที่ได้รับประโยชน์ แล้วก็รู้สึกว่า มันมีอะไรไม่ได้ชดเชยหรือชดใช้.

เมื่อเรารู้สึกว่าเราได้รับประโยชน์ เราก็จะห้องสะกุ้งในข้อที่ว่า เราจะตอบแทน อย่างไร เขาจึงยินดีหรือเต็มใจที่จะทำตอบแทน; ฉะนั้นเวลาที่จะเกิดความรู้สึกรับผิด ชอบนี้ มันเกิดเมื่อผู้มีธรรมะนั้นรู้สึกว่า ดนได้รับประโยชน์. **๒. เมื่อรู้สึกว่า จะ กลายเป็นบาป เพราะเป็นลนเอาเปรียบ**; ถ้าเราอยู่ในโลกแล้วเราเอาเปรียบมันก็ เป็นบวป: เพราะ**รู้สึกว่าจะเป็นบวป** ละนั้นเขา**ก็ระวงอยู่**. ความรับผิดชอบทาง ศีลธรรม มันก็เกิดขึ้นหุกที ที่เขารู้สึกว่าบาปจะเกิดขึ้นเพราะการละเลยข้อนี้.

 ๓. เมื่อเอาใจเขานาใช่ใจเรา เท่านั้นแหละ ความรับผิดชอบทาง สีลธรรมก์จะเกิดขึ้น. เกี่ยวนี้ไม่ก่อยมีความรับผิดชอบทางศีลธรรม แม้แต่ในวัท แม้แต่ในหมู่พระ หมู่เณร ขาดความรับผิดชอบทางศีลธรรม ไม่เคยเอาใจเขามาใส่ ใจเรา : ฉะนั้น เมื่อพระหรือสามเณร ที่เป็นผู้นำน่ายศีลธรรม ก็ยังเป็นเสียอย่างนี้ มันก็มีความหวังได้ยาก ในฝ่ายทายก หายิกา ที่จะเป็นผู้เดินตาม.

นี่เวลาที่จะเกิดกวามรับผิดชอบทางศีลธรรม ขอให้กอยข้องดี ๆ ระวังดี ๆ มัน จะสอนได้ในตัวมันเอง ตามสัดส่วนของมนุษย์ ที่มีความรู้หรือบัญญา ที่ได้รับการอบรม มาแล้ว.

# อานิสงส์ของความรับผิดชอบทางศีลธรรมย่อมมีแก่สาธุชน

สิ่งสุกท้ายที่จะพุกกันก็ถือ ประโยชน์หรืออานิสงส์ ประโยชน์หรืออานิสงส์ ของกวามรับผิดชอบทางศีลธรรม ที่เป็นไปในฝ่ายสาธุชน; เพราะว่าฝ่ายหุรชนเขาไม่ รับผิดชอบทางศีลธรรม; ฉะนั้นไม่ต้องพูกถึงประโยชน์หรืออานิสงส์แก่คนพวกนั้น. ท่านสาธุชนทั้งหลาย รู้จักรับผิดชอบทางศีลธรรม มีกวามมั่นหมายรับผิดชอบทางศีลธรรม จะได้รับประโยชน์อานิสงส์อะไรบ้าง เ

ที่เห็นชัก **ๆ อย่างท่ำ ๆ** ที่กล่าวโดยพิฏฐรัมมิกโวหาร ก็คือว่าได้รับประโยชน์ หรือ **ดำเร็จประโยชน์คน ดำเร็จประโยชน์ผู้อื่น**, สำเร็จประโยชน์ทั้ง ๒ ผ่าย. ถ้า มีการรับผิกชอบทางศีลธรรม ที่ไหน เมื่อไร มันก็จะมีการเคลื่อนไหวที่เป็นประโยชน์ ตนเอง ประโยชน์ผู้อื่น หรือเป็นประโยชน์ทั้ง ๒ ฝ่าย อย่างที่หลีกเลี่ยงไม่ได้.

ขอให้ไปกี่กกุ : เพราะกวามรับผิดชอบ มันทำให้นั่งกันติดพื้นไม่ได้; มันทำให้ลุกขึ้นทำอะไร อย่างไลอย่างหนึ่ง ตามหน้าที่ทางศีลธรรม. กวามรับผิดชอบ ทางศีลธรรม มันจึงนำมาซึ่งประโยชน์ตนเอง ประโยชน์ผู้อื่นและประโยชน์ทั้ง ๒ ฝ่าย. นี่เมื่อพูดอย่างโวหารที่ต่ำ ๆ ที่สุด ของชาวบ้านตวมธรรมดา.

ถ้าโวหารพื้อง ขึ้นไป เป็นสมปราชิกโวหาร ก็เป็นในแง่ที่เว้นลับ ที่ต้อง มองด้วยสติบัญญา ว่าเมื่อมีความรับผิดชอบทางศีลธรรม มันก็มีประโตชน์อานิสงส์ คือสร้างรากฐานของศีลธรรม ได้แก่*หิริและโอตตัปปะ*, คือไป พอกพูนนิสัชพิริและ โดดพปัปะของคนในโอกให้มากขึ้น เพื่อเป็นรากฐานทางศีลธรรม.

เลื้อวนี้พิริและโอดตัปปะของอนในโลกมีน้อยลง ๆ ๆ จนจะเรียกว่า พาษาก: ไม่ละอายแก่บาป มันก็ทำบาป มันจึงเต็มไปด้วยอาชญากรรม, แล้วมันก็ ไม่ทำลวบมตีที่ควรจะทำหน้าที่ที่อวรจะทำ เพราะว่าไม่ละอาย มันไม่มีพิรี ไม่มีโอดตัปปะ, เมื่อเรารับผิดชอบหางศีลธรรม มันก็จะผึกฝน สะสม เพิ่มพูน หริและโอตตัปปะที่เป็น รากฐานของคีลธรรม ให้ก้าวหน้าเรื่อยไปไม่มีหยุด ไปตามทางแห่งพระธรรม.

ทีนี้ ประโอชน์แห่งสีลธรรมขั้นสุดท้าอ ที่พูก โดยปรมัดกโวหารว่าจะ เป็นไปในทางลุดิงสิ่งสูงสุด ที่เรียกว่า ไม่เสือทีที่ได้เกิดมาเบ็นมนุษอ์ ที่ได้พบ พระพุทธศาสนา คือจะได้นิพพานที่แน่นอน. ถ้าเรารับผิดชอบในกวามเป็นมนุษอ์ ก็ต้องได้มลเต็มตามที่มนุษอ์กวรจะได้ ; ถ้าเรารับผิดชอบ ในกวามเป็นพุทธบริษัท ของเรา เราก็ต้องได้รับประโยชน์เต็มทามที่พุทธบริษัทกวรจะได้. ฉะนั้นขึง ขอวิงวอนท่านทั้งหลาย ว่า อย่าได้ทำแล่น ๆ กับสิ่งที่เรียกว่า ความ รับผิดชอบทางศีลธรรม. ขอให้หู่หาดวามรับศิลชอบทางสีลธรรม ในฐานะเป็นสึง อันสูงสุด; เพราะนั้นแหละก็อจะทำให้ธรรมะอื่น ๆ เกิดเป็นประโยชน์ขึ้นมา. ถ้าเรา ไม่มีความรับผิดชอบทางศีลธรรมแล้ว พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ก็จะไม่มาอยู่กับเรา; ขอพูดอย่างนี้เลย. ถ้าว่าเราปราสจากลวามรับผิดชอบทางสือธรรม ก็คือไม่รับผิด ชอบก่อพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ แล้วเรา ก็จะไม่มีพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ที่แท้จริง; แม้แต่จะเอาพระเครื่องมาแขวนกอจนกอทัก มันก็ไม่มี พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ที่แท้จริง.

ทีนี้ก็จะ สรุปครามว่า คำบรรยายทั้งหมดในวันนี้ มุ่งแสดงให้เห็มสิ่งที่ โลกกำลังบาดแคลน: ขาดแคลนยึงกว่าชาดแกลนน้ำมัน หรือชาดแอลนน้ำตาล, หรือ ขาดแกลนอะไรทุกอย่าง. โลกกำลังขาดแกลนกวามรับผิดชอบทางศีลธรรม.

**ถนในโลกลำลังบิดพลิ้ว ให้ตนเองไม่รับผิดชอบต่อพระเจ้า; เพราะ ไปรับผิดชอบต่อพญามาร**. พญามารหรือกีเลสมันต้องการอะไร เขารับผิดชอบจน กับรัวทัวสัน จะให้ได้ทามกิเลส กามต้องการของพญามาร. แต่ทีพระเจ้า พระพุทธเจ้า หรือพระชรรม ต้องการอะไร เขากลับบิทพลิ้ว คือเขาไม่รับผิดชอบทางศีลธรรม; ทำให้โลกกำลังมีจิดทราม ไปในทางไม่รับผิดชอบของการเป็นมนุษย์ มันก็ใกล้กวาม เป็นสัตว์เคร้จฉาน หรือมันกอยหลัง; แล้วยิ่งร้ายกว่ากอยหลังเข้าคลอง เพราะว่ามัน จะถอยหลังไปสู่ความเลวกว่าสัตว์เคร้จฉาน.

สัตว์เจริงฉานมันไม่รับผิดชอบเพราะมันไม่รู้ มันคิดไม่เป็น และมันก็เสว เพียงเท่านั้น; แต่มนุษย์นี่รู้เป็น ถิตเป็น เห็นอยู่ว่าจะทำอย่างไร แล้วกลับไม่ทำ ฉะนั้นการถอยหลังของมนุษย์นั้น มันก็เลวกว่าสัตว์เคร้าฉาน. นี้มันน่า, น่าอะไรบ้าง ก็ลองไปคิดดู : น่าเศร้า หรือน่ากลัว หรือน่าสลดใจ หรือน่าอะไร ก็ไปคิดเอง; เรียกว่ากำลังนอกกลอง ออกนอกคลอง ผิดทำนองกลองธรรม เพราะกวามไม่รับผิดชอบ ทางศึลธรรม. จะเป็นอันตรายยิ่งกว่าเสือ อึงกว่าสัตว์ร้าย, ยิ่งกว่าโจร อึงกว่าอะไร; เพราะเหตุว่าเขาตั้งใจไว้ผิด, เป็นจิตที่ตั้งไว้ผิด.

**จิตใจที่ตั้งไว้ผิด ทำอันตรายยิ่งกว่าอันตรายใด ๆ ;** ขอให้หยิบ . ขึ้นมาดูด้วยความสนใจเป็นพีเศษ ด้วยกันทุก ๆ คนเดิด.

การบรรยายในวันนี้ โดยหัวข้อว่า ความรับติดชอบทางศึลธรรม เย็นไป เพื่อความมีสึลธรรมอย่างมั้นคง เป็นการบรรยายที่พอสมกวรแก่เวลาแล้ว.

ขอยุติการบรรยายให้พระสงฆ์ท่านสวกคณสาธยายบทธรรม ที่นำมาซึ่งกำลังใจ สำหรับให้เกิดความกล้ำหาญ พากเพียร ในการรับผิดชอบทางศีลธรรมค่อไปณ กาลบัดนี้.

ศึลธรรมกับมนุษยโลก

– ๑๒ –

๒๒ มีนาคม ๒๔๑๘

# สมมาทิฏฐิคือรากแก้วของศีลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายประจำวันเสาร์ โดยหัวข้อใหญ่ เรื่องคีลธรรมของโลกใต้คำเนินมาถึงครั้งที่ ๑๒ แล้ว.

ในวันนี้จะได้กล่าวโดยทัวข้อย่อยว่า สมมาทิฏฐิลือรากแก้วของสีลธรรม. ขอให้ท่านทั้งหลาย ทบทวน มิงข้อความที่ได้บรรยาอมาแล้ว เพื่อเข้วใจกวามเนื่องกัน แห่งข้อกวามนั้น ๆ.

ในการบรรยวยชุดนี้ เราถือว่า **สีลธรรมเบ็นสิ่งคำเบ็นสำหรับมนุษอโลก** จนถึงกับกล่าวว่า ศีลธรรมเพื่อมนุษยโลก, มนุษยโลกก็เพื่อศีลธรรม เป็นผู่กัน โดย จะแยกจากกันไม่ได้. ถ้าปร่าศจากศีลธรรมแล้ว ก็ไม่มีมนุษยโลก; แต่มีโลกอย่างอื่น. และมนุษยโลกนี้จะมีขึ้น ก็ไม่มีอะไรดีไปกว่า มีเพื่อความมีสีลธรรม: คือมีความ สงบ คามความทมายของดำว่า ถึ - ละ. แต่เนื่องจากอักษรดาสตร์ไทยเรานิยมรูปศัพท์ สันสกฤท จึงมีรูปศัพท์เป็นซี - ละ หรือศีล. บางคนยังไม่ทราบ ก็ทราบเสีย มันง่ายที่สุด.

คำว่า **สี – ละ** นี้แปลว่า ปลลิ; ถ้าผิดปกติก็ไม่ไข่ศีล. หรือจะขยายความ ออกไปก็คือ เหตุพี่**หำให้เกิดความปกติ** เรียกว่า **สี**ล เรียกว่า **สีลธรรม, ภาวะลารที่** เป็นผลออดมาเป็นความปกติ นี้ก็เรียกว่า **สีลธรรม**, หรือแม้ที่สุดมัน ปกติอยู่คาม ธรรมบำลิของสิ่งนั้น ๆ แม้นี้ก็ต้องเรียกว่า **สีลธรรม**. รวมกวามว่า *ปรากฏการณ์ที่เป็น* ปกติ, เหตุทำความปกติ ก็ถี, ผลของกวามปกติ ก็ถี, ปรากฏการณ์ตอดกาลแห่ง กวามปกติ ก็ถี, ก็เรียกว่า ศีลธรรม. ในมนุษยโลกเรามันมีอย่างนี้ จึงเป็นมนุษย์ โลกอยู่ได้ พอปราศจากความเป็นอย่างนี้แล้ว มันก็ไม่มีความหมายอะไร ของกำว่า มนุษย์โลก.

เมื่อเรามองดูกันในแง่นี้แล้ว ก็จะเห็นว่า มัน**ให้มีบัญหาอะไร ที่ให้เกี่ยว** กับบัญหาทางศึลธรรม; เพราะเรากำลังไม่มีภาวะปกติ, หรือความสงบสุข; เรามี วิกฤติการณ์กี่ชนิดก็ถาม, ก็ล้วนแท่เป็นภามะพี่ไร้ศึลธรรม. ปัญหาที่น่าหนักใจก็ก็อว่า โลกนี้กำลังจมลง ๆ สู่ภาวะไว้ศึลธรรม; ก็ต้องดูให้ที่ว่า มันมีอยู่อย่างไร มีกระแส แห่งกวามเสื่อมศึลธรรม เป็นมาตามลำดับอย่างไร. เดี๋ยวนี้เราไม่มีสถวบันผู้มีพระกุณ เช่น บิดามารกา กรุบาอาจารย์ เกือบจะถูกยัดทั้งไปแล้ว มันก็เลยเกิดกวามรวนเรทาง ศึลธรรม ไม่มีฐานที่ตั้งแห่งกวามรักใตร่ :การพนบัถือ กดัญญุกตเวที เป็นต้น.

โลกเรามีสถาบันที่ทรงอำนาจ ส์มีอำนาจที่มักให้เป็นไปในทางที่ไว้ส์ล-

ธรรม: ไม่มีวงการที่ทรงอำนาจที่บีบบังกับไปทางศีลธรรม. เมื่อมีการอภิปรายระหว่าง

รัฐบาลกับสมาชิกรัฐสภา เมื่อวันที่ ๖ มีนาคม นี้ พูทกัน ๑๒ ชั่วโมง ทั้งฝ่ายรัฐบาล และฝ่ายสมาชิกสภาผู้แทนราษฎร ไม่เอ่ยกำว่า "ศีลธรรม" แม้แก่กำเกียว; ๑๒ ชั่วโมง พูลกัน ไม่มีกำว่าศีลธรรม ทั้งโกยกรงและโดยอ้อม แม้แก่กำเกียว. การอภิปรายเม็ก วันที่ ๑๙ นี้ ถึมีกำว่าศาสนา โผล่ขึ้นมากำหนึ่ง แล้วก็เงียบไป; **มีว่าจะบ้องกันการอ้อ** กาสนาอย่างงนงวย และไม่มีกำว่า ศีลธรรม เหมือนกัน. องก์การที่ทรงอำนาจ ไม่ได้ หยิบบัญหาทางศีลธรรมขึ้นมาพิจารณว; ฉะนั้นขอให้ดูก่อไปว่า มันจะเป็นอย่างไร เกี่ยวกับกำว่า ศีลธรรม.

ดูก่อไปถึง **สถาบันแห่งมีครภาพ** คือกวามรักใคร่ เมตตากรุณา อย่างเป็น มิตรแท้ขรึงยึงสูญหายละลายไปจากโลก **ใส่มี**ความเป็นมิตรที่แท้จรึง นอกจาก กวามเป็นมิตรเพื่อช่วยกันหาประโยชน์อย่างใดอย่างหนึ่งมาแบ่งบันกัน. มิตรภาพที่คั้ง รากฐานอยู่บนกำว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนเกิด แก่ เจ็บ ดาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น" นั้น ก็หายไป ๆ; ถ้าเป็นมิตรภาพก็เพียงแต่ ช่วยกันหาประโยชน์, เพื่อประโยชน์ของ สองผ่ายนั้น.

ทางที่ถูก : เมื่อใทมีมิทรภาพแน่นแพ้น คือความรักใคร่กัน; เพราะว่า "ทุกคนเป็นเพื่อน เกิด แก่ เข็บ ทาย แก่กันและกันเท่านั้น" เมื่อนั้นจึงจะเรียกว่า มีมิตร ภาพอันแท้จริง เป็นจุดสังเกตาคงความมีศีลธรรม. **ดัวมีสีอธรรมจริงก็จะมีแล่** มิตรภาพ จะเบียดเบียนกันไม่ได้.

ทีนี้เมื่อดูถึงความรับผิดชอบว่ว **ทำไมบ้านเมืองจึงไม่มีสีลธรรม** ? โลกนี้จึง ไม่มีศีลธรรม 1 ก็พบว่า ไม่มีโกรที่เป็นเข้าของโกยแท้จริง ไม่มีโกรเป็นเจ้าของโลก. อันนี้ มันก็แน่นอน ที่ไม่มีโกรเป็นเจ้าของประเทศ ; อันนี้ไปมองดูเถอะจะมองเห็น เพราะว่า **ไม่มีความรับผิดชอบได้** ในฐานะเป็นเจ้าของประเทศ. ถึงแม้แต่ในขอบวงอันแคบเข้า มา ในจังหวังก็ที่ ไม่มีใกรรับผิดชอบได้; กระทั่งในกรอบกรัวก็ดี ดูเหมือนกับว่า พ่อบ้าน แม่บ้วนไม่รับผิดชอบความมีศีลธรรม หรือกวามไม่มีศีลธรรมในกรอบกรัว : บิดาก็ไม่ได้สนใจ มารคาก็ไม่ได้สนใจ ในกวามมีศีลธรรมอันมันกงในกรอบกรัว แล้วลูก เด็ก ๆ จะเป็นอย่างไร.

นี่ในกรั้งที่แล้วมาเราพูดกันถึงเรื่องดังกล่าวนี้; ในวันนี้จะได้พูดถึงโดย หัวข้อว่า **ดัมมาทิฏฐิลือราณแก้วของคือธรรม**, สัมมาทิฏฐิโดยเฉพาะในเรื่องของความ สุข นั้นเป็นรากแก้วของความมีแห่งศึลธรรม ในโลกนี้เป็นอย่างอิ่ง. ทุกคนตะกละ ความสุข; **ด้ามีความเข้าใจผิดในเรื่องของความสุข มันก็เป็นดวามสุขผิด ๆ**. กาวมสุขผิด ๆ มันก็ไม่ใช่ความสุข แต่เป็นการทำลายความสงบสุข. ขอให้พิจารณากัน ต่อไป.

### โลกจะอยู่รอดได้เพราะสมมาทิฏฐิ

กำว่า "สัมมาพิฏฐิ" นี้ อาสมาพูกมาก นำมากล่าวมาก จนท่านทั้งหลาย บางกน จะรำกาญแล้วก็ไก้, พูดพร่ำเพรือ ซ้ำ ๆ ซาก ๆ เรื่องสัมมาพิฏฐิ. แก่ถ้าไกร ยังไม่มีสัมมาพิฏฐิ ก็ขอร้องว่าอย่าเพ่อรำคาญเลย; แม้ว่าอาสมาจะพูดซ้า ๆ ซาก ๆ ใน เรื่องนี้ ก็อย่าเพ่อรำคาญเลย ถ้าหากว่าหัวเองนั้นยังไม่มีสัมมาพิฏฐิ. เพราะ อะไร ๆ มัน อยู่รอดได้ เพราะสัมมาพิฏฐิ: อย่างที่ท่านกล่าวไว้เป็นกำสรุปทวามว่า สมุมาพิฏฐิ สมาทานา สพพิ ทุกข์ อุปจอกุ้ -- สัตว์ทั้งหลายก้าวล่วงความทุกข์ทั้งปวงได้เพราะสมาทาน สัมมาพิฏฐิ. **สมาทานสัมมาทิฏฐี ลือมีสัมมาทิฏฐีออ่างคือข่างถูกต้อง** อย่างกรบสวัน อยู่คลอดเวลา; อย่างนั้นเรียกว่า สมาทานสัมมาทิฏฐ**ี. อัมนาทิฏฐีดั้งอยู่ในฐานะ** ที่จะทำให้เราก้าวล่วงกวามทุกบ์ทั้งปวงได้: เพราะฉะนั้นกวรสนใจ. เพราะว่า กวามทุกช์มันยังเหลืออยู่อีกมาก, อีกหลายอย่างที่คนหลาย ๆ คนยังมีกวามทุกซ์เหลืออยู่, จงชวนกันศึกษาสัมมาทิฏฐีต่อไปโดยละเอียก และก็ปฏิบิทิให้ได้.

กำที่เกยกล่าวบ่อย ๆ เกี่ยวกับสัมมาทิฏฐิ ก็ก็อว่า *สัมมาทิฏฐินี้เป็นเหมือน* รุ่งอรุณ ; หมายกวามว่า พอเรา เพ็นรุ่งอรุณ ก็เป็นที่แน่ใจว่า มันต้องมีแลงสว่าง เป็นกลางวัน เกิดขึ้นมา, มีกวามแน่นอนอย่างนั้น. ด้ายมมาทิฏฐิจายแสง ขึ้นมา ก็หมายความว่า เราจะพบกันกับความอูลต้อง หรือมีความอยู่เอ็นเป็นสุขโดยแน่นอน จึงเรียกว่าเป็นรุ่งอรุณของกวามสุข ; ด้าพูด ในขั้นสูงสุกก็ว่า เป็นรุ่งอรุณของพระ พิพพาน.

ทีนี้วันนี้ อยากจะบอกว่า *สัมมาทิฏฐิไม่ใช่เป็นเพียงรุ่งอรุณแต่อย่างเดียว* แล้ว โดยเอามา**เป็นรากแล้วของภาวะความเป็นอยู่ที่พึ่งปรารถนา เป็นภาวะที่เด็ม ไปค้วยศึลธรรม**. ถ้ามีสัมมาทิฏฐิแล้ว มันจะไชชอนลงไปลึกซึ่งโดยค่วน ไปทั้งอยู่ใน ฐานะเป็นรากแก้วอันมั่นคง **ไม่อัมง่าะ เหมือนกับคันไม้ที่มีรากแก้ว**.

ต้นไม้บางขนิดมีรวกแก้วลึกลงไป เท่ากับขอดของมันขึ้นมาทางบน, ต้นไม้ บางชนิดมีรากแก้วลึกลงไปในดิน มากกว่าที่ยอดของมันขึ้นมาทางข้างบนเสียอีก มันจึง มีความมั่นกงมาก. นอกจากมีรากแก้วแล้ว มันยังมีรากข้างๆโดยรอบ ก็เพื่อกวาม มั่นกงได้เหมือนกัน; แต่ไม่สำคัญ เท่ากับที่เรียกว่า รากแก้ว. เกี่ยวนี้เราพุกกันถึง รากแก้วัของความมีสือธรรม : ความที่ศีลธรรมจะ คั้งมั่นอยู่ได้นั้น ก็เพราะมีสัมมาทิฏฐิเป็นรากแก้ว : เมื่อมันทำหน้าที่เป็นรุ่งอรุณ เพียงพอแล้ว มันยังมาทำหน้าที่เป็นรากแก้วลึกลงไปผั่งแน่นสำหรับกวามมั่นกงแห่งตัว ของมันกือ ศีลธรรม. เราจะถือว่า สัมมาทิฏฐิ ก็เป็นศีลธรรมส่วนหนึ่ง อย่างนี้ก็ได้ เหมือนกัน เพราะกวามหมายมันกว้าง. ในที่นี่เป็นศีลธรรมประเภทที่จะนำหน้า เล้ว ก็อีกทางหนึ่งมันจะสงรวก ปั๊กหลักแน่นแพ้น เป็น สัมมาทิฏฐิ เป็นรากแล้วของความ มีศีลธรรม ทั้งในระดับค่ำ ๆ ทั้งในระกับ กลาง ๆ และใน ระดับที่ธุงสุด.

เมื่อพิจารณาดูให้ละเอียกตามตัวอักษรแล้ว; แม้ พระนิพพานก็เรียกว่า เป็นสิ่งที่อยู่ในขอบเขตของศึลกรรม; เพราะว่าเราประพฤติศีลธรรมนี้ มีพระนิพพาน เป็นที่สุด. ถ้าดูตามตัวหนังสือแล้ว พระนิพพานยิ่งเป็นคีลธรรม เพราะกำว่า "ศึละ" นั้นแปลว่า ปลดิ ดังที่ได้กล่าวมาแล้ว; นี้ไม่มีอะไรจะปกติยิ่งกว่าพระนิพพาน; นอกนั้นมันรวนเร ง่อนแง่นไปทั้งนั้น ไม่มีอะไรจะปกติกงที่เหมือนกับพระนิพพวน, ดังนั้นเราควรจะศึกษากำว่า สมมาทิฏฐิ กันเป็นพิเศษในวันนี้ ในฐานะเป็นรากแก้วของ ภาวะปกติทั้งหลายทั้งปวง.

#### **ดึกษาให้เข้าใจสัม**มาทิฏฐิได้โดยรู้จักมิจฉาทิฏฐิ

สัมมาทิฏฐิ ตามตัวพยัญชนะ ก็แปลว่า ทิฏฐิ*โดยขอบ* ก็อกวามเห็นชอบ, *เห็นขอบที่อเห็นถูกต้อง*. กำว่า *สัมมา*,แปลว่า *ถูกต้อง* ตรงกามภาษาไทย ; ไม่ใช่ ว่าชอบหรือไม่ชอบ เอาใจกวามที่ถูกต้องถนักกว่า. *เห็นอย่างไร เรียกว่าเห็นถูกต้อง ?* อย่างไรเรียกว่าถูกต้อง ? อย่างนี้มีคนถามกันมาก มีกนถามอากมามาก. ทุกที่ก็ตอบกาม หลักในพระบาลีว่า ที่เป็นปวะโขชน์เพื่อประโยชน์ และเลือกูลหังแก่คนเอง แอะ สู้อื่น นั้นแหละคืออูกต้อง,

ขอให้จำบทนิยามอันนี้ไว้ว่า สมมาทิฏฐี คือความเห็น หรือ ทิฏฐิ ก็ทาม ที่มันเป็นไปเพื่อประโยชน์สุขและเกื้อกูล พังแล่ตนเองและสู้อื่น เขาก็เรียกว่าเป็น สมมาทิฏฐี. ถ้าจะดูที่**กิริขาอาการ** ก็คือไม่เห็นแก่ตัว ที่เป็นภัยแก่ตนเองและผู้อื่น : กวามเห็นแก่ตัวมันเป็นภัย เป็นอันตรายแก่ตนเองและแก่ผู้อื่น. ทิฏฐิ ความคิด ความ เห็น ความเชื่อ ความรู้อะไรก็ตาม รวมเรียกว่า ทิฏฐิ ; ถ้าเป็นไปเพื่อไม่เห็นแก่ตัว ชนิดที่เบียลเบียนตนเองและผู้อื่น ก็เป็นสมมาทิฏฐิ.

พุตอย่างนี้เก็ก ๆ อาจจะหัวเราะเยาะเราว่า เบียตเบียนตนเองก้วย. เบียกเบียน ตนเองนี้ เขาพึ่งไม่ก่อยถูกกันหรอก ภาษาชาวบ้าน; เพราะใกร ๆ ก็รักตัว เขาไม่ อยากจะทำอันตรายกัว; พอพูดว่า เบียดเบียนตนเอง เขาก็หัวเราะ. ที่จริง ดนบบิคนั้น ก็คือคนพื้เบียดเบียนตนเองอยู่ลออดเวลา; เพราะว่าเขาไง่ ไม่รู้ว่าเมือดเบือนคืออะไร ทำอย่างไรเรียกว่าเบียดเบียนตนเอง.

ลนเรามีความพุกข้อสู่ เพราะความโง้ของตนเอง เบี้ยดเบียนคนเอง ทั้งนั้น: ไม่เชื่อขอให้ไปพิจารณาดูให้ดี ๆ : มีความทุกข์เกิดขึ้นเมื่อไร ก็เพราะว่ว เรามีความไง่ ชนิดเบียกเบียนกัวเองอยู่โดยไม่รู้สึกตัว. คิตได้อย่างนี้คือสัมมาทิฏจุ แปลว่ามีความเห็นถูกท้อง ไม่เป็นไปเพื่อเบียลดเบียนตนเองและผู้อื่น; แต่ว่าเป็นไปเพื่อ ประโยชน์สุข เกือกุล ทั้งแก่ตนเองและแก่ผู้อื่น. ทุกคนไปปรับปรุงกวามคิดเห็นของ ตนเองเสียไหม่ให้เป็นสัมมาทิฏจู๊. พีนี้อยากจะบอกว่า ถ้าจะเข้าใจสมมาทิฏฐิกันให้ง่าย ๆ สะดวก ๆ แล้ว พึงรู้พึง
 ศึกษา โดยนัยที่มันตรงกันข้าม จากสมมาทิฏฐิ; นั่นถือมิจฉาพิฏฐิ; เรารู้จัก
 มิจฉาพิฏฐินั้นให้ดี ๆ มันเป็นด้วอนกราย. พอเรา รู้จักมีฉฉาพิฏฐิกีแล้ว ง่ายที่จะรู้จัก
 สมมาพิฏฐิ ก็อรู้โดยนัยตรงกันข้าม แล้วก็ทำให้มันตรงกันข้ามจากมิจฉาพิฏฐิ. เอาละ,
 พูตมิจฉาพิฏฐิกันกีกว่า บางที่จะสนุกกว่า.

เมื่อพูดถึงมิจฉาพิฏฐิแล้ว อยากจะแบ่งให้มันเป็นพวก ๆ เพื่อสะดวกในการ พิจารณา. มิจฉาพิฏฐิสมัยโบราณมันก็มีอยู่ ปรากฏชัดอยู่ในพระกัมภีร์ทั้งหลาย; มิจฉาพิฏฐิชองสมัยปัจจุบันนี้ ก็ดูเอนองก์แล้วกัน : ที่เนื้อที่ตัวของเราเองก่อน, แล้ว ก็ที่ถนอื่นด้วย ก็ก็อว่า ดูโลกในบัจจุบันนี้ เพื่อมองเห็นมิจฉาพิฏฐิ, ถ้าเรารู้จักมิจฉา-พิฏฐิของเรา ก็ง่ายที่จะรู้จักมิจฉาพิฏฐิของผู้อื่น หรือของทั้งโลก.

### พิจารณาดูมิจฉาทิฏฐิอย่างต่ำของสมัยโบราณ

พื้นี้มาดู มีจฉาพิฏฐีของอ่มอโบราณ กันเสียก่อน. ท่านกล่าวไว้เป็นหลัก พื้นฐานในพระคัมภีร์ทั้งหลาย ว่ามีแล้วตั้งแต่สมัยโบราณดีภดำบรรพ์ ไม่รู้กรั้งไหน; กระทั่งครั้งพุทธกวล แล้วก็ยังอยู่กระทั่งเกี่ยวนี้. มีหฉาพิฏฐิชนิตสมัยโบราณ ที่ยังมีอยู่ กะะทั่งเกี่ยวนี้ มันมีอะไรบ้าง. มิจฉาทิฏฐิอย่างสมัยโบราณนี้ก็เหมือนกันอีก คืออยาภ จะแบ่งเป็น อย่างส่ำ พวกหนึ่ง แล้วก็เป็น อย่างกลาง ๆ พวกหนึ่ง แล้วก็เป็น อย่างแรง กล้า อีกพวกหนึ่ง.

มิจฉาทิฏฐิลย่างท่ำ อย่างที่ปรากฏอยู่ในพระบาลี ที่พระทุทธเจ้าท่าน ครัสมากที่สุด ในฐานะเป็นมิจฉาทิฏฐิพื้นฐานทั่วไป ; นี่ถึเกยเอามาพูด มาเทศน์

රිශ්

มาบอกกันหลายครั้ง หลายสืบครั้งแล้วก็ได้. แต่ยังต้องพูดกันอยู่อย่างนี้ เพราะว่าไม่ เห็นมันดีขึ้น; ถ้ายังไม่ได้แก้ไขให้ดีขึ้นอยู่เพียงไร ก็ยังต้องพูดกันอยู่เรื่อยไปไม่มีที่สิ้นสุด.

สำหรับ มิจจาพิฏฐิอย่างต่ำ ก็เริ่มขึ้นมา อย่างที่ ๑ ก็อกวามเห็นหรือทิฏฐิ ที่เห็นว่า *ไม่มีการให้ ไม่มีการบูชา ไม่มีการประพฤติกระทำที่มีผล* แล้วก็ไม่มี วิบายแห่งกรรมดี กรรมปั๋ว. นี่กล่าวไว้เป็นกลุ่มเดียวกันก็ได้ : เขาถือว่า *ไม่มี* ผลกรรมดีกรรมชั้ว ; กรรมดี กรรมชั่ว ก็กือ การกระทำที่สมมดิกันว่าดีว่าชั่ว.

กนที่เป็นมิจฉาทิฏชีไม่เห็นเป็นดีเป็นชั่ว; แล้วก็เลยพานทักตอนว่า ไม่มีผลทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว. ไม่มีการให้, ก็คือว่า**ระโห้ทาย มันก็ไม่มี, ไม่เป็น** การให้ท่าน. เหมือนกับระพูกว่าให้ทานนี้ ก็สำเร็จอยู่แก่กินเข้าไป แล้วก็ถ่ายอุจจาระ. เขาไม่เข้าใจว่า ให้ทานนี้เอาของมาถวายพระเป็นการบูชา; เขาเข้าใจเพียงว่ากินเข้าไป แล้วก็ไปถ่ายอุจจาระ แล้วก็จบกันเท่านั้น; เขาเชื่ออย่างนั้น.

การบูชาก็ไม่มีการบูชา ชนิกที่เรียกว่าการบูชายัญ; อย่างว่ามันมีการบูชา ชนิกที่เผาไฟ อยู่มากในประเทศยินเดีย พวกนี้ก็ถือว่า การบูชายัญก็สำเร็จอยู่ที่มันไหม้ เป็นขี้เก้าไปเท่านั้นเอง ไม่มีอะไรที่ก็ไปกว่านั้น: ที่จะเป็นกวามรู้สึกพี่เป็นกลัญญูกตเวพี หรือว่าเป็นอะไรก็ตาม ไม่มีทั้งนั้น. นี่เป็นข้อแรก ไม่มีการกระทำที่เป็นบุญ หรือเป็น บุป อันมีผลเป็นบุญเป็นบาป โดยทั่วไปกามทีมนุษย์กระทำกันอยู่.

อย่างที่ ๒ ให้มีโลกนี้ ใม่มีโลกอื่น; นี้ปฏิเสธมากไปถึงกับว่า โตกนี้ ก็ไม่มี, คือไม่มีน้ำหนัก ไม่มีความหมายที่จะจัดเบ็นโลกนี้; ภ็ยล้าย ๆ กับว่า โลกนี้ มันก็ไม่มี. โลกอื่นจากโลกนี้มันก็ไม่มี ในเมื่อโลกอย่างที่ปรากฏเดียวนี้ ก็ถูกปฏิเสธ ว่าไม่มีเสียแล้ว โลกอื่นจากโลกนี้มันก็มีไม่ได้ ; ก็ว่าโลกนี้ไม่มี โลกอื่นไม่มี. อข้างพื่ มีพ่อไปว่า ไม่มีมารดา ไม่มีชิดว ไม่มีสัตว์โอปปาติดะ คือ ไม่มีสัตว์ที่เกิดขึ้นทันควัน โดยไม่ต้องเกิดจากท้องบิดามารดา. ที่ว่าไม่มีมารดา ไม่มี บิดานนี้หมายดวามว่า ไม่มีดวามรู้อีกว่าบิดามารดาเป็นสู้มีพระดูณ อันเราต้องเการพ เราต้องยกย่อง เราต้องนับถือ. มันมีความรู้สึกเหมือนสัตว์เคร็จฉาน ที่ไม่มีความรู้สึก ว่าเป็นบิดามารดา; แต่ว่ามันเลวกว่าสัตว์เคร็จฉาน เพราะสัตว์เตร็จฉานไม่มีความคิดนึก ไม่สามารถจะกิศนึก.

ถนมีความสามารถจะกิดนึก มัน ควรอะล**ิดนึกไปในทางอุกต**้อง; กลับไม่ คิดนึกจึงเหมือนสัตว์โคร้ออาน หรือเท่าสัตว์กับเคร้งฉาน; เพราะฉะนั้นต้องถือว่า เลวกว่าสัตว์เคร้อฉาน สำหรับผู้ที่ไม่เลารพสถาบันของบิดามารดา. เมื่อไม่มีการ เห็นแก่บิตามารถา ไม่ว่าในแง่ไหน ในปริยายไหนหมด, ความรักถ็ดี ความซื้อสัตย์ ก็ดี ความกตัญญูก็ดี ความเสียสละอะไรก็ดี มิได้มีแก่บิดามารดา; ก็เท่ากับว่าไม่มี บิตามารดา.

สัตว์ที่เกิดขึ้นหันดวัน โดยไม่ได้เถิดแต่บิดามารตา ที่เขาเรียกมันว่า โอปปาติละ นั้น เขาก็ถือว่าไม่มี. คำนี้พวกอื่นเขาอธิบายกันอย่างอื่น เขาว่าเกิดเป็นผึ เกิดเป็นเปรต เกิดเป็นเทวคา ผุดเกิดขึ้นมาโดยไม่ต้องมีบิดามารดาอย่างนี้ก็มี. แต่ชอ ให้สังเกลดให้ดี คำๆนี้มันมีความหมายกร้างกว่านั้นมาก; คือหมายถึง ดารเลิดแห่ง ดวามลิด ที่เลิดปี้บมาในใจของอน.

ความคิดนึกชนิพไพน เกิดขึ้นมาในใจของลน ลนมั้นก็กลายเป็นอย่าง บั้นโดยทันลวัน ไม่ต้องรอเดิดจากบิดามวรดา : เมื่อกิดชั่วมันก็เกิดเป็นคนชั่วทัน กวันขึ้นมา กิดซีก็เกิดเป็นคนดีขึ้นมา; ขะทิดอย่างไหนก็ตาม พอกิดอย่างนั้นก็เกิด เป็นอย่างนั้นขึ้นมา, รวมทั้งที่ว่า "เราเกิกโดยอริยชาติ" : เช่นว่ามาประพฤติพรหมจรรย์ อย่างมึกษุ ก็เกิดเป็นภึกษุขึ้นมา; พอทำเสียหายหมดก็สุญชาดจากความเป็นภึกษุขึ้นมา ก็คือดายในลักษณะอย่างนี้. พอประพฤติกระทำอย่างไร ก็เกิดเป็นคนอย่างนั้นขึ้นมา; อย่างนี้เรียกว่า **โอปปาติกะ ไ**ด้เหมือนกัน.

ทารที่ไปมัวถือแต่ว่า โอปปาติกะ นั้น จะเกิดอย่างเทวทาเกิด สัตว์นรถเกิด อะไรเกิด นั้นมันน้อยไป; ดวรขยายใจกวามให้กว้างขวางมาถึงว่า การเกิดโดยทาง จิดก็แล้วกัน. **อ้ามีการเอิดโดยทางจิด** แล้วก็เกิดทันควันขึ้นมา โดยไม่ต้องมีบิดา มารดา; อย่างนี้เรียกว่ามีอยู่, อย่าง**นี้เราต้องรับรอง ต้องรับสิลปอบ**; และต้อง ถือเป็นหลักว่า เกิดเป็นคนดี, เกิดเป็นกนแลว, เกิดเป็นไจร, เกิดเป็นบัณฑิด, เกิด อะไรขึ้นมาทันดวัน นี้มันมีอยู่. ให้ระวังให้ดี, ให้ทุก ๆ กนระวังให้ดี มันร้ายยิ่งไป กว่าเกิดจากบิตามารดาไปเสียอีก.

อย่างที่ ๙ ก่อไปก็คือ ไม่มีสมอพราหมณ์ ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติขอบ ผู้ถึง แล้วซึ่งความถูกต้อง ซึ่งรู้โลกนี้และโลกอื่นทั้งหมดได้ ด้วยปัญญาธยงตนเอง แล้วสอน ให้ผู้อื่นให้รู้ตามด้วย. คนนิจอาพิฏฐิเขาไม่ยอมรับว่า มีบุตลอที่ประพฤติดี ประพฤติ ชอบ จนรู้ไปหมด ในเรื่องของ ความดี ความชั่ว บุญ บาป สุข ทุกข์ โลกนี้ โลกหน้อ รู้หมด แล้วก็สอนคนอื่นให้รู้ด้วย; คนอย่างนี้ไม่มี. พวกมิจฉาพิฏฐิเขาระถึยอย่างนี้; แล้วก็ไม่ต้องเชื้อโคร ไม่รับถ้อยกำของใกรไปพิจารณา.

รวมทั้งหมดนี้เรียกว่า **มิจฉาพิฏฐีอย่างด้ำ ๆ เป็นพื้นฐานทั่วไป** ที่จะขัด บุคกลใดไว้ในกลุ่มไหน. ทบทวนก็ว่า *การให้ทานไม่มี การบูษาก็ไม่มี ผลกรรม ไม่มี โลกนี้ไม่มีโลกอื่นไม่มี มารดาบิดาไม่มี สัตว็เป็นโอปปาติกะไม่มี สมณพราหมณ์*  ที่รู้ยิ่ง แอ้วสอนผู้อื่นให้รู้ตามด้วยนั้นก็ไม่มี. ถ้าเป็นสมมาทิฏฐก็ตรงกันข้าม; อย่างที่กล่าวแล้วว่า จะรู้จักสัมมาทิฏฐิโก้โตยง่าย เมื่อพิจารณาจากมิจนาทิฏฐิ. **ถ้าเป็น** สัมมาทิฏฐิกิเปลี่ยบไม่มีเป็นมีเสียก็แล้วกัน : การให้ทานมี การบูบามี ผลกรรมมี โลกนี้มี โลกอื่นมี มารดาบิดามี สัตว์เป็นโอปปาติกะมี สมณพราหมณ์ผู้ปฏิบัติดี และสอนผู้อื่นให้ปฏิบัติดีก็มี; มันง่ายออ่างนี้.

# มีสมมาทิฏฐิแม้เพียงพื้นฐาน ก็เป็นรากแก้วของศีลธรรม

ที่นี้ก็ดูท่อไปว่า มัน*เป็นรากแก้วของศีลธรรมอย่างไร ?* **ด้านี้การเพ็ม** หรือ กา**รเบื้อ หรือรู้แน่นอนองไป** อย่างนี้ มันก็ **จำอหี้จะประพฤติที่อธรรม** : เป็น ผู้ที่หวังผลของบุญ เป็นผู้ให้ทาน เป็นผู้บูชา เป็นผู้ช่วยเหลือผู้อื่น เป็นผู้ประพฤติไม่ เบียดเบียนดน ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ยอมรับฐานะในโลกนี้และโลกอื่น เการพบิตามารดา ชื่อสักย์กทัญญ : เราก็ระวังตัวไม่ให้เกิกผิดอย่างโลปปาติกะ คือจิตไจเปลี่ยนไปเกิดเป็น กนเลวอย่างนั้น.

ระวงัโจไม่ไพ้ทำผิดหอักของโอปปาติกะ หมายกวามว่า ให้เกิดแต่ดีอยู่ เวื้อยไป ไม่ให้เกิดชั่ว. ให้มันเร็วทันอกพันใจในชาตินี้ ไม่ต้องรอต่อตายแล้ว. เราอยากจะติ ก็ดีกันที่นี่ก็ได้, อยากจะเบ็นเพวกาก็เบ็นกันที่นี่ก็ได้, ประพฤติเหวธรรม แล้วก็เป็นเทวดากันที่นี่ นี่มันเร็วมันทันใจดีกว่ารอต่อตายแล้ว จึงจะได้. สมณพราหมณ์ ผู้รู้ยิ่งเห็นจรึงอย่างเช่นพระพุทธเจ้า ก็มีอยู่ และท่านสอนให้ผู้อื่นรู้ตามด้วย ; ถ้า ถนเชื่ออย่างนี้ และก็ประพฤติไปตามความเชื่ออันนี้ ก็มีศีตธรรมในโลกนี้.

രിമാ

มิจฉาทิฏฐิอย่างกลางในสมัยโบราณ

ทีนี้ดูต่อไป มีจฉาษีฏฐิอฮ่างกลาง ๆ นี้ก็บัญญัติเพื่อจำง่าย เพื่อเข้าใจง่าย. พวกนี้ *ถือหลักว่า ความสุข ความทุกข์ ของเรานี้ มีเหตุบัจจัยจากภายนอก* ก็เลย ถือที่พึ่งภายนอก ไม่ถือที่พึ่งภายใน; เช่นว่า ความทุกข์ หรือความสุขก็ตาม มาจาก ผีสางเทวกว หรือมาจากพระเจ้า มันอยู่ข้างนอก. เขาหวังที่พึ่งภายนอก ไม่พยายาม หาที่พึ่งภายใน ลือการประพฤทิกระทำให้ถูก.

แต่ในตอนนี้ขอบอกกล่าว บ้องกันกวามเข้าใจผิดว่า **ลำมันกำกวม** เช่น กำ ว่า "พระเจ้า"; ถ้า คนธรรมดาล์เลวไว้ข้างนอก อยู่ที่ไหนก็ไม่รู้โลกของท่าน; แต่ ว่า ลนพี่ฉลาดรู้ธรรมะในพระพุทธศาสนา ก็รู้ว่าพระเจ้านี้อยู่ข้างใน. ธรรมะที่เรา จะประพฤติ ปฏิบัติ มันอยู่ที่ กาย วางา ใจ ของเรานั้นแหละ จะบันกาลให้เราเป็นอะไร ก็ไก้: นั้นก็อพระเจ้า. ฉะนั้น พระเจ้าอย่างนี้อยู่ข้างใน จึงไม่ถือว่า ถือที่พึ่งภายนอก; แต่ถือที่พึ่งข้างใน; นี้ก็ถ้อยกำมันกำกวม.

จำเป็นหลักกลาง ๆ ว่า เขวไป ทวังพึ่งภายนอก ก็เป็นมิจจาทิฏฐิ, ทวัง พึ่งภายในก็เป็นธัมมาพิฏฐิ, คนไม่รู้ก็ถามว่า พระพุทธเจ้าอยู่ที่ไหน ? อยู่ที่ประเทศ อินเดียใช่ไหม ? นิพพานนานแล้วใช่ไหม ? อยู่ข้างนอกหรืออยู่ข้างใน ? นั้นคนไม่รู้จัก พระพุทธเจ้าเขาว่า. พระพุทธเจ้าที่แท้นั้นลือพระธรรม ; คือพระธรรม ที่สานารล จะมีขึ้นมาภายในจิตไจบองโครเนื้อไรก้ได้ ถ้าเบาประพฤติถูกต้อง.

ที่กล่าวว่าพระพุทธเจ้าท่านสอนไว้ว่า : *"ผู้ใดเห็นธรรมผู้นั้นเห็นตลาคต ผู้ใดเห็นตลาคตผู้นั้นเห็นธรรม";* นี้ไม่ไช่เอาตัว เอาร่างกรย เนื้อหนัง เบ็น พระพุทธเจ้า. แก่ เอาธรรมที่มีอยู่ในมุลลด หรือประพฤติโดยบุลลลนั่นแหละ มา เป็นพระพุทธเจ้า. พระพุทธเจ้าท่านก็มิได้ล่างลับไป เพราะท่านตรัลว่า : "ธรรม วินัยอันใดที่แสดงแล้ว บัญญัติแล้วนั้น จะอยู่เป็นศาสดาแก่พวกเธอ หลังจากที่ อัตภาพร่างกายตถากคนี้มันล่วงลับไป"

ถึงอย่างไรเสีย พระพุทธเจ้าก็เป็นสิ่งที่อยู่บ้างใน เป็นที่พึ่งภายใน; เราต้องรู้จักว่า เหตุบ้จจ้อนี้ภายในนี้สำคัญมาก จักการให้ถูกต้อง ก็จะได้ที่พึ่งจากภายใน ซึ่งมันจริงกว่า, ทำอะไรได้สมบูรณ์กามที่ต้องการ. พวกมิจฉาพิฏฐิพึ่งข้างนอก, พวก สัมมาทิฏฐิก็พึ่งข้างใน กือทำเอาได้ตัวยกาย วาจา ใจ ซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งศีลธรรม เพราะ มันมีได้จริง.

#### มิจฉาทิฏฐิอย่างแรงกล้าสมัยโบราณ

มิธจาพิฏฐิอข่างแรงกล้า ก็คือ มิจฉาทิฏฐิที่เห็นว่าไม่มีเหตุ อย่างหนึ่ง, ไม่มีการกระทำ อย่างหนึ่ง, ไม่มีอะไรเลยด้วยประการทั้งปวงนี้ อย่างหนึ่ง.

พวกหนึ่ง เรียกกันว่า อเทลุกหิฏฐิ; พวกนี้ถือว่า "ไม่มีเหตุ ไม่นี้ยั้จจัย", อังอารทั้งทลาอทั้งปวง ก็มิได้เป็นเทตุบั้จจัยแก่กันและกัน เพราะมันไม่มีเหตุ. ที่ พวกพุทธบริษัทกล่าวว่า "ธรรมทั้งปวงมีเหตุ, ธรรมทั้งปวงมวจวกเหตุ พระตลาคต ทรงแสดงธรรมนั้นทร้อมทั้งเหตุ และกวามดับไปแห่งเหตุ", อย่างนี้เขาว่ามันไม่มี. เขาว่าไม่มีเหตุเสียคำเทียวมันก็ยกเลิกกัน; นี้เป็นพวกไม่มีเหตุ เรียกว่าอเหตุกทิฏฐิ.

อีลพวกหนึ่งว่า "ไม่มีการกระทำ" ถือไม่มีกรรม ; ใกรจะทำอะไรก็กาม ใจ มันไม่เป็นการกระทำที่ว่า มีบุญ มีผล มีอะไร ในทางธรรมทางศาสนา. ตัวอย่าง เช่นเขาว่า จะฆ่าสัตว์ทักชีวิต เอาเนื้อมากองโห้เท่าภูเขาหิมาลัอ มันก็ไม่มีบาป, จะทำบุญ ทำทานให้ข้าวสุกอาหาร มันเต็มไปทั้งโลก มันก็ไม่มีบุญ. เขาเรียกว่า ไม่เป็นการ กระทำ ; ที่ทำลงไปนั้น ไม่เป็นการกระทำ. มันเป็นสักว่ากิริยาที่คนมันทำ มัน เกลือนไหว ไม่เป็นกรรม ไม่มีผลกรรม เป็นพวกไม่มีกรรม ; ถ้าเรียกภาษาบรลี ภ์เรียกว่า **อกิริต**า เหมือนกัน.

ภาษามันสับสน เรื่องนี้อวรจะเรียกว่า ไม่เข็นกรรม ไม่ถือว่ามีกรรม ซึ่ง เป็นการกระทำที่จะเป็นผลตีผลชั่ว. เช่นว่าก้อนหินมันชนกัน ด้วยเหตุอะไรก็ทวม มัน ก็เป็นสักแต่ว่า ก้อนหินชนกัน; แล้วก็กนหนึ่ง*เอาไม้ไปดีหัวคนหนึ่งแตกตาย มัน* ก็สักว่า ไม้ไปชนกับหัวกน. เขาถือว่ามันเท่ากับวัตถุมันชนกัน; มันไม่มีกรรม อย่างนี้; ถือเอามากถึงขนาดนี้ เรียกว่า ถือว่าไม่มีกรรม, ไม่มีการกระทำที่มีผลกรรม.

อีดพวกหนึ่งถือว่า "ไม่มีกะไรเลย" ที่เรียกว่า นัทถิกพิฏฐิ : ปฏิเสธว่า ไม่มีอะไรเลย เป็นความว่างอันธหาล ไม่มีอะไรเลย ไม่มีสัตว์ ไม่มีคน ไม่มีบุญ ไม่มีบาป; ไม่มีกระทั่งว่าที่เห็น ๆ อยู่นี่ ก็ไม่มี, ไม่มีความหมาย ไม่มีคุณค่า ไม่มีสิทธิ ไม่มีอะไรที่จะเป็นอย่างที่เขาสมมติกันบ้าง เขาบัญญัติกันบ้าง หรือที่ เป็นไปอย่างถูกต้อง ตามกฎของธรรมชาติบ้าง; เขาปฏิเสลทมด.

ถ้าเป็น สัมมาทิฏฐิ นั้นก็มี จัดโว้อย่างตรงกันข้าม คือว่า เมื่อกล่าวในระคับ ของมนุษย์ทั่วไป ในปัญหาเลี่ยวกับความหุกขี้ ความคับหุดขึ่; เราก็ค้องถือว่า มันมีเหลุ มีบ้ออ้อ มีสังขารที่เป็นเหตุเป็นบ้องัย ปรุงแต่งสังขารที่เป็นผล, สังขารที่ เป็นผลแล้วก็กลายเป็นสังขารที่เป็นเหตุ, แล้วก็ปรุงแต่งสังขารที่เป็นผลเรื่อยไป ตามนัย แห่งอิทปปข้องยตา; อย่างนี้ก็เรียกว่า มันมีเหตุ. พีนี้ตำหรับ เรื่องกรรม นั้น ก็ถือว่ามันมีกรรม ; เพราะว่า กระทำองไป ด้วยเจตนา คือมีความคิดที่เขตนา แล้วก็กระทำลงไปทางกาย ทางวาขา มัน ก็มีตอ สะพ้อนออกมา โดยสมดวรแก่การกระทำ : ถ้าเป็นความคิดชั่ว มันก็ต้องมีความรู้สึกชั่ว ผสชั่วออกมา, ถ้าความคิดดี มันก็ต้องมีผสตีออกมา ; ฉะนั้นการกระทำนั้น ๆ ชื่อว่า เป็นการกระทำแล้วก็มีผลการกระทำ. ถ้าคนคิดกันอย่างนี้ ก็ไม่กระทำกรรมชั่วเลย.

อีกข้อหนึ่งก็คือ **พวลสัมมาพิฏฐิเห็บว่ามันมี ตามที่เราสมมด**ิ ตามที่เรา บัญญัติ: หรือตามที่อยู่เหนือสมมติ เหนือบัญญัติ; พวกสังขตธรรมหรือสังขารทั้งหลาย ก็มีไปเป็นไปตามกฎเกณฑ์ของสังขตธรรม, พวกอสังขตธรรมก็มีอยู่เป็นไปตาม มีอยู่อย่าง พวกอสังขตธรรม; ฉะนั้น อย่าปฏิเสธว่าไม่มีอะไรเลย แล้วก็ไม่เอาใจไส่กับอะไร เลย ซึ่งก็เป็นคนโกพกพลอกลวงออ่างยิ่งออู่ในดัว; เพราะว่ามันมีกิเลสของตัว มีเนื้อของตัว มันทำไปตามกิเลสของตัว เพื่อผลของตัว. ทำไม่ไม่หยิบเอาอันนั้นมาเป็น สิ่งที่มี, ทำไมเราปฏิเสธเตียว่าไม่มี.

ถ้าเราขอมรับ พิจารณาว่าอะไรมีขยู่อย่างไร เกี่ยวข้องกันอย่างไร แล้วอะไร มันจะเกิดขึ้น; แล้วก็ทำไปกามกวามถูกต้อง ซึ่งเป็นบทบัญญัติที่ถือว่า "ถ้าถูกค้อง ก็คือไม่เบียดเบียนคนเองและผู้อื่น หรือว่า เป็นไปเพื่อประโยชน์สุขและเกือกูล ทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น" นั่นเหละกือถูกต้อง. ฉะนั้นเราอย่าไปปฏิเธธว่าไม่มีไม่ก้องทำ อะไร ไม่ต้องรับรู้อะไร; เราต้องทำไปตามที่กวรจะทำ ที่มันเป็นไปเพื่อประโยชน์สุข และเกือกูล.

ส่วนการที่จะ **ไม่ยืดมันสิ่งใกว่าเข็บตัวเรา - เป็นของเรา** นั้น มันมีอยู่ส่วน หนึ่ง เป็นความจริงอยู่ส่วนหนึ่งท่างหาก; ซึ่ง จะต้องรู้ จะต้องทำ เพื่ออย่าให้มัน **เกิดลวามหนักด้วยสิ่งพี่ตนมี:** ไม่ใช่ว่ารับสมมติ รับบัญญัติมาถือ ให้มันหนักอึ้ง จนจะต้องจมกวามทุกข์ตายไปเลย. เราจะต้องรู้จักสลัต ไม่ให้กวามทุกข์เกิด เพราะ กวามยึดมั้นถือมั้น ทั้งในกวามตีและกวามชั่ว, คือไม่ยึดมั่นถือมั่น ในสิ่งที่เรายอมรับว่า มีนั้นเอง.

มีมิจฉาท็ฏฐิหรือสัมมาทิฏฐิก็กาม มันมีอยู่อย่างสุดหลั่นกันอยู่เป็นชั้นๆ : อย่างท่ำก็มี อย่างกลางก็มี อย่างแรงกล้าก็มี; ด้าเป็นสมัมวทิฏฐิแล้ว ด็ต้องเป็น ดวามสุขทั้งนั้น.

### **พิจารณาดูมิจ**ฉาทิฏฐิอย่างสมัยปัจจุบัน

ทีนี้ ดูกันถึงมิจฉาพิฏฐีแห่งอุกบัจจุบันกันบ้าง. ในอุกบ้จจุบันนี้ มันกีมี มิจฉาพิฏฐีสมัยป้จจุบัน; เพราะว่ามีอะไรอย่างปัจจุบันที่เกิดขึ้น เป็นพิเศษ ทำให้มี มิจฉาพิฏฐีของสมัยปัจจุบันพอที่จะแฮกออกมาดูได้ ที่มันแปลกไปจากที่มันเกยมีมาแล้ว กั้งแต่สมัยพุทธกาล; ยกตัวอย่างเช่น:--

สมัฮมีนิยมวัตถุ เป็นวัตถุนิยม, อะไร ๆ ก็เอาวัตถุเป็นหลัก ต้องการผล เป็นความสุข ก็ เอาความสุขอข่างอากัอวัตถุเป็นหลัก ; เช่น กามารมณ์ เป็นต้น, ก็เกิดมิจฉาพิฏฐิแบบใหม่เอี่ยมขึ้นมาว่า มีแต่วัตถุเห่านั้น ที่เป็นของมือสู่จริง นอก นั้มมันขึ้นอยู่กับวัตถุ นี้กือลัทธิวัตถุนิยมสมัยใหม่ ซึ่งเขาเรียกกันว่า วัตอุนิยมวิภาษ.

เขามีเหตุผลพร้อมที่จะขี้ให้เห็นว่า จิตนั้นไม่มี จิตเบ็นเพียงปฏิภิริยาที่ ออกมาจากวัตอุ เพราะวัตถุมันเคลื่อนไหว มันจึงมีสิ่งที่เรียกว่า จิตออกมา; มันมี ร่างกาย, ร่างกายมันทำกิริยา มีปฏิกิริยาออกมาเป็นจิต. อย่างที่เขาพูคนี้ เราอาจจะ เปรียบเทียบได้ ดังพี่เซาคงจะเล็งถึงข้อที่ว่า มันมีแต่การเกลื่อนไหวของวัตถุ.

 ตว้อย่างเช่นขกลวกโดนาโม ; พอมันหมุนขึ้ไป มันก็มีกระแสไฟพับออกมา พอมันไม่หมุนมันก็ไม่มีกระแสไฟพ้าออกมา ; ฉะนั้น ถือว่า กระแสไฟพ้านี้ออกมาจาก วักถุที่มันเกลื่อน. อย่างนี้เชาก็คงจะถูกส่วนหนึ่งแน่ ว่ากระแสไฟพ้ามันออกมาจาก วักถุที่มันเกลื่อน.

แต่ถ้าใครจะเกิดไปแข้งขึ้นว่า กระแสไฟพ้วนั้นมันมีอยู่ก่อนแล้ว, แม้วัตถุ ไม่เคลื่อนมันก็มีอยู่แล้ว แต่มันไม่ปรากฏ; เพราะฉะนั้น การเกลื่อนนั้นเป็นแต่เพียง ทำให้มันปรากฏ. ถ้าอย่างนี้แล้วเขาก็มีเหตุผลเป็นอย่างอื่น; ว่าวัตถุล้วน ๆ ก็อย่างหนึ่ง, สิ่งที่ไม่ใช้วัตถุก็อีกอย่างหนึ่ง ซึ่งมันจะออกมา เมื่อมีวัตถุเคลื่อนไหว. แม้อย่างนี้เขามี ถวามพอใจที่จะ**ถือว่า ตุถออ่างขึ้นอยู่กับวัตถุ**, เป็นเพียงปฏิกิริยาของวัตถุก็ตามใจ.

หลักพุทธสาสนา ไม่สื้ออย่างนั้น; ถือว่ามันมีอยู่ทั้งวัดอุและทั้งจิต มัน ท้องอาศัยซึ่งกันและกัน มันจึงทั้งอยู่ได้ หรือปรากฏอยู่ได้. เราจึงไม่ยอมถือกระท่ายขา เดียว ข้างเดียวว่ามันมีแต่วัดอุเท่านั้น; ถือว่ามีทั้งวัดอุและมีทั้งจิต อาศัยกันก็ออกมาเป็น

สิ่งนั้นสึ่งนี้. เพราะว่าที่เรียกว่าร่างกายนี้ ถ้าปราศจากจิตก็จะเป็นไปไม่ได้ มันไม่มีความ หมายอะไร; จิตก็เหมือนกัน ถ้าไม่มีร่างกาย มันก็ไม่ปรากฏอะไรออกมาได้. มันเป็น จิตซึ่งแสดงออกมาทางร่างกาย. พุทธศาสนาเราจึงว่า มันม**ี่ทั้งนามและรูป รวมกันเป็น** สิ่งๆ หนึ่ง.

วัทถุนิยมสมัยใหม่เขาปฏิเสธจิท เพื่อไปสนใจกับร่างกาย ไปสร้างกวามเจริญ กันแต่ทางร่างกาย; พุทธบริษัทก็ถือว่าไม่ถูก หรือเป็นมิจฉาทิฏฐิ. เดี๋ยวนี้ **สมัยใหม่**  นี้ถือว่า มันสมบูรณ์ทางวัทถุก็พอแล้ว; **ถ้าสมบูรณ์ทางวัตถุแอ้ว ลี่ไม่มีบัญหา** ละไรอีก. นี่อุดมกติทางการเมืองบางลัทธิมันเบ็นอย่างนี้ เร่งสร้าง เร่งผลิต เร่ง ขวนขวายกันแต่ทางเรื่องวัตถุ คนมีกิน มีใช้ อื่มสบายดี แล้วก็หมดบัญหา. นี้จริงไม่จริง ขอโห้ลองไปอิกคุ.

ในเมื่อพระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า *คนมันอิ่มไม่ได้ลำพังเหยื่อบ้อน*; จะเอา เหลือมาบ้อนคัณทาเท้าไร ๆ มันก็อื่มไม่ได้; มันต้องจัดการอย่างอื่นต่างหาก. ฉะนั้น เราจึงไม่ถือ ไม่ยอมรับว่าถ้าวัตถุสมบูรณ์แล้ว คนก็จะคืเอง หรือมีความสุขเอง; เรา พูคไปในทำนองว่า ต้องกำจัดตัณทา ต้องนี้ฉัมมาทิฏฐิ เกี่ยวข้องกับสึงต่าง ๆ มัน จึงจะสงบสุข จึงจะหมดบัญหา.

ที่นี้กุไป อีกทางหนึ่ง คนอมัยนี้เขาอื่อว่าไม่ต้องมีคาสนา ไม่ต้องมีธรรมะ ไม่ต้องมีพระเจ้า; นี่พอจะเข้าไจได้ กานเกี่ยวนี้เขาไม่ต้องมีควสนา เขาพอใจที่จะ ไม่มีศาสนา เขาจึงทำอะไรควมกวามขอบใจ; ถ้าเป็นอย่างนี้ก็หมายความว่า เบามี ศาสนาโง่, มีความโง่เป็นศาสนา มีถิเลสเป็นสาสนา, มีความอยากตามใจเพื่อหนัง ของเบา นั้นแทละเป็นศาสนา. นะนั้นการที่เขาพูดว่า เขาไม่มีศาสนา นั่นเขา โภหก; เขาขอบเงิน บูชาเงิน เขาก็มีเงินเป็นศาสนา, ถ้าเขาชอบกามารมณ์เป็นสรณะ เขาก็มีภามวรมณ์เป็นศาสนา.

ลนจะว่างจากคางนาไม่ได้; การที่เขาไม่อยากจะมีศาสนา, ปฏิเสธ ศาสมา เพื่อมีอะไรเป็นของตัวนั้น มันก็มีตัวนั้นแหละเป็นลาสนา, ถ้าตัวโง่มัน ก็มีความโง่นั้นแหละเป็นคาสนา. ธรรมะก็เหมือนกัน; เขาไม่ต้องการพระธรรม ล์เพราะเขาไม่รู้จักพระธรรม ว่าพระธรรมคืออะไร, มีประโยชน์อย่างไร. เขาเคย

ഭിമാ

ได้ยินแต่ว่าพระธรรมนั้น เป็นเรื่องวัด ๆ วา ๆ บ้า ๆ บอ ๆ ครึ ๆ คระ ๆ เขาดีไม่สนใจ พระธรรม.

พีนี้ พระเจ้าที่พูดกันไว้ในอักษณะโบราณนั้น มันเป็นบุคคลมากเกินไป; กนที่มีการศึกษาสมัยใหม่จึงไม่ยอมรับ. พระเจ้าเอยถูกทอดทั้งให้ตายไป; ทฤษฎีเรื่อง พระเจ้าตามแบบนั้นถูกทอดทั้งเลียแล้ว, พระเจ้าตายแล้ว. เพียวนี้เรามี พระเจ้า ของพุทธบริษัท คือถึงที่มีอำนาจสูงอุดก็คือพระธรรม; ฉะนั้น เรามีพระธรรม เป็นพระเจ้า, พระเจ้าของเรายังมี. เรายังจะต้องถือพระเจ้า ถือศาสนา ถือพระธรรม.

ทีนี้ **ลนอนัยนี้ถือว่า ไม่มีบุญ**; เพราะบุญเบ็นการให้เปล่า; หมายกวามว่า ที่เราให้เขาโดยไม่หวังอะไรดอบแทนนั้น เบาว่าก็บี่วยการทำ มันไม่มีประโยชน์ มันไม่มีบุญ. ถ้าให้ก็ต้องไม่ใช่ให้เปล่า ต้องได้รับอะไรตอบแทน; อย่างนั้นเขา เรียกว่าบุญ. กนพวกนี้เห็นแก่ตัวมากเกินไป จึงไม่ยอมรับรองการให้อันบริสุทธิ์ คือ ให้ชนิกที่ไม่หวังอะไรตอบแทน; ฉะนั้น ถนสมัยนี้จึงไม่ได้กิกให้ โดยไม่หวังอะไร ดอบแทน ไม่เหมือนอนสมัยโบราณ ซึ่งมีสัมมาทิ<sub>น</sub>ฐ์ในข้อนี้.

มิจจาพิฏฐิสมอโหม์ นี้ก็เลยไปถึงว่า มีกินเองก็พอแล้ว ด้าข่วยผู้อื่นละก็ เป็นการลงพุน ไม่ไข่ทำบุญ; มีกินเองก็พอแล้ว บัญหามันมีเท่านั้น, มีไห้มาก เข้าไว้ ๆ ก็พอแล้ว สำหรับสิ่งที่ต้องทำ. ถ้ามีเพื่อให้ผู้อื่นกินด้วยนั้นไม่ถูก นอกจาก ระเป็นการลงทุน. การที่จะรับใช้ผู้อื่น ช่วยเหลือผู้อื่นนั้น เขาไม่เห็นว่ามันมีประโยชน์ อะไร; ถ้ามันไม่เป็นการลงทุน เพื่อได้ผลเป็นวัตถุกลับมา. บางที่ก็จะเห็นว่า จะ เสียความเป็นประชาธิปไตยด้วยซ้ำไป เพราะเขาเมาประชาธิปไตย. **ลัทธิวัตอุนิยมอีกอย่างหนึ่ง** ที่พูดกันติกปากสำหรับบังจุบันนี้ ในทางที่ ลุ่มหลงจริง ๆ ก็ตาม ในทางที่ไว้เพื่อล้อเลียนก็ตาม; เขาว่า *กิม ดิ่ม ร่าเริง เต็มที่ เทราะว่าหรุ่งนี้เราอาจจะตายเชียก็ได้*; นี่พูดกันก้องโลกไปเลย. กินให้เต็มที่ ตึ่มให้ เต็มที่ ร่าเริงสนุกสนานให้เต็มที่ กือกามารมณ์นั้นให้เต็มที่; เพราะว่าพรุ่งนี้เราอาจจะ ทายเสียก็ได้, ก็ยิ่**งตั้งหน้าดังตาเต็มที่ในเรื่องนี้ ในเรื่องกามารมณ์นี้**.

ลนสมัยนี้ไม่เห็นว่ามีบุญ ไม่กิดจะทำบุญ ไม่เห็นว่าหลักการเรื่องการ ทำบุญเบ็นของถูกต้อง. คนสมัยนี้จึงถือว่า สวัสดิการนั้น ที่รัฐบาลจัด หรือใครจัด ก็ตวม มันเบ็นเพียงการตอบแทนภาษีที่เก็บเอาไป ไม่มีอะไรที่ให้เปล่า ที่เบ็นบุญ เบ็นกุศล. นี้เป็นกวามกิดที่เลวมาก กิอย้อมให้กนเห็นแก่ตัวจัดยิ่งขึ้นไปอีก; หรือ ว่าการจัดสวัสดิการระบบนี้ มันก็ทำคนเลวลงไปมาก ก็อไม่มีการเอื้อเพื่อเผื่อแผ่ช่วยเหลือ ให้พรี มีแก่การคอบแทนเรื่อย.

รัฐจะจักสวัสลีการอย่างไร; อีกผ้ายหนึ่งก็ถือว่า เป็นการทอบแทนภาษีที่ เก็บไปเท่วนั้น คนจึงไม่ได้รักประเทศชาติ, ไม่ได้รักอะไรเป็นส่วนรวมว่า มีนูญมีคุณ หรือมีประโยชน์: มันกลายเป็นการค้ากันไปหมด กระทั่งเป็นการค้าระหว่างรัฐบาลกับ ประชาชนในเรื่องเก็บภาษีไปเพื่อให้สวัสดิการ; อย่างนี้ นิสัยกตัญญูกณวทีก็ไม่เกิดขึ้น ความเห็นแก่ตัวมันก็เป็นไปแรงกล้า. การจักสวัสดิการนั้น ทำให้กนเลวลงทางจิตใจ เสียมากกว่า ที่จะทำให้คนตีขึ้นในทางจิตใจ.

**ลนสมัยนี้ถือว่า "ได้นั้นแหละลือลี**" คือถูกต้อง หรือยุติธรรม. เขาเป็น ผู้ได้นั้นแหละคือซี คือถูกต้อง คือยุติธรรม; เมื่อถือหลักอย่างนี้แล้ว มันก็เกิดกวาม ก็กว่าถูกต้อง หรือซอบธรรม ตรงที่ "โกรมีอยาวก็สาวเอา". โกร "มือยาวก็สาวเอา" นั้นก็อถูกต้อง ก็อยุติธรรม ก็ก็อดีนั้นเอง; เพราะว่า "ได้นั้นแหละก็อดี" ก็หลับหู หลับกาผิกมานานนักเช้ว ๆ จนถือว่าได้นั้นเหละก็อดี ได้นั่นแหละก็อยุติธรรม ได้นั้นแหละ ก็อถูกต้อง ก็เลยเกิดเป็นหลักที่ถือขึ้นมาได้ว่า ใครสามารถจะเอาได้เท่วไรก็เอาซิ ไม่ผิก ~"ไข<sub>้ 12.</sub>

กหมือยาวก็เลยสาวเอา คนมือสั้นก็อดจนตายไปอย่างนี้เป็นทัน; อย่างนี้ ก็หวดวามสงบสุขไม่ได้ เพราะว่ามันไม่เป็นศีลธรรมอย่างยิ่ง, ถ้า**เป็นสีลธรรม** ก็คือ ไม่ถือว่าได้นั้นแหละคือดี; มันก็ **ต้องอื่อว่า ไม่มีใดรหุกข์ ไม่มีใดรเลือดร้อน** นั้นแหล**ะคือดี**.

สรุปแล้ว ในที่สุดก็เขาเห็นว่า ความสุขนั้นคือการได้ตามกิเลสมันต้องการ. ช่วยระวัง หรือว่าจกจำกำพูดประโยกนี้ไว้ด้วย ว่า ด**วามสุขนั้นคือการได้ตามที่กิเลส มันต้องการ ม**ันจึงไม่ดูหน้าใคร ไม่เชื่อใกร; ไม่เชื่อแม้แต่บิตามารถา กรุบาอวจารย์ หมด. เขาถือว่า ตามที่กิเลสต้องการอย่างใตก็ต้องไก้อย่างนั้น จึงจะเรียกว่าเป็นกวามสุข.

**ความสุงชนิดนี้จะไม่ทำความสะบ** หรือปกติ แม้แต่แก่ตนเองและแก่ผู้อื่น. นี้ ทำไมจึงเป็นสิ่งพี่ถูกมองเป็นความสุข ? เพราะมันเป็นเรื่องการหลอกลวงซองสุข. เวทนา. ฉะนั้น จึงมาถึงข้อที่ จะต้องพิจารณาต่อไป ดือข้อที่ว่า สมมาทิฏฐิ โดย เฉพาะในเรื่องของกวามสุขเป็นรากแก้วของศีลธรรม ; ทำไมจึงเน้นไปที่เรื่องของ ความสุข ? ก็เพราะว่าเรื่องทวามสุขนี้ มันเป็นเรื่องที่ใหญ่โดมโหพาร.

กนตะกละความสุข, เมามายในความสุข, เห็นแก่ดวามสุข, โดยไม่รู้ว่า ดวานสุขนั้นคืออะไร. ถ้าเป็นมิจฉาพิฏฐ์ ความสุขนั้นก็ผิด; กวามสุขนั้นจะกัดเอา กนนั้นเอง. ถ้ามันเป็นเรื่องของสัมมาทิฏฐิ ความสุขนั้นมันก็ถูกต้อง แล้วมันก็ไม่กัด ใกร ไม่กัดตนเอง ไม่กัดผู้อื่น : กวามสุขของกนที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ มันก็กัดทั้งตนเอง กัดทั้งผู้อื่น. ฉะนั้นขอให้มองเห็นว่า มีสมมวทิฏฐิในเรื่องของความสุขนี้ จะเป็น วากแก้วของศีลธรรม. นี้ก็ควรจะดู คำว่าความสุขกันก่อไปอีกสักหน่อย.

### ต้องรู้จักความสุขที่เป็นสมมาทิฏฐิ์

การพุทอะไรสักเรื่องหนึ่ง ก็อยากจะพูดให้มันสิ้นเชิงเสมอ คงจะยึกยาดบ้าง เป็นธรรมกา; เมื่อพูกถึง สัมมาทิฏฐิในเรื่องของความสุบ ก็ต้องดูกันให้มันหมด ทุกแง่ทุกมุม ว่า ความสุขนี้มันคืออะไรกันแน่ ? *ในภาษาบาอี* เขาเรียกชักลงไปว่า สุข*เวทนา* คือว่า ความรู้สึกที่เป็นสุข สนุกลนาน เอร็ดอร่อยนี้ เขาอือเป็นของ กลางที่มันมีอยู่; ถ้าไปเกี่ยวข้องกับมันลูกต้อง ก็ไม่เกิดโทษอะไร หรือถ้าไม่เกี่ยวข้อง เสียเลยก็ไม่เป็นไร. แต่ถ้าไปเกี่ยวข้องกับมันผิดแล้ว มันก็เกิดกิเลส และเกิดทุกข์.

กำว่า ความสุข มัน ต้องทนายถึง การที่เราเข้าไปเกี่ยวข้องอย่างถูกต้อง กับสิ่งที่เรียกว่า สุขเวทนา. อย่าเอากำว่า "สุขเวทนา" มาปนกันเป็นกำเกียวกับกำว่า "ความสุข". สุขเวทนานี้มันเป็นของกลาง เช่นเราทอกตาไปเห็นของที่ถูกใจ มันก็ สบายตา; เห็นของไม่ถูกใจมันก็เป็นพุกข์ตา ไม่สบายตา; แต่นี้มัน **เป็นเพียงเวทนว.** ของที่เป็นสุขตา นั้น **ลองไปเกี่ยวข้องกับมันติด ๆ** มันจะกัดเอา; แม้หางหู ทางรมูก ทางสิ้น ทางผิวหนัง ทางอะไรก็เหมือนกัน. มันเป็นสุขเวทนานั้นแหละ; ถ้าไป เกี่ยวข้องกับมันผิด ๆ แล้ว มันจะกัดเอา แล้วมันไม่มีกวามสุข. ถ้วไปเกี่ยวข้องกับสุขเวทนาอย่างถูกต้อง จึงจะเกิดกวามสุข. คำว่า **ดูกต้อง บี้ห้องระวงให้ดี**; บางอย่างก็ไปยุ่งก้วยไม่ได้ คือไปยึกถือเข้าแล้ว มันก็เกิดกวามทุกข์ หนักอก หนักใจ ถึงฆ่าตัวตาย ถึงเป็นบ้า ถึงเสียสติ เป็นโรกประสาทอะไรก็มี; เพราะได้หวังกวามสุข และก็ได้เข้าไปเกี่ยวข้อง กับสิ่งที่เรียกว่า สุขเวหนาอย่างผิกๆ เป็นมิจฉาทิฏฐิ.

ราหลังมีอันมาพิฏฐีในเรื่องของควาทอุบ : ดูกวามสุขกันในหลายแง่ หลายมุม. บางหีจะมีทางเลือกได้ความสุขขนิกที่ไม่ค้องลงทุนมาก หรือไม่ต้องลงทุน อะไรเลย :--

ในทมวดแรก จะแจกกวรมสุขออกเป็น ๑ ชนิด : *สุขเพราะ* เราได้กินเอง, แล้วสุขเพราะเราแบ่งให้คนอื่นกิน, แล้วสุขเมื่อรับใช้ผู้อื่น.

อย่างพื่ ... สุบเพราะเรากินเอง คือเสวยเอง. ความสุขมีหลายระกับ : นับทั้งแต่มีเงิน มีของ มีเกียรติยศ มีชื่อเสียง กระทั่งมีการบรรลุมรรคผลนิพพาน ; นี่เป็นสุขที่เราได้รับเอง คือเราได้กินเอง. ไปศึกษาดูให้ดี : ที่เรียกว่า ความสุข พื้ดู้นั้น จะได้รับเองนั้น มีตั้งแต่ ประพฤติศึลธรรมถูกต้อง, มีความสงบสุขในบ้านเรือน อย่างพราวาส, แล้วยังไม่พอก็ออกบวช ก็ประพฤติปฏิบัติบรรลุมรรค ผล นิพพาน.

สรุปกวามได้อย่างหนึ่งกามพระบาลีที่ว่า *สุโข วิเวโก ตุฏุจิสฺส ลุตธมมลฺล* ป*สฺสโต ; – กวามไม่มีอะไรรบกวนของกนที่ศึกษาแล้วเห็นธรรมะ ยินดีอยู่ นี้เป็น กวามสุข. อยากจะให้ถือหลักอันนี้ เป็นหลักฟื้นฐาน เป็นหลักเบื้องกัน เป็นหลัก ทั้งหมดดีกว่า.* 

රොෂ

ความไม่มีอะไรรบควนนั้นเรียกว่า วิเวก, วิเวกก็อกวามไม่มีอะไรรบกวน ทางกาย ทางวาจา ทางวิญญาณ อะไรก็ตาม; มันไม่มีอะไรรบกวน เรียกว่า "วิเวก". คนที่มีวิเวกได้ ด้องเป็นดนที่ สุดชมุม ก็อว่า มีธรรมะอันได้ศึกษาแล้ว, แล้วกี ปลุสโต - เห็นอยู่ซึ่งธรรมะนั้น, ตุฎโจ - อินดีอยู่ อิ่มอยู่ พอใจอยู่ ซึ่งธรรมะนั้น; อย่างนี้เรียกว่าเป็นสุข.

อย่างพระบาลีที่เราสวกกันเสมอว่า *สุโข วิเวโก ตุฎุขสุส ลุทธมุมสุส ปสุสโต*; เป็นลาอาพระพุทธอุทาน ที่พระพุทธเจ้าแรกทรัสรู้ใหม่ ๆ ท่านโพล่งออกมา อย่างนี้ว่า ต้องเท็บธรรม จะด้วยการพึ่ง ด้วยการศึกษา ด้วยอะไรก็ตาม, ก็ต้อง เพ็บธรรมธ แล้วขิบตือยู่ และในขณะบันไม่มีอะไรรบกวนเลย ทางกาย ทางวาจา ทางจิด นั้นแพละลือเป็นสุขแท้.

ถ้าเราอยู่ที่บ้านที่เรือน บวงเวลาเราอาจจะมีความสุขชนิดนี้ : ไม่มีอะไร รบกวน และจิตยินถีอยู่ในพระธรรม เพราะเราได้ศึกษาแล้ว เห็นจริงอยู่ ปรากฏอยู่. เราจะบริโภคกวามสุข ก็ขอให้เป็นกวามสุขที่ถูกต้อง ที่แท้จริงอย่างนี้; อย่าเป็นกวามสุข ที่หลอกลวง ชนิดที่มันจะกัดเอา.

**ดวามสุบเล็ดมาจากวิเวก** ไม่มีอะไรรบกวน เพราะธรรมะทุ้มทรองอยู่นี้ อาจ **พธวอความออกไปได้ ตั้งแต่คันต่ำ ๆ จนถึงพระนิพพาน** เลย; พูงถึงสิ่งนี้สึง เทียวที่พอ. เมื่อปฏิบัติเองอยู่ ได้รับผลเองอยู่ ก็เรียกว่า "สุขเกิดมาจากจิตที่กิน:อง". ขออภัยใช้กำมันทยาบกายโสกโดกหน่อย เพื่อจะแจกให้เห็นความผิดแปลกในการสัมพันธ์ กัน. เรา ปฏิบัติธรรมะได้ผลอย่างไร เท่าไร เราก็ บริโภลผลแห่งธรรมะนั้น ที่มรสแห่งธรรมะนั้น; นี้เรียกว่า สุบที่เกิดจากเรากินของเราเอง. อย่างที่ ๒ อุบเลิดจากการให้สมอื่นกิน. มีคำกล่าวมาแต่โบรมโบราณ นานไกลว่า *เนกาอี อภเต สุขิ* ในพุทธศาสนานี้ก็ขอมรับว่า *ผู้กินคนเดียวข่อมไม่ได้ ความสุข*. นี่เราสอนเด็ก ๆ กันเสียตั้งแต่เล็ก ๆ ก็ดี ; ให้ลูกเด็ก ๆ เขารู้ว่า **ดินคน** เดียวนั้นไม่ได้ความสุข ต้องแบ่งให้ผู้อื่นดินบ้าง. ใกรจะว่าเป็นตั้งกมนิยมอะไร ก็ทามใจ ; ถ้ามีสืบสตางก์ เราให้เพื่อนหนึ่งสตางก์ เรากินเก้าสตางก์. ถ้าเรามีกล้วย สวมผล เราให้เพื่อนผลหนึ่ง เรากินสองผลนี้ ; แล้วเรามีความสุข เพราะว่ามีบีติปราโมทอ์ ในการที่เราได้ให้เขากิน. ถ้าตนใดไม่เกิดความรู้สึกสบายใจ เมื่อแบ่งให้คนอื่นกินแล้ว คนนั้นก็ต้องไปหาหมอโรคเส้นประสาท.

เมื่อเรามีของบางอย่าง เราภินเองก็ไม่ก่อยจะมีกวามหมายอะไร ไม่ก็ชั่วโมง ก็ถ่ายออกไป; ถ้าเราไม่กินเอง **เราให้คนอื่น มันไปตั้งแน่นอยู่ในจิดใจของลน ที่วับเอาไป**; ถ่ายไม่ออก; มันผั่งอยู่ในจิกใจ มันขอบใจอยู่นั้นแหละ. นี้เราเอง ก็เหมือนกัน ไม่ได้กินหรอก ให้เขาไป แต่มันมาผั่งอยู่ในจิกใจ : นึกทีโรก็สบายใจ ทีนั้น ว่าได้ให้กนนั้นไป. นี่ก็เรียกว่า เป็นกวามสุขเหมือนกัน. ถ้าใกรยังไม่รู้สึกว่า นี่เป็นความสุข ก็ให้คนนี้ไปหาหมอ เพราะจิกใจของเขาผิกปรกที่ไปพอสมกวรแล้ว.

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ซึ่งที่มันเป็นมายายิ่งกว่าที่กล่าวมานั้น : เช่น เราได้ ดอกไม้ที่สวยสดงดงามดอกหนึ่ง ถ้าดมเอง ทักหูเอง เดี๋ยวก็เหี่ยวชว้างทิ้งไป : แต่ ถ้า ไปไห้ผู้อื่น มันไปออู่ในจิตใจของทั้งอองต่ำย. ถ้าไปบูชาพระ มันไปก่อรากฐาน ของกวามมีศรัทธา มีศีลธรรม มีอะไรอยู่ในจิตใจ มันไม่ได้เหี่ยวไปกามดอกไม้ที่เหี่ยวไป; แต่คนมันไง่ ไม่มองให้เห็นซ้อกวามอันนี้ มันก็ไม่เป็นสุข.

ชอให้สังเกตให้ดีว่า เรายังมีความสุขอีกชนิดหนึ่ง ซึ่งแปลกประหลาด เป็น ลวามสุขที่เดิดมาจากการที่เรารู้สึกว่าเราได้ ให้แก่ผู้อื่น หรือได้แบ่งให้แก่ผู้อื่น. ฉะนั้นเรากวรจะจัดสรรสึงที่เรามีอยู่ ให้มันเป็นส่วน ๆ ที่ว่า : เราจะกินเองก็มี, ส่วนที่ ให้แก่ผู้อื่นก็มี, ก็จะเป็นกวามสุขก้วยกันทั้งนั้น. การที่ให้แก่ผู้อื่นก็มีหลายระกับ หลาย กวามหมาย.

ออ่างที่ ๓ สุขเลิดแต่การรับใช้สู้อื่น. ดนเห็นแก่ตัว ไม่รู้สึกเป็นสุข เพราะการรับใช้ผู้อื่น; แต่ถ้าเป็นคนที่มีนิสัยเป็นสัตบุรุษ มีธรรมะพอสมการ อาจจะ รู้สึกเป็นสุขมาก เมื่อได้รับใช้ผู้อื่น. ละนั้นใน *ส่วยคริสเตียมเขาจึงวางหลักไว้ให้ว่า* รับใช้ผู้อื่นนั้นคือรับใช้พระเจ้า. นี้คนก็อยากจะรับใช้ผู้อื่นขึ้นมา เพราะว่ามันเป็นการ รับใช้พระเจ้า; นี่ก็เป็นอุบายที่ดี ที่จะทึงให้กันรู้จักรับใช้ผู้อื่น พระเจ้า; นี่ก็เป็นอุบายที่ดี ที่จะทึงให้กันรู้จักรับใช้ผู้อื่น. แต่เราอยากจะ ขอร้องให้ นองให้เห็นให้อื่อ กว่านั้นว่า รับใช้ผู้อื่นอื่นอื่น. แต่เราอยากจะ ขอร้องให้ นองให้เห็นให้อื่อ กว่านั้นว่า รับใช้ผู้อื่นดีเป็นความสุขอันหนึ่ง. ดาร รับใช้พระเจ้านั้น คืออย่าเพิ่นแก่ตัว แต่เห็นแก่สิ่งสูงสุด. รับใช้ผู้อื่นมันก็ได้ผล อย่างเทียวกัน ถือไม่เห็นแก่ตัว, มันว่างจากตัว, แล้วก็มีกวามสุข; เพราะว่าเราว่าง จากกวามเห็นแก่ตัว เป็นกวามสุขที่ละเอียก ที่สุงยิ่งขึ้นไป. เมื่อใดจิตว่างจากความ เพ็บแต่ตัว เมื่อนั้นมันเป็นความสุชที่ละเอียก ที่สุงยิ่งขึ้นไป. เมื่อใดจิตว่างจากความ

พีนี้อยากจะพูดเลขไปถึง การแฉคของส่องตะเกือง ก็อ การอุทสำห็ลงทุน พยายาม ลำบากเท่าไรก็ไม่ว่า เพื่อให้ผู้อื่นได้เกิดกวามรู้กวามเข้าใจถูกต้อง ใน หนทางรอกของมนุษย์เรา; อย่างนี้เราเรียกว่า แจกของส่องตะเกียง. มันเป็นสิ่งที ทำได้เฉพาะผู้พี่ได้ผ่านความรู้ที่ถูกต้อง หรือกวามอุบ ที่ถูกต้องมาแล้ว มันจึงจะ ทำได้.

แต่เดี๋ยวนี้เรา จะมองกันในแง่ของสวามอุข ว่า ถ้าเราได้ทำอย่างนี้ เรา มีกวามสุข. ตัวอย่างเช่น การแสดงธรรมให้ผู้อื่นทั้ง ก็เป็นสวามอุข: ไม่ใช่ว่า เป็นเรื่องให้ความรู้ แจกธรรมทานอย่างเดียว แท่มันเป็นกวรมสุขของผู้แสดงก้วย เพราะรู้สึกว่า ได้ทำสิ่งที่มนุษย์กวรจะทำ หรือสิ่งที่มีประโยชน์มาก: นี่ก็ ด**วรจะจัดไว้** ในฐานะเป็นหนทางแห่งความสุข ด้วยเหมือนกัน, แล้วก็รวมอยู่ในกำว่า ร**บเรีย** ผู้อื่น เพื่อประโยชน์ผู้อื่น ก็เป็นความสุข.

สรุปความ ว่า กินเอง บริโภคกวามสุขเอง ก็ได้, แบ่งกวามสุขให้ผู้อื่น ตัวเองก็ใด้รับความสุข, รับใช้ผู้อื่นให้มีความสุข ตัวเองก็เป็นผู้มีความสุข; แต่ขอ ให้ประกอบไปด้วยธรรม.

เกี่ยวนี้ก็เกิดนิยมอย่างนี้กันมากขึ้นมาแล้ว แต่จะบริสุทธิ์ผุดผ่องอย่างไรก็ ไม่ทราย : สมากมสตรีมีเกียรคิสูงสุด เขาเที่ยวช่วยคนนั้น เที่ยวช่วยคนนี้ เอาขนม ไปให้เด็กตาบอด ไปให้เด็กกำพร้า; นี้ก็ตีอยู่; แต่ ไม่รู้ว่าเธลนาแห้จริงใบใจนั้น เป็นออ่างไร. หรือพวกนักศึกษามหาวิทยาลัยต่าง ๆ ที่รับใช้ พัฒนานั้น พัฒนานี้ นั้ก็ดีอยู่; โดยหลักที่ว่ารับใช้ผู้อื่น; แต่ไม่รู้ว่าเธลนาแห้จริงนั้นเป็นอย่างไร. ถ้ามันเป็นเจตนาอวก หรือทุจริตอย่างอื่น มันก็ใช้ไม่ได้; เพราะมันไม่ได้เป็นการ รับใช้ผู้อื่นโดย.เท้จริง. ไปยาคมเอกว่า คือไปเล่นละครในที่สุด. นี่ชอให้ระวัง ให้ดี ๆ ว่า ดำว่า รับใช้ผู้อื่นนั้น มันมีความหมายที่ ต้องถูกต้องและบริสุทธิ์.

ที่นี้ถูกนิตอไปอีก พูกรวบรักแข่งกับฝน มันทำท่าว่าจะดก.

ทมวดสอง แนวทางที่ได้ผลเป็นความสุขมา; ความสุขนั้นเรา อาจจะมองกันได้ในแง่อื่นว่า *ความสุขที่ต้องลงทุน* อย่างหนึ่ง, *ความสุขที่ไม่ต้องลงทุน* อะไรอีก *แต่พลอยได้มาจากสิ่งที่ลงทุนไปแล้ว* นี้ก็อย่างหนึ่ง, แล้ว*ความสุขที่ไม่ต้อง* 

്നാ

*องทุนเลยอีกอย่างหนึ่ง* เป็น ๓ อย่าง. พอเอ่ยขึ้นมาอย่างนี้ เข้าใจว่า กนที่พั่ง ๆ อยู่ ที่วักนี้บ่อย ๆ ก็เกือบจะเข้าใจได้เองแล้ว แทงดลอดไปได้แล้วว่า จะหมายกวามว่าอย่างไร ; ดังเช่นว่า : พระนิพพรน เป็นลวามยุขที่ไม่ต้องลงทุน ทรีอให้เปล่า.

อย่างที่ ๑ ดววมสุบที่ต้องลงทุน นั้นมันหมายถึง ดววมสุบอย่างโลดิตะ ต้องดงทุน; ฉะนั้น การทำมาหากิน ทำอาชีพ ทำการงาน ลงทุนลงแรง หาความสุข เหล่านี้ ก็ต้องเรียกว่าเป็นสุขที่ต้องลงทุน. แม้แต่การมีชีวิต กนเป็นมนุษย์มีชีวิตอยู่นี้ ก็เรียกว่าลงทุน; มันลำบากจะคายที่จะให้รอดชีวิตอยู่ นี่มันก็เป็นการลงทุน อะไร ๆ ก็ เป็นการลงทุน. นี้เรียกว่าได้กวามสุขมา, กวามสุขนั้นก็เป็นความสุขที่ได้มวจากการ ลงทุน.

อข่างที่ ๒ ความสุขอีกชนิดหนึ่ง ไม่ต้องลงทุนอะไรอีก มันเป็นความ สุขที่ผอออได้อยู่มาก; แก่คนก็มองไม่เห็น เก็บไม่เป็น ก็เลขไม่ได้; สมน้ำหน้า เพราะมันไม่รู้จักเก็บ. กิดดูเมื่อเราทำอะไรลงไป มันมีอะไรเกิดขึ้นหลายอย่าง ใน ฐานะเป็นผสพลอยได้ เป็นปฏิกิริยา; เช่น เราทำอะไรสำเร็จ หาเงินสำเร็จ อย่าคิด แต่ว่าได้เงินมาใช้มากิน. ต้องพอใจในความสามารถของตนบ้าง; พอมองเห็นความ สามารถของตนเองเท่านั้นแหละ มันรู้สึกเป็นสุข.

สุขอย่างนี้ไม่ต้องลงทุนอะไรอีก เพียงแต่รู้จักมอง ว่าเราเป็นอนสามารถ, หรือถ้ามองไปถึงว่า เราเบ็นลนบริสุทธิ์ สุจริด ถูกต้อง อุติธรรม ในการหาอาชีพเช่นนี้; เราก็ยึ่งมีกวามสุข มากไปกว่าอวามสุขที่จะได้จากเงินที่หามวได้เสียอีก. เรามีความสุขจาก อวามรู้สึก ที่รู้สึกว่าเราหาทรัพย์สมบัติมาได้หาเงินมาได้ ด้วยความสุจริต; แต่นี่มันเป็น บีติปราโมทย์ที่มีความสุขเกิดขึ้น, เป็นกวามสุขพลอยได้ชนิดที่ไม่ต้องลงทุนอะไรอีก. เราพอโจในกวามสำเร็จ; ที่จริงสิ่งเหล่านั้นั้น มันยังมีอะไรซ่อนอยู่ลึก. ที่เราทำอะไรแล้วกินไป อยู่ไป ในโลกนี้อย่างถูกต้องนั้นมันก็ดีเท่านั้นแหละ. แต่ ที่ **ดีลึก ที่ช่อนอยู่ใต้นั้น** ยังมีว่า การที่เราเจนจัก รู้จักสังชวรทั้งหลายทั้งปวงมากขึ้น น**ี้จิดมันจะก่อย ๆ เบื่อหน่ายคอายกำหนัด.** น้อมไปเพื่อเบื่อหน่ายกลายกำหนัดมากขึ้น เพราะได้ผ่านสิ่งเหล่านี้ไป. นี้ก็เรียกว่าไม่ต้องลงทุนอะไรอีก จะกลับได้มากเหลือเกิน ได้สูงเหลือเกิน ณัรู้จักมอง.

ฉะนั้น เรามีชีวิตอยู่ในโลกนี้ กว่าจะตายนี้ ดูให้กีๆ เถอะ ; มันก็จะ มีความรอบรู้ในเรื่องของชีวิต แล้วก็จะต่อย ๆ น้อมไปเพื่อความเบื้อหน่วยคลาย กำหนัด : ไม่ยึดมั่นถือมั่นในการมีชีวิต ไม่หลงอยากหี่จะมาเกิดเป็นนั่นเป็นนี่เป็นอะไร ต่อไปก็ได้. นี่เรียกว่า ความสุขที่ไม่ค้องลงหุนอะไรอีก แต่มันอ็พลออได้ จาก อึ่งที่เราองทุนไปที่แรกแล้ว.

**ธยางที่ ๓** นี้ไม่ค่อยอยากจะอธิบายแล้ว เพราะอธิบายหลายหนนักหนาแล้ว ว่า **ความสุบที่ให้ไปอ่านั้นลือพระนิพพาน**, หรือ พระนิพพานนั้นเป็นของให้ไปอ่า ; แท้ว่ากนไม่สามารถจะรับ ไม่มีบัญญาจะรับของให้ไปล่า, ก็ไปหลงขอบของที่ต้องลงทุน ชื่อหากันแพง ๆ. เพื่องแต่ออัดตัวตนออกไปเยื่อเท่านั้น อ็ได้นิพพานมา ไม่ก้อง ลงทุนอะไรมรกกว่านั้น. มันกลายเป็นว่าเอาออก ไม่ใช่หามรเพิ่ม มันมีแท่สลักออกไป รู้จักปล่อยวาง แล้วก็จะไก้กวามสุขสูงสุก ที่ไม่ก้องลงทุนอะไรเป็นวัทถุ.

แต่ถ้าคนปากแข็งจะถือว่า "หัดปล่อยวางนี้ก็เป็นการลงทุนเหมือนกัน" ก็ตาม ใจ เราก็ไม่อยากจะพูด. อยากจะบอกแต่ว่า ซ้อนี้ควรจะจัดไว้ในฐานะที่ไม่ต้องสงทุน เป็นเงินเป็นทอง เป็นเรียวเป็นแรงเป็นอะไร เหมือนที่เขาสงทุนกันอยู่; **มีแต่หยายาม** ทำให้มันว่างไป ๆ ๆ จนอึงที่สุด เรียกว่าไม่ต้องสงทุน, เป็นของเสมือนกับโต้เปล่า.

රැකත්

นี้ ความสุขในทางอรรมะ ก็มีอยู่ในลักษณะที่เรียกว่า "ใครพำใครได้, ใครปฏิบัติใครรู้สึก" มันมีอยู่หลายระดับ : ดั้งแก่สุขในโลกนี้, สุขในโลกอื่น, สุข พระนิพพาน นี้ทำเองกินเอง. รู้จักช่วยผู้อื่น คือแบ่งให้ผู้อื่นบ้าง, แล้วรู้จักรับใช้ ผู้อื่น คือช่วยให้ผู้อื่นได้ประสบความสำเร็จ. นี้มันมีเกล็ดอยู่บ้าง.

# สมมาทิฏฐิในการช่วยและรับใช้ผู้อื่นก็มีเคล็ดอยู่บ้าง

เรามีความรู้ นี่ก็นับว่าคืออู่อย่างหนึ่งแล้ว ; ที่เราสอนความรู้นี้ให้แก่ผู้อื่น นี้ก็ก็อึ่งขึ้นไปอีก. นี้เรายัง **ต้องทำอีกออ่างหนึ่ง คือช่วอให้เหาปฏิบัติได้ตามที่เรา สอนนั้น**. ถ้าไม่ช่วยกันบ้างก็เป็นไปไม่ได้ ; ได้แต่สอนโหวก ๆ ไปแล้ว ไม่ตอยช่วย เหลือในทางนั้น ทางนี้ ทางโน้น บ้าง ที่สอนไปแล้วเขาก็ทำไม่ได้. เราต้องรับการะ ที่ว่า จะต้องช่วยเหลือ ให้โชาได้สำเร็จประโยชน์ในการที่รับความรู้ ; เช่นว่าเราให้ของ อะไรไปแก่เขาอย่างหนึ่ง แล้วเราไม่บอกวิธีใช้ให้แก่เขา เขาก็ไม่ได้รับประโยชน์.

เราจะให้อะไรไปแก่เขา เราก็ต้องบอกวิธีใช้ ให้เขาใช้ได้ตำเร็จประโยชน์ มันจึงจะกี; ฉะนั้นเราก็มีความสุข แล้วเราก็แบ่งบันความสุข ตรงที่ว่ารับใช้ช่วยเหลือ ให้ผู้อื่นได้สำเร็จประโยชน์ ในการที่จะมีความสุข, แล้วก็พยายามช่วยให้เห็นความสุขที่ ลงทุนแต่น้อย ไม่ต้องลงทุนเป็นความสกปรก มีคมัว เร่าร้อน เร็บปวด นั่นแหละที. อย่าไปหวังเรื่องที่มันหลอกลวง ต้องลงทุนต์วยความหมดเปลือง เร็บปวด เร่าร้อน สถปรก น่าเกลียด น่าชัง; ป่วยการ. ทั้งหมดนี้เป็นเรื่องของกวามสุข. ที่เรียกว่า **ด้มนาทิฏฐิ ในเรื่องของกวาม** สุข ก็ก็อเข้าใจเรื่องเหล่านี้; ถ้าเข้าใจเรื่องเหล่านี้แล้ว มันก็โดยอัตโนมัดินั้นเอง จิตก็จะเห มาแต่ในทางห็ถูกต้อง ก็อมีศีสธรรม. **ด้มนาทิฏฐินี้จะกลายเป็นรากแก้ว** พซั่งลงในต้นดาน ในจิตใจแห่งบุลลลนั้น อย่างนั้นลง ที่จะไม่ไปแตะต้องความสุข ที่หลอกลวง หรือเป็นมายา; แล้วก็ถอยห่างออกมาเสียจากความสุขที่ต้องลงทุนมาก เกินไป ของกนบ้า ๆ บอ ๆ; เพราะว่าความสุขที่แท้จริงนั้น มันเป็นของให้เปล่า.

นี่เรื่องสมมาพิฏฐิเกี่ยวกับความสุข เป็นรากแก้วของความมีอยู่แห่งศีลธรรม มีเค้าเงื่อนดังที่ได้บรรยายมา พอเป็นเครื่องช่วยให้เกิดความพินิจพิจารณากันได้ทั่ว ๆ ไป. ทวงัวว่าท่านทั้งหลาย คงจะได้รับเอาไปคิดนึก ในฐานะที่มันเป็นเรื่องสำคัญที่สุด ใน พระพุทธศาสนา คือสิ่งที่เรียกว่า **สัมมาพิฏฐิ.** 

การบรรยายในวันนี้ อาทมาเห็นว่า พอสมควรแก่เวลาแล้ว จึงขอยุคิได้ เพื่อ เป็นโอกาสให้พระสงฆ์ทั้งหลาย ได้สวดคณสาธยาย บทพระธรรมที่ให้เกิดกำลังใจ ในการ ปฏิบัติธรรมะ หรือแสวงหาความสุขที่เป็นประโยชน์เกือกูลแท้จริงสืบต่อไป.

#### ดำตอบบีญหา

ขาม : อโยนิโสมนสิการ เป็นมูลเหทุแห่งกวามผีดพลาด. ผมมากิดว่า กับมิจฉาทิฏฐินี้ จะ เป็นสิ่งเดียวกัน อย่างเดียวกันหรือเปล่า ผมไม่ทราบ นัมนด์โห้ท่านอาจารย้อธิบาย เพียงเท่านี้ก่อน.  คอบ : กำในภาษาธรรมะนั้น มีความหมายคล้าย ๆ กันมาก : ผิกกันนิคหน่อยก็มี,
 เกี่ยวเนื่องกันก็มี, อยู่กนละระกับก็มี. อย่าลืมหลักที่สำคัญที่สุดหลักหนึ่งว่า
 ไม่มีอะไรเป็นแต่เหตุ หรือเป็นแต่ผล โดยส่วนเดียว; ที่แรกมันเป็นเหตุ แล้วก็สร้างผลขึ้นมา, แล้วผลนั้นก็กลายเป็นเหตุ แล้วก็สร้างผลขึ้นมา, ผลนั้น ก็กลายเป็นเหตุ อย่างนี้เรื่อยไป.

โยนิโสมนสิการ มันเป็นเหตุให้เกิดสัมมาทิฏรู้ หมายความว่า เวลาทำ ในใจ พิจารณาในใจโทยแยบคาย: นั้นเป็นการกระทำ แล้วก็เป็นเหตุให้ เกิดผล คือ สมมาทิฏรูชีขึ้นมา : มีความเห็น มีความรู้ มีความเข้าใจ มีกราม เชื่อ เป็นคุ้น ณ่างถูกต้อง นี้เป็นผล; แล้วผลนี้เกี่ยวก็กลายเป็นเหตุ ทำ หน้าที่เป็นเหตุ, คือสัมมาทิฏรูเป็นเหตุให้เกิดการประพฤติ การกระทำ การ อะไร ที่มันถูกต้องต่อไปอีก. ทีนี้ อโลนิโสมนสิการ มันทำในไอโลย ใม่แอบควอ ไปทีนข้าแล้วมันก็ให้เกิดรู้ผิก เห็นผิก เข้าใจผิด ทำผิด ก็เกิด มิจฉาทิฏรูขึ้นมา. จะเรียกชื่ออย่างอื่นก็ได้; แก่นี่เราเรียกว่า มิจฉาทิฏรู ก็ทำผิด พูหผิด ต่อไปอีก. มิจฉาทิฏรูนิีกลายเป็นเหตุให้ทำผิด คิดผิด.

นี่จะเข้าใจได้เอง เมื่อรู้จักลังเกตคัวจริงของมันว่า อโยนิโสมนสิการ นั้นก็ออะไร \* ก็อกระทำในไจโดยไม่แยบคาย. *โยนิ* นี้แปลว่า เหตุ. โดย ธรรมดา โดยทั่วไป กำว่า โยนิ นี้แปลว่า เหตุ ; โยนิโส แปลว่า โดยเหตุ. โยนิโส แปลว่า โดยลูกต้องแก่เหตุ, มนสิการ – กระทำในใจ ; โยนิโส มนสิการ – ทำในใชโดยอูกต้องแก่เหตุ. มันก็เกิดกวามถูกก้องขึ้นมาเป็น อย่างนั้นอย่างนี้ เช่นเกิดสัมมาพิฏฐิเป็นต้น. สรุปกวามว่า คำภาษาธรรมะนี้ มันโกล้ชิดกันก็มี เนื่องกันไปก็มี กำกวมกันก็มี แหนกันได้ก็มี.

- ครม : หมายกวามว่า โยนิโสมนสีการ นี้ เป็นช่องทางให้เกิดสัมมาพิฏฐิ; อโอนิโส ๆ เป็น ช่องทางให้เกิดมิจฉาพิฏฐิ. ที่นี้กวามสุขอนเกิดจากการได้แบ่งให้ผู้อื่นได้กินบ้าง ได้ ใช้บ้าง, ผมนึกไปถึงกวามสุขอย่างหนึ่ง ที่เกิดจากคนบางคนที่ทำบุษ ทำบุญโดย ที่ว่า แกจะผึ่งส่วนบุญนั้นไว้กินในชาติหน้า อันนี้ก็เกิดกวามสุขได้เหมือนกัน; แต่ ผมว่า อันนี้ก็ไม่ถูกต้อง.
- คอบ : ก็บอกแล้วว่า สมมาทิฏฐิ มิจฉาทิฏฐิ มีหลายระกับ หลายชั้น ละเอียกงน เข้าใจอากกีมี. ต่ำว่าจะทำบุญไว้เหมือนกับฝากธนาการไว้ ไว้กินชาตีหน้า ; อันนี้ก็ต้องอธิบายให้ดี : อธิบายให้ผิดก็ได้, อธิบายให้ถูกก็ได้. ถ้าเป็น ภาษาตรง ๆ เหมือนกับวัตถุ เหมือนเงิน เหมือนสิ่งของ มันก็น่าหวัว น่าสงสาร ; แต่ถึงอย่างไรก็ยังดีกว่า ที่เขาจะไม่รู้จักทำเสียเลย เพราะมันจะเป็นการชักจุงให้ เขาช่วยเหลือผู้อื่นบ้าง มันก็คือยู่แล้ว.

ทีนี้ส่วนเขานั้น เขาระเปลี่ยนให้มันถูกยิ่งขึ้นไปอีก ต่อๆไปก็ยังได้ ก็ต้องมองในแง่ดีบ้าง. แต่ถ้าถือกันโดยเนื้อความแท้จริงแล้ว ทำบุญทำดีนี้ **ก็เพื่อผลในบำดิทน้า.** นี้ก็หมายกวามว่า อนายตอันใกล้ดีได้ อันไกลก็ได้; ถ้าเราทำตีลงไปแล้ว มันกึจะอยู่สำหรับเป็นเหตุ เป็นบี้จจัย เพื่อให้เกิดผลที่ดี ในเวลาถัดไป ชั่วโมงหน้าก็ได้ วันหน้าก็ได้. ให้มองกันอย่างนี้; เพราะ กำว่า บุญ นี้มันหมายถึงทำกึ.

เราจะมาแยกแท่เพียงทำทานอย่างเกียวก็ไม่กรบ เอาละเรียกว่าทำทาน ทำบุณเป็นทาน เพื่อจะให้เกิดบุญกุศลไปช่วยในชาติหน้า. กำว่า **"ชาติหน้า"** ก็กีกวามให้ถูก : หลังจากกายแล้วก็ใช้, หรือว่าถักไปชากเวลานี้ ก็เรียกว่า ชาติหน้าได้. อย่วงที่เอามาพูตให้พึ่ง และขอร้องให้ทุกคนจำไว้ไห้ดีว่า กำว่า "สัมปราชิก" นั้น ไม่ได้แปลว่า หลังจากเข้าโลง ; แต่แปลว่า ที่ลึกกว่า ธรรมดา, ที่มองเห็นอากกว่าธรรมดา.

เรา ทำบุญให้หานเพื่อประโลยน์ในสัมปรวธิภภพ ก็ก็อว่า เพื่อ ประโยชน์ในภพพื่มองเห็นได้ตาก: ที่เข้าใชได้ยาก, ที่ดนธรรมดาเข้าใจ ไม่ได้. เรื่องชาติหน้า ดายแล้วเข้าโลงไป โดยเรียกว่า สมปรายิก มันก็ถูก เหมือนกัน; เพราะมันเป็นสิ่งที่เห็นได้ยากกว่าธรรมดา. ถ้าเราทำบุญเพื่อ ประโยชน์แก่ชาติหน้า เพื่อประโยชน์แก่สัมปรายิก คือ ชาติอื่น ลพอื่น หรือ กวามเป็นอย่างอื่น ที่ไม่ใช่กวามเป็นอย่างนี้, มันก็ย่อมมีส่วนที่เป็นประโยชน์.

ทึกนเขาถือเอาก็อ ๆ นั้น ก็เรียกว่าเป็นขั้นต้น ขั้นริเริ่ม ; เพราะไม่ อย่างนั้น เขาจะไม่ทำเอาเฉียเลย. เพื่อชักรุงอย่างที่เรียกกันว่า *เอานรกเข้าขู้ เอาธรรท์เข้าส่*อาะ**โนนารสรณีมันอ์อำเป็นที่จะต้องทำอย่างนั้น** : แต่คงไม่ ใช่ปัญหาของเรา เพราะว่าเรามันอยู่ในระกับที่มองเห็นอะไรมากกว่านั้น. แต่ผู้ ที่เขายังไม่ถึงขนาด อังจำเป็นสำหรับเขาอยู่ ; อย่าไปล้อเขา, อย่าไปลอน ของเขาทั้งเสียหมด ; เขาจะไม่มีหลักเกณฑ์ที่จะยึดจะถือให้พอเหมาะพอสม แก่ชั้นแก่ภูมิของเขาที่ยังก่ำอยู่.

 ครม : รอนมัสการท่านอาจารย์ มีกำถวมอยู่อย่างหนึ่ง เกี่ยวกับเรื่องจักถุนิยม ซึ่งผมมีความ เชื่อมันเหลือเกินว่า หราว่ามนุษย์เรา มีบิจจัยสีเพียงพอ ซึ่งผมหมายถึงวักถุนิยมเพียง พอแล้ว ระก่อให้เกิดความคิดทางค้านปรัชญาที่อีดรามคิดทวงศาสนา ให้รู้ถึงแก่น หาของกินอยู่. เขาจะมีความคิดแบบปรัชญา คือความคิดทวงศาสนา ให้รู้ถึงแก่น ไม่ได้. เลยผมมีความคิดว่า ทากให้คนมีบิจจัยในก้านปัจจัยสี เพียงพลแก่ความ ห้องการสักระยะหนึ่งแล้ว และก็ใช้ในเรื่องจักนิยมเข้าไป เพื่อสังสอนคน; ผมไม่ ทราบว่า ในด้านการช่วยเหลียให้มนุษย์ปุ่อชน มีความเพียบพร้อมก้วยบัจรัยสี่เสียก่อน แล้ว จึงมีกรายกิจแบบปรัชญวทวงวิทยาศาสตร์ได้นี่ เป็นความดิอแบบมีจฉาทิฏฐี หรือเปล่าร

ตอบ : ก็ต้องวางหลักภันอีกถ้าอย่างนั้น ; ถ้ามิจฉาทิฏชูก็หมายความว่า ไม่สำเร็จ ไม่เป็นประโยชน์สุขเกือกูล. ถ้าเป็นสมมาทิฏชู ก็จะสำเร็จประโยชน์สุข เกือกูล.

> ทีนี้ ดูต่อไปว่าทำอย่างไร. ถ้าอย่างสัมมาทิฏฐิ เราไม่ถือว่า วัตถุนิยม สำคัญที่สุด, หรือว่าจิตนิยมสำคัญที่สุด. เราถือว่า มันต้องถูกต้อง พอเหมาะ พอดีแก่กันทั้งสองผ่าย ทั้งสองอย่าง มันจึงจะไปรอด. ต้องมองให้ดีว่า คน ขาดกวามรู้ทางจิด หางมโนธรรมมันจึงยากจน, มันจึงต้องการพึ่งผู้อื่นให้มา ช่วย แม้ในทางผ่ายวัตถุ: ก็เลยมีการพูดเล่นสลกมัน : คนหนึ่งว่าเพราะจน ต้องช่วยให้มีวัตถุกิน แล้วก็จะมีปัญญา: อีกกนหนึ่งพูดว่า การที่ไม่มีปัญญา ก็เพราะยากจน เพราะขาดกวามรู้ทรงจิด ไม่สามารถบังกับจิตให้อยู่ในร่อง ในรอยของธรรมะ.

กนขาดแกลนวัตถุยากจน นี้ก็เพราะเป็นกันกพาล ไม่เชื่อพังคำสังสอน ของพระเจ้า ของศาตนา ที่สอนให้ นับทั้งแต่ประหยัด นับตั้งแต่อดกลั้น อดทน นับตั้งแต่ให้ขยันขันแข็ง อย่าไปทำอบายมุข. ทีนี้กวามเจริญกาวหน้า มันติ้งให้กันทำอบายมุข อย่างสมัยใหม่เจี้ยบ ซึ่งทำให้กันยากจนไม่พอกิน; เพราะว่าเขาต้องการมากเกินไป เขาไม่ต้องการแต่เหียงว่า ชีวิตอยู่ได้. ถ้า เขาต้องการอย่างนี้แล้ว เพิ่มให้เท่าไร ๆ มันก็ไม่พอ. เขายังไง่อยู่ตามเดิม ยังต้องการไม่รู้จบ ไม่รู้สิ้น อยู่ตามเดิมไป มันก็ทำให้โลกนี้สงบไม่ได้. อย่างนี้ก็มีความรู้ทางฝ่ายนามธรรมเข้ามาช่วย ในส่วนที่มันยังขาดอยู่.

ขอให้จำไว้เสมอว่าต้องไปคู่กัน : วัตถุนิยม กับ มโนนิยม นี้ต้องไป คู่กันเหมือนม้าสากรถสองตัว หรือกวายสองตัวไถนา; ตัวไหนยังขาดอยู่ ต้องหาตัวนั้นมาใส่ให้; เพราะว่ากนเราไม่ได้ประกอบอยู่ด้วยร่างกายแต่อย่าง เดียว มันประกอบด้วยจิดตัวย. พุทธศาสนาเรียกว่า นามรูป คือจิตและรูป ใจและกาย; แต่ภาษาไทยกลายเป็นว่า รูปนาม หรือกายใจ กลับภันอยู่.

แต่ถึงอย่างไรก็ดี แสดงว่าทั้งคู่ต้องแฝดกัน แยกกันไม่ออก; ฉะนั้น เร่าจึงไม่หวังที่จะเพิ่มความเจริญทางวัตถุด้านเดียว; ยึงกว่านั้น เรายังถือว่า เดี๋ยวนี้ความเจริญทางวัตถุออกจะเพื่อ และงมงาย ก็อเบ็นไปเพื่อให้ชาดแคลน ยึงขึ้น. การไปพัฒนาทางวัตถุ ที่กำลังทำกันอยู่ในโลกนี้ มันกำลังทำให้ เกิดกวามขาดแคลนยิ่งขึ้น ให้เกิดกวามอยาก ความหิว กวามท้องการ มาก ยึงขึ้นไปโดยไม่จำเบ็น.

ถ้าเขามีความเข้าใจถูกต้อง ก็จะสร้างความสงบได้โดยไม่ขากแคลนอะไร แล้วยังจะเหลือใช้เสียอีก; วัทถุบิจจัยในโลกเวลานี้ ถ้ามนุษย์ประกอบไป ด้วยธรรมะ ก็จะยังไม่ขาดแคลน. นี่มนุษย์ไม่ประกอบค้วยธรรมะ มันกี ขาดแกลนยิ่งกว่าขาดแคลน; เพราะมันต้องการเกินกว่าที่จำเบ็น. ถ้าความ รู้เรื่องมโนนิยมเข้ามาบ้าง ความต้องการทางวัตถุก็จะลดลง; นี่กล่าวโดย ส่วนรวมส่วนใหญ่. สำหรับคนยากจนนั้น ไปลดอบายมุขเสียเท่านั้นแหละก็จะพอ. คนจน ถึเพราะอบายมุข: ดื่มน้ำเมา เที่ยวกลางดื่ม ดูการอะเล่น เล่นการพบับ เกียจดร้านทำการงาน ดบดนข้วเบ็นมิตร; ไม่มีอะไรจะกินแล้วยังสูบบุหรื ยังจะไปดูหนังดูละคร ยังจะไปสถานที่กามารมณ์ ทั้งๆ ที่ไม่มีอะไรจะกิน อยู่แล้ว.

ฉะนั้นต้องทำให้ถูกต้องในเรื่องจิตใจเสีย มันก็จะอดได้กลั้นได้ โดย ไม่ต้องเป็นทุกข์ เป็นอยู่พอสบาย ๆ. ทีนี้มันไปเพิ่มตึงที่ไม่จำเป็น; กลับ คิดว่าจำเป็น มันก็เลยเป็นทุกข์; เพราะว่าไม่ได้ตวมที่ต้องการเท่านั้น วาง มาตรฐานทางวัตถุไว้สูง จนเรียกว่ามนุษย์ไม่สามารถจะทำได้อย่างนั้น. พวก วักถุนิยมวางมาตรฐานไว้สูง เพื่อหลอกหรือต่อโจกน ให้หลงลัทธิวัตถุนิยม เสียมากกว่าที่จะเป็นความจริง.

เอาละ, เป็นอันว่า เรามีสมมาทิฏฐิ จะไม่อีดหลักว่า จะก้องพึ่งวักถุ นิยม หรือมโนนิยม โดยส่วนเดียวต้านเดียว ต้องไปถู่กัน; และเราก็มอง เห็นว่า ในปัจจุบันนี้ในโลกนี้กำลังมีความเข้าใจผิด ทั้งแก่ผ่วยวัดถุนิยมและเร่าย มโนนิยม, ผ่ายมโนนิยมต่อทางศาสนา ทางธรรม ทางจริยา ทางนี้แหละ กำลังถูกเพิกถอน หรือถูกเหอียบย่ำให้สูญหายไป : พระเจ้าตายแล้ว, ศาสนา ไม่จำเป็น, ธรรมะเบ็นของครีคระมีมากขึ้นทุกที; แล้วก็ไปหลงรักในทาง วัตถุ ขอบิขยายไปตามกิเลสกันหา มันก็เหมือนกับแมลงเม่าไปเล่นกับไฟ. วัตถุนิยมนี้กลายเป็นไฟขึ้นมาทุกที่สำหรับมนุษย์ผู้ไง่เขลา นำไปสู่การเบียกเบียน การสงกราม ที่ไม่รู้จักสิ้นสุด. นี้ยืนขันว่าอย่างนี้ ว่าเกี่ยวนี้ เวลานี้ ในโลกนี้ที่มีวิกฤทิการณ์นานาชนิก ขาดแกลนนานาชนิก, สงครามอันไม่สิ้นสุดนี่; เพราะว่าทำผิดในเรื่องเกี่ยว กับเรื่องมโนนิยม; ฉะนั้นทำให้ดวย หรือทำไปจนตาย วินาศเป็นมิกสัญญี เกลี้ยงโลกไป ก็ไม่แก้ปัญหาอันนี้ได้. ท้องให้อนเคนตายนั้นเหลือกลับมา คิดกันใหม่, ย้อนหลังหันกลับมาทางมโนนิยมใหม่ ก็อให้พอดีกับวัดถุนิยม แล้วเป็นคู่กันไป; เหมือนกับว่าร่างกายนี้ประกอบไปด้วยส่วน ๒ ส่วน คือ กายกับใจ. ให้ได้ อาหารหางลาย คือบ้องอี ๙ อย่างถูกต้อง; ให้ได้ อาหารหางใจ อย่างถูกต้อง คือสมีมาพิฏฐิ คือธรรมะ.

ถ้าพูกถึงบัจจัย ๔ อย่างเดียว มันก็เป็นแต่เพียงทางร่วงกายก้านเดียว; โกยเหตุที่กินอาหารต่างกัน เพราะฉะนั้นจะเอาอาหารทางร่างกายไปให้ใจกินนั้น มันไม่ได้; เพราะเมือกนอื่มทางร่างกายแล้ว จะมีความอื่มทางจิดใจนั้นด้วย ไม่ได้. เพราะว่ากวามอื่มทางร่างกายนั้นมันข้วกวามต้องการ ยัวกิเลสตัณหว ท่อไปอีก มันไม่มีอื่มได้; ถ้าให้อิ่มได้ ต้องเอาเรื่องกวามถูกต้องทางใจเข้ามา, แล้วร่างภายก็จะรู้จักอิ่มได้ คือพอได้. หลักสัมมาพิฏฐิ เมื่อกล่าวตามหลัด ของพระพุทธศาสนาก็มีอยู่อย่างนี้.

ศัลธรรมกับมนุษยโลก

– ឲព –

๒๙ มีนาคม ๒๕๑๘

# ศีลธรรมเพื่อมนุษยโลก และมนุษยโลกเพื่อศีลธรรม

ท่านสาธุขน ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายเรื่องสีลธรรม แห่งภาคมามบูชา ดำเนินมาถึงครั้งที่ ๑๓ และเป็นครั้งสุดท้ายของภาคนี้.

ในกรั้งนี้จะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า *สีลธรรมเพื่อมนุษยโลกและมนุษยโลก เพื่อศีลธรรม*. ครั้งนี้เป็นการสรุปใจกวามทั้งหมดลงได้สั้น ๆ ยย่างนี้ว่า "**สีลธรรมเพื่อ** มนุษย์ มนุษย์ก็เพื่อสีลธรรม" อย่าให้หนีห่างไปจากกันเสีย ปัญหาก็จะไม่มี. ในกรั้งที่ แล้วมาได้กล่าวโดยหัวข้อว่า **สัมมาพิฏฐีคือรากแก้วของสีลธรรม นี้ก็เป็นใจความ** ลำคัญ ที่ท่านทั้งหลาย จะต้องทบหวม เพื่อให้มีข้อกวามเชื่อมกัน.

೯

**บอย้าเรื่องสัมมาทิฏชูีเป็นรากแล้วของศีลธรรม** อีกครั้งหนึ่งว่า *การที่จะมี* ศึลธรรมหรือไม่มีศึลธรรม นี้ ก็เพราะ สิ่งที่เรียกว่า สัมมาทิฏชูิจะมีหรือไม่มี; หรือ ถักกล่าวอีกอย่างหนึ่งก็ว่า *จะมีศึลธรรมผิดหรือจะมีศึลธรรมถูก* มันก็เพราะ สิ่งที่ เรียกว่า สัมมาทิฏชูีนั้นเอง จะมีหรือไม่มี; หรือว่าการที่*เราในโลกสมัยนี้ โดยมาก ไม่บอบศึลธรรม* พากันเบื่อหน่ายในศึลธรรม ถึงกับเกลียดขังก็มี; หรือไม่สนใจก็มี นี่มัน ก็ขึ้นอยู่กับสิ่งที่เรือกว่า สัมมาทิฏชูี ก็อกวามเห็นขอบ.

ที่นี้มัน ดำบากที่**ดุก ในข้อที่มนุษต์จะมีด้มมวทิฏฐี**; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ในสมัยที่หลงใหลประชาธิปไตย คือท่างคนท่างมีกวามกิดเห็นของกัวเองเป็นใหญ่ แล้วก็ อบรมมั่วสุมกัน แต่ที่จะใช้ความกิดเห็นของตัวเองเป็นใหญ่ กระทั่งเห่อตาม ๆ กันไป อย่างตื่นลูม มันก็ยาก หรือเป็นกวรยาก ที่จะเดินไปกามทวงของสัมมาทิฏฐ์.

เพราะ ลนโลยมาด นั้น **ใน่ได้มีอัมมาทิฏฐิ** หรือว่า คนทั้งหมดไม่ได้มี สัมมาทิฏฐ์มาแต่ในท้อง หรือมาแต่ออนแต่ออก มันเป็นสิ่งที่ต้องศึกษาเพิ่มเติมทำให้ เจริญมากขึ้น. เมื่อไม่ได้มีการศึกษาในข้อนี้ ไปมีการศึกษากันเป็นอย่างอื่น ทิฏฐ์นั้น ก็เปลี่ยนไป, เปลี่ยนไปโดยไม่รู้สึกตัว ไปเป็นมิขฉาทิฏฐ์ได้โดยไม่รู้สึกตัว; แต่บรากี ยังกิดว่า เป็นสมมาทิฏฐิ อยู่นั้นเขง.

ส้มมาพิฏฐิที่สำคัญพื่ลุดสำหรับสมัสนีก็ก็อ ส้มมาพิฏฐิในเรื่องเกี่ยวกับ ความสุข: เพราะว่ามนุษย์ทุกคนย่อมหลงใหลในสึงที่เรียกกันว่าความสุ2, ถ้าถูก สอนมะผิก ได้รับกำสั่งสอนมาผิก ในเรื่องที่เกี่ยวกับความสุข มันก็เป็นการคั้งค้นที่ผิก, เป็นจุกคั้งค้นที่ผิก; กิอไปปรารถนาผิก ต่อสึงที่สำคัญที่สุลสำหรับมนุษย์นั่นเอง. ศีลธรรมเพื่อมนุษยโลก และมนุษยโลกเพื่อศีลธรรม

คนสมัยนี้เข้าใจผิดในเรื่องความสงบอยู่มาก

เดี๋ยวนี้ถ้าจะทูกันทั่ว ๆ ไป **ต้องถารความสุบในทางวัตถุ ซึ่งมิให้ความสุบ** ในทางศึลธรรม; ถ้าพูงถึงศึลธรรม มันท้องเป็นเรื่องควบคุมวัตถุให้อยู่ในร่องในรอย. ถ้าเป็นเรื่องของวัตถุล้วน ๆ มันก็ปล่อยให้ไปทามอำนาของทวามรู้สึก ของกนที่ไม่มิ ศึลธรรม; เมื่อเป็นตั้งนั้นแล้ว เขาชอบอะไรอย่างไร เชาก็ทำไปตามนั้น จนกระทั่ง ไม่ยอมรับพอัดศึลธรรมใด ๆ ที่คล่าวว่า ความสุบนั้นย่อมมาจากความสงบ : สุขอื่น นอกไปจากความสงบ แล้วเป็นไม่มี.

เกี๋ยวนี้เขามา เชื่อกันใหม่ ยึดถือกันใหม่ว่า ความสุขไม่ได้เกี่ยวกับความ สงบ แก่เกี่ยวกับการได้จามที่เชาง้องการ; แม้ว่ามันจะโกลาหลวุ่นวาย ระส่ำระสาย อตวนอสเวงอย่างไรก็กาม เมื่อได้กามต้องการ แล้วก็เรียกว่าความสุข. แล้วมันก็ได้เป็นไป อย่างนั้นจริง ๆ เหมือนกัน คือไม่เป็นไปในทางของกวามสงบ.

**กวามสุขของคนสมัขนี้ก็ไม่ใช่ความสงบ**; เป็นความวุ่นวายพี่ไม่ให้มี การพักผ่อนได้. เขาไม่เห็นการพักผ่อนเป็นกวามสุข ..เต่เห็นความวุ่นวายเป็นความสุข กลับกันไปเสีย; แม้ว่าบางคนหรือบางเวลา ก็พอจะมองเห็นว่า ความสงบเป็นความสุข; แต่ก็ไม่อาจจะถือเอาความสงบ เพราะมันมีอะไร ที่มีอำนาจ มีกำลัง หรือมีความคึงพูด มากกว่านั้น มาคึงเขาไปสู่ความวุ่นวาย ไม่มีความสงบได้.

กังที่ใจ้กล่าวมาแล้วโดยสะเอียก ในการบรรยายกรั้งที่แล้วมาว่า ถ้าว่า **โดย** เนื้อแท้แล้ว วิเวกนั้นแหละเย็นกวามสุข : วิเวกทางกายก็คือไม่มีอะไรรบกวนกาย, วิเวกทางจิตก็คือ ไม่มีอะไรรบกวนจิต, วิเวกทางกิเลส ทางอุปชิ ก็คือไม่มีความยึดมั่น ถือมั่นผิดๆ ก็อมีสดีบั่นญาผิดๆ. ถ้าสดีบัญญามันผิด ก็หมาะความว่า มันวุ่นวาย ถูกรบกวน, หรือไม่มีวิเวกในทางอุปรี ไม่วิเวกจากอุปชี กิดความยึดมั่นถือมั่น, คน ทั้งหลายก็ไม่ดีดว่า ความสุขอยู่ที่วิเวกเหล่านี้ กลับไปอยู่หีดรงกันข้ามคือวุ่นวาย; เรื่องก็กลาะเป็นว่า ถือหลักนิดกันกรงกันข้ามจากหลักของพระศาสนา ซึ่งต้องการให้หา ความสุขจากความสงบ; แต่เขาก็ห้องไปหาจากความวุ่นวายอยู่ดี.

พื้นี้ก็ขอให้ทู้ต่อไป ถึงปัญหานี้ ที่เกี่ยวกับกำว่า ศีลธรรม. ถ้าเป็นศีลธรรม
 ก็เป็นเรื่องของกวามสงบ; เพราะโก้พูดกันมาหลายสิบกรั้งแล้วว่า **สึ - ละ** แปลว่า
 ปกติ หรือ **สงบ**. ถ้าเป็นเรื่องของศีลธรรม มันก็ต้องเป็นเรื่องของกวามสงบ, ซึ่ง
 แบ่งอยกเป็นอย่าง ๆ เช่นว่า ศีลธรรมที่เป็นเหตุ คือเมื่อประพฤติแล้วเกิดกวามสงบ;
 ศีลธรรมที่เป็นผล, คือ ธรรมะที่เป็นกวามสงบ เกิดขึ้นเมื่อประพฤติแล้วเกิดกวามสงบ;
 ศีลธรรม คือภาวะแห่งกวามสงบ ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ของธรรมชาติ ตามธรรมชาติ
 โดยธรรมชาติ ซึ่งมีอยู่หัว ๆ ไป. ลวามหมายบองคำว่า ที่ลธรรม ไม่ว่าความหมายโหน
 มันกึ่งไปหากวามสงบทั้งนั้น.

# พิจารณาให้เห็นข้อเท็จจริงว่า ศีลธรรมมีเพื่อมนุษยโลก

ที่นี้เรามาดูกันเป็นพิเศษ ให้ยึ่งกว่าที่แล้ว ๆ มา ว่าศีลธรรม หรือธรรมที่ทำ กวามสงบนี้ มันมีเพื่อมนุษยโลก หรือเรียกสั้น ๆ ว่า เพื่อมนุษย์. ถ้าดูกลับอีกทางหนึ่ง มนุษย์ก็มีเพื่อศีลธรรม ; ให้มันเป็นสิ่งที่พัวพันกันอยู่ อย่างที่ไม่แตกแยกออกไป เป็นอย่างอื่น. มนุษย์นี้มีเพื่อศีลธรรม ศีลธรรมนี้ก็มีเพื่อมนุษย์ ; จำซ้อกวามนี้ไว้ ก่อน แล้วก่อยลูกวามหมายของมัน. ศิลธรรมมีเพื่อมนุษย์ แล้วมนุษย์มีเพื่อศีลธรรม, ศีลธรรมมีเพื่อมนุษย์ แล้วกึมนุษย์มีเพื่อศีลธรรม ; ดูจะง่ายก็สำหรับจะจกจำ เพราะ มันมีลักษณะเป็นวงกลมกันอยู่ ที่ศีลธรรมกับมนุษย์ ไม่แลกแยกหรือไม่กระโกคออกไป ในทิศทางไหนจากกัน.

ฉะนั้น ขอโอกาสพิจารณวกันโดยละเอียกโดยหัวข้อนี้ว่า **สือธรรมเพื่อมนุษย์** มนุษย์เพื่อสีลธรรม แล้วท่างกนท่างก็อามทั่วเองว่า เรามีชีวิตอยู่เพื่อศีลธรรมไหม ? หรือว่า เรากำลังมีชีวิตอยู่เพื่ออะไร ? แล้วดูอีกพางหนึ่งก็ดูสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรมนั้น มันมีอยู่นั้น มันเพื่อเราใช่ไหม ? หรือมันเพื่อกนอื่น หรือมันเพื่อสิ่งอื่น หรือไม่เกี่ยว กับเรา. นี่คือใจกวามสำคัญที่จะพูดกันในวันนี้.

การที่จะดูกันในข้อนี้ ก็อยากจะแยกออกเป็น ๒ ฝ่าย ดามข้อเท็จจริง พี มีอยู่และได้เคยมีอยู่ คือดุกันโดย **บ้อเท็จจรึงบองธรรมชาติ** ตามที่มีอยู่, และอีกทางหนึ่ง ก็ดูโดย **บ้อเท็จจริงของมนุษอ์** สมัยนี้ ตามที่มนุษย์สมัยนี้เขาเป็นกันอยู่ ว่ามันตรงกันไหม, มันไปด้วยกันได้หรือไม่.

ตำหรับที่เกี่ยวกับธรรมชาตินั้น. จะขอทบทวนแล้วทบทวนอีก อยู่เสมอว่า ม**บุษย์นี้เพื่อสีลธรรม เพื่อความสงบสุข ขี้สูงกว่าของสัตว์.** นี้ข้อแรกดูกันอย่างนี้ ก่อหว่า มนุษย์นี่มีขึ้นมาทำไมร เกิดขึ้นมาในโลกทำไมร มามีชีวิตอยุ่นี่ทำไมร นบั ตั้งแต่แรกเริ่มเดิมทีมาทีเดียว; กวรจะดูไปจนมองเห็นว่า มันเพื่อความสงบสุข ที่ยึง ไปกว่าเด้ตว์เตร้อลาน ตามธรรมคาจะมีได้.

เรื่องนี้ถึได้ชี่ให้เห็นมวหลายครั้งหลายหนแล้วว่า มนุษย์ทำผิดมาก จนมีความ สงบน้อยาว่าสัตว์เคร้อนาน. มนุษย**์มีความวุ้นวายมากกว่าสัตว์เคร้องกาน**: เห็นไหม*ร*  ญให้ดี ๆ เดี๋ยวนี้ทำไมมาพูกว่า มนุษย์นี้เพื่อศีลธรรม ที่อเพื่อมีกวามสงบสุะที่สูงไปกว่า ของสัตว์ ร แล้วทำไมเกี่ยวนี้มนุษย์มีกวรมสงบสุขน้อยกว่าพวกสัตว์ ร และมนุษย์นั้นเอง เป็นผู้รบกวนให้สัตว์ไม่มีกวามสงบ:

เรื่องนี้ต้องดู ความสงบลุษ ให้เห็นว่า มันนี้ระดับหลาสระลับ : ระดับ อย่างของสัตว์ทั่ว ๆ ไป ที่ไม่ได้รับการสึกษา เกียวกับศีลธระมนั้น มันก็ ระดับหนึ่ง. ทีนี้ระดับที่ได้สึกษาได้อบรมได้ก้าวหน้าทางสึกธวรม มันก็ อีกระดับหนึ่ง. สำหรับ มนุษย์นั้นควรจะมีความสงบสุข ระดับที่สูงกว่าสัตว์ คือมีคีสธรรมนั่นเอง. สำถามว่า มนุษย์มีมาคำไมกัน : ก็ตอบว่า เพื่อให้เกิดมีการได้รับความสงบสุขที่สูงสุด. นี้ต้อง กำหวณถอยกลับว่า สมมติว่า ถ้าไม่มีมนุษย์ มีแต่สัตว์ มันก็รู้จักความสงบสุขกัน เท่าที่ สตว์มันมี.

ถ้าไม่กิดดูให้ดี ๆ จะพึ่งไม่รู้เรื่อง ซึ่งขอพูดข้ำว่า **อำในโอคนี้มันไม่มีมนุษย์** เ**กิดขึ้น ความสงบสุขก็จะมีแต่ตามธรรมชาติทางวัตถุ** นั้นอย่างหนึ่ง, แล้วก็ตามที่ สัตว์เคร้จฉาน หรือซึ่งมีชีวิต นับตั้งแต่ต้นไม้มาถึงสัตว์เคร้จฉานมันจะพึงมี นี้ก็อย่าง หนึ่ง. ส่วนความสงบสุขที่ประณีท ที่สุขุม ที่สวยงาม ที่ไพเราะ เหล่านั้นมันไม่มี; เพราะว่าไม่มีสัตว์ที่เจริญด้วยสติภัญญา.

ทั้งนั้นเวากวรจะสึกว่า **การมีมนุษอ์ขึ้นมาในโลกนี้ ก็เพื่อจะให้มันได้มี** อะไรที่ดี มาลขึ้นไปกว่าพี่ไม่มีมนุษธ์; แม้ที่สุดแต่ความสงบสุข ก็ออให้เป็นกวาม สงบสุขที่สูงกว่าสักว์ธรรมกา คือสักว์เตร้าฉานนั้นมันจะพึงมี.

นี้ตอบคำถามนี้เสียทีหนึ่งก่อนว่า มนุษย์นี้มี เพื่อความสงบสุขจะได้ปรากฏ ออกมาในลักษณะที่สูงไปดว่าสัตว์. ศิลธรรมเพื่อมนุษยโลก และมนุษยโลกเพื่อศิลธรรม

## ดูข้อเท็จจริงที่มนุษย์มีเพื่อศีลธรรม

ที่นี้จะมองไห้ซอกแซกอยกไปอีกหน่อยว่า **มนุษย์นี้มีเพื่อศีลธรรมปรากฏ**; นี้กล้าย ๆ กับที่พูล ๆ มนเล้วว่า เพราะมนุษย์มี จึงมีสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรมปรากฏขึ้น ในโลกนี้. ถ้าอย่ามีมนุษย์ สิ่งที่เรียกว่าศีลธรรมก็ไม่ปรากฏขึ้นมาในโลกนี้; จึงกวรระ อูให้เห็นงนประจักษ์เลยว่า มนุษย์นี้มีเพื่อให้ศีลธรรมมันมีขึ้นมาในโลกนี้; ไม่อย่างนั้น โลกนี้มันจะขาดสิ่งที่สวยสทงคงาม สูงหรือประเสริฐ. ถ้ามนุษย์ไม่ได้มีเพื่อศีลธรรมแล้ว อย่ามีกันเสียกีกว่า ไม่มีก่าอะไร.

**มนุษย์มีอยู่ใบโลกนี้ เพื่อศีลธรรมปรากฏอยู่ในหัง ความพมาย** ก็อ จะได้*มีการประพฤติเหตุแห่งความสงบ*, แล้วจะได้*มีการรับผอเป็นความสงบ*, แล้ว*ก็มีปรากฏการณ์ทั่ว ๆ ไปในโลกนี้ อยู่ในรูปของความสงบ*. นี้ศีลธรรมในสาม กวามหมาย มันปรากฏขึ้นมาในโลกนี้ เพราะว่ามันมีมนุษย์อยู่ในโลกนี้; ปราศขาก มนุษย์เสียแล้ว ก็ไม่มีศีลธรรมในสามความหมายนี้อยู่ในโลก.

ที่นี่บางสนเขาจะก้านเถียงว่า มันไม่ใช่เรื่องของเรา ถ้ามัน:บื้นเรื่องของโลก ก็แล้วแต่เรื่องของโลก; อย่างนี้มันก็ไม่ถูก. เพราะว่าเราได้เกิดขึ้นมาแล้วในโลกนี้ จะโดยเจดนาหรือไม่เจกนท์ตาม **เราก็ได้มีขึ้นมาแล้วในโลกนี้ ในฐานะเป็นมนุษย์** แล้วเราจะรับผิดชอบในข้อนี้ในลักษณะอย่างไร ว่า **เรามีมนุษอ์ขึ้นมาใบโลกนี้เพื่อ** ประโยษน์อะไร. ถ้าให้กิเลสพูด กิเลสมันก็พูกว่า เพื่อ ชัวกู – ของกู ก็อกิเลส ก็ทำโปตามอำนางของกิเลส; ก็ไม่ต้องพูงถึงคือธรรม. ใดรต้องการอย่างนั้นก็ใก; เพราะว่ามีประชาชิปไลยในโลกในเวลานี้ ไม่ผิดกฎหมาย หรือว่าไม่มีโครว่าอะไร.

ತಹಿಷ

แก่ถ้าเมื่อทูลามธรรมชาตี หรือตามหลักแห่งพระธรรมแล้ว มันเป็นไป ไม่ได้ ; มนุษย์มีขึ้นมาในโลกนี้ ด้องมีขึ้นมาเพื่อประโลปน์แก่ถึง ๆ หนึ่ง ก็อสัง ที่ถ้ามนุษย์ไม่มีแล้วมันก็ไม่มี ซึ่งมันแปลกไปจากสัตว์. ฉะนั้น :รา เป็นมบุษย์ ขึ้นมา ในโลก ก็เพื่อให้มีความเป็นมบุษย์ ขึ้นมาในโลกนี้ ซึ่งมันไม่เลยมีมาแต่ก่อน ; แต่ ก่อนนี้มันมีแต่สัตว์. เราจึงขอมรับตามหลักของธรรมะว่า เป็นมนุษย์ กันนี้ ก็เพื่อให้ สือธรรมอย่างมนุษย์ได้ปรากฏขึ้นมาในโลก. นี้ไม่ได้พูดถึงความสุข พูดถึงแต่ว่า ให้โลกมันมีสิ่งที่มันไม่เคยมี คือสิ่งที่เรียกว่า ศึลธรรม จะไม่มองดูในแง่ของความสุข งะไม่เอาค่านิยมในทางกวามสุข ; แต่จะเอาก่านิยมในรูปของศีลธรรมล้วนๆ ซึ่งเป็นของ มีก่าในความหมายอีกความหมายหนึ่งก่างหาก.

### มนุษย์ควรจะก้าวหน้าทางจิตใจ แต่ที่เป็นอยู่กลับตรงกันข้าม

ทีนี้ถ้าภูต่อไปอีก ถือขากจะพูดว่า **มนุษย์นี้มีเพื่อให้คืออเล็ดความก้าวหน้า** ในทางจิตใจ ถึงระดับสูงสุลสมกับคำว่ามนุษอ์. ข้อนี้ก็เหมือนกัน ต้องข้อนไปถึง ช้อแรกที่สมมดิว่า ถ้ามนุษย์ไม่มีแล้ว โลกนี้จะขาดอะไรไปร สำหรับข้อนี้ก็ตอบว่า ถ้ามนุษย์ไม่มี ในโลกนี้ก็ไม่มีกวามก้าวหน้าทางจิตโร ไปจนถึงระดับสูงสุด คือสมกับ ก่ายองทำว่า มนุษย์.

คำว่า *มนุษย*์ นี่ ถ้าจะแปลก็ใช้หลายอย่าง; แต่กำแปลที่ดีที่สุด ควรจะ แปลว่า *มีใจสูง;* ต่อเมื่อมีใจสูง จึงจะเรียกว่า มนุษย์. เระนั้น ความก้าวหน้าสูงสุด ทางจิตใจ ก็คือมี **จิตโจสูงสุด ประเสริฐนี้สุ**ด ไม่มีอะไรยึ่งไปกว่าแล้ว. นี้ให้มองดูกันในแง่ที่ว่า ถ้าไม่มีมนุษย์ในโลกนี้ ความก้าวหน้าอย่างนี้จะ ไม่มีในโลก. ฉะนั้น:รวจึงดูว่า **มนุษย์มีขึ้นมาเพื่ออะไร**? ก็มีชื้นมา **เพื่อความมี** แห่งสืดธรรม จนกระทั่งถึงกวามสูงสุดของศัลธรรมนั้น ๆ; นี้โดยธรรมชาติเป็นอย่างนี้. โดยหลักธรรมะเป็นอย่างนี้ คือให้มนุษย์นี้มีเพื่อศัลธรรม. แต่ทีนี้ บัคนี้ในเวลานี้ หรือ มนุษย์ในสมัยนี้ เขาไม่เอากันอย่างนี้.

มนุษย์สมัยนี้เขาไม่ยอมรับว่า มนุษย์มีเพื่อศีลธรรม, หรือเป็นมนุษย์เพื่อ ศีลธรรม ; เขาเป็นมนุษย์กันเพื่อเนื้อหนังของมนุษย์, กำว่าเนื้อหนังนี้ก็อประโยชน์สุข ทางเนื้อทางหนัง คือ ทางกา ทางหู หางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ ที่เราเรียกกันว่า ทางวัตถุ, โคยเฉพาะมนุษอ์สมัยนี้ถ้ำลังหลงในวัตถุ ที่ไก้ประกิษฐ์ขึ้นมาประเล้า ประโสมต่อเนื้อหนัง, แล้วก็หลงใหลในการประกิษฐ์นั้นมากยึ่ง ๆ ขึ้นไปในวัตถุชนิกนั้น, แล้วก็หลงใหลในผลของวัตถุที่ประกิษฐ์ขึ้นมา, แล้วก็หลงใหลในการประกิษฐ์วัตถุใหม่ ๆ ต่อไปอีก.

ถึงแม้ว่ามนุษย์บางพวกไม่อยู่ในวิสัย ที่จะมีบุญวาสนาที่จะได้รับความสุขทาง เนื้อหนังเช่นนี้ หรือว่าจะมีปัญญาประดิษฐ์วัตธุถึงขนากนั้นก็ตาม; มนุษย์เหล่านั้น **ถึงจะ** แสนยากจนอย่างไร ก็ซังหวังความสุขทางเนื้อหนัง แล้วก็หลงชะเง้อหากวามสุขทาง เนื้อหนัง, หาวัตถุปัจจัยหรืออุปกรณ์ต่าง ๆ เพื่อประโยชน์ แก่กวามสุขทางเนื้อหนัง.

นี่เราต้องถามคัวเองว่า เรากำลังเป็นอย่างนี้หรือเปล่า ร แล้วก็ตอบเอาเอง ก้วยกวามบริสุทธิ์ใจก็แล้วกัน. แต่ถ้าเมื่อเห็นว่า เราก็กำลังตามเขาไป หรือติดหาง เขาไป เป็นสุนขรับใช้ตามกันเขาไป เพื่อแสวงหาความสุขทางเนื้อหนัง ; ก็ดูให้ที ในข้อที่ว่า มนุษย์สมัยนี้มันเพื่อเนื้อหนังเสียแล้ว ไม่ใช่มันเพื่อศีลธรรม, จึงเพื่อ ยุ่งเหยิง โกลาหล วุ่นวาย. พูกแล้วก็ไม่น่าเชื่อว่า มนุษอ์นี้ขอบความยุ่งเหยิง โกลาหล วุ่นวาย มันไม่น่าจะเป็นได้; พูดแล้วก็ไม่น่าเชื่อ. แต่กรั้นไปดูเข้าที่ตัวจริง มันก็เป็น อย่างนั้น, คือมนุษย์ชอบยุ่งเหยิง ชอบโกลาหล วุ่นวาย จนกระทั่งมีจิตยุ่งเหมือนที่เรียก ในบาลีว่า *ปมด้ายที่มันยุ่ง คือด้ายที่เป็นปมเล็ก ๆ ใหญ่ ๆ มีเลษผสมกันยุ่งจนเหลือ* วิสัยที่จะคลี่ใต้. มันเหมือนปมก้ายยุ่ง; จ๊กมนุษย์มันเป็นอย่างนี้ในเวลานี้ แล้วมัน สับสน; ที่เป็นอย่างมากก็ถึงขนาดเป็นโรคประสาททางจิก ก็เห็นว่ามันมีมากขึ้นทุกที.

เข้าใจว่าท่านทั้งหลายก็เห็นอยู่ ที่วัดนี้ไม่ต้องไปไหน ก็ได้พบ ถนที่มีจิตยุ่ง ๆ สับสนเป็นโรกเส้นประสาท มหามายเหมือนกัน : แล้วก็มวกอิ่งขึ้นทุกบี ๆ จนกลายเป็น ว่า เป็นธรรมกาไป. ไม่มีใกรถือว่านี้เป็นกวามผิก ; เห็นเป็นของปกติธรรมกา. มาขอน้ำมนท์นับไม่รู้ก็สิบราย ; จะชอให้ช่วยทำอย่างใดอย่างหนึ่ง ว่าจิตกำลังไม่สบาย.

ส่วนมากก็บอกอาการ เป็นลักษณะที่เส้นประสาทมันหลอน ให้เกิดกราม กลัว ให้เท็นนั้นเห็นนี่, ให้รู้สึกอย่างนั้นอย่างนี้ ในลักษณะที่น่ากลัว ขนนอนไม่หลับ; เพราะว่า **เขาได้ทำติดมาตั้งแต่แรก** : เขาไม่ใด้รู้ ไม่ใด้กิด ไม่ได้ทั้งใจ ว่ามนุษย์นี้มัน เกิดมาเพื่อศีสธรรม หรือเพื่อกวามสงบสุข. **เขาเกิดมาเพื่อความอย**าก : เพื่ออยรก แล้วอยากอีก อยากแล้วอยากอีก ในสิ่งนั้นในสิ่งนี้, อัทอยู่ด้วยความอยาก ; หลายปี เข้ามันก็เกิดตั้งสน มีจิตยุ่งเหยิง กลายเป็นว่า มนุษย์กนนั้นเกิดมาเพื่อความยุ่งเหยิง เพื่อโกลาหล วุ่นวาย ; มนุษย์ในบ้จจุบันมันเป็นเสียอย่างนี้.

ที่นี้มองกันอีกทีหนึ่ง คือว่ามองกันอย่างหวังกี ก็จะพบแก่เพียงว่า มนุษย์นี้ เกิดมาเพื่อดวามด้าวหน้าทางวัดอุ แล้วก็มีจิกทรวม ; ที่ว่าเกิดมาเพื่อความก้าวหน้า สูงสุดทางวัตถุแล้วก็มีจิตทรามหรือกกต่ำ ก็เพราะมนุษย์บ้าจุบันนี้ ขวนชวายให้เกิดกวาม

#### ศีลธรรมเพื่อมนุษยโลก และมนุษยโลกเพื่อศีลธรรม

ถ้าวหน้าแต่ทางวัตถุ : พวกประดิษฐ์ก็ประดิษฐ์ไป, พวกซื้อหามาใช้ก็ใช้ไป, พวก หลงใหลในสี่งเหล่านี้ก็หลงใหลไป, อุตส่าห์เป็นทาสของวัตถุด้วยกันทุกพวกแหละ.

พวกที่ประกิษฐ์วัตถุแปลก ๆ ออกมา ก็เป็นหาสของวัตถุ, พวกที่ซื้อหามาใช้ ก็เป็นทาสของวัตถุ, พวกหลงใหลในสึงเหล่านี้ก็เป็นทาสของวัตถุ; นี้เรียกว่ามันเพื่อ กวามก้าวหน้าสูงสุกทางวัตถุ, ร่วมมือร่วมแรงกันด้วยกวามหลง; ถ้าใกรไม่หลงก็แล้วไป ไม่นับรวมอยู่ในพวกนี้.

ทีนี้โดยข้อเท็จจริงแล้ว จะหลงหรือไม่หลงก็ขอให้ดูเอนอง; เพราะว่าเรา ไม่ได้มาตั้งกองซักฟอกมุลคล เรามาตั้งกองพูดกันถึงหลักของพระธรรม : หลักของ พระธรรมทั่ว ๆ ไปต่างหาก. เดี๋ยวนี้มาดูถึงว่า มนุษย์นี้มุ่งแต่จะให้เกิดความสูงสุดใน หางวัลถุ แล้วก็มีความเสื่อมทรามในทางจิตใจ คือ เข็นโรลจิตหราม เพราะเห็นแก่ตัว เมื่อหลงใหลในความเอร็ดอร่อยทางเนื้อหนัง แล้วก็เพิ่มความเห็นแก่ตัว; ก็มีความ เห็นแก่ตัวมากขึ้น อย่างหลับหูหลับตา แล้วก็ไม่ถือกันว่าเป็นความผิด ไม่มีใครดิเดียน ใกรในข้อนี้. ฉะนั้นโลกนี้ ในปัจจุบันนี้ เวลานี้ วันนี้ก็ได้ มันมีความก้าวหน้าทาง วัตถุ และก็เสื่อมทรามทางจิตใจ จนพูกได้ว่า เป็นมนุษย์กันเพื่อความก้าวหน้าทางวัตถุ แล้วก็เพื่อเสื่อมทรามทางจิตใจ.

สรุปความก็ได้เป็น ๒ พวก เป็น ๒ ประเภท คือว่าโดยความจริงโดยแท้จริง โดยกวามมุ่งหมายของธรรมชาติอันบริสุทธิ์ หรือพระศาสนาก็ตาม มนุษย์ควรจะมีมว เพื่อศิลธรรม : แต่ว่าโดยข้อเท็จจริงที่เป็นอยู่จริงนี้ มนุษย์มีมาเพื่อเนื้อหนังของตัวเอง เพื่อความเอร็ตอร่อยทางวัตถุ ทางเนื้อทางหนังของตัวเอง ไม่ใช่เพื่อศิลธรรม. พังดู แล้วมันเป็นกำค่า แก่ที่จริงมันยิ่งกว่ากำค่า แต่มันก็หลีกไม่ได้ ก็ต้องพูดเพื่อให้รู้จักกัน เสียทีว่า มนุษย์นี้เพื่ออะไร.

# ศีลธรรมมีเพื่อมนุษย์เกิดสติปัญญาที่ ไม่ตกเป็นทาสกิเลส

จะดูกันให้มันชัดกว่านี้ก็ยังดูได้ คือมองให้แคบเข้ามาว่า แต่ก่อนโน้นะมือ ยังถือพระถือเจ้า ถือศาสนากันอยู่นั้น ก็ถือศัสธรรม. **ศึลธรรมนั้นนี้เพื่อวิวัฒนาการ ยองมนุษอ์ใค้สูงขึ้น:** ถ้าไม่เป็นไปเพื่อศัลธรรมแล้ว ไม่ควรจะเรียกว่า วิวัฒนาการ เพราะว่าเลวกว่า เพราะท่ำลงไป ก็ไม่เรียกว่า วิวัฒนาการ. ถ้าชอบคำว่า "วิวัฒนาการ" ก็อเจริญงอกงามก้าวหนัว หรือดีขึ้น สูงขึ้น มันก็อยู่ที่ความมีศัลธรรม; เพราะละนั้น เขาถือกันเป็นหลักว่า ศัลธรรมนี้มันเพื่อวิวัฒนาการสูงสุดของมนุษย์นั้นเอง.

ถ้าเราดูให้ไกล้ชิดเข้ามาอีก ที่ตัวศึลธรรม เราจะพบว่า ศึลธรรมนี้มีเพื่อ ให้เลิดผลตรงตามสติบัญญา เมื่อยังไม่อกเป็นทาสของภิเลสตันหา. เดี๋ยวนี้สติบัญญา มันสลายไปหมด เพราะไปตกเป็นทาสของกิเลสตันหา.

กรงนี้จะต้องขอบอกให้ทราบเสียก่อนว่า คำว่า "สติปัญญา" นี้ มันมีอยู่สอง กวามหมาย : สดิบัญญาของคนทั่ว ๆ ไป นี้ก็เรียกว่า สติปัญญา ; เช่น กวามเฉลียวจะลาดนี้ ไปเป็นโจรภีได้ ไปเป็นอาชญากรอย่างดีก็ใต้ อย่างนี้ก็เป็นคนมีสติบัญญา, หรือไปเป็น น้าปราชญ์ก็ได้ ไปเป็นสุภาพบุรุษก็ได้ โดยสติบัญญาชนิดนั้น. นี้เป็นสติบัญญา กามธรรมดาของมนุษย์. แต่ถ้า สติบัญญา ตามความหมาย ในพระพุทธตาสนา แล้ว มันเป็นไปในทางชั่ว ทางผิด ไม่ได้, มันเป็นไปแต่ในทางคืโดยส่วนเดียว. ฉะนั้น เราจึงพุดได้ทันหรีว่า สติบัญญา ที่ถูกไป เป็นหาส ของกิเลสตัฉหา เป็นทาสของเนื้อหนัง ก็มี, แล้วก็ สติบัญญาที่ใน่ตุกไปเป็นทาส ของวัตถุ หรือเนื้อหนังก็มี. ศึลธรรมเพื่อมนุษยโลก และมนุษยโลกเพื่อศึลธรรม

หนี**้ สือธรรมนั้น เขามีไว้เพื่อให้เกิดตลตามสติบัญญา ที่ไม่คดเป็นหาส บองเนื้อหนัง**; ฉะนั้น ทุกกนควรจะสอบสวนตัวเองกูว่า สติบัญญาของเราเป็นอย่างไร เราเกิดมาก็หลายสืบบีแล้ว เราก็มีสติบัญญาเพิ่มขึ้น ๆ เรียกได้ว่าเป็นกนมิสติบัญญา; แต่ แล้วสติบัญญาของเรานี้ มันตกเป็นทาสของเนื้อหนังหรือเปล่า ถ้าสอบสวนได้ว่า มัน ไม่ถกเป็นทาสของเนื้อหนัง ก็กวรจะไหว้ตัวเองได้ ; แต่ถ้ามันสกเป็นทาสของเนื้อหนัง อย่างยิ่งแล้ว จะไปทำอะไรกับตัวเอง ก็ไปกิดเอนองก์แล้วกัน.

ในเรื่องของ **มนุษย์ ควรจะมีแต่เรื่องของได้** ส่วนที่ กรงกันข้ามนั้น ไปว่าเอาเอง ไปคิดเอาเอง ไปพิจารณาเอาเอง. สติบัญญาทีเป็น ทาสของเนื้อหนังไปหมด ไม่มีความหมายว่า เป็นสติบัญญาตามแบบของพระศาสนา ; มีความหมายแต่ตามแบบของชาวบ้านในภาษาโลก ; ภาษาคนธรรมดา มีสติบัญญาไปเป็น มหาโจรชั้นเอกยุตม์นั้นก็ได้.

## <u>บ้จจุบันนี้โรคขาดศีลธรรมกำลังระบาด</u>

ถ้าว่า ดูต่อไปอีกจะพบว่า **สึลธรรมที่แท้จริงนั้น** ไม่ตกเป็นทาสเนื้อหนัง นี้มันกลาย เป็นรากฐานอันมั่นลงอันแท้จริง ชองสิ่งที่เรียกว่าศาสนา ไปในที่สุด. รากฐานก็มีอยู่เป็น ๒ ระดับ คือว่า แห้จริง นี้อย่างหนึ่ง แล้วถึ มั่นลง อีกอย่างหนึ่ง. รากฐานที่แท้จริงแต่ยังไม่มั่นกงก็มี; ต้องมีทั้งแท้จริงและมั่นกง. ถ้ามีศีลธรรมกันจริง ก็มีรากฐานอันมั่นกงของศาสนา; แต่ถ่อนเขามีหลักกันอย่างนี้ทั้งนั้น; เลี้ยวนี้ไม่มี ศีลธรรมในกวามหมายอย่างนี้, มีแต่ศัลธรรม ชนิลที่มนุษอ์นีบี้ญญาเป็นหาสบอง เนื้อหนังบัญญัติเอาคามชอบใจ. เวลานี้ คนบัญญัติความถูกต้องของสังลม ของอะไร ๆ เอาตามใจชอบ; และเมื่อทุกกนเอวก้วย ยกมือพร้อมกันไปหมก มันก็เป็นสิ่งที่เขามี เขาใช้ เขาปฏิบัติ กันอยู่ในโลกเป็นแน่นอน. แม้ว่ามันจะผิดเป็นกรงกันข้ามถึงกับไม่เป็นศีลธรรมแล้ว เขาก็ยังเรียกว่าศีลธรรมอยู่นั้นเอง; ฉะนั้นจึง เกิดสีลธรรมสมัยใหม่ ซึ่งคนสมัยเก่ว ยอมรับไม่ใก้ กลิ่นไม่ลง.

ขอให้ไปสังเกทภูให้ดี ๆ ด้วย ว่า ฮีลธรรมสมัยใหม่บางแบบ บางขนิดในโลกนี้ ในเวลานี้ คนสมัยเก่ารับไม่ได้กลิ่นไม่ลง; แล้วก็ศีลธรรมที่เป็นขนิดนี้ กำลังระบาด อยู่ในโลก : **ลวรจะใบ้ดำว่า อสีลธรรม** ดีกว่า, ไม่ใช่ศีลธรรม; แต่ **จนสอมรับ** ว่าเป็นสีลธรรม จะทำอย่างไร. อนส่วนมากเชายอมรับ มากขึ้นทุกที ๆ ในโลก แล้ว **เกิดเป็นโรคระบาดขึ้นในโลก** ยิ่งกว่าโรคระบาดใด ๆ. นี่จะพูดกันในฐานะเป็น โรกระบาดทีกว่า มันเข้าใจเงีย.

เมื่อพูกลึง โรลระบาก ก็ เบ็นเรื่องพื้น่ากลัว พออยู่แล้ว. เดียวนี้เราก็มี องก์การ มีสถาบัน อะไรด่าง ๆ ห็จะกันกว้า ป้องกัน รักษา แก้ไข โรกระบากทั่วโลก ; อย่างเช่นโรกระบากกำลังมีกยู่ที่อินเดีย ที่นี่ก็เกรียมการป้องกันแล้ว อย่างนี้เป็นต้น. กนมีอยู่คนละฟากโลก ก็รู้ถึงกันแล้ว ก็เดรียมการป้องกันแล้ว, แล้วกึกลัวกันอย่างตาขวะ วิ่งมานี้ควักซีนกันเร็ว ๆ นี้เพื่อป้องกัน.

เขากลัวโรคระบาด; แต่แล้วก็ดูเถอะ มันก็เป็นเรื่องโรกธรรมดาสวมัญ กือโรคทางกาย : เช่น โรคมะเร็ง กลัวกันนัก ; แต่**โรคพี่ว้ายดว่านั้นเขาไม่กลัว** มันกำลังระบาดอึงกว่า โรคระบาดที่น่ากลัว **คือโรลจิตทรามของมนุษอ์แห่งอุลบ้**จจุบัน เป็นโรกจิกทราม ซึ่งระบาดอึงกว่าระบาด จนไม่รู้จะใช้คำว่าอะไรดี. โรคมะเร็งก็ไม่ได้

### สิลธรรมเพื่อมนุษยโลก และมนุษยโลกเพื่อศิลธรรม

ติดท่อ หรือระบาค ; มันจะมีแต่โรกอหิวาล์, โรกพวกที่มีเชื้อนำไปติดก่อกันได้ มันก็ระบาต. แต่แล้วก็ไม่ได้เป็นกันกี่มากน้อย ต้องมีพาหะนำไปได้แสนยาก.

ส่วน โรลระบาดจิตทรามนี้ กำอังระบาดปรี่ล้นอยู่ทุก ๆ อญูในโลกนี้ ถั่ว่าได้; โดยเฉพาะโลกบั้จจุบันนี้ มันไป ได้ด้วยพาทะชนิดที่มนุษย์สร้างขึ้นมา อย่างวิเศษ : เช่น เครื่องมือสื่อสาร วิทยุ พีเดียวทั่วทั้งโลก รอบโลก ๆ ๆ อยู่อย่างนั้น แหละ : แล้วเชื้อโรกระบาทจิตทราม มันก็ไปกับพาหะอันนั้น มันก็เลยระบายไป ทั่วโลกใช้ในพริบทาเกียวแล้ว ๆ เล่า ๆ ชั้ว ๆ ชาก ๆ ทั่วไปหมย.

โรคไว้คีลธรรม : โรกระบาละเห่งความมัจิตทราม : สูงในทางวัสถุ, แล้ว ก็ทรวมในทางฝ่ายจิต, แล้วก็ไร้ศีลธรรม, กำอังระบาด จนไม่รู้จะระบาดอย่างไร ; แล้วคนก็ไม่กลัว. เมื่อไร้ศีลธรรม คนก็เป็นโรคจิตทราม แล้วนิยมกันมากขึ้น มัน ภ็เป็นกันทั้งโลก ; และ สื่อที่จะนำโรคระบาดให้แพร่หลากไป มันอื่มาดมาด เหลือเกิน มันก็ง่ายเหลือเกิน มันก็เร็วเหลือเกิน. การโฆษณา ทางสิ่งพิมพ์ หนังสือ หนังหาอย่างนี้ก็มากมาย ส่วนแต่เป็นเรื่องที่ทำให้หลงใหลในวัตถุ, หรือ เป็นวัตอุมิยม ทางกามารมณ์ การกินคือยู่ก็ตามแบบของเนื้อหนัง.

ถ้าพุลอย่างโรคระบาด ก็เรียกว่า โรคจิลทราม อำลังระบาด ปรีไปหมด ทุก ๆ อณูในโลกนี้ **ยังคืออู่แต่ว่า สนบางคน** หรือบางพวก **มีภูมิต้านทานในเนื้อ** ในตัวของเขาสูง คือมีรากฐานแห่งจิต แห่งศีลธรรม อยู่ในเนื้อในตัวของเขาสูง พอ จะต้านทานได้ ; แม้ว่าโรคระบาดจิตทรรมมันจะแผ่มาทั่วโลก มันก็มีเชื้อต้ะนทาน อยู่ภายใน สำหรับคนบางกน ; ฉะนั้นบางกนจึงไม่เป็น แต่ว่ว ส่วนมากห่าอแพ้ทรั้นนั้น ที่น่าสงสารที่สุดก็กือ พวกลูกเล็กๆ หรือแม้กระทั่งกนวัยหนุ่ม วัยสาว บ้จงบันนี้ ดำลังรับเนื้อโรคจิลหงามพื้นาจากการบากสึลธรรมนี้ เข้าไว้เป็นเชื้อสำหรับ เจริญงอกงามต่อไปด้วยกันทุกกน ๆ. นี้เรียกว่าโรกระบาทในโลก โดยเฉพาะเวลานี้ พึ่จะมองกันในแง่ไหน ก็ล้วนแต่ร้ายกางหรือสูงสุด เป็นอันตรวอที่สุด หำลาย กระทั่งจิตใจโม่มีความเป็นมนุษย์เหลือ. ถ้าเราเป็นโรคมะเร็ง หรือเป็นวัณโรก หรือเป็นอหิวาท์ตาย มันก็ทำลายกันแต่ทางร่างกาย; มันไม่ได้ทำลายทางด้านจิทใจ. แต่โรคจิตษรามนั้น หำลายจิตใจโลยตรง; แล้วก็ทำลายออกมาถึงพางกาย พาง เนื้อหนังด้วย.

## ยาแก้โรคจิตทรามระบาดก็มีแต่ศีลธรรมเท่านั้น

ขอให้มองไปยังบุคคลพี่หลงใหลอยู่ด้วยความสุขสมัยใหม่ ทางเนื้อหนังนี้มาก แล้ว ก็จะเกิกโรคที่ใหม่ ที่แปลก ทางร่างกายออกมา ซึ่งไม่เกยมีมาแก่ก่อน จนเป็น ปัญหายุ่งยากลำบาก ที่ต้องแก้ไขโรคทางกาย ซึ่งเป็นผลพลอยได้ มาจากโรคทางจิตของ มนุษย์สมัยนี้.

ยาพี่จะแก้ หรือจะกันโรคระบาด เหล่านี้ มันก็นี้แต่อึ่งที่เรียกว่าสื่อธรรม เท่านั้น. แต่แล้วคนก็ไม่รู้จัก; คือไม่รู้จักยา ไม่รู้จักกิน ไม่รู้จักใช้ยานั้น. เบา ไม่มีศึลธรรม เบาก็ไม่มีอาบอื่องกันโรค หรือแก้โรล; เขาก็มีความเสื่อมในทางจิตใจ ชนิดที่เป็นโรคหรือที่เป็นเพียงที่เรียกว่า อนามัย : อนามัยทางกวยก็เสื่อม, อนามัยทางจิต ก็เสื่อม. ความไม่มีศึลธรรมทำให้อนามัยทางจิตเสื่อม แล้วก็ทำให้อนามัยทางกวยเสื่อม. มีอนามัยทางจิตได้ก็เพราะมีศึลธรรม, มีอนามัยทางจิต แล้วก็เป็นรากฐานของอนามัย ทวงกวยอย่างมั่นคง. ศิลธรรมเพื่อมนุษยุโลก และมนุษยุโลกเพื่อศึลธรรม

**ลนที่มีอนามัยหวงจิตก็มีจิตปกติ เต็มตามความหมายของคำว่า ศีสธรรม :** กนประเภทนี้ เขาไม่สร้างปัญหาใด ๆ ขึ้นมาในโลกแก่ตัวเอง หรือว่าแก่สังคม, ไม่เป็นอาชญากรที่ประกอบอาชญากรรมใด ๆ ขึ้นในโลก. คนที่มิจิตชนิตนี้เท่านั้น แหละ หึ่จะเป็นป้อมปราการอันเข้มแข้งมั่นกง ของสิ่งที่เรียกว่ามนุษยธรรม. มนุสสธัมม์ มนุษยธรรม หรือ มนุษย์ธรรม ก็ตาม.coะ มันอยู่ได้พพราะทนจำพวกนี้ ; ข่าศุลนจำพวก นี้แล้ว มันก็พังทะสาย. เดี๋ยวนี้ มนุษยอธรรมกำลังพังหะอาอ เพราะว่าในโลกมันบาค ลพประเภทที่มีอนามัอหางจิต มันมีแต่คนประเภทโรคจิตทรามมากขึ้น ๆ.

## โรคจิตุทรามระบาดก์เพราะเพาะเชื้อโรคนี้ขึ้น

ขอให้ดูให้ดีว่า ศีลธรรมนี้มันเพ็กคะไร > มนุษย์นี้เพื่อศีลธรรมใช่หรือไม่ > หรือว่าศีลธรรมนี้ มันเพื่อมนุษย์ไซ่หรือไม่ > ถ้ามนุษย์ไม่เพื่อศีลธรรม มันก็ไม่มัศิลธรรม มันก็เป็นโรคจิตทรามระบาทกันทั่วโลก. ฉะนั้น ดารเพาะเชื้อไพ้แพร่หลาสยิ่งขึ้นไป อึก ก็ดีลดารพึกษาที่สีด, การศึกษาที่ละเมอเพื่อผัน. เดี๋ยวนี้เรามีแต่การศึกษาที่ ฉะเมอเพื่อผ้น คือไม่ได้พูดถึงศีลธรรม ; มีแต่ลารศึกษาพี่ทำไห้ดนฉลาด เพื่อล่วง ละเมิดศีลธรรม, อย่างเต็มไปด้วยเหตุผลข้อแก้ตัว.

พึ่งทูแล้วก็ไม่น่นชื่อ, และบางกนก็จะกิกว่า อาทมานี้แกล้งท่ากนะล่น แกล้ง ว่าานเล่น; มันก็ช่วยไม่ได้ มันก็ต้องว่า มันก็ต้องพูดอยกไปตรง ๆ ว่า การสึกษา ม้จจุบันนี้ทั่วทั้งโลก มันมีแล่ทำให้กนฉลาด เพื่อจะล่วงละเมิดสึลธรรม ทั้งโดย รู้สึกตัวและไม่รู้สึกตัว. เพราะเหตุโต ! เพราะเบาให้จลาดไปในเรื่องทางวัตอุ ที่จะประทิษฐ์วัตถุขึ้นมา ให้ย้วยวน ให้สวยงาม ให้เอร็กอร่อย ให้บำรุงบำเรอเหลือ ประมวณ ; แล้วคนมันก็หลงใหล่ในวัทถุที่ย้วยวนเหล่านั้น.

การเย็นอยู่หีอุกมสมบูรณ์ไปด้วยเรื่องของกวามสุขสนุกสนาน ทางเนื้อ ทางหนังนั้นเอง ที่เป็นผลของการศึกษาในโลก; มันมีเท่เรื่องอย่างนี้ : ให้รู้ ให้ฉลาด ให้สามารถ แต่ในทางอย่างนี้; **ไม่ได้สอบกันในเรื่องสีลธรรม เรื่องพระเจ้า เรื่อง** สาสนา เหมือนเมื่อ ๑๐๐ ปีก่อน หรือ ๒๐๐ ปีก่อน. **เพราะโรดจิตทรามมัน** กำลังระบาด อย่างที่ว่ามาแล้ว; มันระบาดเหลือที่จะระบาด เต็มไปทั้งโลก; ทน ก็เป็นโรคจิตทราม จึงไม่มีการสอนเรื่องศีลธรรม หรือเรื่องศาสนา.

ในสถาบันการศึกษาทั้งหลาย ลอนให้ฉลาทเร็ว ๆ ; เดี๋ยวนี้เด็ก ๆ ยายุ ๔ -- ๕ ปี ก็เขียนใต้อ่านออกได้เก่งกล้าสามารถ ฉลาดที่สุด ; แต่ฉลาดในทางหื่อะ เป็นทางของวตอุ อันสวยงามสนุกสนานเอร็ตอร่อย, ไห้รู้จัดดำว่า ศึกธรรม.

การศึกษานั้น มันเป็นสึงที่มีอ่านาขสูงสุด ในการสร้างจิตใจคน. ขอให้ ทุกคนช่วยดูด้วย, ช่วยระวังก้วย, ช่วยมองดูให้เห็นจริงด้วยว่า **การสึกษานี้เป็นสิ่งที่มี** อำนาจมากที่สุด ในการสร้างจิตใจของมนุษอ์ชิ้นมา. นี้มีปัญหาอยู่แต่ว่า จะสร้าง จิตใจชนิดไหนขึ้นมา ก็แล้วแต่การศึกษานั้นจะจักการศึกษาไปในรูปใด.

เพียวนี้การศึกษารู้จักกันแต่ทางวัตถุ มันก็ก้าวหน้าแท่ทางวัตถุ. พูตกัน พรง ๆ ก็ว่าให้ฉลากแต่ในการประกอบอาชีพ ให้ได้อาชีพที่สำรวยสำอาง ให้ได้เงิน มาก ๆ ให้ได้มาสนุกสนานอยู่แต่ในทางวัตถุ จนเพื่อ จนเกร่อ ไปหมด. ดำว่า "ศีลธรรม" นี้ หายไปจากหลักสูดรของการศึกษา. กำว่า "กาสมา" เก็บไว้เป็นเรื่องส่วนกัวของบุทคลไปแสวงหาเอาเอง, **ไม่ออู่ ในภาลบังคบของการสึกษา** หรือไม่มาอยู่ในเรื่องที่เป็นของสังกมรวม ๆ กัน มาบังกับ ให้รู้ให้เรียน หรือมาเกลียกล่อมชักจูงไห้รู้ให้เรียนรวม ๆ กันนั้นไม่มี; ยกไว้เป็นเรื่อง ไปรเวก ส่วนตัวของคนแก่ละคน ใครอยากรู้ก็ไปหาเอาเอง; อย่างนี้ศีลธรรมหรือ กาสนาก็ยิ่งน้อยสงไปอีก เพราะไม่มาอยู่ในการศึกษาภากบังกับ มันไม่มาอยู่ในเรื่องของ สังคม ที่จะต้องยอมรู้และรับรู้กันมวก ๆ เหมือนแต่กาลก่อน และมันไม่อยู่ในชนบ ธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม ประจำบ้านเรือนเหมือนแต่กาลก่อน.

การศึกษา **ธงเหลืออชู่แต่ทำให้ลบฉลาดเหลือประมาณ แล้วก็เพื่อไป** เป็นทาลของเนื้อหนัง คือกิเลสตัณหา หรือวัตถุนั่นเอง; ในโลกนี้ มันจึงยิ่งเป็น โรคระบาด แล้วก็ขยายความเป็นโรคระบาดให้มากขึ้นตั้วยการศึกษา. ฉะนั้น ถ้าจะ สร้างโรงเรียนให้เพิ่มขึ้น มันก็ทำให้กินเป็นอย่างนี้มากขึ้น : สร้างวิทยาลัย สร้างมหา วิทยาลัย ให้มากขึ้น มันก็ทำให้โรคระบาดชนิดนี้มากขึ้น ก็อช่วยเหาะเชื้อให้โรคชนิดนี้ มันกว้างขวางใหญ่หลวงออกไปเห่านั้น. ถ้าเราไม่มีโรงเรียน ไม่มีมหาวิทยาลัยชนิดนี้ เสียอีก มันจะหมุนไปทากวามดงบ ก็อไม่ฉลาดไปในการที่จะเป็นทาสของวัตถุ.

สถาบันที่น่าพูดถึง น่าคิดนึกอีกอันก็กือ ศูนย์เยาวชน. เดี๋ยวนี้เขามี สู่นย์เยาวชน เพื่อประโยชน์ ที่ว่าอบรมเขาวชนอย่างนี้ อย่างนั้น อย่างโน้น ที่นั่น ที่นี่ ที่ใน้น มากมายขึ้นหลายแห่ง; แต่แล้วไปดูเถอะ ก็**มีแต่เรื่องส่งเสริมความ** หลงใหลในเนื้อหนัง ในวัตอุ ในเรื่องความเหลือเพลินหงันั้น เอาเยาวชนมาเป็น ทาสของเนื้อหนัง; ไม่มีเรื่องที่ต่อสู้ ขจัดสิ่งที่เรียกว่าถวามมัวเมา เพลิดเพลิน หลงใหล.

ถ้วงัทศูนย์เยาวชนกันในรูปนี้ ก็จะยิ่งเหมือนกับทำลายยุวชน, ทำลายจิตใจ ของเยาวชน. ให้เสื่อม ให้ทราม ให้เสียไป; ปล่อยไว้กามธรรมชาติ บางพีจะ ปลอดภัยกว่า, ให้ธรรมชาติมันสอนเองเหมือนสมัยโบราณ, นี่ไปย้วยุแต่ในทางที่จะให้ เป็นทาสของวัทถุ.

ดูที่การกีฬา ก็เป็นการกีฬาที่ภูทผีปีศาจ ของความเห็นแก่ ตัวกู – ของกู คืกจะชนะท่าเดียว ไม่กำนึงถึงศีลธรรม. ก**ีฬานี้เบาจักเพื่อให้คนนี้ศีลธรรม**; แก่ เพื่อว**นี้ ดนประพฤดิปฏิบัติถีฬานี้เพื่อทำลายศึลธรรม**, เพื่อความไม่มีแห่งศีลธรรม, ในวงการกีฬานั้นแหละ ทำลายศีลธรรมอย่างยิ่ง ผิดความประสงค์มุ่งหมายเดิมเขา, เขาจักกีฬานี่ เพื่อให้กันมีจิกใจเป็นสุภาพบุรุษ อกกลั้นได้ บังกับตัวได้ บังกับกิเลสได้; ยิ่งเล่นกีฬาสมัยนี้เท่าไร มันยิ่งไม่มีศีลธรรมมากขึ้นเท่านั้น ไม่เล่นเสียดีกว่า.

พางเบ็ณ แล็ดอื่น ๆ เช่น **ดิลป** หรืออะไรก็เหมือนกัน **มันน้อมไปในทางให้ กนเบ็นผู้หองใหล ในเนื้อพนัง:** ก็มีอุปกรณ์ในการสื่อสารนานาชนิต ที่ทำให้สึง เหล่านี้ มันระบาดทั่วถึงกันโดยเร็ว. คิดทูเถอะมันน่าใจหาย : โรคนี้ก็ร้ายแสนจะร้าย คือโรคจิตทรามเพราะขาดศีลธรรมนั้น; แล้วก็มีที่เพาะเชื้อให้มันเจริญมากขึ้นไปอีก คือการศึกษาที่จักกันขึ้นผิด ๆ อยู่ในโลกเวลานี้ ซึ่งก็มีภารสื่อสารที่ดี ใช้สายพ้า ใช้วิทยุ เร็วเป็นลายพ้าแลบ ให้มันระบาดไปทั่วโลก มันก็น่าสงสารมนุษย์ ที่ถูกครอบงำโดย สิ่งเหล่านี้ แล้วก็ไม่รู้จักล้าว่า ศีลธรรม.

สำหรับอาทมนองยึงพูดไป ก็ยึงถูกหาว่าบ้า เพราะว่ายิ่งขอบการจัดอย่าง แบบโบราณกลานไปงุ่มง่าม ๆ เหมือนกับเท่า; แต่ว่ามั่นกงอยู่ในศีลธรรม. ก็คิดดูเถิด การซึกษาสมัยโบราณ อยู่ทามวัดทามวา, กรูบาอาจารย์ก็ยังอยู่หวมวัดตามวา **ไม่รู้อะไร** มาด หรอก ไม่รู้สักหนึ่งในลืบ หนึ่งในร้อยอย่างของเด็กสมัยนี้; แต**่ว่ามีฉันติลุบกว่า** มีสันดิภาพกว่า ไม่มีเรื่องหลงใหลร้ายการ ซ่าอันกรายอาฆากมุ่งร้ายกัน เหมือนกับสมัย บัจจุบันนี้. น้ำก็เป็นสิ่งที่จะต้องก็ตดูด้วยเหมือนกัน ว่าสมัย เมื่อไม่เจริญด้วยการสึกษา กอับมีสัมติภาพหรือสันดิสุข ยิ่งกว่าสมัยที่เรริญด้วยการศึกษาอย่างสมัยบัจจุบันนี้. เดี๋ยวนี้มันมีความโกลาหลวุ่นวายกันไปหมก ตัวเข็กผู้ศึกษานั้นก็แทบจะไม่เป็นมนุษย์แล้ว ; กวามเดือดร้อนนี้ก็ยังมาถึงบิตามารดา ถึงญาติทั้งหลาย ถึงเพื่อนบ้านใกล้เรือนเกียงอะไร มันพร้อมกันไปหมด ; เพราะมันต้องการเกินความจำเบ็น แต่ขาดทางศึลธรรมของ มนุษย์เรา.

สรุปความว่า **บัญหาหนักของเรา ทางสีลธรรมนี้ม**ันมีอยู่ คือ โรล ระบวล : เป็นโรกระบากของโรกจิตทราม, โรคขาดศีลธรรม, และโรลเกลียดศีลธรรม ในที่สุด; ไม่กล้าแสดงออกมาตรง ๆ ก็เก็บอยู่ข้างใน คือเกลียดศีลธรรมเป็นที่สุด, อยากจะไปเล่นหัวสนุกสนาน เอร็ดอร่อย ตามพอใจของก็เลส กันไปเสียทั้งนั้น. เราก็ไม่มีหวังที่จะได้ผลอันแท้จริง ของสิ่งที่เรียกว่า ศีลธรรม; เพราะมันขาดศีลธรรม, เพราะมันเป็นโรกระบาลของการชาดศีลธรรม มีกวามนิยมอย่างดื่นดูมกันไป สามกระแส อันนั้น ที่เรียกว่าเป็นโลกนิยมสมัยนี้ คือนิยมกันในโลกสมัยนี้.

โลกสมัยนี้นิยมความเจริญก้าวหน้า และกวามสุขทางเนื้อทางหนัง; ความ นิยมชนิดนี้ กำลังชนะไปทั่วทุกทัวระแหง ไม่ว่าที่ไหน, แล้วก็กำลังดื่นดูมตาม ๆ กันไป โดยรวดเร็ว. มนุษอิ์เปลี่ยนความนิยมอากธรรมนิยม มาเป็นโลดนิยม, เปลี่ยน ก่านิยมทางจิต มาเป็นก่านิยมทางวัตถุ; โดยไปกิดว่า ถ้ามันเป็นสุขสนุกสบาย ทาง เนื้อทางว่างกายแล้วจิตมันก็ดีเอง. นี่เรากำลังมีปัญหนร์องโรกระบาก ที่น่ากลัวกว่า โรกระบากใก ๆ หมดในเวลานี้.

โรคอหิวาท์หรือโรคอะไรก็ทาม ที่ระบาคนั้นยังไม่น่ากลัวเท่าโรคจิตทราม, การทำอันตรายของโรคมะเร็งหรืออะไรก็ตาม มันไม่อันตรายเท่ากับโรคจิตทรามของมนุษย์ นั่นเอง; ดวรจะห้องมีการแก้ไขกันบ้างแล้ว. เมื่อพูกถึงการแก้ไข ก็ขออย่า เพื่อท้อไจ : เพราะว่าบางกน หอได้พังอย่างนี้แล้วก็จะกิดว่ร หมดหวัง, หมดหวังแล้ว ไม่มีทรงแก้ไทแล้ว. อย่ากิตอย่างนั้นจะดีกว่า เพราะว่ามันยังมีทรงแก้ไข; เพราะว่า แม้จะไม่มีทางนก้ไบแก่คนอื่น ก็มีทางที่จะแก้ไขแก่ควีเวาเอง; อย่างน้อยเรา กนหนึ่งละ เรามีทางแก้ไขที่จะแก้ไขเอากัวรอกได้.

การแก้ไขทางจิตใจนี้ ก็ลือการปฏิวัติในทางจิตใจ บางทีเขาเรียกกันเลย เถิกไปว่า เป็นการล้างสมองก็ได้เหมือนกัน; ถ้าการล้างสมองนั้น เป็นการล้างเพื่อ ให้มันสมองสะอากๆริงก็สมการ. แต่ที่นี้มันเป็นการล้างสมอง ชนิดทีเอาของสกปรก กย่างอื่นใส่ลงไป เพื่อให้ละทั้งของเกิม หีมือยู่เท่านั้น, และบางทีของเกิมก็มีกีอยู่ แล้วด้วย. เช่นว่าเกี่ยวนี้เต็ก ๆ ที่มีศีลธรรมดีอยู่ มันถูกล้างส่วนกี ๆ ออกไปเสีย ใส่ของสกปรกหลอกลวงใหม่ ๆ อะไรเข้าไปแทน; นั้นเขาเรียกว่าล้างสมองบูหมือนกัน.

ทีนี้เอามาใช้ในทางที่มันกลับครงกันข้ามดีกว่า คือ **ล้วงสถปรถออกไป เอ่า** สะอาด เอาอะไร **ใส่ไว้แทน** มันเป็นการปฏิวัติในทางจิคใจ. เดี๋ยวนี้ก็มีพูดถึงกันมาก เรื่องการปฏิวัติทางศีลธรรม หรือทางวัฒนธรรมนี่ กำลังพูดกันหนาหูในโลกนี้; เขาก็ พุท ไม่ใช่ไม่พูดหรอก ปฏิวัติทางวัฒนธรรมทางศีลธรรม. แต่แล้วปฏิวัติอย่างไร ? ปฏิวัติให้จิตมันทรามหนักขึ้นหรืออย่างไร ? ไปสังเกตดูให้ดี ๆ ด้วย. ถ้าว่า **ปฏิวัติกาง** ศีลธรรม ทางวัฒนธรรม น**ั้นดีแน่ ถ้าเป็นไปเพื่อให้อูกต้องซึ่งขึ้น**.

การปฏิวัตินี้ เราต้องขอมรับว่า มันต้องมีแน่ มันทนอยู่ไม่ได้ เพราะมัน มีกวรเปลี่ยนแปลง ตามเวลา ตามสมัย ตามอิน ตามประเทศ นี้เพื่อให้สิ่งต่าง ๆ มันถูกต้อง ตามสมัย ก็ต้องมีการปฏิวัติ; ถ้ามันถูกต้อง มันก็ไม่มีปัญหา. **อา้มีปัญหาเพิ่มบิ้น**  ก็กล่าวได้เลยว่า การปฏิวัตินั้บไม่ลูกต้อง ก็ต้องจัดการปฏิวัติกันเสียใหม่ ให้มันลูกต้อง. การปฏิวัติทางศีลธรรมนี้ จักต้องมีเป็นแน่นอน; เหมือนกับว่าเราจะฉีด ดี.ดี.พี. กำจัด มาเลเรียนี้ มันก็มีผลดามนั้น แต่มันเพียงกำจัดมาเลเรีย

# การกำจัดโรคขาดศีลธรรม ต้องทำทั้งเพื่อตนเองและผู้อื่น

ทีนี้เราจะ **กำจักกวามเสื้อมทรวมทางสึสธรรม** โรกจิตทรามทางศึลธรรม มันก็ต้องมีการกระทำที่ให้ได้ผลตามนั้น เรียกว่าเป็นการปฏิวัติทางศีลธรรม กำจัก โรกระบาก คือโรกเสื่อมศีลธรรมนั้น ให้มันหมกไป. ในระยะสั้นก็ต้องทำ, ในระยะ ยาวก็ต้องทำ; ทำเพื่อทั่วเองก็ต้องทำ, ทำเพ็กผู้อื่นก็ต้องทำ; และโลยเฉพาะผู้ที่เป็น ปัดามารดา กรุบาอาจารย์ นี้ยิ่งต้องทำ. เพราะว่าสูกเด็ก จุเขาไม่รู้เรื่อง ยังไม่รู้อะไรเลย.

ผู้ที่อยู่ในฐานะเป็นผู้ใหญ่ ก็ต้องช่วย ในข้อนี้ ให้เกิดมีการปฏิวัติทาง พื่ลธรรม พางวัฒนธรรม ขึ้นในบ้านเรือน คือในครอบครัวบองตัวเคงก่อน; เอา แก่เพียงว่า ในกรอบครัวของเรา ต้องมีความถูกท้องทางคือธรรมก่อน เมื่อเพียนบ้าน มองเห็นเข้า ก็คงจะเอาอย่วงก่อ ๆ กันไป. นี้ไม่เท่าโรมันก็จะขอายตัวไป รนะบืนบึกแผ่น ได้; ทำให้หมู่บ้านนั้น ดำบลนั้น เป็นหมู่บ้านที่มีคือธรรมขึ้นมา แต้วมันอาจจะขอาท ดัวไปจนทั่วเมือง ทั่วจังหวัด ทั่วประเทศ หรือทั่วโลก ให้อีกวาระหนึ่ง. เพราะไม่มี อะไรเทียง นี้คือ ประโยชน์ของการไม่มีอะไรเพียงแพ้แน่นอน ก็อมันเปลี่ยนแปลงได้.

เดี๋ยวนี้โลกเปลี่ยนแปลงมาสู่ความเป็นโรคทางศีลธรรม เราก็ แก้ไบกันใหม่ ให้มัน:ปลี่ยนแปลงไปในทางที่หมดโรกของศีลธรรม ให้กลับมีหือธรรมกันขึ้นมวลึก. ข้อนี้อาตมาเห็นว่า เป็นสิ่งที่มีก่าสูงสุด สำหรับพุทธบริษัทเรา. ใครทั้งไรที่จะเป็น พุทธบริษัท ก็ช่วยพิจารณาข้อนี้ตั้วย : ว่าเลี้ยวนี้มันมีหน้าที่อันหนึ่ง เกิดขึ้นแล้ว อย่างรีบด่วน หรือจำเป็นที่สุด ดีลหน้าที่แห่งการปฏิวัติหางดีลธรรม และหาง วัฒนธรรม ให้มันทันกันกับสมัย หรือเหตุการณ์ในโฉกนี้ ที่เขากำลังปฏิวัติให้โลกนี้ มันกว่ำลงไป ให้มันละลายลงไป ให้มันสูญหายไหม้ไฟไป.

เขาจะปฏิวัติกันอย่างนั้นก็ตามใจเขา; แต่เราเมื่อไม่มีอะไรตีกว่าละก็ **บอให้ทำ การปฏิวัติเพื่อการกลับมาแห่งสีลธรรม**; มีกำลัง, มีอำนาจ อะไรก็ใช้กันเพื่อสิ่งนี้แหละ จะเป็นบุญเป็นกุศลยึงกว่าสึ่งใดทั้งหมด. พูดแล้วก็ไม่แกล้วถูกด่า: แต่ก็จะพูดว่า ทำอย่างนี้แหละกลับได้ผลยึงกว่าทำอะไร ที่ถำลังทำ ๆ กันอยู่นั้น คือ ทำให้เล็ดการ ปฏิวัติ ในทางจิตใจของมนุษธ์ ให้มนุษอ์มีศีลธรรม. นี้คือสิ่งที่ได้บุญได้กุศล ยิ่งกว่าสิ่งใดหมด; ในระยะสั้นที่เฉพาะหน้า ก็ต้องทำ, ถึงในระยะอาวในอนาคต ก็ค้องทำ.

อย่าคิดว่า ไม่กี่วันเราก็จะตายแล้ว ช่างหัวมัน; อยู่ข้างหลังเป็นอย่างไร ก็ตามใจ. อวดมาก็เกยพูดอย่างนี้ แต่ว่าพูดเล่น ๆ; ใกร ๆ ได้ยินก็อย่าถือว่าพูดจริง : พูดเล่นบ่อย ๆ ว่า "ไม่กี่วันเราก็ตาย เสวก็หมดบัญหาของเรา อยู่ช้างหลังจะเป็นสีย้างไร ก็ช่างหัวมัน" อย่างนี้ไม่ใช่พูดจริง. ความตั้งใจจริง ๆ นั้น ก็คือ **ให้พูทอบริษัทเรา** รับเอาไว้เบ็นการะหน้าที่ พี่จะให้เลิดการแก้ไขปรับปรุง ให้มันเป็นไปในทางที่ลูก ที่ดียิ่งขึ้นไป.

องใบ้ความพยายามพูดวิฉีทาง ที่จะให้เกิดการปฏิวัติทางที่ลธรรม ให้มี สีกรรรมขึ้นมา. อำนาจหรือสิ่งที่มีอำนาจ ที่ใช้ในการปฏิวัตินั้น มันมีอยู่หลายอย่าง : สีลธรรมเพื่อมนุษยโอก และมนุษยโลกเพื่อสีลธรรม

ใช้เร็ว ๆ ก็มี เพื่อผลเร็ว ๆ ก็มี, บางอย่างใช้เพื่อผลเร็ว ๆ ไม่ได้ทำไม่ได้ มันต้องรอระยะ ยาวอย่างนี้ก็มี

ยกตัวอย่างเหมือนว่า เรา**จะใช้กำลัง**กา**วุธ เตล็จการ** ลงไปมันก็อาจจะ เร็ว แง่แล้วมันไม่จริงจัง มันก็ถอยกลับเร็ว มันทึกลับเร็ว; เพราะว่ามันไม่มีเหตุสอ ไม่มีรากฐานที่ดี.

หรืออีกอย่างหนึ่ง **จะใช้กำลังเงิน** กำลังทรัพย์ มาเป็นเกรื่องล่อใจให้คน ปฏิบัติธรรม มันก็จะเร็วทามธรรมทา หรือไม่เร็ว ; แต่แล้วมันกึกลับอีก เพราะมัน **ไม่มีรากฐวนพื้นน่นอน**.

มันมีอยู่ทางเทียว คือท้องใช้กำลังของธรรมะนั่นเอง, กำลังของพระธรรม นั่นเอง **ทุกคนจะต้องมีธรรมะในส่ายตัวเองนั้นแทละก่อน, ใช้กำลังของพระธรรม นั้นเหละปฏิวัติโลกจะดีกว่าใช้อาวุธ หรือใช้กำลังทรัพย**ี่ กำลังเงิน เพื่อ ปฏิวัติโลก. ที่เราเห็น ๆ กันอยู่ ที่เขาใช้กาวุธ ใช้เงิน ปฏิวัติโลกนั้น ปฏิวัติเพื่อ ประโยชน์ของบุลกล หรือว่าประโยชน์ของกิเลสของบุลกล ; มันก็เลยยุ่งกันมากกว่าเติม มันปฏิวัติกันให้ไปยุ่งมากกว่าเดิม.

ถ้า เราเป็นพุทธบริษัท เราจะไม่หวังใช้คำลังอาวุธ หรือคำลังเงินต่อ หลอกใลร; เราจะใบ้ธรรมะลึกว่า, สร้างสรรค์ธรรมะให้มีขึ้น ในตน ในหมู่คณะ ของตน ให้กว้างขวางอยกไป กว้างออกไป มันก็จะได้ผลยั่งอื่นกว่า. แต่ถ้าในกรณี ที่ต้องใช้กำลังอาวุธ ใช้กำลังทรัพย์ เหมือนที่เขาใช้กัน เขาก็ใช้กันไปได้; ถ้าใช้ได้ มันก็มีประโอชน์เหมือนกัน มันอยู่ที่เจกนวของผู้ใช้. เดียวนี้ มันอยู่ที่การขาดมนุษย์ที่ดี ที่จะใช้กำลังเหล่านี้. ที่จริง จะใบ้คำลังอาวุธ ปฏิวัติโลก ในพริบตาเดียวก็ลาจจะทำได้อ่ามี มนุษธ์ที่ดี มันก็ปฏิวัติไปในทางที. หรือก้ากนมีเงินเขาจะใช้เงิน เพื่อปฏิวัติโลด ให้มีศีลธรรม เขาก็ คงจะทำได้; ทีนี้มันไม่มีโครทำ มันไห้มีคนคีชี่จะทำอย่างนั้น มันก็เลยไม่ได้ทำอยู่นั่นแหละ; มันก็ มีแต่ทำไปทางครงดันข้าม คือใช้กำลังเงิน กำลังอาวุธ ไปในทางทำลายศีลธรรมเรื่อยไป. การปราบปรามกันด้วยกำลัง แม้เท่ ก้วยกฎหมาย ด้วยอะไรพรรณนี้ มันไม่สำเร็จในการที่จะแก้ไขศีลธรรม; จะ ต้ลง ใช้สิ่งที่เรียดว่า ธรรม นั่นเอง เป็นการแก้ ไขชั้ญหาทางศีลธรรม. มันเหมือนกับ กับว่า "ทนามยอกเอาหนามบ่ง" แล้วก็เกา "เกลือจิ้มเกลือ" ทำนองนี้. มัน ต้อง ใช้ธรรมะนั้น ให้คีธิ่งจีน ให้มากซึ่งจีน ไข้ถูกต้องจิ่งขึ้น เพื่อจะขอด สิ่งที่เรียกว่า อธรรม; แต่มันไปรวมอยู่ที่ว่า ต้องมีคนดี คนบริสุทธิ์ อุติธรรม ที่จะปฏิบัติงาน อันนี้ได้; นี่มันขาดอยู่ที่ตรงนี้. ถ้าเราไม่มีกนดี กนตรง กนสุจริท ปฏิบัติงานแล้ว; ไม่มีอะไรสก้อย่างเดียว ที่จะแก้บัญหาได้ มีแต่อีงหนักขึ้นไปอีก.

รวมความว่า เพราะ **บาลมนุษย์ที่ดีที่มีดีลธรรม ปัญหาต่าง ๆ จึงเหลืออยู่** พรือจึงเพิ่มมาลขึ้น ทับแมหมักหมมมากยิ่งขึ้น; เพราะมันขากลนดีมีศีลธรรม ใน โลกนี้จึงไม่มีสันดิภาพอันแพ้จริง. *มันอีกลายเป็นเพียงการทำงานที่ไม่รู้สิ้นสุด* เหมือนจับปู่ใส่กระดัง แล้วมันก็ไม่ไปอึ่งไทน; มันเหมือนกับ ตาบอดลูงตาบอด มันก็ไปใหนไม่ได้, ไม่ไปถึงไหน. ฉะนั้นความฉลาดชนิตนี้ ความฉลาดอย่างสมข ปัจจุบันนี้ ก็มีแต่ทำให้หลงโง่มากขึ้น, มันฉลาดสำหรับจะโง่มากขึ้น. พังแล้วก็ไม่ น่าเชื่อ ก็อฉลาดสำหรับจะไปเป็นบ่าว เป็นทาสลำหรับกิเลสตัณหามากขึ้น. พิจารณาดูอุปสรรคของการแก้ไขโรคขาดศีลธรรม

ที่นี้อยากจะพูดเลยไปถึง สิ่งที่เป็น **อุปสรรล เป็นเครื่องมือของ อธรรม.** กวามมีจิตทรามของกนในโลก ก็ทำให้โลกนี้มันทรามลง จนเอาของทรามของเลวนั้น มาเป็นของกี หรือของถูกค้อง.

เกี๋ยวนี้ ถ้าเราจะหาผู้เป็นเจ้าหน้าที่กวบกุมทางศีลธรรม เราก็หาไม่ได้ ; เพราะมัน **เป็นลนบ้วยไข้ทางสึลธรรมลันไปเลือหมด**. ไม่ต้องมีละไรมากหรอก ของ ง่าย ๆ นิลเดียว เช่นว่า ปัญหาเรื่องสึงสามก อนาจาร ในทางภาพยนตร์ก็ดี ทางอะไร ก็ดีที่กำลังระบากสูงสุดอยู่เวลานี้ ที่เรียกว่าเป็นสึงอนวจาร, แล้วก็ปราบไม่ได้ หาเจ้าหน้าที่ ปราบไม่ได้ ; เพราะว่าเข้าหน้าที่ก็ชอบสึงชนิดนั้น แล้วจะไปปราบอย่างไรได้.

เจ้าหน้าที่ไม่รู้สึกว่าเป็นอนาจาร แล้วจะไปปรวบอะไรได้; เพราะว่าเจ้า หน้าที่เขาซอบความเป็นอย่างนั้นเสียเอง. เราก็กำจัดสิ่งลามกอนาจารเหล่านั้นไม่ได้ : ไม่ว่าจะเป็นบาพ เป็นเสียง เป็นตัวอย่าง เป็นการกระทำอะไรในทุกหัวระแหง หรือ ดามวัตถุสื่อสังคมต่าง ๆ ตามหน้าหนังสือพิมพ์อะไรก็ตาม ม**ันเด็มไปตัวอสิ่งลามกอนาจาร** จนกระห**้งว่า ไม่เท็นว่าเป็นลามกอนาจาร**.

เด็ก ๆ ตัวเล็ก ๆ ลูกเด็ก ๆ เกิดมา ก็ไม่รู้ว่า นี่เป็นซึ่งลวมกอนาจาร; ต้อง เป็นทนมีอายุสัก ๖๐ บี จึงจะรู้ว่าสึงนี้เป็นอนาจาร. เพราะเมื่อสมัยเราเป็นเด็ก ๆ สึงเหล่านี้ เขาไม่เอามาอวดกันได้; มีแต่ถูกห้าม ถูกตำหนิ ถูกแช่ง ถูกต่า. เตียวนี้ มันก็แขวนหราอยู่ตามที่ทุกหนทุกแห่ง, หรือมาอยู่ตามวิทยุกระจายเสียง วิทยุโทรทัศน์ มันเป็นอย่างนี้. **เด็ก ๆ เกิดขึ้นนาเดียวนี้ จึงไม่รู้ว่าสิ่งเหล่านี้เป็นอนาจาร,** แล้ว เขายอมรับไว้ว่าเป็นสิ่งที่ถูกต้อง หรือบางที่จะเห็นเป็นสิ่งที่ดีไปเสียอีก; มีเล**ยไม่รู้ว่า** พิว**ีโอลตปีปะ อันเป็นสิ่งที่ควรละอาย หรือควรถตวันนั้นมันคืออะไร** ก็เลยไม่รู้; ก็เลยไม่มีใครแก้บัญหา บัญหาก็ยิ่งสับสนหนักเข้า จนแก้ไม่ได้.

เรามีการพูดลันถึงสือธรรมน้อยองหุกที่ เพราะว่าซึ่งพื้นวยัวกิเลฮมัน มีมาก มันะาคิงไปเสียนมด, จนกระทั่งสึงลามกอนาจารก็ไม่เป็นลามกอนาจาร มัน ก็เข้ามาคึงไปไก้มาก มาคึงไปหมด ไปหาความเป็นจิตทราม โดยไม่รู้สึกว่า นี้มันเป็น เรื่องของจิตทราม.

เมื่อก่อนเราสเปแข่งกันอย่างหนัก แต่เดี๋ยวนี้เป็นของธรรมดาทั่วไปไม่มีโคร สาปแช่ง; ในหมู่ชนบวงพวกกลับถือว่า เป็นของที่ควรส่งเสริมไปเสียอีก ควรมีไป เสียอีก; และบางที่ก็จะใช้สิ่งลามกอนาจารนี้ เป็นเครื่องแก้ปัญหาของคนไปเสียอีก. เพราะว่า**มีรัฐบาลบางรัฐบาลส่งเสริมลามกอนาจาร่ เพื่อให้เกิดรายได้แก้แต่นดินไป** เ**สียอีก** อย่างนี้ก็มี; การพูดกันถึงศีลธรรมมันก็มีได้ยาก.

#### ความหมายของ "สีลธรรมอันดี"

การพุททันถึงศีลธรรมนี้ ก็เป็นบัญหาอันหนึ่ง ที่กวรหยิบขึ้นมาพิจารณา. เมื่อสัก ๒๐ – ๓๐ ปีมาแล้ว อาคมาได้ยินคำว่า "ศีลธรรมอันดีของประชาชน" นี้บ่อย ที่สุท วันหนึ่งไม่รู้ว่าก็ครั้งก็สิบกรั้ง; แล้วก็หวังว่าท่านทั้งหลาย ก็กงระเป็นอย่าง เดียวกัน. ถ้าสังเกตสักหน่อย ว่าเมื่อ ๒๐ -- ๓๐ ปีมาแล้วนั้น คำว่า "ศีลธรรมอันดีของ ประชาชน" เดียวกนนั้นพูก เลี้ยวถนนี้พูล พูลในวิทยุ พูกในอะไรต่าง ๆ มีกระหงั่ว่า ในการอภิปรายระหว่างรัฐบาลกับสมาชิกรัฐสภา. ในสมัยเมื่อ ๒๐ – ๓๐ ปีมาแล้ว ถำว่า "ศีลธรรมอันคีของประชาชน" นี้ถูก นำมาเอ่ยมวอ้างบ่อยที่สุก; เกี่ยวนี้มันไม่มี. การอภิปรายเพื่อขอรับความไว้วางไจ่จาก วัฐสภา ของรัฐบาลเมื่อวันที่ ๖ มีนาคม นี้ ๑๒ ชั่วโมง ไม่มีคำว่า ศีลธรรม แม้เท่ คำเทียว. ขอย้ำไว้อีกในที่นี้ และการอภิปรายขอรับความไว้วางใจของรัฐบาลเมื่อวันที่ ๑๙ มีนาคมนี้ มีแก่คำว่าศาสนาจะได้รับการแก้ไข ไม่ให้ถือกันอย่างงมงาย; มีเพียง เท่านี้ ไม่มีคำว่า ศีลธรรม ในความหมายโดยกรง หรือโดยอ้อม. ไม่ได้พุกถึงคำว่า ศีลธรรมอันคีของประชาชน นี้เพราะเหตุไร ก็ไปคิดเอาเอง. จะเพราะมันยุ่งมากจน ลึมไป หรือว่าเพราะไม่เห็นว่า สิ่งนี้เป็นสิ่งต่าลัญแล้วก็ได้.

สรุปความแล้ว มันมีความจรึงอยู่อย่างหนึ่งว่า เคียวนี้เราพูดถึงคำว่า "ศีลธรรม" นี้น้อยไป หรือไม่ได้พูดกันเลย; ไม่หยิบยกเอาปัญหาทางศีลธรรมนี้มา พูดกัน เงียบในเรื่องนี้มากขึ้น ๆ. ไปพูดปัญหาเศรษฐกิจ บัญหาการเมือง ปัญหา ทางทหาร การก้าอะไรท่าง ๆ โดยที่ไม่รู้ว่า บ**ัญหาเหล่วนั้นมันเถิดขึ้นมาได้ในโลก ธ์เพราะว่า มนุษอ์ไร้สือธรรม.** มนุษย์ไร้ศีลธรรมจนมีจิตทราม ; จึงสร้างปัญหา ทางการเมือง ทางเศรษฐกิจ. ทุก ๆ อย่างที่มันเป็นบัญหาอยู่เวลานี้.

ทีนี้ถ้าเราจะหย่งดูว่า เดียวนี้ถ้าพูดกันขึ้นมาว่า "ศีลธรรมอันกีของประชาชน" แล้วเขาจะหมายถึงอะไร. ถามเพื่อนมนุษย์ทั่ว ๆ ไปของเราก็ได้ ว่าศีลธรรมอันดีชอง ประชาชนคืออะไร ร แล้วลองเอาไปเทียบภัยกวามหมายของกำ ๆ นี้ ว่า "ศีลธรรมอันดี ของประชาชน" เมื่อสมัย ๒๐ ปี, ๓๐ ปี, ๕๐ ปี, หลายสืบปีมาแล้ว ดูว่ามันก่วงกัน อย่างไร ร

เท่าที่อาทมาสังเกตอยู่เรื่อย ๆ ไม่ใช่ว่าไม่สังเกล แล้วก็สังเกลอย่างสะเอียกลออ ด้วย ก็ดูในจิตโจของพวกเราสมัยนี้. เขาให้ความหมายทางศีลธรรมเพี้ยนไปมาก ; มันกงจะเป็นไปในลักษณะที่ว่า *คมเดี๋ยวนี้เขาเห็นกันว่า ศีลธรรมอันดีของประชาชน ก็คือว่า ให้ได้อยู่ดีกินคือย่างเห็นแก่ตัวที่สุดและมีเกียรติที่สุด*. ให้ได้อยู่ศึกินดีที่สุด อย่างเห็นแก่ทัวที่สุด อย่างมีเกียรทิที่สุด นั่นแหละก็อศีลธรรมอันดีของประชาชนสมัยนี้.

เอาละเขาขอมรับว่า ไม่เบียกเบียนกนอื่น ไม่ยื้อแย่งกนอื่น ไม่ทำอันตราย กนอื่น; แก่ให้เขาได้เห็นแก่ตัวที่สุด และมีเกียรติที่สุด ในการแสดงออกมาว่า เขา เป็นคนอยู่ดีกินดี. แต่ถ้าว่าเป็นอย่าง **สมอก่อน** ไม่มีความหมายอย่างนี้; มัน **คัง** รายฐานอยู่บนความเนตคา กรุณา สงสารแก่เพื่อนมนุษย์. สือธรรมอันดี **ก็ถือ** ไม่เบียกเบียน ไม่ประพุษร้าย ชีวิต ร่างกาย ทรัพย์สมบัติ หรือประโยชน์อะไรของ ผู้อื่น, และยังแอมช่วยเหลือกันด้วย ช่วยเหลือเขาด้วย. ฉะนั้นซีลธรรมอันดีก็เต็มไป ด้วยการช่วยเหลือ เหมือนกับที่ได้กล่าวมาแล้ว ในการบรรยายกรั้งต้น ๆ ว่า คีลธรรม อันแท้จริง ตามแบบสมัยที่ศีลธรรมอังเจริญอยู่นั้น มันเป็นอย่างไร.

เวลานี้คำพูลในโลกนี้ มันเปลี่ยนกวามหมาย; "ศีลธรรมอันดี" ถ้าว่ามี คารให้ ก็ควรต้องให้ด้วยความบริสุทธิ์ใน เพื่อช่วยเหลียเขางริง ๆ. แต่เดี๋ยวนี้ มัน ไม่มีความหมายของคำว่า "ให้": มัน มีแต่ความหมาย แองคำว่า "ซี้ลหรือแลก เปลี่ยน". เมื่อถ่อนนี้ ลองหลับตานึกคิลทบทวนดูเถอะ มันมีการให้ ที่เส็มไปด้วย ความหมายของคำว่าให้; เคี๋ยวนี้มันไม่มีชนิคนั้น. มันมีความหมายของคำว่า "ซื้อ" หรือคำว่า "แลกเปลี่ยน"; ผู้ชายมันก็ไม่ให้ ผู้ซื้อมันก็ต้องไปซื้อเอามา มันไม่ได้คิดให้ อย่างคีลีค้องแลกเปลี่ยน.

ความโกหก หลอกลวง ที่สุท ที่ปรากฏอยู่อย่างหนึ่งก็คือ สึงพี่เรียกว่า "สวัสดิการ", ที่รัฐบาลประเทศนั้น ประเทศนี้ จัดให้แก่ประชาชนนั้นแหละ เป็นการ โกหกหลอกลวงพี่ธุด ในความหมายว่า "ให้"; ที่จริงนั้นมิได้ให้ แต่เป็นการเก็บเงิน หรือเก็บภาษีเก็บอะไรก็ตาม ไปเปลี่ยนรูปมาเป็นการช่วยเหลือ ให้เป็นสวัสดีการ. ประชาชนพลเมืองก็ไม่รู้สึกว่าให้ หรือได้รับการให้ เขามองดูเป็นการชดเชย; ฉะนั้น กวามรักไกร่ระหว่างประชาชนกับรัฐบาลมันก็ไม่มี เพราะมันเป็นการขูดรีดบีบบังคับ โดยตรงก็ได้ โดยอ้อมก็ได้.

เอาประโยชน์ของประชาชนไป แล้วหวนกลับมาเป็นสวัสคิการตอบแทน อย่างนี้โครจะเรียกว่าการให้; มันเป็นการแลกเปลี่ยน มันเป็นการบังกับ ที่ช่อนอยู่ เบื้องหลังก็มี. ฉะนั้น ความหมายแห่งการให้ด้วยความเมตตากรุณามันไม่มี; มัว แต่ทำอย่างเล่นตลกอย่างนี้ มันก็ไม่เกิดผล, คือมันไม่ทำให้มนุษย์เรา รักไตร่เมตตากรุณา กันได้ แม้ในระหว่างประชาชนด้วยกัน และแม้ระหว่างรัฐบาลกับประชาชน นี้มันก็มี ไม่ได้.

ทั้งโลกนี้ความหมายของกำว่า **"ให้คว้อกวามบริอุทธิ์ใ**จ" นี้มันไม่มี: มัน จะมีแต่ซื้อหรือแลกเปลี่ยนเท่านั้น. นี่กือกวามมีจิตทรามของมนุษย์ทั้งโลก มันระบาด ออกไปเสียอย่างนี้ จนไม่มีกวามหมายกันแห้จริง ของกวามเมตศากรุณา; มีแต่มึงก็มึง ภูก็กู เป็นอย่างน้อย; อย่างดีที่สุดก็ต้องแลกเปลี่ยน จะต้องซื้อหาด้วยการเอาเปรีกา เอากำไว ไปตามหวามก้องการของกิเลลเท่านั้น.

นี่กือสึงที่มันได้เปลี่ยนมาอย่างรวดเร็ว เป็นโรคระบรก; สังไม่มีการ ปฏิวัติทางศึลธรรม โอกนี้มันก็เป็นโลกที่น่าพุเรศ เต็มไปด้วยสึงที่ไม่น่าดู เต็มไป ด้วยอาชญากรรม เป็นโลกที่ไม่น่าอยู่เหลือประมวณทีเซียว. ส้ายัง เห็นแก่ธรรมะ อยู่ บ้าง ก็ช่วยคันคิดนึกถึงการปฏิวัติในทางศึลธรรม นี้ด้วยกันทุกคน. อย่างว่าเราชัก การบรรยาย พูดจาลันพี่นี้ อย่างเดี๋ยวนี้ เวลานี้ ตั้งอให้นับรวมอยู่ในความผู้งหมาย ชี้จะมีการปฏิวัติทางศีลอรรม ด้วยเหมือนกัน ; คือเราพูดกันให้เข้าใจ แล้วก็เอาไป ปฏิบัติกนละไม้คนละมือ ช่วยกันให้ศีลอรรมกลับมา.

#### ขอให้ช่วยกันปฏิบัติ เพื่อให้ศีลธรรมกลับมา

อาตมาขอร้องด้วยประโยกสั้น ๆ ว่า **"บ่วยกันตนละไม้คนละมือ เพื่อให้** ส**ื่ลธรรมกลับมา"**. ขอให้ทุกกนยอมรับการะอันนี้ว่า "ช่วยกันกนละไม้กนละมือ เพื่อ ศีลธรรมกลับมา"; รายละเอียกก็มีอยู่อย่างหี่ได้พูกกันมาตั้ง ๑๓ ครั้ง ในวันนี้แล้ว.

เกี่ยวน**ี้ ความบ้นบ้วนนั้นขังมีมาด** จนถึงกับว่า แม้ทางศาสนาเอง มันก็จะ ไร้ศีลธรรมไปเสียด้วย. เรื่องนี้ขอที่จะไม่พูดมาก มันจะเสียเวลา หรือมันจะกระทบ กระเหือนโดยไม่จำเป็น ว่าชาสนาที่มีบทบัญญัติที่ดี ก็ถูกก็ความหมายผิด ๆ จนเกิดเป็น ความผิดพลาดเสียหายขึ้น จากศาสนานั้นเอง. บางศาสนาเอากามารมณ์ กับการ สืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์เป็นสิ่งเดียวกัน เลยสอนไม่ถูก คนก็ปฏิบัติไม่ได้ ; เพราะที่ความ ผิด ก็สอนกันผิด ๆ.

#### กามารนณ์เป็นเรื่องไม่อำเข็น แต่การสืบพันธุ์โลยบริสุทธิ์นั้น อังเป็น

เรื่องจำเป็น มันเป็นความต้องการของธรรมชาติ หรือจะเรียกว่าพระเจ้าก็ได้ ต้องการ ให้มนุษธ์ยังกงมิอยู่; นะนั้นศาสนาทุกคาสนาจึงยังดงอื่นอันถึงข้อนี้ว่า ให้มีการสืบพันธุ์ มนุษย์ มีบุสร มีหลาน เพื่อรับใช้พระเจ้าต่อไป. แต่แล้วก็แยกกามารมณ์ออกไปไม่ได้; อธิบายพื้นเผือเลยกลายเป็นยกย่องกามารมณ์ไปก็มี, เอาไปพิดแฝดไว้กับการสืบพันธุ์โดย บริสุทธิ์. แล้วบางที่ก็สอนผิล ถึงขนาดว่าเอากามารมณ์เบ็นเครื่องผูกพัน ไม่ให้เกิด การหย่าร้าง; อย่างนี้ยิ่งผิดหนักไปอีก มันไม่ทรงดามที่พระเจ้าต้องการ; แต่เขาว่า พระเจ้าต้องการ.

ที่ถูกก็ควรจะมองเห็นว่า สิ่งที่เรียกว่ากามารมณ์นั้น พระเจ้าสาปแข่ง; แต่ การสืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์ นั้น พระเจ้าต้องการ และสรรเสริญให้มนุษย์มีอยู่. ทีนี้ ดูอีกทีทนึ่ง กามารมณ์นั้น มันเป็นก่าจ้างคนไง่ ให้ทำการสืบพันธุ์; เพราะการสืบพันธุ์นี้ มันลำบากยุ่งยากมันน่าเอือมน่าระอา นี้ธรรมชาติก็ฉาบหน้าไว้ห้วยก่าจ้าง คือกามารมณ์. คนเบ็บทางอามารมณ์ มันก็ทำการสืบพันธุ์อยู่อย่างนี้ ก็เรียกว่า ไม่ไห่เป็นคนพื่ จลาด หรือไม่ควรจะเรียกว่า เป็นผู้มีธรรมะ.

ถ้าเป็นผู้มีธรรมะในพระศาสนา โดอเฉพาะพุทธศาสนานี้ แขกกามารมณ์ ออกไป ในฐานะพี่เป็นสิ่งพลอออวง; แต่การสืบพันธุ์นั้น เป็นสิ่งที่ต้องกระทำ ไปตามวิสัยของมนุษย์ หื่อยู่ในระกับปุถุชนอย่างนี้. ฉะนั้นผู้เป็นบริยบุลคล เช่นพระ โสลาบัน เป็นต้น ก็มีการสืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์; แต่ไม่หลงไหลในกามารมณ์ ไม่ รับจ้างในทางนี้ โดยมีกามารมณ์เป็นก่าจ้าง อย่างนี้เป็นต้น.

นี้มันเกี่ยวกับ **อวามสิดพลาด ของคำสั่งสอน** ของหลักคำสอน, หรือของ การที่ความในบทบัญญัติที่เป็นหลักคำสอน เป็นต้น **ก็เป็นสิ่งที่ต้องระว**ัง, มันเป็นสิ่งที่ ต้องหยิบขึ้นมาพิจารณาสะสาง แล้วกี**รวมอยู่ในค่ำว่า สัมบาทิฏ**ฐี; ถ้ามีสัมมาทิฏฐี จริงแล้ว บัญหาเหล่านี้ก็จะหมดไป.

เอาละเบ็นอันว่าในวันนี้ ก็จะกล่าวสรุปความให้สิ้นสุดกระแสดวาม ของการ ที่ได้บรรยายมาแล้วแต่หนหลัง; เพราะว่าเป็นการบรรยายกรั้งสุดท้ายของเรื่องนี้ หรือ ภากนี้. ขอให้ทุกกนมองเห็นและเข้าใจ ใจความสำคัญ ตามที่ได้กล่าวมาแล้ว คือว่า **ให้รู้จักลวามหมายอันสมบูรณ์ของคำว่า "สีลธรรม**" ; อย่าเถือเอากวามหมายอย่าง ลูกเก็ก ๆ ศีลธรรมจะเป็นเรื่องเด็ก ๆ ไป. *ศีลธรรมต้องเป็น ภาวะ ปกติของหุกสิ่ง* หรือ *การกระทำที่เป็นเหตุให้มีภาวะปกติ*, แล้วก็*เป็นผลขึ้นมา เป็นปรากฏการณ์* อยู่ทั่ว ๆ ไป กวามหมายของกำว่า ศีลธรรม มันต้องเป็นอย่างนั้น.

ถ้าทำผิดทางศีลธรรม จะมีบัญหาทุกชนิดเกิดขึ้น อย่างที่เกิดขึ้นอยู่ในโลก เวลานี้; บัญหาทุกอย่างไม่ว่าในทางไหน มันเกิดขึ้นเพราะไร้สือธรรม. ถ้ามี ศีลธรรมอย่างเดียว บัญหาเหล่านี้ไม่เกิด; แม้แต่บัญหาการขาดแกลนทางวัตถุก็ดี สงกราม ก็ดี อาหารไม่พอก็ดี อะไรก็ส้วนแต่ขาดศีลธรรม; โดยเฉพาะอย่างอิ่ง กวามยากขน ของกนจำพวกหนึ่ง ซึ่งเป็นปัญหาทางสังกมอย่างอึง ก็เพราะว่าสังกมขาดศีลธรรม.

นี่ให้สรุปความว่า **ไม่มีละไรที่ ไม่เอี่ยวกับปัญหาทางคือธรรม**; ซึ่งที่ ไม่พึงปรารถนา ในรูปของวิกฤติการณ์ทั้งหลาย นั่นคือภาวะที่มันไร้ตีลธรรม. มองคู แล้วเห็นว่า โลกนี้กำลังเอียงลงไปๆ จมลงไปๆ ในภาวะที่ไร้ศีลธรรม; มีลำคับ ชนิกที่มันพรางตาที่สุก ที่จะถล้าลงไปโดยไม่รู้ลึก เพราะว่า มนุษย์นี้จมไปในทางเนื้อหนัง คือเห็นแก่วัตถุ ไม่เห็นแก่เรื่องทางจิกใจ หรือทางนามธรรม. เมื่อ **หลงในวัตถุมากขึ้น** มันก็เหยียบย้ำเรื่องทางนามธรรม หรือทางจิกใจ รอทางนามธรรม. เมื่อ **หลงในวัตถุมากขึ้น** มันก็เหยียบย้ำเรื่องทางนามธรรม หรือทางจิกใจ ; **ละนั้นจึงใน้เอ็กระท**างพระธรรม, ไม่เการพหลักเกณฑ์ทางธรรม เช่น *ไม่เอารพคนแข่ว คนแก่ ไม่เอารพพ่อแม่ ไม่* เอาร*พลู้มีพระคุณ* เป็นต้น.

เมื่อไม่มีมิตรภาพในโลกนี้ ซึ่งมันไร้ศีลธรรม มันก็มีแข่มิตรภาพหลอกลวง ถือชวนกันไปเบียดเบียนผู้อื่น เอาประโยชน์มาแบ่งกัน. นี่ก็เหมือนสงกรามในโลก

රශ්ෂ

เวลานี้ ; การใช้อำนาจไม่ถูกต้อง เบิดโอกาสให้อำนาจของอธรรมมากรอบงำโลก. กวามรับผิดชอบในทางศึลธรรม ไม่มีใกรยอมรับ ล้วนแต่บัดออกไป ให้ใกรก็ไม่ทราบ ไม่รู้ว่าให้ใกรมันเป็นผู้รับผิดชอบ ; ไม่มีใกรเป็นเจ้าของประเทศ เพื่อจะรับผิดชอบ ทางศึลธรรม ว่ามันกำลังเสื่อมศึลธรรมแล้ว จะต้องแก้ไขอย่างนี้เป็นต้น.

ฉะนั้น จึงสรุปได้ว่า **ด้มมาพิฏฐิ.** ความเข้าใจที่ถูกต้องในสิ่งต่าง ๆ ที่จำเป็น สำหรับมนุษย์นี้ เป็นรากแก้วของความมีศีลธรรม ; ไปเพิ่มพุนความมีศีลธรรม กันโดย การศึกษาเรื่องสัมมาทิฏฐิ. ใจกวามที่แล้ว ๆ มา มันมีอยู่อย่างนี้. สรุปความว่า เรามี ศีลธรรมเพื่อมนุษย์ เรามีมนุษย์เพื่อศีลธรรม ; มี **ดีอธรรมเพื่อมนุษย์** นี้ ; ถ้าไม่ใช่เพื่อ มนุษย์แล้ว จะเพื่อใคร จะเอาไปไหน **ศีลธรรมมีก็เพื่อมนุษย์ นั้ ; ถ้าไม่ใช่เพื่อ** มนุษย์แล้ว จะเพื่อใคร จะเอาไปไหน **ศีลธรรมมีก็เพื่อมนุษย์ นั้ ; ถ้าไม่ใช่เพื่อ** มนุษย์แล้ว จะเพื่อใคร จะเอาไปไหน **ศีลธรรมมีก็เพื่อมนุษย์ นั้ ; ถ้าไม่ใช่เพื่อ** มัสธรรมเพื่อ**เก**ร จะเอาไปไหน **ศีลธรรมมีก็เพื่อมนุษย์ นั้ว ๆ เก**ร ก็คือ **สร้างธรรมะ พึ่งะให้เกิดความสงบ**. **โดยตลก็ได้รับตลนของความสงบ**, **ให้มี** ปรากฏสารณ์เป็นความสงบ จนมนุษย์ทุกคนในโลกได้อยู่ในกาวะแห่งความสงบ. นี้เรียกว่า ศีลธรรมนี้มันเพื่อมนุษย์ มีฉะนั้นแล้วจะไม่มีความหมายแห่งคำว่า มนุษย์เลอ ก็อไม่มีมนุษย์อยู่ในโลกนั้นเลย.

ที่นี้พูญกลับอีกที ก็มนุษย์เพื่อศัลธรรม เป็นมนุษย์ทำไม*ร* เป็นมนุษอ์ **เพื่อสอกรรม ไม่ไข่เพื่อดิน เพื่องาน เพื่อเถียรท**ิ อย่างที่กนเรวพูญกันอยู่ ต้องการ กันอยู่ หรือว่ามุ่งหมายกันอยู่: แม่ปากเขาจะพูดเป็นอย่างอื่น แต่ในจิตของเขาก็เป็น มนุษย์เพื่อกิน เพื่อกาม เพื่อเกียรติ ทั้งนั้น. ยิ่งหลงหนักเข้าในเรื่องนี้ ก็ยิ่งไม่เป็น มนุษย์เพื่อกิน เพื่อกาม เพื่อเกียรติ ทั้งนั้น. ยิ่งหลงหนักเข้าในเรื่องนี้ ก็ยิ่งไม่เป็น มนุษย์ทหักเข้า. ฉะนั้น เราเป็นมนุษย์เพื่อมีศีลธรรม ถือให้ต่อธรรมปรากฏขึ้นมา ในโลก ให้ในโลกนี้มีสัตว์ชนิญหนึ่ง ซึ่งเขาเรียกกันว่า มนุษย์ผู้มีศีลธรรมก็แล้วกัน.

**ต้องให้ โลกมีสันดิสุบ** หรือมีสันติภาพ ชนิดที่มันไม่มีมวได้จากทางอื่น นอกจากทางที่มนุษย์มีศีลธรรม ; สันติภาพ สันติสุขอย่างอื่นไม่มีหวัง ไม่มีทาง ขะมีมา นอกจากมนุษย์นี้มีศีลธรรม. นี้ศีลธรรมเพื่อมนุษย์ มนุษย์เพื่อศีลธรรม
 ศีลธรรมเพื่อมนุษย์ มนุษย์เพื่อศีลธรรม : เป็นวงกลมที่ไม่รู้จักแยกกันออกไป. นี่กือ
 กวามมั้นกงของมนุษย์ที่มีศีลธรรม อยู่ก้วยกวามสงบสุขทรีอสันทิภาพ.

ขอให้ถือว่า นี่ถือกวามต้องการของพระเจ้า. ยกเอาพระเจ้ามาพูดก่อน เพราะว่ามีคนที่นับถือพระเจ้า เชื่อพระเจ้า : แม้ว่าจะถือศาสนาที่ไม่มีพระเจ้าก็ยังอด เชื่อพระเจ้าไม่ได้ โดยให้กวามหมายแก่พระเจ้าว่าเป็นสิ่งสูงสุด. ฉะนั้นจะถือว่า **สิ่ง สูงสุดนั้นต้องการโพ้มนุษอ์มีสึลอรรม.** นี้ศีลธรรมมีเพื่อมนุษย์ มนุษย์เพื่อศีลธรรม.

ทีนี้ถ้าจะมองดูทามธรรมชาติมันก็ต้องการอย่างนี้ คือธรรมชาติแห่งวิวัฒนาการ ทั้งหลาย; ที่แรกมันไม่มีอะไร แล้วมันก่อย ๆ มีมา ๆ ทามดำดับ. **มบุษอ์มีวิวัฒนาการ เรื่อยมา ๆ นี้ถิ่เพื่อความมีสือธรรม** เท่านั้นเอง ถ้าไม่อย่างนั้นก็ไม่มีวิวัฒนาการ; ฉะนั้น มีวิวัฒนาการ ก็กือมีแนวโน้มเป็นไปในทางมีศีลธรรมมากขึ้น ๆ, มีศีลธรรมมากขึ้น. เกี่ยวนี้เขาไม่ถือกันอย่างนี้ จนไม่มีศีลธรรรมหลือในโลก ฉะนั้นโลกของมนุษย์ก็หมดไป เหลือแต่โลกของตนที่เห็นเก่ตัว ไม่กวรแก่นามว่า มนุษย์.

ในที่สุดนี้ ขอ**ไพ้ยึดอือต่าสรุปต้น ๆ หีว่า หนุษอ์นี้เพื่อสีอธรรม สีอธรรม นี้เพื่อมนุษธ์** อยู่ทดอดไป; **วับปฏิบัติลนละไม้คนละมือ เพื่ออารกลับมาแห่ง** ส**ือธรรม. ถ้าได้ดังนี้ การที**่เราเสียสละกันอยู่เวลานี้ ก็ไม่เป็นหมัน; ที่ดุตส่าห์ มาพั่ง อุตส่าห์มาสนใจศึกษา ทบทวนสังเกตกูอยู่ทลอดเวลานี้ ก็จะไม่เป็นหมัน, กือ ได้รับความรู้ไปช่วยกันคนละไม้คนละมือ เพื่อการกลับมาแห่งศิลธรรม ดังที่กล่าวมาแล้ว.

อาคมเขอยุติการบรรยายในวันนี้ และการบรรยายชุดนี้ ๑๓ ครั้ง ไว้เพียงเท่านี้. โอกาสนี้ก็เป็นโอกาสที่พระคุณเจ้าทั้งหลาย จะสวกคณสาธยายบทพระธรรม เพื่อทำให้ พุทธบริษัท สาวกในพุทธศาสนานี้ มีกำลังใจสำหรับการประพฤติธรรมต่อไป.

#### ล้ำตอบบัญหา

- อาม : บัญหากวรขัดแย่งระหว่างชนชั้นกรรมาชีพกับนวยทุนบัจจุบันนี้ ก็เกิดจากกวรชาด ศีลธรรมของกลุ่มชนทั้งสองผ่าย; กวรแก้บัญหาอย่างแท้จริง ก็ก็อการที่จะไห้กลุ่ม ชนทั้งสองผ่ายนี้มีศีลธรรม. แก่สำหรับบัญหาเฉพาะหน้านี้ ในการที่แก้บัญหา เรว กวรจะทำอย่างไรก่อน ในการแก้บัญหานี้ ?
- ตอน : บัญหานี้สรุปว่า จะแก้ให้ชนที่เป็นปฏิบักษ์กันสองผ่าย มีศีลธรรมได้อย่างไร เพื่อจะได้ไม่เป็นปฏิบักษ์กัน เ บัญหาอย่างนี้ก็เช่นเกี่ยวกับบัญหาอีกมาก คือ บัญหาที่จะแก้ให้สงคมมีความเห็นถูกต้อง มีความเข้าใจถูกต้อง, แล้วมันยัง เนื่องกับบัญหาอื่นอีก. เพราะว่ายังมีกนที่จะต้องการจะแสวงหาประโยชน์ จาก การพักนไม่มีศีลธรรม มันยังมีคนที่ต้องการจะแสวงหาประโยชน์ จาก การพักนไม่มีศีลธรรม มันยังมีคนที่ต้องการจะแสวงหาประโยชน์ จากการที่ ยังมีชนที่เป็นปฏิบักษ์กันอยู่เป็น ๒ ผ่าย ก็อนายทุนกับชนกรรมาชีพ แล้วมัน ก็เพิ่มความยากลำบากให้แก่คนที่จะแก้บัญหานี้ มากขึ้นอีกหลายเท่า. ฉะนั้น เราจะต้องกูว่า มันมีบัญหาอยู่ก็อย่าง หรือกี่ชั้น แล้วเราก็รวบรักเอาส่วนที่เรา พอจะทำได้กันเสียก่อน.

บางทีเราจะต้องแยกออกไปถึงกับว่า ในประเทศเรา เราจะพูอกนอย่างไร และถ้าจะพูดให้ดังออกไปถึงนอกประเทศนั้น เราจะพูอกันอย่างไร เพราะว่า บัญหาเรื่องชนกรรมาชีพ กับ นายทุนนี้มันเป็นบัญหาของโลก ข้ามซีกโลก หรือกรอบโลกกันไปแล้ว มันก็เป็นการยากมากที่จะพูดให้กนทั้งโลก หรือ ก่อนโลกเขาพังเรา; ก็ขอยอมสารภาพว่า ยังไม่ก่อยจะเห็นทาง ที่จะทำ อะไรให้ได้ผลรวดเร็วทันใจในเรื่องนี้. ฉะนั้นจึงสรุปไปในทางที่ว่า ช่**วอกัน**  ไปพอางลและไห้ลนอะนือ เพื่อไห้เกิดลวามเข้าใจถูกต้อง ขึ้นมาทีละนิด ทีละหน่อย.

ฉะนั้นกงจะต้องนึกถึงภายในประเทศเราก่อนว่าจะเกิดกวามเข้าใจถูกต้อง ในเรื่องนี้ขึ้นมาอย่างไร , แต่ถ้าหากว่า แม้ภายในประเทศเรว ก็ยังไม่มีหวัง ก็ **ขอบให้แลบเข้ามา** ในหมู่กนหมู่หนึ่ง กณะหนึ่ง กระทั่งในกรอบกรัวเรา : จะเข้าใจกวามข้อนี้อย่างไร, หรือในหมู่มีกรสหายเพื่อนปูงของเราหมู่หนึ่ง จะเข้าใจกวามข้อนี้อย่างไร, หรือในหมู่มีกรสหายเพื่อนปูงของเราหมู่หนึ่ง จะเข้าใจได้อย่างไร. ถ้ายังไม่ ได้ลึก ก็คิดทำของหวัเองคนเดียวให้แข้าใจ อึ่ง ๆ ขึ้น เพื่อพาทางให้ดนอื่นเข้าใจเพิ่มขึ้นเป็น ๒ กน ๓ กน ให้ขนได้.

ทางที่เห็นอยู่ก็คือว่า **หยายามทุลโอกาส พี่จะให้คนพี่มีสติบัญญา สุจวิต** ที่ยินดีรับพึ่งโดยสุจริต; ให้เขาได้ยินได้พึ่ง ให้เข้าไจเรื่องนี้ เพิ่มขึ้น เป็นถนที่ ๒ เป็นกันที่ ๓ เป็นถนที่ ๙; ดูจะทำได้เพียงเท่านั้น. เราทำ ให้เกิกถนที่ ๒ ที่ ๓ ที่ ๙ แล้วเพื่อนของเรากนหนึ่ง ๆ ก็ไปทำให้เกิดถนที่ ๒ ที่ ๓ ที่ ๙ เรื่อยไป เยา ๙ ณูณ เอา ๑๐ ถูณ แล้วแก่จะทำได้. มันเหมือน กับตั้งหน่วยอะไรขึ้นมาใหม่อีกหน่วยหนึ่ง ให้มันมีพลังไปตามแบบของมันเอง เพื่อให้เกิดกวามเข้าใจอันถูกต้อง; นี่จะเรียกว่าหน่วยหรือพลังอะไร 1 ก็พลังให้ เถิกการมเข้าใจที่ถูกก้อง; แต่จะเอาเร็บไม่ได้ เพราะว่ามันมีอุปสรรค หลายอย่าง.

แต่มีบวงอย่างแสลงให้เห็นว่า ยังมีหวัง; รู้ได้จากการที่ว่า เราอยู่ ที่นี้ก็ยังมีกนติดต่อมาเรื่อยในเรื่องอย่างนี้. มีกนสอบถามหรือขอความเช้าใจ เพิ่มเดิม ในเรื่องอย่างนี้มากขึ้น ก็เลยมีหวัง หรือมีกำลังใจอยู่เหมือนกัน; ยังไม่สัมความตั้งใจว่า ทำไม่ไหว ก็คิดว่า ทอจะทำไหว ไปเรื้อธ ๆ พี่อะเอ็ก พีละน้อย ดามพี่จะทำได้ ตามพี่โอกาสจะอำนวย ; ก็เรียกว่าหน่วยหนึ่ง หรือศูนย์หนึ่ง ที่มุ่งหมายทำอย่างนี้. เพราะละนั้นชอให้ไปตั้งศูนย์แบบนี้ เพิ่มขึ้น คือศูนย์ของการทำกวามเข้าใจถูกต้องว่า **บัญหาต่าง ๆ ต้องแก้ด้วย** ก**วรทำให้มีสื่อธรรม.** 

ทีนี้บัญหาโดยตรง คือ **บัญหาพี่ท**ำความเข้าใจ ระหว่างขนกรรมาบ**ี**พ **กับนาธพุน** เราก็ต้องอาซัยบังจัยหลายอย่าง : อย่างแรกก็จะต้องนึกถึงเรื่อง ทางศาสนา **ให้เขายนใจเรื่องหางสาสนาพี่ถูกต้อง** เช่นให้นายทุนกิตเสีย ใหม่ว่า พวกชนกรรมาชีพ หรือคนอื่นนั้น ก็ไม่ใช่ใกว ; ถ้าเราช่วย เขาไก้ เขาลึกลามเข็นของเรา ทำไม่ไม่คิดแบบนี้ เรามีเงินมาก ๆ เป็นของเรา ก็เรียกว่า เงินของเรา ; ถ้าเราใช้เงินนี้ไปช่วยใกรให้มามีความเข้าใจถูกต้องได้ เป็นผู้รอกตัวได้ เราก็ควรจะถือว่า คนนั้นมันก็เป็นของเรา ถ้านายทุน เขากิดอย่างนี้ เขาก็คงไม่หวงเงินไว้ เป็นตัวเงินอยู่ แต่จะใช้ไปในการช่วย ผู้อื่น ให้มันรอด.

 พีนี้พวก บนกรรมพี่พ ก็เหมือนกัน เขาขาดศึลธรรม แม้ว่ามันจะ กรงกันข้าม คือ ขี้*เกียจจะทำการงาน พอใจในการเล่นการพนัน* หรือ ไม่ ขวมชวายหากวามรู้ กวามสามารถ ในการที่จะสร้างเนื้อสร้างตัว. โดยมาก ที่เห็น ๆ ก็กือ มีความเพละไหล บังดับตัวเองไม่ได้ ไม่อยู่ในร่องในรอย ของพระธรรม แล้วก็ไปทำอบาอมุข. ไปขี้ให้กินจนเหล่านี้มองเห็นว่า : อบายมุชนั้นแหละเป็นตัวการ เป็นศัตรูของเรา ไม่ใช่นายทุนเป็นศัตรูของเรา มีแต่อบาอมุขนี้นแหละเป็นตัวการ เป็นศัตรูของเรา ไม่ใช่นายทุนเป็นศัตรูของเรา มีแต่อบาอมุขนี้นแหละเป็นตัวการ เป็นศัตรูของเรา ไม่ใช่นายทุนเป็นศัตรูของเรา มีแต่อบาอมุขนี้แหล่ม นั้นแหละมันเข็มศัตรูของเรา". เราต้องเล่นงาน ศัตรูตัวแรกนี่ก่อนเถอะ แล้วเราก็จะชนะนายทุนได้ ก็อเราจะไม่จนอีกต่อไป. พยายาม ทำความเข้าใจหร้อมกับทั้ง ๒ ผ่ำย ให้มีดีออรรมกันขึ้นมา ทั้ง ๒ ผ่าย; แล้วมารวมกันว่า "ไม่ว่านายทุนหรือกรรมกร เขาล้วนแต่ เป็นมนุษย์ เพื่อนพี่มีความทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ดาย เหมือนกันทั้งหมดทั้งสิ้น"; กลายเป็นแห่งาสนา เผยแผ่ศาสนา. นี่เรา เอากำลังของศาสนา เข้ามา ช่วยลึกแรงหมึ่ง นอกจากเหตุผลตามธรรมคว; จนกระทั่งให้เขารู้ว่าเรื่อง ศีลธรรมนั้น มันจำเป็นจริง ๆ. ปัญหาทางเศรษฐกิจเกิดขึ้น โดยผ่ายใกผ่าย หนึ่ง หรือทั้งสองผ่าย มันไม่มีศีลธรรม, ปัญหาทางการเมือง ก็เพราะมัน ไม่มีศีลธรรม : ทุกปัญหามาจากความไม่มีศีลธรรม.

ถ้าไม่มีเหตุผลส่วนทัวอย่างอื่นช่อนเร้น แฝงอยู่เบื้องหลัง เขาก็จะยอม รับหลักเกณฑ์อันนี้ ก็อการแก้ไขทางศีลธรรม; แต่ถ้าเขามีประโยชน์อะไร บางอย่างแฝงอยู่เบื้องหลัง เพราะความไม่มีศีลธรรมนั้นแล้ว เขาก็ไม่ฮอมแก้ไข ไม่ฮอมเปลี่ยนแปลง. นี้ก็อกตัดทิ้งไป จั้งไจจะพูกกันแก่พวกที่สุจริต พอที่จะ รับพังหรือแก้ไชทางศีลธรรม.

อีกทางหนึ่ง ก็เรื่อง **ดอยหลังเข้าคลอง ไปหาสาสนงคันเกิด**; ถ้า ทำได้ก็การทำ. เกี่ยวนี้แม้นายทุนก็เกลียกกาสนา ชนกรรมาชีพก็ยังเกลียก ศาสนา: ฉะนั้นไปเข้าใจศาสนาเสียให้ถูกก้อง แล้วทั้งสองฝ่ายจะรักศาสนา. พวกกนจนจะไม่มีความเห็นผิด ๆ ที่ว่าต้องอื่มปากอิ่มท้องเสียก่อนแล้ว จึงจะมร มีศาสนา; ควรจะมองกลับไปในแง่ที่เป็นจริงที่ว่า เพราะไม่มีศาสนาจึงไม่ อิ่มปากอิ่มท้อง. ซ้อนี้มันเหมือนกับเส้นผมบังภูเขา อะไรอยู่บางอย่าง สำหรับ คนเหล่านั้น; ต้องไปพูทกับเขาคี ๆ. พวกนักศึกษาพูดว่าจะทักปั้ญหร จะแก้ปั้ญหาทางวัตถุให้ประชาชนอยู่กัน เป็นสุข หรืออื่มปากอื่มท้อง แล้วจึงก่อยชวนกันมาศึกษาธรรมะ หรือศาสนา; อย่างนี้ไม่ถูก; เพราะว่าปัญหามันเกิดขึ้น เพราะกวามไม่มีศีลธรรม หรือ ไม่มีศาสนา. **ไม่อื่มปากอื่มท้องหรือยากจนองไป ก็เพราะไม่มีศาสนา** ที่อูกต้อง ไม่มีการปฏิบัติที่อูกต้อง; เรียกว่า ไม่มีศาสนา. ฉะนั้นด้องเอา ศีลธรรม หรือเอาศาสนามาก่อน, ก่อนเรื่องอื่มปากอิ่มท้อง.

ช้อนี้มันกูไม่น่าเชื่อ พุกแล้วก็น่ากลัว ก็อเขากลัวมันจะคายเสียก่อน ก่อนที่จะได้มีศาสนา หรืออื่มปากอิ่มท้อง; แล้วก็จะต้องอดกลั้น อดหน หรือสดลง ไปหากวามถูกต้อง จึงจะแก้กวามยากจนได้. อย่าไปหวังจะยื้อแย่ง เอาของผู้อื่น เพิ่มให้แก่ตัวโดยเร็ว แล้วเราก็สบาย แล้วก็สีมศาสนาอีก, ก็ลืมศีลธรรมอีก. มันต้องแก้ด้วยหัวเอง คือหำกวามถูกต้องให้แก่การเป็นอยู่ หุกกระเบียดนี้วของตัวเอง; แล้วก็จะก่อย ๆ มีกินมีใช้ อื่มปากอิ่มท้อง แล้วก็จะมีมากขึ้น. นี้ทางฝ่ายคนที่ยากจน.

ถูสว้อย่างคนที่มั่งมี เขาไม่ได้ร่ำรวยเพราะการขุดรีด ขูดเลือด อะไรไป เสียทั้งหมด : มีมากมายเหมือนกัน ที่เขามังมีขึ้นมาเพราะการอดกลั้น ยดทน กินข้างกะเกลือ จนกระทั่งเป็นคนร่ำรวย. นี้เรามันไม่ดั้งต้นอย่างนั้นนี้ แลม มีอบายมุขหลาย ๆ อย่างอีก.

:กี่ยวกับเรื่องนี้ ต้องไปแยกบัญหวออกเป็นประเภท ๆ ได้อย่างน้อยก็ « – « :ไระเภท แล้วหาทางแก้บัญหาเฉพาะประเภท ๆ ไป. แต่สรุปกวามแล้ร ก็อยู่ที่การ ทำลวามเข้าใจให้ถูกต้อง เพิ่มขึ้นที่อะน้อย ๆ เรื่อย ๆ ไป ทุกวัน ทุกเวลา ที่จะพุตกันได้, พลอดถึงทำกวามเข้าใจระหว่างสัทธิ หรือระหว่างศาสนา. เดี๋ยวนี้บั่นหาระหว่างหาสนาก็มีมวกเหมือนกัน คือกวามไม่สามัคคีเพราะ ศาสนาเป็นเหตุ มันก็ต้องแก้ให้ออกไป. หรือความไม่สามัคคีเพราะถือ อุณมตติทางการเมืองไม่ตรงกัน; อย่างนี้ก็ต้องแก้ให้หมดไปว่า การเมือง ที่ถูกต้องมีเพียงอย่างเดือว คือความมีศาสนา ความมีศีลธรรม การมีความ ประพฤติปฏิบัติถูกต้อง.

นี่คือการแก้บัญหา โดยการทำให้กนรู้จักศีลธรรมเพิ่มขึ้น ๆ กามโอกาส กามความสามารถที่จะทำได้ ; ทางอื่นมองไม่เห็น เพราะว่าเราไม่มีอำนาจ หรือว่าไม่มีอำนาจอะไร ที่จะมาบังกับได้ทันใจ. ถ้าไม่มีความเข้าใจถูกต้อง แล้วมันก็ทำไปไม่ได้ ; การทำให้มีความเข้าใจถูกต้องนี้ มันไม่ใช่สิ่งที่บังกับ ได้พรวทพรรกชั่วพราเทาเดียว เหมือนกับพลิกมือ หน้ามีอเป็นหลังมือ ใน พริบทาเทียวอย่างนี้ มันก็ไม่ได้, ต้องก่อยทำต่อยไป.

สรุปสั้น ๆ อิกครั้งหนึ่งว่า ไปทำกวามเข้าใจให้ถูกค้องกันเสียใหม่ ใน ข้อที่ปัญหาก่าง ๆ เกิดมางากการที่คนไม่มีศีลธรรม ; ไม่ฝ่ายใดก็ฝ่ายหนึ่ง หรือ ว่าทั้งสองผ่ายนั่นแหละเป็นส่วนมาก.

พิมพ์กิฬากการพิมพ์พระนอง ๔๐ การบรรณรายาริ กลุ่งเพพาด โทร. ๖๐๖๒๓๙๐ นางอารี จุ๊ยทร์พัฒนีชม ก็พิมพ์และยู่โฆษณา พ.ศ. ๒๕๒๓

డరం

## โปรดแก้คำผิด ใน ศีลธรรม กับ มนุษยโลก (การนับบรรทัด ให้นับลงมาจากบรรทัดบนสุด คือบรรทัดของเลขหน้า, ถ้ามี (จล) ให้นับขึ้นมาจากล่าง เพื่อประหยัดเวลา)

| หน้า  | บรรทัด          | คำที่ผิด             | แก้เป็น             |
|-------|-----------------|----------------------|---------------------|
| ы     | ඉළ              | ไปอีก ไปทำต้องทำ ;   | ไปอีก; ไปทำด้องทำ   |
| ¢ s   | <i>ଝ</i> (ବର୍ବ) | ก็จะมได้             | ก็ขะมิได้           |
| ಡಿದ   | s (18)          | พี่เรา               | ที่                 |
| ຣ໔    | 5 (ବ୍ୟ)         | เรียกว่า กามก็ทำได้  | เรียกว่ากาม ก็ทำได้ |
| ഭം    | ର୍କ             | ที่จะเพ่ง            | ที่จะไม่เพ่ง        |
| ತಂ    | ର (୩୯)          | ธรรมแง่หนึ่ง         | ธรรม:แง่หนึ่ง;      |
| ಕ     | ଝ (୩୫)          | ให้มน                | ให้มัน              |
| ಡೆಡ   | a (13)          | เรือนนี้.            | เรือนนี้            |
| ಕಿಂಡ  | ę               | ก็มีให้              | ก็มิได้             |
| ବ୍ର୍ବ | ď               | ันายทุน :            | : นายทุน            |
| මමස්  | e'              | ยังมี ได้แก่         | ยังมี; ใจ้แก่หมวด   |
| କ୍ରହ  | <u>ः</u> (२०)   | <sup>1</sup> ปนั้ว   | ไปในน้ำ             |
| ହାଇକ  | œ <sup>2</sup>  | พวกหมวด              | หมวด                |
| രില്ല | คา              | โมหะอ <del>ถ</del> ิ | โมหากที             |
| രിലന  | c/              | แต่ว่าแม้            | แม้แต่ว่า           |
| ൈയമൈബ | m (9 <b>0</b> ) | ราชการุ              | ข้ำราชการ           |
| ରାଷଙ  | ୭, ବ୦, ଭକ (୩    | ล) อนุวรรคน์         | อนุวรรท             |

(")

۱

4

| หน้า      | บรรทัด                      | กำที่ผิด                 | แก้เป็น               |
|-----------|-----------------------------|--------------------------|-----------------------|
| ଭାସମ      | <b>ນ</b> ດ                  | แก่โลก                   | ตามโลก                |
| രിലര്     | 5 (1A)                      | : ความ                   | ความ                  |
| ຈຫວ       | ଭେଇ                         | ปรมัตต์ธรรม              | ปรมัทถธรรม            |
| ഒന്നുക    | en ( <b>18</b> )            | หรง                      | หลง                   |
| ବଙ୍କ      | ໑ (າສ)                      | กวร หรือ อะไร            | "ควร" หรืออะไรที่     |
| ទ៩៣       | ଛ୦ (୩ଣ)                     | ปลี่ยน                   | เปลี่ยน               |
| ରଙ୍କ      | ф                           | ใกรเท็น                  | ก่อยเห็น              |
| ഭെഹ്      | b (98)                      | อ <b>ริ</b> ย            | อารย                  |
| ରହଁତ      | ଝ (୩ଲ)                      | สนุน                     | สนุก                  |
| କଙ୍କ      | ๙ (าล)                      | เป็นอะไร                 | เป็นอะไรทำนองนั้น,    |
| କଙ୍କ      | ලස (ඉහ                      | เมื่อมัน                 | : เมื่อมัน            |
| ବେଝିଡ଼ା . | æ (18)                      | ป้ฐเวน ทำนาย             | (บัฐเวนทร์) ทำนายผื่น |
| ୶ଝୖଡ଼     | ଙ୍କ (ବ୍ୟ)                   | ข้อ.                     | ข้อ                   |
| ବଝଣ       | <sub>ତ</sub> (୩ଈ)           | ที่เขา                   | สิ่งที่เขา            |
| ନ୍ତ୍ର     | ಡ                           | ภารสอ <b>นผิ</b> ล       | การสอนผิด หรือ        |
| 5ാ¢'ര     | b                           | เพราะ                    | เพราะมี               |
| പ്പറ്റം   | o (78)                      | กหาป <b>นะ (</b> ๒ แห่ง) | กหาปณะ                |
| බස්ට      | <sub>le</sub> ( <b>වය</b> ) | ลาวุนิ                   | ลาวูนี สีทนุติ        |
| ବଣ୍ଡ      | £ (18)                      | สีลา                     | ส์ลา ปลวนุที          |
| ରଙ୍କେ     | ๒ (รล)                      | หามีปลอด                 | หา∺วามปลอด            |
| ବଟାସ      | ๒ (าล)                      | ไม่ได้                   | าะได้                 |
| ବହାଇଁ     | ୍ୟ (ବର)                     | คำถาม                    | ก้ำถามก้ำสอบ          |

(<sub>[90</sub>)

| หน้า           | บรรทัก              | คำที่มิด          | แก้เป็น                       |
|----------------|---------------------|-------------------|-------------------------------|
| ඉහ්ස්          | бŢ                  | เผล็จการ          | เมต์จกวร :                    |
| ବଣାଟ           | ы                   | ด้วย              | โดย                           |
| <b>ର</b> ମ୍ବ   | <sub>ଗା</sub> (୩ନ)  | , คามลำดับอย่างไร | อามลำตับอย่างไ <del>ร</del> , |
| ඉස්ස්          | a (18)              | อยู่อย่างนี้.     | อยอย่างนี้ :                  |
| ବର୍ଟ           | ษ (จล)              | พูคก็ได้          | พูคโดยละเอียคก็ได้            |
| ಾಷಲ            | <i>ା</i> (୩ର)       | ก็เกิดขึ้นอย่าง   | ก็เกิดขึ้น อย่าง              |
| මස්ථ           | ®b (¶A)             | นวนุปุทิย         | นานุปุปทิย                    |
| <b>କ</b> ଙ୍କ ୭ | ବ~~ ୬ <u>େ</u> (୩ଋ) | กรรมบท (๔ แห่ง)   | กรรมบถ                        |
| මස්භ්          | દ                   | กรรมบท            | กรรมบถ                        |
| . ඉඳහ          | ጣ (ዓጹ)              | การสืบพันธุ์มี.   | ก็มีการสืบพันธุ์กัน.          |
| මේ ස්          | ¢                   | กรรมบท            | ບ <b>າງກ</b> ຸກຍ              |
| <b>知</b> 00    | ៣                   | กรรมบท            | กรรมบถ                        |
| ස්ථාන          | କବ                  | ยังนั้น           | ยังนับ                        |
| മാര            | ير<br>ا             | ลอยกำ             | ดอยลำ                         |
| <b>ിള</b> മല്ല | a (98)              | ว่ามี             | ว่าดึ                         |
| la a <i>ct</i> | <i>ଙ୍କ</i> (୬ର)     | กามปรพาหะ         | กามปริหาหะ                    |
| ലമത            | 90                  | นี่(ถึง)วิทก      | (ยกขึ้นไปก่อบรรทัก ๙)         |
| ២ណូត           | b                   | แท่การเสื่อม      | ไม่มีการเสื่อม                |
| ២៣៥            | ໑ (18)              | กณะสาธยาย         | คณเสาธยาย                     |
| <b>ଅ</b> ଟ୍ଟ   | ದ                   | ไม่ใคร่           | ไม่ค่อย                       |
| മ്മ്           | lei                 | ทำใน              | ทั่วในใจ                      |
| ലഭേഹ           | ផ                   | ทิญฐีราคะ         | ทิฏฐิ                         |
| खद ⊄           | କତ                  | บางเวลา.          | บางเวลา                       |

(<sub>m</sub>)

| หน้า         | บรร <b>ท</b> ัด    | คำที่ผิด               | ≽ ๗<br>แกเบน               |
|--------------|--------------------|------------------------|----------------------------|
| ലഭർ.         | a (10)             | ;                      | :                          |
| මුඳ්ර        | ່ວ — <b>ຕ</b> ່    | มากไป. ปฏิณะ           | มากไปใหปฏิฆะ               |
| ଅଜୁ<br>ଅନ୍   | ល                  | นวรณ์                  | นิวรณ์                     |
| ଅନୁଝ୍        | ๙ (୩a)             | ทนุที                  | ศนท์                       |
| hđđ          | æ (13)             | ที่ไม่เกิด             | ที่ยังไม่เกิด              |
| ത്ത്         | æ                  | สึงนั้นคือ             | เหมือนอย่างสิ่งนั้น กือ    |
| ២ನಿಶ್        | ୖ୶                 | ปฏิบัตสัทธรรม          | ปฏิบัติสัทธรรม             |
| ଅଝିଟ         | x                  | โทษะ                   | โทษ                        |
| ലാന്ന        | ବଶ                 | จิตุดอา                | ริตุศอนา                   |
| ददख          | <sub>ଙ</sub> (କ୍ଷ) | ก้ยิ่งมี               | ก็ยิ่งก้องมี               |
| لاعط         | <sub>ග</sub> (ඉන්) | ศึลธรรมกลับ            | "ศีลธรรม" กล้า:            |
| <b>മര</b> ിന | 0ť                 | จึงให้ชื่อว่าสถาบันคุณ | ซึ่งให้ชื่อว่า "สถาบันคุณ" |
| യായിൽ        | າ                  | 15195                  | เราจงทำ                    |
| ിമഗ്ന        | ć.                 | บพฮิต์                 | ກສັญญຸ                     |
| മപ്പ         | m (98)             | พอแม่ยังก็             | พ่อแม่ก็ยัง                |
| ២៩៩          | a (9a)             | แต่ชื่อ                | แต่ชื่อ.                   |
| മദ് ്        | <i>ା</i> (କର)      | ข้า ๆ ว่า              | ท้ว ๆ ไปว่า                |
| ଜନ୍ୟ         | <i>«</i>           | ;                      |                            |
| ചർത          | ព                  | บิขามารถงกวาม          | บิดามารถา; ความ            |
| <u>ಅ</u> ದರ್ | ଭତ                 | ้อาหุเนยยา             | อาหุเนยุยา                 |
| ଅଟେ          | e (38)             | <b>ทัก</b> ขึ้เนยย     | พักษิเณยย                  |
| ත්ර          | len -              | น้เขาสมัจิม            | ກູເສ ເຫຼັງສູງ              |
| ଜ୍ଞାର        | <b>ي</b>           | สกุขํ เป็น             | สจฺขํ – เป็น               |

(<sub>@</sub>)

| หน้า           | บรรทัด               | กำที่ผิด          | แก้เป็น                                     |
|----------------|----------------------|-------------------|---------------------------------------------|
| ലമ്റ           | <i>cu</i> /          | ตาวดึงส์นี้       | คาวลึงส์                                    |
| මයේ අ          | ą                    | อื่นอีกก้         | อื่นอีกที่                                  |
| තියේම          | ୍ୟ (କ୍ଷ)             |                   | ;                                           |
| ലങ്ങ           | m (98)               | ทั่ว ๆ ไป         | ทั่ว ๆ ไปว่า                                |
| ലഭന            | ๙ (าล)               | พรมห              | พรหม                                        |
| ലതന            | os (18)              | <b>ม</b> ารดา     | บิตามารดา                                   |
| و به ها        | ๙ (ขล)               | อนุเทเวน          | อานุภาเวน                                   |
| මස්ආ්          | <i>ଝ</i> (୩ର)        | ระลึก             | – ระลึก                                     |
| <b>国</b> 発 (9) | ल ( <b>१त</b> )      | ที่ถือว่า         | ก็คือถือว่า                                 |
| 900            | ର୍ବ (୩ନ)             | เมื่อเป็นตั้งนั้น | ู้<br>เป็นตั้งนุ่าไป                        |
| ଥାତ୍ର          | ଟ (୩ଋ)               | และมัน            | แล้วมัน                                     |
| ៣០៦            | <b>د (۹۵)</b>        | ด้วยธรรม          | <b>ก้วยธรรม</b> .                           |
| តាច់ខ្         | oo (%a)              | ;                 | :                                           |
| ៣០៧            | න                    | ในการ             | การ                                         |
| ଳଠଟ            | <u>ت</u>             | มันยังอยู่        | มันยังคือยู่                                |
| ണാജ്           | ๖ (กก)               | ก้มีอยู่          | ก็ควรจะรู้ว่ามีอยู่                         |
| ៣៩០            | Ci                   | ที่จำเป็น         | จำเป็นที่                                   |
| ମଳବ            | ы ( <b>я</b> я)      | กนนัก             | กันนัก                                      |
| നുരില          | 90                   | ใครมน             | ใกรมัน                                      |
| ள⊚⊊            | <sub>ତ</sub> (ବୁଶ୍ବ) | ปะทัง             | ประทั่ง                                     |
| ៣១៩            | ≪ (୩ଶ)               | ;                 | ; แก่ยังมียาบางอย่างแก้ไข-                  |
|                |                      |                   | , เพลงมอาบางอยางแก เข-<br>ถึงกันแหกุของโรก, |
|                |                      |                   |                                             |

(<sub>æ</sub>)

| หน้า      | บรรทัด               | กำที่ผิด           | แก้เป็น               |
|-----------|----------------------|--------------------|-----------------------|
| នាទ៨      | ಷ— ದ                 | <b>ก</b> ังที่เป็น | ใน                    |
| ពទ៨       | 90                   | น่รู้จัก           | , ควรเบ็นที่รู้จัก    |
| ಥಾಕನ      | ଝ (୩ଗ)               | แล้ว.              | แล้ว;                 |
| ଲାବର      | ๖ (าล)               | ตวีเองให้          | ฑ้วเอง                |
| ମାରଙ୍କ    | œ.                   | แต้้ว;             | แล้ว                  |
| ലെലാ      | ່ວ                   | เราได้             | 1.9<br>.9             |
| ដា២១      | ລ (18)               | ในธรรม;            | ในวงของธรรม; ว่า      |
| ଳାଇଭ      | ๕ (าก)               | ชื่อว่า อิทป์ยทาสา | ชื่อว่าอิทัปยกา สา    |
|           |                      | ียย้างเป็น<br>     | อย่างให้เป็น          |
| നിഉഭ്     | ណ                    | ทักซิเนยย          | ทักขึ้เณยย            |
| ດເຫ       | <del>ଙ୍କ (</del> ଶର) | กือประกอบ          | ประกอบ                |
| ດເພາວ     | ə (1a)               | เชิกซู             | เชิดชุ;               |
| ទាល់១     | ศ (าส)               | ส่วนที่            | จะพูดกันแต่ส่วนพื่    |
| ລາຄສ      | ର (ଏର)               | การศึกษาทาง        | ทางการศึกษา ทาง       |
| ជាមាត់    | ๒ (าล)               | นี้สถาบัน          | นี้สถาบันค่าง ๆ       |
| ព្រហ្មន្ដ | ы (1R)               | ด้วเองให้          | ทั่วเอง               |
| វាមាន     | ศ (จุลุ)             | คนเดี๋ยวนี้มันโง่  | . คนเดี๋ยวนี้มันโง่ : |
| ពាពាន'    | <b>๙ (</b> ୩ล)       | ถ้าไม่ <b>มี</b>   | ; ຄ້າຈະນິ             |
| តាតាន់    | ъ (୩ଶ)               | เหล่านี้           | เหล่าน.               |
| ุตตส      | <b>ය (</b> ୩၈)       | เหล่านี้           | เหล่านี้.             |
| നനജ്      | ଜ (କର)               | เพื่อสอนท้อง       | สอนท้อง; จง           |
| មាណៈស     | ବଳ (କ୍ସର)            | ปฏิบก              | ปฏิบัติ               |

(ъ)

| หน้า         | มรรทัด           | คำทัติด                  | แก้เป็น                |
|--------------|------------------|--------------------------|------------------------|
| ମାହିତ .      | lg               | ญาต่้อง ทาง              | ถูกต้อง. ทาง           |
| ମାଟ ବେ       | a (۱۹)           | ขีดใจมี                  | จิตใจ : มี             |
| ೯೯           | ď                | ว่าวิธี                  | สักแก่ว่าวิธี          |
| ៣៩ី១         | æ                | พันธ์                    | พัน                    |
| ണം.്ല        | ୍ (ବ୍ୟୁ)         | เพียงเท่า                | เพียงเท่าที่เป็น       |
| ாஜீத         | er (98)          | ข้อที่ สอง               | มอท สอง<br>มอท สอง     |
| ៣៤៣          | a (98)           | หี่ขอบเขต                | บอท สอง<br>ที่มีชอบเชต |
| ៣៤៣          | د.<br>د          | ในส่วนข้อที่สาม          |                        |
| ണേഡ്ഡ്       | ಕ                | มิครภาพใน                |                        |
|              |                  |                          | ทีนี้ มีครภาพใน        |
| നമ്ഭ്        | 5 (9 <b>a</b> )  | สังชาวธรรม               | สังขารธรรม             |
| ណ៩៦          | <i>Cl</i>        | มีตรภาพ                  | มิตรภาพชนิตที่ขะมี     |
| ណ៤ី៩         | « (1A)           | ต่อ ก๊วยผู้              | สอดวัย : ผู้           |
| ಛಾಟ್ರೇ       | đ                | ๆนหมุดกิเลส ที่          | ขน หมุกณิลสท์          |
| ៣៦០          | କ୍ର              | สถาบันที่ <sub>๓</sub> . | สถาบันที่ ๑.           |
| ជា៦២         | വ്               | มิตร                     | มีครุภาพ               |
| ៣៦៤          | ď                | เราหลึกไม่พ้น ;          | เราหลักไม่พ้น          |
| ลาวส         | ď (98)           | ศานะ                     | ลาณะ                   |
| <b>നയ</b> ില | m                | จึงได้                   | จึงได้กล่าว            |
| ലായിണ – ട്   | ്റത് ല           | ศึลธรรม                  |                        |
| നയില         | <b>ଝ (</b> ୩୫)   | อย่กัน                   | ศีลธรรม ๆ<br>          |
| <b>#</b> @/b | ୍ଗ (୩ <u>୩</u> ) |                          | อยู่กัน                |
|              |                  | แล้วก์                   | แล้วที่ยังมี           |
| ពាល ៦        | ao (1a)          | บังกับ,                  | บังคับ;                |
|              |                  |                          |                        |

;

 $(_{\odot})$ 

ĺ

I

.

| หน้า  | <i>นรร</i> ทัด | คำที่ผิด          | มักเป็น<br>แก้เป็น      |
|-------|----------------|-------------------|-------------------------|
| กษณ   | Ġ              | ชั้น;จำเป็น.      | ช้น:จำเป็น,             |
| ണയിയി | » (କ୍ର)        | มันบังกับ,        | , มันบังคับ;            |
| ണയിലം | ጡ (ፃል)         | กระทำ ให้เกิน     | กระทำใ <b>ห้เกิน</b>    |
| ୩୯୯   | 2              | ก็ต้องมุ่งหมายว่า | ; นี้                   |
| ണദ് ല | ម              | ไม่ทราบ           | ไม่ทราบ,                |
| ണങ്ക് | æ              | โดยกวาม           | ; โดยถือว่าความ         |
| ଙ୍ହନ  | ď              | มีว่า             | <del>ก</del> ้อมีแต่ว่า |
| ଝଇଡା  | ಷ              | เลยพาน            | เลยพาณ                  |
| ଙ୍କଙ୍ | စ္ပ            | กินเข้าไป         | ผู้รับกินเข้าไป         |

(പ്ല)

#### ธรรมบรรณาการ ธรรมบาวหมู่/ พืชิ สวนโมกขุทการาม ๖๔/๑ หมู่ที่๖ ต.แม็ด อ.ไชยว จ.สุราษฎร์ชานี ๙๔๙๙๐

#### บันที่อ

หนังสือปุด "ธรรมโฆษณ์ของพุทธทาล" เท่าที่ได้ฉัดพิมพ์ขึ้นไว้ในพระพุทธศาสนา มาจนฉึ่งวันนี้ มีรายชื่อ และเลขหมายประจำเล่ม ดังนี้ :-

| ล่ากับพิมพ์ออก     | ชื่อหนังสือ                       | เลขประจำเล่ม    |
|--------------------|-----------------------------------|-----------------|
| (                  | พุทธประวัติจากพระโอษฐ์            |                 |
| ( 👦 )              | อิหัปบ้าจยกา                      | , e la          |
| ( m )              | ส้นทัสเสพัพพธรรม                  | <b>ବ</b> ମ      |
| ( 🗶 )-             | ธรรมบรรยายระกับมหาวิทยาลัย เล่ม ๔ | າ ຫ່ວ           |
| ( 🗶 )              | พุทธิกจริยธวรม                    | କଙ୍କ            |
| ( ๖ )              | ชุมทรัพย์จากพระโอษฐ์              | តា              |
| ( <sub>111</sub> ) | โอสาเรพัพพธรรม                    | en . fi         |
| ( ය )              | พุทธจริยา                         | କ୍କ             |
| ( 🖬 )              | กุลาการิกธรรม เล่ม ๑              | @`D             |
| (eo)               | มหิกลธรรม                         | 9 <i>11</i> . 1 |
| (                  | บรมธรรม ภาคค้น                    | <b>r</b>        |
| ( <sub>92</sub> )  | บรมธรรม ภาคปลาย                   | ବଟ,ମି           |
| (em)               | อานวปานสุขีภาวนา                  | bzo.fi          |
| (ec )              | ธรรมปาฏิไมกข์ เล่ม ๑              | ma              |
| (øđ)               | สุญญกาปริทรรศน์ เล่ม ๑            | ពាទ             |
| ( <sub>@b</sub> )  | ก่ายธรรมบุคร                      | നൽ              |
| ( 🗤 )              | พราวาสธรรม                        | ອຢ. ໃ           |
| (ea)               | ปรมตกสกาวธรรม                     | ഞ്ഞ് . റി       |
| ( og )             | ปฏิปทาปริทรรศน์                   | ବଙ୍କ            |
| ( <sub>kao</sub> ) | ธรรมบรรยายระดับมหาวิทยาลัย เล่ม ๒ | <b>๓๖</b> .น    |

| ลำกับพิมพ์ออก                                                                                      | ชื่อหนังสือ            | เลขประจำเล่ม |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------|--|--|--|
| ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( (                                                              | สุญญฑาปริทรรศน์ เล่ม ๒ | ៣៩.រឿ        |  |  |  |
| (estest)                                                                                           | เทกิจฉกธรรม            | ຈຕ 1         |  |  |  |
| (iem)                                                                                              | โมกขธรรมประอุกค์       | aci, f)      |  |  |  |
| (100C)                                                                                             | ศารทกาลิกเทศนา         | d ھ          |  |  |  |
| (bđ)                                                                                               | ศึลธรรม กับ มนุษยโลก   | 9G.1         |  |  |  |
| สู้บริจากทรัพด์ในการพิมพ์ และสู้ร่วมมือข่วยเหลือขุกท่าน<br>ขออุพิศส์วน <del>กุสอแต่สรรพดัทว์</del> |                        |              |  |  |  |

๒๙ พฤษกากม ๒๔ ๒๐

กำพิมพ์ ฉบับ "ก็ตรรรม กับ มนุษยโลก" นี้ เป็นมูลก่า ๔๒,๙๖๐ บาท