# โมกขธรรมประยุกต์

### **ด่าบรร**ยาขอบรมกึกษ**ุนิติต**มหาวิทยาลัยม**นิต**ล

ณ โรงเรียนหิน ไ**หล่เยาพุทธทอง** 

สวนโมกยพลาราม ไฮยา

W.H. bdod

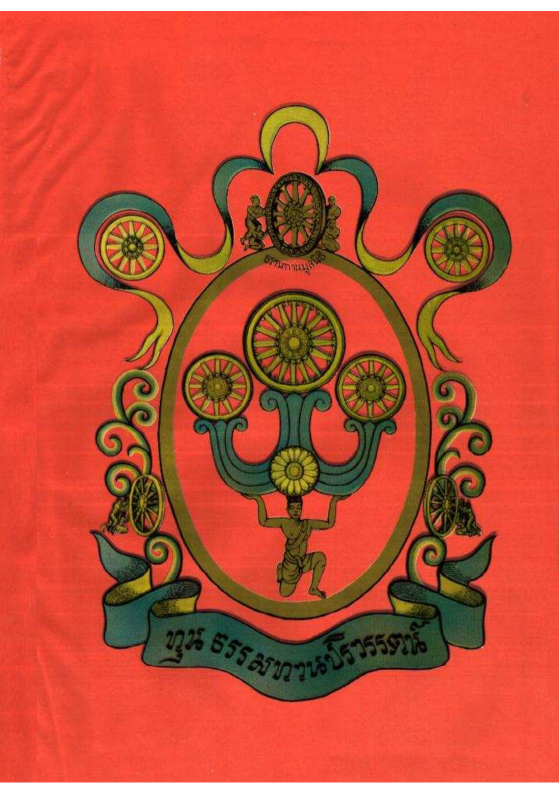
484

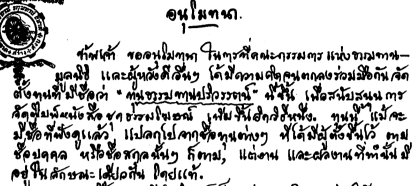
พุทธทรสภิกยุ



### ธรรมทานมูลนิธิ

ทักพิมพ์ก้วยกอกผลทุน "ธรรมทานปริวรรตน์" เป็นอันกับที่ห้าแห่งทุนนี้ เป็นการพิมพ์ตรั้งแรก ของหนังสือ ธรรมโฆษณ์ อันกับ ๑๙ ก. บนพื้นแถบสีแกง จำนวน ๑,๕๐๐ ฉบับ พ.ศ. ๒๕๑๙





ทุพพ์ ๆ 6ละ มีประโยชนีเป็นอย่างมกุ โพกรรอยโน้ยก – คามบรรยายขรวม หรือข้อ ชามชายๆ โพพระพุทธศาสาก ที่ควราจัด พมพ์ คุคามาณยแพร่ ได้มีใจกาศถูกค่ามาณฑาย์แพร่มากขึ้น และโดย เรือย่อขึ้น เป็นแห่นอน. อิทพาย หนือ ก็เป็นโอกสาให้ญี่ปริยาคารัพธ์ ราย ช่อยๆ แต่มีคามประสงค์ มีงนุษาย โซโด้ ใช้ไปใน กิจการณ์ ธรรม-พม ที่ ต้อยู่ไข้ พุมมาก โดยตรง, ละได้ รับ ๆ คามพ่อไล สมเจตหา. และ อิกพาย หนือนั้น เป็น การสดากแก่กระดำใหม กิจการณ์ จายมาลาม และ อิกพาย หนือนั้น เป็น การสดากแก่กระดำใหม กิจการณ์ จายมาลาม และ อิกพาย หนือนั้น เป็น การสดากแก่กระดำเนิน กิจการณ์ จายมาลาม และ อิกพาย หนือนั้น เป็น การสดากแก่กระดำเนิน กิจการณ์ จายมาลาม ได้ เดีย ในการรอบรอมเซ็นที่ได้รับมา คุกการกานเล่ยนนิย์ สื่อ เป็นสม เอย ในการรอบรอมเซ็นที่ได้รับมา คุกการกานเล่ยนนิย์ สื่อ เป็นสม เตย ยางการเรียง มารอมก็กินทุนที่ได้รับมา คุกการกานเล่ยนนิย์ สื่อ เป็นสม เสียนัน การปรึกรรณม์ โนทณี สองประโปรงระทู แต่ พุน แกกแต่ เป็น การปรึกรรคน์ จุดย ธรรม ที่เอย่าแพร่ นั่นดักย์ ซึ่งคุณสะปริกรรศ โป รอบๆโลก แห่ง สมอเพิร์

โลกุสมัยฟ์ ติดโพดรรรม โดยเนิทะโนขั้น ตัลธรรม ติอ เหตุท่างๆ กัน; สอเกิด กรรรสาระสาย แล้ว ก็แก้โขเวิกุฤทุกรณ์ ทั้ง-แล้ว แล้วนั้น โม่ได้ : พูดกันไม่รู้ไร้ดอ ท้องกะโนอาส และ ระ-แต่ง มูล. รัฐบาล ต่างๆ าน โลกุ พี่ ต้องพื้นมา แก้โขปัญญา แห่งประ-เทศ นี้นๆ โม่ โด้ และ ทุกรัฐบาล, แม้ ละเป็นรัฐบาลที่ ถได้ กันว่า ก็ ก็ข้อ มีเกกุร เหมือน กับ <u>พราปสี่ยน แล้ กัน รันมกุลับป</u> ไว้กะด้ง เทศ นั้น เอง, ไปคราว แห้งๆ. เทศะ อัตอร์ตกินโปเล่า กุน เทโร สอ เพล นี้ เอง, ไปคราว แห้งๆ. คะถึงสมัย พี่พุกคน เข้าใจ กันดีนี้ มา ถางกันหมด ก่าราจักตัดชมี ประชาชน พรีซี ประชาชากโลก <u>ครี่ประกอบอยู่ ต้อปศัลชา</u>รม ที่ เป็นอยู่ <u>โลยอราม</u> ที่ช่อยเพล็ด กัน โดยธรรม, โน้สม กับ จได่ สัตว์ ทั้ง หลาย เป็นเพื่อน ทุกจ์ เกิดเเก่ เจ็บอาย ต้อยกัน ทั้งหมด พัง สัน!" มิใช่เกิด ภาพอ เลา รัดเอาเปรียบ กัน และ กันไจ้ โลยหรื เสรีประชาชิป โตย นั่น เลย. สมีชีนั้น แหละ กรุณลัตกันเป็น จับกล โนลักษณะแห่ง กระกับ ใส่กะสัง ๆ ราดหลังๆ เช่นทั้น ก็ จะหมดโปลกุโลกุเอง.

ช้างแล้า มีกลามเน็นได้ๆ ธรรมกาศไปริกรรตุณ์ ที่เป็นไป <u>ตะปากรถึงใหม่ หม่มมุษ</u>ป์ เท่านั้น ก็คะช่องใน้เเต่ ละดน ก็ตุดาม เข้าใจตัวเอง และ เข้าใหญ่สน แล้วเข้าใจปิลกุส่อมรอมกับ หมด โต้โนที่มีด, อันละช่องให้ กุกคน <u>มีพระ (ค้า อง่าน ตน</u>, มี<u>สามา</u> โต้โนที่มีด, อันละช่องให้ กุกคน <u>มีพระ (ค้า อง่าน ตน</u>, มี<u>สามา</u> โต้โนที่มีด, อันละช่องให้ กุกคน <u>มีพระ (ค้า อง่าน</u> สมสาน มีธรรมะ อยู่ในให้ กะกับมี ศิลธรรมอยู่ ทั้งไป ก่ำ กง และเกลา คร่างที่ ละ สถ้างปัญญาส่อน ตัว หรือสอม สังเทา ไม่ได้ เลง และสามารถเเก้ ปัญญาส่อน ตัว หรือสอม สังเทา ไม่ได้ เลง และสามารถเเก้ ปัญญาส่อน ตัว หรือสอม เมื่อ เลง ที่ เดืองให้ เป็นเป็นการถึง เมือง เล่านี้ เมื่อง เป็นดา ที่ ได้ เลง หรือมเพรียงกัน เพรื่อน ถ่าเล่น, เมื่อง เป็น ดนใจกุส หรือรรรมจาติโลย มีเละ อัน ปอน เป็น ใน ดักษณะ องกุงโง.

โดก ถ้าลัง หลง ถ้อลักรี ที่แปกธรรมม เรือสาสมา ออกอาก กรณีกรก กอไม่, แปกอัตออกลากโรงไร้ปม, แยกอรออกอาก ตุม เมิมีปรมใบ บุคลล แร้ด แม่ แก่ ตามเมิน อุยาสา : มีแต่ กรณีกรก สุรที่ 1 นี้ เมิลใบ มีอากอะเปลี่ช่วง โม่ร้าว กำ ใน มังลีลธรรม กัพเลย เข้า ป้อเกลียด กล้อสาสาก กละ ทำใน ตริตระ ล้า สมัย เสียไปรี่ปม ตน พอ กอ๊น; แร้ด ถึง บุประกาศตน เป็น ทำ สี กล่อ ธรรม กละอย เท้มกัน มีใน สม พลง ตามฝุ่ง mbเปลี่ หนึ่ง ซึ่งที่แท้ มัน เป็น ๆ แห่ง คอรีปชั่น พฤดประการ; คอรี พากัน ทั่ง หัน เป็น กลาง กล่อย แห่ง คอรีปชั่น พฤดประการ; คอรี พากัน ทั่ง หัน เป็น กอม โกย ปลิสาย แห่ง ตามฝาย กลงเปลี่ลรรมม. ทุกคน มั่ง แห้มีเพิ่ง โลเมซ์ มี กร กล่อง ถึง ตรปปาย สีลีลธรรม. ทุกคน มั่ง แห้มีเพลง โลเมซ์ มี กร กล่อง ถึง ตรปปาย สีลีลธรรม. ทุกคน มั่ง แห้มีเพลง โลเมซ์ มี กร กล่อง ถึง ตรปปาย สีลีลธรรม. ทุกคน มั่ง แห้มีเพลง กลม โกย ปลิสาย แห่ง ตามมีผู้ เพิ่งใน กลาง กลมสมบรรณ์ กลงอรีญเต่านี้มี ที่เป็น อามเตร็จ ดูปอก ของปมุมษย์ ! แต่แล้ว ในกลัง (รากัลอง หลางกลา กันอุ เอง ก่ ผล ที่ พลังโล้รับ นี้มี หลีให้กลา ในปีสิสา หลางกลา กันอุ เอง ก่ ผล ที่ พลังโล้รับ นี้มี หลางที่ไขมิน เป็น เกลง ลอยอะโร? มารี่ได้เม่าไป อักปมนุษย์ หนึดโด ยี่ยงนี้ ทุกที่? มา ผิสโพษโรกเก้ย มีคะพรีโน้ <u>พอกันรักร้อง</u> หรือ พิญญมเข้า โสกัน โด้ ? ร่อมมีอกันได้ โนกระไก้ โชเวโกกุตกรณ์ เกี่ยๆ อันกัลย์จะ กลายเมิน ลอยเกอง ประเภาโลกโป โนฟี สด.

โลย พัฒนัย เสรารส์ สิลไละ การเมือง ไม่เหลียอแลสัตรเม โดยพัฒน์ไปก่ กับกลศักธุญญาเล้อ เปรารถาโลและพรเมือง มีนี่แหละ สายเอรียงพัฒนย์โอก; ซี่เส่งเพโร ฮือ พัฒนาโลด เรือสั้น เฟนัน และพัฒนย์ ถึงรากสาน ศิยีสอนสถ้ แองครายมีลมมุษย์ ลน แมด ลุงาม เมินมนุษย์ ฉนี่เอง.

กรายยนลับเข้ากลอง เป็นกโลก ที่ประกอบอยู่ต้องผีล -ธาม เพริ่ม พัฒะพรรมโนกโลก กลับมิไขตถ์ เป็นโลก ของพระได้ พิพร้ายงก หางกรับโน้งเมงชัดอยู่กัน โลปอกสุก, แทงพละอยู่กัน รีมสภพฟที่ถูกพระเล้าสายแช่ง หรือลงโทษ โปลลอดกัล เช่น มี. ธรรมพนปรอรรถน์ เป็นสอนหยัง มีละช่อยให้เปลก ลอย มูลอิเข้า ลุลอย กลัย มีสลรรรม และแก้ปัญญาท่างๆ อินเป็น กฎตกรณ์ ของมณษปรีมชัน ได้ ; ภัยนั้น สิ่งโล สัญรก พริษั ชรรมขานปรรมชัน ได้ ; ภัยนั้น สิ่งโล สัญรก พริษั ชรรมขานปรรมชัน ได้ ; ภัยนั้น สิ่งโล สัญรก เปละ อนไม่กาง ; เเละ แต่ชัน กระปริกรรณ์ นั่น จิญเป็น โมโล้ ก้อ กุม อันเป็น ปัตลัย, เเละ ทั้ง ปรรม อินเป็น เจริงอ กระ คริโลก ใช้เป็น สี่มีเห็น เป็น ไปได้ เป็น อุอามสงอบดุจ พองโลก ลูกประกร.

Wnoma Ortute h

BUNY WAYSYN, BON GG Ngoman 201

### คำปรารภ

หนังสือชุด โมกขธรรมประยุกต์ เล่มนี้ เป็น ธรรมโฆษณ์ หมายเลข ๑๙ ค. บนพื้นแถบสีแดง จัดพิมพ์ขึ้นได้ด้วยเงินบริจาคของ นาง จรุงศรี เมนาคม ผู้เป็นทานบดี ซึ่งอำนงบริจาคร่วมสมทบทุน "ธรรมทานปริวรรตน์" อันเป็นทุน หมุนเวียน สำหรับจัดพิมพ์หนังสือธรรมโฆษณ์ ซึ่งเป็นคำบรรยายของ "พุทธทาสภิกขุ". ธรรมบรรยายในเล่มนี้ เป็นกำสอนอบรมภิกษุ ผู้เป็นนิสิต รวมทั้งนิสิตชาย หญิง แห่งมหาวิทยาลัยมหิกล เข้ารับการอบรมระหว่างวันที่ ๒๙ มีนาคม ถึงวันที่ ๕ พฤษภาคม ๒๕๑๙ ที่สวนโมกขพลาราม อำเภอไชยา ณ บริเวณที่เรียกว่าโรงเรียนหิน ไหล่เขาพุทธทอง. รวมคำบรรยายมี ๒๒ หัวข้อ เริ่มด้วยเรื่อง *ปัญหาของคน* จบลง ด้วย การได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้; แก่ละหัวข้อของถ้าบรรยายประกอบด้วย กวามรู้อันเป็นแนวทางแห่งโมกขะ ประยุกต็มาใช้ได้สำหรับชีวิตประจำวัน.

ท่านผู้สนใจประพฤติปฏิบัติธรรมตามแนวอริยมรรคมีองค์แปด งะได้รับ ประโยชน์อย่างยิ่ง โดยศึกษาจากคำบรรยายในแต่ละหัวข้อของคำบรรยายทั้งสิ้นเหล่านั้น ก็จะสมกับที่องก์บรรยายได้ปรารภอยู่เสมอว่า *"มุ่งหมายจะฝากบัญหาไว้ ให้ไปช่วย* กันคิดนึก ทำให้ธรรมะกลับมาครองโลก โดยทบทวนความจำอยู่เสมอ เมื่อได้พั่ง ได้อ่านแล้ว ขอให้ปฏิบัติกันจริง ๆ ให้มีธรรมะอยู่ที่เนื้อที่ตัวให้จงได้".

หวังว่า "โมกขธรรมประยุกต์" นี้ จะเป็นคู่มืออันเป็นประโยชน์แก่เพื่อน ผู้ร่วมทุกข์ เกิก แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น ได้อีกเล่มหนึ่ง.

### ธรรมทานมูลนิธิ

๒๗๘ ก. กลากไชยา อ. ไชยา (จ.สุราษฎร์ธานี)

### สารบาญ

## โมกขธรรมประยุกต์

|            |                              |             |        |          |        |      |           |      |      |          |          |           | ทหา             |
|------------|------------------------------|-------------|--------|----------|--------|------|-----------|------|------|----------|----------|-----------|-----------------|
|            | ปฐมนิเทศ เพื่อ               | ) การ       | พำนั้  | าในส     | วนโม   | กข์  |           |      |      | <b></b>  |          |           | ଭ               |
| 6)         | บ้ญหาของคน                   |             |        |          |        |      |           |      |      |          |          |           | ඉව              |
| ම          | บ้ญหาของคน                   | (ต่อ)       | ••••   | <b>.</b> |        |      |           |      |      |          | <i>.</i> |           | ଝଝ              |
| m          | ทำไมเราจึงไม่ร่              | มิสดิ       |        |          |        |      |           |      |      |          |          |           | ଷ/୦             |
| ଙ          | ทำไมเราจึง <b>ไม</b> ่       | มีบ้ญเ      | ญา     |          |        |      |           |      |      | ••••     |          | ••••      | ୶ૡୖ             |
| ച്ച        | สมมาทิฏฐิ                    | ·           |        |          |        |      |           |      |      | <b>.</b> |          |           | මාසඥ්           |
| þ          | จุดหมายปลายข                 | างขอ        | งคนค์  | ้ออะ'    | ls     |      |           |      |      |          | •        |           | ଭଙ୍ଘଁ ୦         |
| ୍ୟ         | มายา และสิ่งที่              | เป็นเ       | มายา   |          |        |      |           | •••• |      |          |          |           | ගෝ භ්           |
| ಶ          | จะครองชีวิตอยู่              | โดยวิ       | ธีใด   |          |        |      |           |      |      |          |          | ••••      | ലംല             |
| æ          | ต้อง <b>ได้ส</b> ิ่งที่ดีที่ | <b>ମ୍</b> କ |        |          | •••    |      |           |      |      |          |          |           | ໄສພຸລ           |
| <b>@</b> O | สิ่งที่เรียกว่าคุณ           | ์ (ต่อ)     |        |          |        |      |           |      |      |          |          |           | <b>ໄ</b> ສ່ວຄາ  |
| ୭୭         | ทาง                          |             |        |          |        |      |           |      |      |          |          |           | <b>ി</b> ഇര്ന   |
| രില        | ผู้สี่ทาง                    |             |        |          |        | •••• |           |      |      |          |          |           | നിലഭ            |
| ଭଲ         | ผู้เดินทาง                   |             |        |          |        |      |           |      | •••• |          | ••••     |           | ണ്ട്            |
| ବଙ୍କ       | มาร                          |             |        |          |        |      |           | ···· |      |          | ••••     | • • • • • | ຓ໔ຓ             |
| କଙ୍କ       | ดน หรือ ตัวตา                | u           | ••••   |          |        | •    |           | •••• |      |          | ••••     |           | ೯೦೨             |
| ඉ්ට        | โลกธรรม                      | ••••        |        |          |        |      | ••••      |      |      | ••••     |          |           | ർണ്ട്           |
| ගෝ         | กามและกามาร                  | มณ์         |        |          |        |      |           |      | ···· |          | ····     | ••••      | ৫৯০             |
| କଙ୍କ       | การชนะ                       | <b></b>     |        |          |        |      | • • • • • |      |      |          | ••••     |           | ୯ଟ୦             |
| ୶୶         | การศึกษา                     |             | ••••   |          |        |      |           |      | •••• |          |          |           | ໕໐ຓ             |
| ിമറ        | การดำรงชีวิต                 |             |        |          |        |      | ••••      |      |      |          | ••••     |           | ៤័ព៣            |
| <b>ଜ୍ଞ</b> | การหน่วงเอาท                 | งระนำ       | งพาน   | เป็นเ    | อารมเ  | น์   |           |      |      |          |          |           | ಹೆಹೆಷ           |
| Jon Jon    | Ned dad                      | สดที่ม      | เนษย์เ | ควรุจ    | ะได้รั | u    |           |      |      |          | ••••     | ••••      | <b>දේ</b> ස් ති |
| මිම        | - •                          | ٦.          | ं म    |          |        |      |           |      |      |          |          | . (s)     | _( <b>z</b> )   |
| ിലന        | คำอุท <b>ิศข</b> องผู้ส      | 13.12.10    | หงตย   | · ··     |        |      |           |      |      |          |          |           | /               |

โปรดดูสารบาญละเอียดในหน้าท่อไป

หน้า

H

## สารบาญละเอียด

## โมกขธรรมประยุ**ก**ต์

## ปฐมนิเทศ เพื่อการพำนักในสวนโมกข์

กล่าวแสดงความยินดี และปรับความเข้าใจ

ବ --- ବଝଁ

หน้า

### บัญหาของคน

| การบรรยายกรั้งนี้ พูดในหัวข้อว่า โมกขธรรมประยุกต์                                      | ••••    |      | ຄ່ວ        |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------|------|------------|
| โมกขธรรมประขุกต์หมายกวามว่า ความรอดพ้นที่ควรปฏิบัติได้                                 |         |      | ຈື         |
| ข้อแรก ให้รู้ว่า "คน" คืออะไร ; ทางธรรมะต้องการรู้ถึงระบบทางจิ                         | ฑ       |      | <b>ଜ</b> ଟ |
| กวามเป็นคน หมายความว่า จมอยู่ในกองทุกช์                                                |         |      | 9<br>0 0   |
| คน - ปุถุชน ไม่รู้ว่าตัวเองจมในอะไร ; ส่วนอารยะมี จิตสะอาก สว่าง                       |         | •••• | 9) 6A      |
| บัญหาของคนก็คือ ความทุกข์ที่กำลังได้รับอยู่                                            | , 91017 | •••• | <b>ଅ</b> ଠ |
| ทั้นเหตุของกวามทุกข์ กืออวิชชา – ปราศจากกวามรู้                                        | ****    | •••• | ାସ ଭ       |
| อวิชชาปรากฏทุกครั้งที่เราไม่รู้ในสิ่งใดเป็นเรื่องๆไป                                   | ••••    | •••• | භ්භ        |
| คาามปราสตากหองคือ ไม่มีมีอาสา                                                          | ••••    | •••• | ഇന         |
| กวามปราศจากทุกข์คือไม่มีกิเลส แต่ก็ไม่รู้ว่าทำอย่างไรจะสิ้นบัญหา                       | ••••    | •••• | ଜଙ୍        |
| การเป็นอยู่ที่ถูกต้องคือมีอริยมรรค จะสิ้นปั้ญหาได้                                     | ••••    | •••• | ଢ଼ଝ        |
| อริยสัจจ์เป็นบัญหาของคน แต่ไม่ประยุกต์ จึงต้องมาดูกันอีก                               | ••••    |      | ല്മ        |
| ต้องรู้จักบัญหาว่า {ก็ออะไร, จากอะไร, หมุดบัญหาเป็นอย่างไร<br>{ทำอย่างไรจึงจะหมุดบัญหา |         | •••• | පත්        |
| อธิบายตอบปั้ญหาของคำบรรยายครั้งที่ ๑                                                   |         | ba - | ๔๓         |
|                                                                                        |         |      |            |

 $(\mathbf{w})$ 

### ๒. บัญหาของคน (ต่อ)

หลักสำคัญของพุทธศาสนาก็คือสะสางปั้ญหาของคน .... .... .... EE ถ้าคนไม่มีปัญหา สังคมก็ไม่มีปัญหา; แต่ละคนจึงต้องแก้ปัญหา تچ **م** บุ้ณหาคือความน่าเกลียด และเราบังคับตัวเองไม่ได้ .... .... *د*ک กรณีใหญ่ ๆ ก็คือ เราไม่สามารถควบคุม โลภ, โกรธ, หลง ของตนได้ .... *ଙ୍କ ପ* อาการที่ไม่รู้สึกตัว ไม่รู้ความจริง เกิดขึ้นจนเป็นทุกข์มีแต่ละวัน . . . . . .... ଝଟ ทกวันเรามีการกระทำที่เป็นทกข์ และเพิ่มความเคยชิน •••• •••• ..... คนประกอบด้วย กาย. ใจ. และยังมีสิ่งที่มากระทบอีก ๖ อย่าง .... .... CO ถ้ามีการะกระทบ แล้วไม่มีความรู้ ก็เป็นกระทบด้วยอำนาจอวิชชา .... .... ഭ്ര มีการกระทบแล้วก็เกิก เวทนา ทัณหา ; เพิ่มรากานุสัย, ปฏิฆานุสัย ๆ ..... .... ďu พอเกิดคัณหาก็เกิดอุปาทาน, เกิดภพคือความเป็นตัวกู .... .... .... .... ഭ്ന จากภพเกิดชาติ ซึ่งเกิดทุกอย่าง เป็นกวามทุกข์ทรมานไม่รู้จักพอ .... .... .... 🤹 ในขณะสมผัสคือกระทบ ถ้ามีสติก็เปลี่ยนไปในทางไม่เป็นทุกข์ได้ .... .... EE เมื่อมีเวทนา ต้องแยกดูว่า ขณะนั้นฉลาดหรือโง่ จะได้แก้ไข .... .... డిఏ .... บ้บหาที่เข้ามาทางกาย – ใจ ก็ได้แก่เรื่องกาม กิน เกียรติ .... .... ..... Č.C. บ้ญหาในเรื่องสาม ก. นั้น ทำให้ยื้อแย่ง ล้างผลาญกันเพื่อความต้องการ .... คนไม่เกยกิดว่า ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ลุกไหม้อยู่ตลอดเวลาที่มีการสมผัส .... ಜಿದ บ้ญหาเฉพาะหน้าก็คือ เราควบคุมไม่ได้ทั้งกาย และจิต .... •••• .... 60 อธิบายตอบปั้ญหาของคำบรรยายครั้งที่ ๒ .... .... .... .... bo - od

### ๓. ทำไมเราจิ่งไม่มีสติ

| ทบทวนว่าบัญหาของกนอยู่ที่       | บ้ญหาคือความทุกข์ | ••• ••••         | <br>•••• | ഗര |
|---------------------------------|-------------------|------------------|----------|----|
| ต้องรู้จักตัวบัญหาที่เกิดแก่เรา | แล้วพยายามแก้ไข ; | เรียกว่าประยุกต์ | <br>     | ๗๑ |

| สติ มีประโยชน์มาก แต่คนไม่สนใจ ไปสนใจแต่บัญญา, สมาธิ                            | •      |          | നില          |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------|----------|--------------|
| กนธรรมดาทั่ว ๆ ไป จะต้องอยู่ด้วยสติเป็นพื้นฐาน                                  |        |          | ഗ്ന          |
| ทั้งแต่คนธรรมดากระทั่งระดับผู้มีปัญญา จะต้องมีสติในชีวิตประจำว                  | ú      |          | ಣಿ೯          |
| บัญญาที่พอดี, ทันท่วงที, มารวดเร็ว, นั่นคือสติ                                  | ••••   | ••••     | ಣಿಷೆ         |
| ถ้าขาดสติ, สมปชัญญะก็ไม่มี, และจะเกิดประมาทเสียหาย                              | • •••• | ••••     | ଜନ           |
| แก้บัญหาขาดสติต้อง ๑. มีหิวิโอตตัปปะ, ๒. ไม่หลงเหยือล่อ                         | ••••   | ••••     | ର୍ ପ         |
| <ol> <li>๓. นำความรู้พื้นฐานมาใช้ได้เร็ว และ ๔. ทำให้ชำนาญ</li> <li></li> </ol> | ••••   | ••••     | ೮ದ           |
| ต้องรู้ตัวก่อนจะมีการเกลื่อนไหวทาง กาย วาจา ใจ                                  |        |          | ପ <b>ା</b> ଝ |
| ฝึกกลัวภัยในวัฏฏสงสารหรือกลัวกวามทุกข์ให้มาก                                    | ••••   | ••••     | ತಂ           |
| มีกวามเข้าใจและยอมรับตามพระองก์ตรัส "ประมาทคือกวามตาย"                          |        | ••••     | ୡଡ଼          |
| ละอายและกลัวให้มาก ขณะที่ทำผิดพลาด สติจะดีขึ้น                                  | ••••   | ••••     | ଜନ୍ଧ         |
| สติ คือ ตัวชีวิตนั้นเอง, ปราศจากสติเมื่อไรก็ตาย                                 |        | ••••     | ៨៣           |
| อย่าประมาทถือว่า "ไม่เป็นไร ;" ต้องถือว่าไม่ใช่เรื่องเล็กน้อย                   | •      |          | ದೆ ಕೆ.       |
| อธิบายตอบปั้ญหาในคำบรรยายครั้งที่ ๓                                             | • •••• | <b>ಷ</b> | ୶ଢ଼          |

## ทำไมเราจิ้งไม่มีบัญญา

| ทุกคนรู้สึกว่าตัวมีบัญญา แต่ยังเอาตัวรอดไม่ได้             | •••• | RC               |
|------------------------------------------------------------|------|------------------|
| ความรู้ที่ระลึกเอามาได้ นั้นคือบัญญา, ถ้าขากบัญญาสตก็ไม่มี |      | ab               |
| กวามฉลากนี้ไม่แน่ว่าถูกหรือผิด; ถ้าไม่ฉลาคทางธรรมก็ผิด     |      | ഭവ്              |
| บัญญาในภาษาบาลีไม่ใช้ทางผิกเลย ใช้แต่ทางถูก, ไปสู่นิพพาน   |      |                  |
| การตรัสรู้ เป็นยอดของบัญญา, รู้โดยผ่านด้วยจิตใจจริงๆ       |      | متن مدن<br>أسرام |
| อย่างักตัวเองเป็นกนฉลาด เพราะอาจเป็นอย่างเฉโกก็ได้         | •••• |                  |
| o v g v a v g v a o v                                      |      |                  |
|                                                            | **** | 000              |

| บัญญาในพุทธศาสนา คือรู้ความจริงของทุกข์และเอาชนะได้ .         |      |          | രംമ           |
|---------------------------------------------------------------|------|----------|---------------|
| และเห็นความจริงใน อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา                       |      |          |               |
| บัญญาที่ถูกต้องนี้ช่วยดับความทุกข์ได้จริง, อย่าหลงบูชาความฉลา | ์ ค. |          | <b>ಎ</b> ೦೯   |
| มีบัญญาแท้จริง ต้องเอาตัวรอดได้จากกิเลส, บรรลุมรรคผล บ .      |      | <i>.</i> | ୭୦ଝ           |
| บ้ญญาชนิดโลกุตตระ จะอยู่เหนือบ้ญหาทุกอย่างในโลก               |      |          | ଵ୦୭           |
| การฝึกมีปัญญา ต้องมีปฏิภาณทันกวัน, รู้จริง, ไว, ต่อปัญหา .    |      |          | ୭୦ <i>୩</i> / |
| ผู้มีกรรมพันธุ์กี่ย่อมมีปัญญากี, ฝึกเจริญปัญญา, ก็มีมากขึ้น . |      | ••••     | <b>೦</b> ೦ನ   |
| แนวปฏิบัติให้เกิดปั่ญญา ๑. อย่าประมาท, อวกดี, ยกหูชูหาง       |      |          | ଭ୦ଝ           |
| ๒. มีสติ, มีปฏิภาณเพียงพอ, มีกวามรู้จริง                      |      |          | <b>@@</b> 0   |
| ๓. ดูโลกให้ถูกต้องและลึก ๔. ไม่หลงใหลในเหยื่อของโลก           | •••• |          | ଭଭଭ           |
| คำอธิบายตอบปัญหาในกำบรรยายกรั้งที่ ๔                          |      | QQU      | യിമര്         |

### สมมาทิฏฐิ

| ให้ระลึกถึงกวามหมายของโมกขธรรมประยุกท์                 |          | ••••   |      | •••• | ම්ෂ්  |
|--------------------------------------------------------|----------|--------|------|------|-------|
| ทบทวนให้เห็นกวามมุ่งหมายที่จะให้เป็นประยุกต์           | ••••     |        | •••• | •••• | ୭୭୨   |
| สัมมาทิฏฐิเป็นเครือเคียวกับปัญญา                       |          | ••••   | •••• | •••• | ଚାଇପ୍ |
| เป็นจุดตั้งต้นของกวามรู้ เหมือนกับรุ่งอรุณ             |          |        |      |      |       |
| เมื่อมีผัสสะและเวทนา, แล้วทิฏฐิความคิดเห็นจึงเกิด      |          |        |      |      |       |
| ถ้าได้รับการสอน, อบรมมาผิดแล้วก็เป็นมิจฉาทิฏฐิได้      | ••••     | ••••   |      | •••• | ໑ຓ໐   |
| ถ้าเกิดในตระกูลสัมมาทิฏฐ์, แวดล้อมดีก็นับว่ามีบุญ      |          | ****   |      | •••• | ໑ຓ໑   |
| เป็นมีจฉาทิฏฐิแล้วไม่กลัวบาป; ด้องมีความเห็นถูกจึงจ    | าะแก้ทุก | าข์ได้ |      | •••• | ໑ຓ២   |
| เรื่องเกี่ยวกับทิฏฐิจึงเล็งถึงกวามทุกข์เป็นตัวประเด็น  |          |        |      |      |       |
| ความทุกข์มีทั้งอย่างธรรมกา กระทั่งลึกเป็นกิเลส, ตัณหา, | อนุสัย   | ••••   | •••• | •••• | ണേ⊄   |

| ต้องตัดต้นเหตุแห่งทุกข์ โดยมีสัมมาทิฏฐิรู้ว่าทุกข์เพราะโง่   |        |      |        | ดแเย้  |
|--------------------------------------------------------------|--------|------|--------|--------|
| กวามทุกขํมาจากตั้ณหาด้วยอำนาจของกวามโง่                      |        |      |        | ອຫ່ວ   |
| ถ้ารู้ว่า "อย่างนี้เอง" ตามกฏอิทัปบ้จจยตา ก็ไม่มีทุกข์       |        |      |        | ഩ๗     |
| อยู่อย่างไม่ทุกข์ ต้องอยู่อย่างมรรคมีองก์แปก                 | ••••   | •••• |        | നെപ്പ  |
| เดี๋ยวนี้ คนมีบัญหามาก เพราะมิจฉาทิฏฐิตามนิยมใหม่ ๆ          | ••••   | •••• |        | ଭଣାଙ୍କ |
| แม้การบุญ ถ้าเป็นมิจฉาทิฏฐิ ก็เป็นเรื่องผิดวิธีของพระพุทธเจ้ | ,<br>1 |      | ****   | ୭୯୦    |
| ช่วยให้กนมีสมมาทิฏฐินั้นคือสงักมสงเคราะห์ดีกว่าแจกของ        |        | •••• | ••••   | ବଙ୍କ   |
| ช่วยกันทำให้บ้านเมืองสงบสุขก้วยอำนาจสัมมาทิฏฐีเถิก, จะทำอ    | ะไรไม่ | ผิด  | (      | ବଙ୍କ   |
| กำอธิบายตอบปัญหาในกำบรรยาย กรั้งที่ «                        | ••••   | 90   | ്⊡ – ( | ୭୯ଟ    |

# จุดหมายปลายทางของคนคืออะไร

| ทบทวนว่า บัญหาก็ออะไร, เกิดจากอะไร, ไม่มีบัญหาก็ออย่างไร       | •    | @ <b>č</b> o |
|----------------------------------------------------------------|------|--------------|
| ทบทวนเรื่องกวามไวขกงจิต และสติ, บัญญา                          | •    | OČQ          |
| ต้องศึกษาให้รู้จักแยกว่า มิจฉากับสัมมาทิฏฐิเป็นอย่างไร         |      |              |
| ให้รู้ว่า จุกหมายปลายทางของพุทธบริษัทกือ <b>นิพพาน</b>         |      | <b></b> @๕๓  |
| นิพพานเป็นจุกหมายตรงที่กิเลสไม่เกิดอีกไม่ว่าชาตินี้หรือตายแล้ว |      |              |
| นิพพานแปลว่า กับเย็นของทั้งวัตถุ, สัตว์, และกน                 |      |              |
| จิตเป็นประภัสสรคลอุดกาล จึงจะเป็นนิพพานตลอด                    |      |              |
| ที่ไม่เย็น เพราะร้อนด้วย รากะ, โลภะ, โทสะ, โมหะ                | •••• | ඉඳ්හ         |
| มีอวิชชา ทำให้ยึดมั่นที่ไหน, ในสิ่งใก, เมื่อไร, ก็ร้อนที่นั่น  |      |              |
| ความทุกข์ที่มาจากอุปาทานเป็นทุกข์แท้จริง มาจากอวิชชา           | •••• | @Čĸ          |
| ความทุกข์เกิดที่ใจ จึงต้องจัดการตับที่ศูนย์กลางคือใจ           |      |              |
| วันหนึ่งเกิดหลายชาติ ควรรู้จักเข็ด, กลัว, ละอายกันบ้าง         | •••• | Q'DQ         |

| -   |    |
|-----|----|
| L.  | 21 |
| L ( | 10 |
|     |    |

| ถ้าถึงจุดหนึ่งไม่เกิดตัวกู นั้นคือถึงนิพพานจุดปลายทาง       | •••• |            | ചർം       |
|-------------------------------------------------------------|------|------------|-----------|
| เป้าอันเป็นจุดปลายทางกือจิตอยู่เหนืออำนาจ กิน กาม เกียรติ   |      |            | ໑ິວຕ      |
| ต้องรู้จักว่ากามารมณ์นี้คือศัตรู เป็นสิ่งบีบกั้น และอันตราย |      | ••••       | ໑৯໔       |
| ชีวิตที่มีกวามสะอาก สว่าง สงบ นี้ไม่มีทุกข์, เป็นจุกปลายทาง |      | ••••       | ඉරිස්     |
| ให้รู้จักจุดปลายทางไว้ เพื่อไม่หลงทาง                       | •••• |            | obb       |
| แม้ยั้งไปไม่ถึง ก็ให้รู้ไว้ว่า หนทางนั้นมีอยู่จะได้เพียรไป  | •••• | ••••       | ඉ්රත්     |
| อย่าเข้าใจผิดว่า ศึกษาธรรมะเหนือโลกแล้วจะทำให้บ้าบอ         | •••• |            | ಅಶಿಧ      |
| คำอธิบายตอบบ้ญหาในการบรรยายครั้งที่ ๖                       | •••• | <b>,</b> 9 | b๙ – ๑๗ b |

## มายา และสิ่งที่เป็นมายา

| เพราะเราไม่รู้จักมายา หรือสิ่งที่เป็นมายา เราจึงมีทุกข์          |      | ഒന്ന് |
|------------------------------------------------------------------|------|-------|
| กวามไม่มีสติสัมปชัญญะเพียงพอนี้ทำให้เรากวบคุมจิตไม่ได้           |      | ബെപ്  |
| มนุษย์มีใจสูง จึงต้องประกอบในอธิจิตเพื่ออยู่เหนือทุกข์           |      | ଭେଫାଟ |
| ภาวะแห่งมายาคือสังขาร, ไม่ใช่เป็นมายาคือ พระนิพพาน               |      |       |
| สังขารกวามหมายที่ ๑. แปลว่า สิ่งปรุงแท่ง หรือผลของการปรุงแท่ง    |      | ഉര്ഉ  |
| สังชารที่ปรากฏรอบก้าน มีทั้งสิ่งมีชีวิต และไม่มีชีวิต            |      |       |
| ความหมายที่ ๒. มีอาการปรุงแต่งเรื่อยเป็นสายไม่สิ้นสุด            | ···· | ഒ്ന   |
| ผ่ายนามธรรมก็ปรุงแต่ต้นจนเป็นทุกข์ เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท         | •••• | ಅದರ   |
| เวทนาทั้ง ๓ : สุข, ทุกข์ ไม่สุขไม่ทุกข์ เป็นรสปรุงประกอบด้วยมายา |      | ୭ଟ୍ଟ  |
| ต้องมีสติรวดเร็วจับตัวเวทนาให้รู้ชักในกวามหมายของมายา            |      | ඉය්ට  |
| ต้องศึกษาให้รู้จักจากของจริง จึงจะรู้จักมายา                     | •••• | ଭଟ୍ଟା |
| ถ้าไปติกที่รสอร่อยของเวทนา แล้วก็เรียกว่าติกอยู่ที่มายา          | •••• | ടെട്  |
| ความเป็นมายามีอยู่ที่รสซึ่งเกิดจากเวทนานั้น ๆ                    |      | ೦ಡಗ   |

| ต้องรู้ว่าสุขหรือทุกขเวทนาก็เป็นสักว่าการปรุงแต่งของธรรมชาติ      |                 |       |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------|-------|
|                                                                   |                 | ଭଟଠ   |
| เวทนาที่ไม่สุขไม่ทุกข์นี้สัมผัสอยู่ตลอดเวลา ก็ต้องรู้ทัน          | ••••            | ବଟ୍କ  |
| ภาวะที่มีอยู่ในสังขาร, ที่ไม่แสดงกวามจริง; นี้เป็นมายาเป็นอันตราย |                 | ବଝାଇ  |
| โลกทุกสมัย มีการปรุงแต่งหลอกลวงมาก, ทำให้จมลงในกองทุกข์           | ••••            | ଭଙ୍କ  |
| ควรจะมีบัญญาทำลายมายา, อย่าลุ่มหลง, จึงจะสมที่เป็นนักศึกษา        | ••••            | ଵଟଙ୍  |
| กำอธิบายตอบปั้ญหาในการบรรยาย กรั้งที่ 🛩                           | <b>କଟ</b> ଙ୍କ - | - ୭୦୭ |

# ๙. จะครองชีวิตอยู่โดยวิธีใด

| 4                                                                 |        |             |
|-------------------------------------------------------------------|--------|-------------|
| เป็นมนุษย์ ต้องมีจิตใจสูง อยู่เหนือปัญหา, เหนือทุกข์              | • •••• | beobe       |
| ข้อธรรมที่ว่า "โมกขธรรมประยุกค์" กือก้องเอามาใช้ในชีวิตได้        | • •••• | ம்பை        |
| ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นระบอบปฏิบัติ ที่จะทำให้พ้นทุกข์ได้            |        | ଜ୍ଞତଙ୍      |
| ญาณหรือบัญญา หรือ เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ มีอยู่แล้วในทุกคน        | • •••• | മാഭ്        |
| บัญญาเป็นกาบประจำชีวิตต้องลับเสมอ เพื่อตัดบัญหาทุกอย่าง           | • •••• | ଟ୦ଅ         |
| ชีวิตแห่งการลับดาบเป็นชีวิตที่ถูกต้อง ลับและตัดเซิงหนามไปทุกวัน   | • •••• | ലാന         |
| ชีวิตต้องกำรงอยู่ก้วยศีล สมาธิ บัญญา จึงจะหมกปัญหา                | • •••• | പ്പെ        |
| อยู่ก้วยศีล สมาธิ ปัญญา นี่เป็นชีวิทแห่งการลับกาบประจำวัน         | • •••• | ലാം         |
| ทุกคนต้องลับกาบเป็นประจำเพื่อตัดความโง่จนวาระสุดท้าย              | • •••• | മരറ         |
| การศึกษาเพื่ออาชีพ นี้ส่วนร่างกาย, ส่วนชีวิตต้องศึล, สมาธิ, บัญญา |        | ଜନ୍ତ        |
| หลักปฏิบัติส่วนศีล คือมีการกระทำถูกในส่วนกาย                      | ••••   | <b>ଅଚ</b> ଳ |
| และส่วนวาจา ก็ต้องไม่มีโทษทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น                  | ••••   | ໝອດ         |
| มศีลอยู่ ก็เป็นสุภาพบุรุษ มีสมาธิได้ง่าย                          |        | ଅଭଙ୍        |
| วิธีทำจิตให้เป็นสมาธิมีหลายอย่างเลือกได้ตามอุปนิสัย               |        | ലംഭ്        |
| อานิสงส์ของสมาธิได้แก่ จิตบริสุทธิ์, ตั้งมั่น, ไวต่อหน้าที่       |        | ଅକ୍ଟ        |
| 1                                                                 |        |             |

| หลักปฏิบัติส่วนบั้ญญา ต้องรู้ทุกแง่ทุกมุมที่จะขจังความพุกข์ได้ |      | ••••  | ଜ୍ଞା    |
|----------------------------------------------------------------|------|-------|---------|
| ระวังอย่าทำให้ปัญญากลายเป็นปรัชญาเพราะไม่สู่การปฏิบัติ         | •••• | ••••  | ଇଭଜ     |
| บ้ญญาที่กวรจะรู้เพื่อกวามผาสุก นี้กือ อริยสัจจ์ ๔              |      |       | ୲ଅକଙ୍   |
| บัญญาไม่ผิก คือรู้จริงในเรื่องไตรลักษณ์และปฏิจจสมุปบาท         |      |       | ଜାଜାତ   |
| บ้ญญาที่มีประโยชน์ คือ เห็น, รู้, เข้าใจ, รอบรู้ในอริยสัจจ์    |      | ••••  | କାଜାଜ   |
| ให้รู้ว่า ไม่มีส่วนไหนที่เราจะเข้าไปอิตถือเอาว่าเป็นตัวตน      | •••• |       | මත්ත    |
| มีศีล สมาธิ ปัญญา ทำให้มีชีวิตอยู่อย่างวิเวก                   |      | ••••  | ല്ലന    |
| ทุกคนมีหน้าที่ต้องลับดาบประจำชีวิต ; อย่าหลงกาม กิน เกียรติ    |      |       | ച്ചിലും |
| คำอธิบายคอบปัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๙                          | •••• | ଅଜାଜୁ | — ഉണ്ട് |

# ย. ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด

| ต้องได้สิ่งดีที่สุด คือ มิให้เสียทีที่เกิดมา                                       | •••• | ອຍພຸລ          |
|------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------|
| สิ่งกีที่สุดนี้อยู่ในขอบเขตของมนุษย์ที่รู้สึกกิกนึกได้                             | •••• | ലണം            |
| "ทามความรู้สึกในขอบเขทของมนุษย์" คือมี ดี ช้ว, บุญ บาป ฯ ล ฯ                       | •••• | ലണം            |
| <b>ดีชั่ว, สุขทุ</b> กข์, <b>มีแก่จิ</b> ตที่คิดนึกได้; ธรรมชาติแท้, ไม่มีความหมาย | •••• | ി<br>ഇന        |
| สิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์กวรจะเลื่อนสูงขึ้นเรื่อยตามอายุ                            |      | ിലഭ്ഠ          |
| ถ้าเห็นว่า กาม กิน เกียรติ สูงสุก ก็ลองผ่านดูจะได้เห็นการเผาลน                     |      | ലഭം            |
| <ul> <li>ต้องรู้แนวทางล่วงหน้าก่อนดีกว่า เพื่อไม่เดินผิดทาง</li> <li></li> </ul>   | •••• | ലഭല            |
| พระอรหันท์ท่านได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้                                  | •••• | ២⊄ന            |
| คำว่า "ดี" ร <b>ะก</b> ับพระอรหันต์คืออยู่เหนือการได้ตรงข้ามกับชาวบ้าน             | •••• | ছিহ            |
| สิ่งกีที่สุกสำหรับมนุษย์ กวรจะเขยิบไปจนถึงเหนือกีชั่ว ฯลฯ                          |      | ഉട്ട്          |
| คำว่า "กุณ" นี้ก็เป็นสิ่งที่ผูกพันให้บ้ารักบ้าเกลียดได้                            |      | ଜୁଅଜ           |
| แต่สิ่งที่ทั้งน่าเกลียก น่ารัก ก็มีประโยชน์ แม้มาเป็นเครื่องผูกพัน                 | •••• | <b>ଅ</b> ଙ୍ ପ/ |

### [@0]

| กวามหลุกพ้นจากประโยชน์หรือกุณนั่นจึงจะพ้นจากทุกข์          |      | ••••    | ୭୯୯             |
|------------------------------------------------------------|------|---------|-----------------|
| ถ้าอยู่เหนืออิทธิพลของดีชั่ว, บุญบาป ฯลฯ จะสบายกว่าทรมาน   |      |         | ଢ଼ଢ଼ୡ           |
| "ประโยชน์" เป็นสิ่งผูกพันคนไว้ภายใต้อิทธิพลของมัน          |      | ••••    | ലഭ്ഠ            |
| ชีวิตคนในโลกไม่มีอะไรนอกจากผูกพันด้วยรักและเกลียด          |      |         | <u></u><br>ଜଣ୍ଡ |
| ייש איט אים איי                                            | •••• |         | මැඳීම           |
| ควรรีบพัฒนาจิตใจให้สูงจนเหนือกุณก่า หรือประโยชน์           |      |         | ലംഭ്ന           |
| ชีวิตที่อยู่ด้วย ศีล สมาธิ บัญญา จะต้องได้ "สิ่งที่ควรได้" |      |         | ലംഭ്ദ           |
| คำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๙                      | •••• | ••••    |                 |
|                                                            |      | ഇഭ്ഭ് - | - ଇମ୍ବ          |

# จง. สิ่งที่เรียกว่าคุณ (ต่อ)

| เรื่องกุณได้กล่าวมาแล้วในการบรรยายกรั้งก่อน                           | ພວສ          |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| มนุษย์มีขาติดตรวนอยู่เพราะสิ่งที่เรียกว่า "คุณ"                       | भ्र<br>भूष   |
| ถ้าอยู่เหนืออำนาจของ "คุณ" แล้วชีวิตก็ปราศจากทุกข์                    | pça          |
| กำว่า "กุณ" มีกวามหมายสับสน, ไปสมมทิเป็นอย่างสวรรก์จึงชอบ             | ଟଟାଇ         |
| "คุณ" ควรจะหมายถึง คุณค่า หรือคุณสมบัติ, ภาษาไทยมักจะใช้เพียงประโยชน์ | ଜଣ୍ଜ         |
| เรื่องอิสรภาพ ก็เช่นเดียวกัน ถ้าประกอบด้วยกิเลสแล้วสูญอิสรภาพ         | ଅବାସ         |
| ต้องไม่หลงใน "กุณ" จิตอิสระ จึงจะมีเสรีภาพ                            | ଜ୍ଜା         |
| "คุณ" เป็นคำกลางๆ เป็นประโยชน์หรือโทษก็ได้                            | <u>ା</u> ଷ ଅ |
| "คุณ" ที่มนุษย์สมมติบัญญัติ เป็นคุณสมบัติหลอกลวงก็ได้                 | ലവര          |
| ต้องดู ''คุณ'' ในแง่วัตถุ, จิตใจ, และสติบัญญา, ว่ามุ่งหมายเพียงไร     | ഉപ്പ         |
| ดูทางวัตถุ มันจะมีค่าตามที่มนุษย์บัญญ์ติ, คนก็หลงตามไป                | ്ല ന് പ      |
| เมื่อ ''คุณ'' ครอบงำจิต คนก็หัวเราะ ร้องให้ ขึ้นลงไปตามคุณค่า         | ୭ଅଣ          |
| พระพุทธเจ้าทรงรู้จักคุณและโทษ จึงอยู่เหนืออำนาจของมัน                 | ଢ଼ୠୡ         |

| ความกี กวามสุข จะทรมานจิตใจกนที่ไปหลงในกุณก่านั้น ๆ   | •••• | ••••     | ) ଅ ଆ ଅ      |
|-------------------------------------------------------|------|----------|--------------|
| ให้ระวัง "คุณ" หมายความว่า อย่าไปหลงเป็นทาสในคุณก่า   |      | <br>     | ଜ୍ୟର         |
| "กุณ" ที่ประสงค์คือ กิน กาม เกียรติ, ต้องพอดีอย่าหลง  |      | <br>     | මහ්දු        |
| ถ้ำหลง กิน กาม เกียรติ มันจะมาช่มชี่ท่วมทับขบกัดเอา   | •••• | <br>     | ନ ଜାଗ୍       |
| ที่หลง เพราะตัวเวทนาเป็นยักษ์ร้ายที่มี "คุณ" ให้คนหลง |      | <br>     | ഉപ്പാ        |
| "กุณ" หรือก่าของสุขเวทนานั้นจะบีบกั้นขบกักทรมาน       |      | <br>•••• | <b>ଜ</b> ଣ ଜ |
| คำอธิบายตอบปั้ญหาในการบรรยายครั้งที่ ๑๐               |      |          |              |

#### ๑๑. ทาง

| "ทาง" ภาษาบา <b>ลีว่า มกุ</b> ก, ภาษาไทยว่า มรรก, มรกา       |      | •••• | <b>ഇ</b>    |
|--------------------------------------------------------------|------|------|-------------|
| "ประอุกท์" นี่มิใช่พูก, คิก, แต่ต้องรู้จักโดยความรู้สึก      | •••• | •••• | ଇଝଙ୍        |
| ต้องรู้จักดูรสชาติของจิตที่สงบแล้วศรัทธาจะแน่นแพ้น           | •••• | •••• | ଢ଼ୡୣଝ       |
| การเข้าใจโลกแล้วถอนตัวจากทุกข์ได้; นี่คือโหกุศตระ            |      | •••• | ଟ୍ନଭ        |
| ความทุกข์เกิดจากกิเลส ตัณหา ก็เรียนจากเรื่องนี้เพื่อหนีทุกข์ | •••• |      | ଜ୍ଞ         |
| ความประสงค์ที่จะออกจากทุกข์นั้นก็อการเดินทาง                 | •••• | •••• | )<br>ഇഭ്    |
| ปฏิบัติแล้วจะมีทาง และมีผลแล้ว นี่เป็นทางสมบูรณ์             |      |      | ା<br>ଅଣ୍ଟ ଅ |
| เราจะมีมรรค ก็ต้องปฏิบัติในส่วนนี้ให้ถูกต้อง                 | •144 | •••• | ៣០០         |
| มรรคมีองค์ ๙ ชั้นค้นเป็นทฤษฎีต่อปฏิบิติจึงจะเป็นมรรค         |      | •••• | ຓ໐໑         |
| มรรคมีองก์ ๙ บางทีก็เรียก ศีล สมาธิ บัญญา, เป็นทางเดินของใจ  |      | •••• | പറത         |
| ชีวิททั้งหลาย เป็นการเดินอยู่ในทัว ถึงชีวิทนิรันกรจึงจะหยุก  |      | •••• | ព០ព         |
| ร่างกายที่ถูกต้อง เป็นปัจจัยแก่การเจริญทางจิต                | •••• | •••• | ແວແ         |
| การเดินคามมรรค มีมาแต่แรก, มีสติบัญญามากจึงเข้าระบบพุทธศา    | สนา  | •••• | ແດແ         |
| กนบุถุชนก็ค่อย ๆ เดินไปจากบุถุชนจนสู่ความเป็นพระอริยเจ้า     |      | •••• | ແດ່ວ        |
| ିନ୍ଦିଶ୍ୱ ଅନ୍ୟ ସା                                             |      |      |             |

### [s]

| ในร่างกายมีจิตและสติปัญญาเดินทางเรื่อยอยู่ทุกวัน                 | ••••          | ຄາວ <i>ສ</i> ∕ |
|------------------------------------------------------------------|---------------|----------------|
| เกินให้ถูกทางต้องเกินตามอริยมรรกมีองก์ ๙ เริ่มแต่สัมมาทิฏฐิ      |               | ៣೦ಡ            |
| สมมาสังกับโป, สมมาวาจา ให้เป็นไปเพื่อกับทุกซ์                    | ••••          | ೧೦೯            |
| ข้อ ๙, ๙, ๖, ๗, ทำการงาน, อาชีพ, กวามเพียร, มีสติ, ให้ถูกต้อง    | ••••          | ຫລວ            |
| ข้อ ๙ มีสมาธิถูกต้องคือ จิตตั้งมั่น, บริสุทธิ์, ว่องไวต่อหน้าที่ |               | ຕອອ            |
| การปฏิบัติให้สำเร็จประโยชน์จริงจะเป็น ปัญญา ศีล สมาธิ            | ••••          | നല്ല           |
| กำอธิบายตอบบัญหาในกำบรรยายกรั้งที่ ๑๑                            | <b>ຕອ</b> ຕ - | – നിളന         |

๑๒. ผู้ชทาง

| ใกรจะเป็นผู้ชี้ทาง เป็นบัญหาที่ต้องพิจารณา                  |       | ****  | •••• | ព២៤          |
|-------------------------------------------------------------|-------|-------|------|--------------|
| การเดินทางเพื่อถึงปลายทาง อาจมีข้อสงสัยว่า ใกรเป็นผู้ชื่    |       |       |      | നിമഭ്        |
| ตนเองนั้นแหละต้องทำหน้าที่ชี้ทางแก่ตน                       | ••••  |       | **** | നില് ഉ       |
| ความผ่านไปทุก ๆ วันค้วยสติปัญญาทุกๆ วันนี้เป็นดุจผู้ชี้ทาง  |       | ••••  | •••• | നിമന്        |
| ผู้ชี้ทาง เป็นกนก็มี, เป็นกวามจักเจนของตนเองก์มี            | ••••  | ****  | •••• | ബഇപ്പ        |
| กรูอาจารย์และข้อธรรมะนี้ถือว่าเป็นกัลยาณมิตร ผู้ชี้ทางก์ดี  | ••••  | •••   | •••• | പ്പെട്       |
| บุคคลผู้เป็นกัลยาณมิตรคือมีเมตตากรุณานับว่าเป็นผู้ชี้ทาง    | ••••  | ••••• |      | ព៣០          |
| แม้มีผู้ชี้ทาง ก็ต้องพยายามชี้ทางช่วยตัวเองอยู่ตลอกเวลา     | ••••  |       | •••• | ពា៣៙         |
| การเดินทางต้องถามน้อย, เหลือกำลังจึงถาม, ต้องคิดนึกพิจ      | ารณาใ | ห้มาก |      | നനില         |
| ฝึกมองดูภายในมากกว่าหาคำตอบจากภายนอก, จะพบของจริ            | ึง    |       | •••• | ពពាពា        |
| กวามเคยชินไม่กิดเอง, จะบี่กบังตลอกเวลาจึงต้องทุกข์อยู่      |       | ••••  |      | ៣៣៤          |
| ทุกข์เพราะอะไร ต้องแยกแยะดู, จะพบทางที่ชี้แก่ตนเอง          | ••••  | ••••  | **** | ពពា៤         |
| เราต้องกูชีวิตและกวามทุกข์ให้ละเอียกแล้วจะรู้เหตุเกิด – กับ |       | ••••  | •••• | <b>ຓ</b> ຓ`ວ |
| ลองศึกษาธรรมฝ่ายจิตจะเป็นการชี้ทางอยู่ในตัวการศึกษานั้น     | ••••  | ••••  |      | ពាពាល/       |

### [@m]

| พระพุทธเจ้าทรงวางหลักว่าธรรมชาติสอนดีกว่าพระองค์สอน           | •••• | ต             | າຫ໔            |
|---------------------------------------------------------------|------|---------------|----------------|
| การเพ่งจิต ซึ่งเพ่งไปที่กวามจริง, ไม่เป็นอย่างฒาน ; นี้กวรรู้ | •••• | a             | ກຄ໔            |
| เป็นการเพ่งให้เกิกบัญญารู้ความจริง, กำจักกิเลส, นี้จะเห็นทาง  |      | •••• <b>ត</b> | າແວ            |
| การชี้ทางที่ดีที่สุดอยู่ที่การเพิ่งเพื่อเกิดกำลังบัญญา        |      | ຕ             | າແຈ            |
| กำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๑๒                        | •••• | ണഭ്യ – ന      | <b>।</b> द्र द |

๑๓. ผู้เดินทาง

| การประยุกต์ทางศาสนาสำคัญมาก กวรพยายามทำ                              |                |
|----------------------------------------------------------------------|----------------|
| 1                                                                    | ଗଙ୍କ           |
| หลักศาสนาไม่ค่อยปฏิบัติกัน เราต้องประยุกต์มาสู่การปฏิบัติจนได้       | ៣៥០            |
| ต้องเอาระบบศาสนามาปฏิบัติให้รู้สึกเข้าใจด้วยตนเองไม่ใช่คิดเอา        | <b>ຓ໕</b> ໑    |
| ผู้เกินทางกือใกร ? ก็กือทุกกนต้องเกินทาง                             | ണഭ്ല           |
| เพื่อรู้ว่าต้องเดินทางต้องย้อนไปศึกษาว่า "เกิดมาทำไม" ก่อน           | ៣៩័ព           |
| หลักโบราณแบ่งความต้องการของจิตเป็น ๓ ระดับ กาม, และรูป               | ๓๔๔            |
| ระกับที่ ๓ ว่า อรูปาวจร, บูชาสิ่งที่ไม่มีรูปเป็นชั้นจิตบริสุทธิ์ลิ๊ก | ៣៤៥            |
| กามวจรว่าสูงสุดคือ กามารมณ์, รูปาวจรว่า รูปผาน, อรูปาวจรว่า นามธรรม  | <b>ຕ</b> ຂຶ້ວ  |
| อุดมกติของเรากวรจะ "ได้ดีที่สุดที่มนุษย์กวรได้"                      | ୩ <i>୯</i> .୦୬ |
| การเดินทางสู่จุดสูงสุดปลายทางกวรจะเป็นมนุษยชาติเดิน                  | ៣៥៩            |
| มนุษย์จะต้องกีขึ้นในทางจิตใจจนดับทุกข์ได้จึงจะจบ                     | <b>ଗ</b> ଝଁ ଝ  |
| ถ้าคนนี้ไปไม่ถึง ก็ให้ลูกหลานได้ไปถึง                                | ດ໔൹            |
| การบวชพระแล้ว มิใช่จะไปสู่นิพพานได้ ต้องพิจารณาดูอีก                 | ດ່າວ໑          |
| กวรจะประยุกต์หลักเกณฑ์ในพุทธศาสนามาใช้ประโยชน์ให้ได้จริง             | ள <b>்</b> ஊ   |
| สังคมเดิน, ถึงได้ยาก; มนุษยชาติเดินไปได้เร็วกว่า                     | <b>ຕ</b> ່ວຄ   |
| ผู้เกินทาง ต้องเป็นผู้มองเห็นทุกข์ โทษ ภัย อยู่เฉพาะหน้า             | ๓๖๔            |
| ע ייע י                                                              |                |

### [ø@]

| การเดินทางมีหลายแบบ สรุปได้ ๓ แบบ : เดินถูก, ไม่ถูก, เดินกลับหลั | j      | <b>ຫ</b> ່ວ໕ |
|------------------------------------------------------------------|--------|--------------|
| ที่เดินไปอย่างนั้นเพราะสิ่งแวกล้อมท่างกัน                        | ••••   | ຓ່ວ່ວ        |
| เดินถอยหลังก็เพราะบั่งจุบันมีเหยื่อล่อมาก                        |        |              |
| กนทั้งโลกหลงเดินทางใหญ่กือทางแห่งวัทถุนิยมเพราะเดินสบาย          | ••••   | ສວ່          |
| ถ้าเดินให้ดีไม่วกวน ควรเดินทางตรงคือ มัชฒิมาปฏิปทา               | ••••   | ສ່ວສ         |
| คำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๑๒                           | ണയ്ഠ - | - ണേടിമ      |

### ๑๔. มาร

| พูดถึงมาร กือ อุปสรรคของการเดินทางไม่ให้ถึงที่หมาย                            |      | ຓ໔ຓ         |
|-------------------------------------------------------------------------------|------|-------------|
| มารหมายถึงอุปสรรกขัดขวางหรือเป็นผู้ทำลายมีลักษณะท่าง ๆ                        |      | ៣ನನ         |
| แบ่งได้เป็น 🖻 พวก : เป็นบุกกลตัวต <sup>ุ</sup> น, กับพวกรู้สึกกิดนึก          |      | ៣៩៥         |
| มารอย่างบุคคลาธิษฐานพวก ๑, ธรรมาธิษฐานอีกพวก ๑                                |      | ៣           |
| มารที่เป็นภาพเขียน ก็เป็นบุคคลาธิษฐาน, ถอดความเป็นธรรมาธิษฐานได้              | •••• | <i>୩</i> ଟମ |
| มารในฐานะเป็นอุปสรรคของการเดินทางเพื่อประยุกต์ธรรมก็มีมาก                     |      | ៣ನನ         |
| มารตามพระคัมภีร์ กล่าวไว้มี ๔ ชนิด                                            | •••• | ಣದನ         |
| <ol> <li>ด. กิเลสมาร หมายถึงความคิดนึกอันชั่วร้าย : โลภะ โทสะ โมหะ</li> </ol> |      | ពាត់០       |
| <ol> <li>ขันธมาร คือเบญจขันธ์ ๓. มัจจุมาร คือความตาย</li> </ol>               |      | ମଟ୍ତ        |
| <เทวปุตตมาร หมายถึงพวกที่พอใจในกิน กาม เกียรติ                                | •••• | നര്ത        |
|                                                                               | •••• | ពាទីពា      |
| มารทั้ง ๕ นี้มีอยู่เป็นธรรมดา, คนกลัวมารนี้มาแต่โบราณ                         | •••• | ഩ൵๔         |
| เราต้องยินกีเผชิญหน้ามาร ต่อสู้เอาชนะให้ไก้เพราะไม่อาจหนีได้                  |      | ୩ଟର୍        |
| อุปสรรคมาทำให้คนฉลาด, ปฏิบิติธรรมถูกต้องก็ชนะได้                              | •••• | ຕ ຈາ        |
| มารทุกชนิด เราเอาชนะได้โดยการประพฤติธรรม                                      | •••• | ୩ଟ୍ଟ        |
|                                                                               |      |             |

| โดยเฉพาะอภิสังขารมาร เอาชนะได้ด้วยการทำดีไว้ให้เหนือชั่ว   | •••• |       | ៣៩៩   |
|------------------------------------------------------------|------|-------|-------|
| มารมาทำให้เราฉลาก, กวรสนใจทำให้หมุกไปโดยไม่เกลียก          |      | ••••  | ണര്ര് |
| มารมาผจญทุกคนให้รู้ไว้เพื่อต่อสู้จนชนะ, การเดินทางก็สำเร็จ |      | ••••  | ٢٥٥   |
| กำอธิบายตอบปั้ญหาในการบรรยายครั้งที่ ๑๔                    | •••• | ແດຍ – | ೯೦೯   |

### ๑๕. ตนหรือตัวตน

| ทบทวนว่าได้พูกถึงเรื่องการเดินทางและอุปสรรคมาแล้ว                    |        | ೯೦೨                                       |
|----------------------------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------|
| ครั้งนี้พูดถึง ตั้วบัญหา เกี่ยวกับตน หรือตัวตน                       |        | ഭാവ                                       |
| พระพุทธเจ้าทรงมีวิธีสอนเรื่องทั่วตนตามโอกาสสมกวร                     | ••••   | ೯೦೯                                       |
| กนทั่วไปมีสามัญสำนึกอย่างมีทน ก่อมีบัญญาลึกซึ้งจึงจะรู้เรื่องไม่มีกน | ••••   | ೯೦೫                                       |
| พระพุทธเจ้าจึงครัสโวหารอย่าง คิฏฐธัมม์บ้าง สมปรายิกะบ้าง             |        | େଇ୦                                       |
| พูดอย่่างทิฏฐธัมมิกโวหาร คือเห็นในสิ่งนั้นจึงว่าตัวตนมี              |        | <b>(</b> ( ) ( )                          |
| พระพุทธเจ้าตรัส "ทุกัสิ่งไม่ควรจะถือว่าเป็นดัวคน"                    |        | ଝରାଅ                                      |
| เมื่อยังไม่รู้จักความจริง จะรู้สึกเป็นตัวตนอยู่เรื่อย                |        | ଙ୍ଭଳ                                      |
| ถ้าพูกกับผู้ที่มีตัวตน ก็ต้องพูกอย่างภาษาชาวบ้าน ว่ามีตน             | ••••   | ଝ୭ଝ                                       |
| ไม่ควรจะต้องเถี่ยงกันเรื่องมีต <sup>้</sup> นหรือไม่มี               |        | ¢ø¢                                       |
| พุทธศาสนายอมรับเรื่องทัวกน แต่ก็ยืนยันข้อที่ไม่มีตัวตน               | ••••   | دەى                                       |
| ชั้นแรกเอานิพพานเป็นคนไปก่อนก็ได้ ขั้นสุดท้ายจะเห็นไม่ใช่คน          |        | ଝ୍ରଣ                                      |
| พอถือว่าไม่มีถน บางกนจะเห็นว่า พุทธศาสนาเป็นอันตราย                  | ••••   | ೯೫                                        |
| แท้จริงไม่มีคน ทำงานสนุก, ประเสริฐ, มีตนจักนี้ไม่มีสันติภาพ          | ••••   | ଝ୭๙                                       |
| ไม่มีคนนี้ค้องประยุกต์ศึกษาจากความรู้สึกในจิต                        |        | ഭ്ലാ                                      |
| ให้กิดดู พอไม่เห็นแก่ทัวเมื่อไร นั้นแหละกือเมตตาสูงสุด               | ****   | (C la |
| ต้องรู้จักอัตตา – อนัตตาเสียทั้ง ๒ อย่างเพื่อไม่ต้องเถียงกัน         |        | ഭില്                                      |
| กำอธิบายตอบปัญหาในกำบรรยายครั้งที่ ๑๕                                | ര് ഇ ഇ | – <b>«</b> ៣៣                             |

### [໑๖]

## ๑๖. โลกธรรม

| คำบรรยายนี้จะเอาธรรมะชั้นสูงสุดมาประยุกค์ในชีวิตธรรมด <sup>ู</sup>                                                     | ì <b></b> | •••• | ••••    | ແແແ            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------|---------|----------------|
| ประยุกต์ นี่ต้องนำมาปรับปรุง ไม่ใช่จะหยิบมาใช้ได้ทันที                                                                 | ••••      | •••• | ••••    | ଙ୍ଗଙ୍          |
| ต้องทำความเข้าใจในเรื่องที่พูก มิฉะนั้นจะรู้สึกผิดหวัง                                                                 |           | •••• |         | ແຫ່ວ           |
| ให้รู้จักและมีธรรมะขั้นสูง เพื่อไม่ต้องมีความทุกข์                                                                     |           |      | ••••    | ଝ୍ଲାର୍         |
| ความรู้เรื่องไม่ยึดมั่นถือมั่นจำเป็นและมีประโยชน์ที่สุด                                                                |           | •••• |         | ଝ୩ଟ            |
| ความไม่ยึดมั่นถือมั่นต้องศึกษาคู่กันความก้าวหน้าทางวัตถุ                                                               | ••••      |      | • • • • | ៤ ៣៩           |
| เรื่องโลกธรรมเป็นเรื่อง "ของกู" ยิ่งท้องมีอยู่เป็นธรรมคาใน                                                             | เโลก      | •••• |         | ೯೯೦            |
| โลกธรรมเป็นเรื่องฟู ๆ แฟบ ๆ ทำความเสื่อมเสียแก่จิตมาก                                                                  | ••••      | •••• | ••••    | C C Q          |
|                                                                                                                        | ••••      | •••• | ••••    | <b>৫</b> ৫৯    |
| มียศ, เสื่อมยศ, นินทา, สรรเสริญ, ๒ คู่นี้ทำให้สุขทุกข์ขึ้น                                                             | ๆ ลงๆ     | •••• | ****    | ፍፍክ            |
| สุขกับทุกข์ นี้ก็เป็นเรื่องหลอกลวง เป็นไปตามกฎของอิทปั่น                                                               | ปัจจยตา   | •••• | ••••    | <i>द</i> द द द |
| กนติดรส "โลกธรรม" จึงไม่รู้จักว่าเป็นของหลอก                                                                           | ••••      | •••• | ****    | ૯૯૯            |
| มองเห็นโลกธรรม, ไม่ยึดมั่นถือมั่น จะมีแต่ได้ไม่เสียอะไร                                                                | ••••      | •••• | ****    | ፈፈጋ            |
| สุขทุกข์, ดีชั่ว, ล้วนเป็นเรื่องที่เป็นไปตามเหตุบ้จจัย<br>อย่าให้ค่าของดี - ชั่วมาบีบคั้นใจ, ดี - ชั่วก็มาทำอันตรายไม่ | ••••      | •••• | ·       | くくい            |
| ของเหตุเของตุ - ชามาบบคนเจ, ดุ - ชวกมาทาอนตรายไม<br>ทำใจให้อิสระจากโลกธรรมแล้ว ไม่ต้องเป็นทุกข์                        | ได้       | •••• | ••••    | ೯೯೫            |
| ทางงานของรงเกเลกธรรมแลว เมคองเบนทุกข<br>ละชั่ว แต่ไม่เป็นทาสของความดี นี้ก็คือนิพพาน                                   | ••••      | •••• | ••••    | ददद            |
| กำอธิบายตอบบัญหาในคำบรรยายครั้งที่ ๑๖                                                                                  | ••••      | •••• | ****    | ೯೯೦            |
| 🤇 🖉 🖓 רער כוזמו מנירוו ואיזיו אלוידת האומים הייי                                                                       | ••••      | •••• | ৫৫০ -   |                |

### ๑๗**. กามและ**กามารมณ์

|                   | ยังไม่รู้และเอาชนะมันไม่ได้     | <br>•••• | •    | ৫৯০ |
|-------------------|---------------------------------|----------|------|-----|
| กาม หรือ กามารมณ์ | นี้เป็นสิ่งผูกพันจับคนไปเป็นทาส | <br>     | **** | دوم |

| •  |         |
|----|---------|
| 1  |         |
| ٩. | രസി     |
| •  | ~ ~ ~ ) |

•

| กาม คือความรู้สึกเช่นนั้น, กามารมณ์คือสิ่งที่ทำให้เกิดรู้สึกเช่นนั้น                     | ••••    | ര് ഉത്ര      |
|------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------|
| ต้องศึกษาให้รู้เรื่องของอายตนะ ๖ คู่ ที่สัมพันธ์กัน                                      |         | ໔ຉຓ          |
| ๖ กู่นี้เป็นพื้น ฐานของสิ่งมีชีวิต, ถ้าไม่มีก็ดำรงชีวิตไม่ได้                            | ••••    | ৫১৫          |
| การกระทบกันของอายๆนะกับวิญญาณเกิดผัสสะและเวทนา                                           |         | ೯೨೬          |
| สิ่งที่เรียกว่ากามก็อยู่ตรงที่รู้สึกใคร่ต่ออารมณ์ที่น่าพอใจ                              | ••••    | ৫১১          |
| ต้องรู้กวามจริงที่มีสิ่งให้เกิดกวามรู้สึก, เกิดกวามพอใจ บ                                | <b></b> | ଝ୍ରର         |
| เกิดเหยื่อเป็นอัสสาทะ, พ้นจากรู้สึกธรรมดา, กลายเป็นกามารมณ์                              | ••••    | ೯೨೪          |
| การสืบพันธุ์นี้เป็นธรรมชาติมิใช <sup>่</sup> กามารมณ์ แต <b>่กามารมณ์เป็นดุจ</b> ค่าจ้าง |         | <b>द</b> २ ४ |
| กามารมณ์เป็นเรื่องไม่รู้จักพอ, เป็นทาสมันแล้วไม่อยากสืบพันธุ์                            |         | ೯೮೦          |
| ธรรมชาติแฝงกามาร <b>มณ์ไว้กับการสืบพัน</b> ธุ์ ตบตาผู้โง่เขลา                            |         | ଝଷ୍ଟ         |
| บ้ญหาบ้จจุบันนี้ กนหลงกามารมณ์แต่หลีกเลี่ยงการสืบพันธุ์                                  |         | ¢ഗില         |
| เรื่องเกี่ยวกับรูปธรรมนามธรรมเป็นการศึกษาทำให้ฉลาดที่จะอยู่ในโลก                         | ••••    | <b>ଝ ଫ</b> ଶ |
| รู้จักกลไกของชีวิตให้ถูกต้อง จะเอาชนะกามารมณ์ได้                                         |         | द 11 द       |
| กามกับกามารมณ์เป็นคนละอย่างต่อสัมพันธ์กันจึงทำหน้าที่                                    |         | ೯೮೯          |
| ระวังให้ดี อย่าให้ทุกข์ภัยเกิดขึ้นเกี่ยวกับกามหรือกามารมณ์                               | ••••    | えのち          |
| กำอธิบายตอบบัญหาในกำบรรยายกรั้งที่ ๑๙                                                    | くちょ     | - くいく        |

#### ๑๙. การชนะ

| ให้สังเกตว่า โมกขะ กับ การชนะนี้เนื่องกัน                       |         |        | ೯೭೦    |
|-----------------------------------------------------------------|---------|--------|--------|
| ชนะ ก็กือ โมกขะ, หลุกพ้นออกไปจากสิ่งที่ทำอันตราย                | ••••    | ••••   | ೯೭೫    |
| ถ้าชนะตัวเราได้ จะชนะกนอื่นได้ นี้เป็นหลักท่านวางไว้            | ••••    | •••••  | ଝଟାଇ   |
| เราต้องชนะวัตถุ อย่าให้มาบีบคั้นจิตใจ; มีหรือสูญต้องไม่หวั่นไหว |         | ••••   | ๔๘๓    |
| อย่าให้วัดถุทุกชนิดบีบคั้นเรา. นี่สงเคราะห์เข้าในโมกขธรรมด้วย.  | : *** - | : 333- | લ્નદ્ર |

### [සේ]

| ชนะคน, อุปสรรค, ศักรู ๖ ล ๖ ต้องชนะค้วยกวามจริง, กวามกี, กวามถูก |       | ೯ನೇ          |
|------------------------------------------------------------------|-------|--------------|
| ไม่ชนะศัตรูด้วยเป็นศัตรู; ถ้าทำไม่ได้ก็เพราะตกอยู่ใต้กิเลส       |       | ೯೩೨          |
| จะชนะคน ต้องบังคับความรู้สึกของตนให้ได้ก่อนแล้วใช้สติบัญญานำไป   |       | ೯ದರ          |
| กิเลสเปรียบเหมือนผี; ถ้าเห็นกิเลสของเขา เราต้องหยุกชะงัก         | ••••  | ೯೩೫          |
| ถ้ามีธรรมะเพียงพอจะเป็นผู้ชนะทุกประการ                           |       | <b>ଝ</b> ଜ ଜ |
| โลภะ โทสะ โมหะ เป็นกิเลสทั้งหมุดรบกวนเราอยู่ประจำวัน             | ••••  | ଝଝ୦          |
| กิเลสทั้ง ๓ เป็นข้าศึกอย่างยิ่งอยู่ภายใน ชนะได้เท่าไรดีเท่านั้น  | ••••  | ଝଟ୍ଟବ        |
| ปัญหาตามธรรมชาติก็มีทั้งภายนอกภายใน ต้องรู้ทัน                   |       | ଝଝାଇ         |
| ธรรมชาติภายในเช่น แก่ชรา รู้ให้ทัน ก็ไม่มีความทุกข์              | ••••  | ഭ്ഭ്ന        |
| ธรรมชาติภายในภายนอกมีเป็นธรรมดา อย่าทำให้เกิดรู้สึกชนิดนั้นขึ้น  |       | ଝଝଝ          |
| ชนะมีความหมายที่มันบีบคั้นเราไม่ได้                              | ••••  | હેલહ         |
| พุทธศาสนามุ่งหมายอบรมจิตให้ไม่มีทุกข์, ชนะแล้วหัวเราะได้         | ••••  | <b>೯</b> ೪,೨ |
| คำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๑๘                           | ๔๙๖ - | ഭ്വം         |

๑៩. การศึกษา

| ทบทวนเรื่องประยุกต์ว่า ต้องการเอาเนื้อแท้ของพุทธศาสนามาใช้ให้ได้        |      | ໔ັ໐ຄ       |
|-------------------------------------------------------------------------|------|------------|
| เช่นให้มองชีวิตในลักษณะเป็นการเดินทาง                                   |      | ೯೦೯        |
| "เอาชนะความตาย" หมายถึงความตายไม่เป็นบัญหาแก่เรา                        |      | ദ്റദ്      |
| มนุษย์ธรรมดาควรได้รับประโยชน์จากพุทธศาสนาได้จริง                        |      |            |
| การศึกษาตามแบบของพระพุทธเจ้าก็กวรนำมาใช้ในโลกนี้ได้                     | •••• | ଝ୦ଟ<br>୯୦୨ |
| การศึกษาของพระพุทธเจ้าเป็นไปเพื่อนิพพานท่างจากการศึกษาของคน             |      |            |
| ถนกวรจะศึกษาเพื่อกวามเป็นมนุษย์ที่ถูกต้อง                               | •••• | ೯೦ಇ        |
|                                                                         | •••• | ଝଁ୦ଝ       |
| การศึกษาแบบพระพุทธศาสนาเพื่อนิพ <sup>ู</sup> พาน เป็นเรื่องขูดเกลากิเลส |      | ഭ്രാ       |

| การศึกษาในบั้จจุบัน เพิ่มกวามเห็นแก่ตัวลึกซึ้ง                              |      | <b>ଓଁ</b> କର |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|--------------|
| แบบของพระพุทธเจ้าเป็นเรื่องทำลายความเห็นแก่ตัว                              |      | ്രില         |
| คนสมัยนี้จะศึกษาแบบพระพุทธเจ้า ก็ต้องปะทะกันในเรื่องเห <del>็นแก่</del> ตัว |      | <b>ଝଁ</b> ବଶ |
| จึงต้องเทียบกันดูเพราะฝ่ายหนึ่งเย็น ฝ่ายหนึ่งร้อน                           | •••• | ଝଁବଝ         |
| ผ่ายโลกสรุปว่า "เพื่ออยู่ดีกินดี" ผ่ายศาสนาเห็นว่าร้อน                      | •••• | ଝ୭ଝ          |
| "กินดีอยู่ดี" ร้อนไม่มีขอบเขต, ส่วน "กินอยู่แต่พอดี" ไม่ร้อน                |      | ଝ୍ଇ୭         |
| เรามีแต่เรื่องร้อน ๆ, ถูกคิเลสลากจูง ; ต้องแ้ก้ไขด้วยเรื่องเย็น ๆ           |      | ଝ୍ର୍ଟ        |
| การศึกษาที่ทำให้เป็นคนนี้ไม่พอ ; ้ต้องทำให้เป็นมนุษย์มีใจสูง                | •••• | ය.<br>කෙත්   |
| เราจะมีชีวิตอยู่กันไปทำไม ถ้าเต็มไปด้วยความร้อน                             |      | ଝଁକଟ         |
| "กนที่เห็นแก่ตัว" เป็นทาสของกวามเขลาจะไปสู่ถวามวินาศ                        | •••• | ଝାଇ୦         |
| กนตามใจตัว ก็เพราะไม่บ่มนิสัยรู้จักบังกับตัวเอ <sup>้</sup> ง               | •••• | ഭ്ലമ         |
| หลักพุทธศาสนาสำคัญอยู่ที่ต้องบังคับตัวเองอยู่ในรอยของธรรม                   |      | ද් ම ම       |
| ต้องนี้กอบรมบังคับตัวเองโดยใช้หลัก ศีล สมาธิ บั๊ญญา                         |      | ഭ്ലണ         |

[෧෪]

| ต้องฝึกอบรมบังกับตัวเองโดยใช้หลัก ศีล สมาธิ ปัญญา | •••• |      |        | ៤ ២៣    |
|---------------------------------------------------|------|------|--------|---------|
| หากมีระบบ ศีล สมาธิ บัญญาแล้ว โลกจะมีสันติภาพ     |      |      |        | ଝି ଅଟେ  |
| คำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายครั้งที่ ๑๙            |      | •••• | ഭ്യഭ - | - പ്നില |

## ๒๐. การดำรงชีวิต

| เรากำลังจะประยุกฑ์โมกขธรรมมาใช้ในชีวิตประจำวัน          | ให้ได้ |      | •••• | ••••  | ៤័៣ព    |
|---------------------------------------------------------|--------|------|------|-------|---------|
| จะรู้เรื่องการกำรงชีวิต ต้องรู้จักชีวิตก่อน             |        |      | •••• |       | ଝଁଳଙ    |
| น้อยกนจ <b>ะกิกว่ามีชีวิ</b> ตเพื่อเกินทางสู่จุกปลายทาง | ••••   | •••• |      |       | ៥ី៣៥    |
| เปรียบเทียบชีวิตกับภาพปริศนาธรรม ชุดจับวัว              |        |      | •••• | ៤៣៥ - | - ಷೆ.೯೦ |
| การกำรงชีวิตมี ๒ กวามหมาย ตอนที่ ๑ : ให้มีอยู่          |        |      |      |       |         |
| คอน 🖻 – ๓ ทำการงาน และบริโภคผลของงาน                    |        |      |      | ••••  | ଝ୍ ଝ୍ ୭ |

### [leo]

| การกำรงชีวิต ๓ ตอนนี้ เริ่มก้วยเรื่องปากท้องแล้วเนื้อหนัง           |          | <b>๔</b> ั๔ ๓ |
|---------------------------------------------------------------------|----------|---------------|
| กวามหมายที่ ь กำรงชีวิตในลักษณะพัฒนากวามเจริญทางวิญญาณ 📖            | ••••     | ଝଝଝ           |
| คือรู้แจ้งในสิ่งทั้งปวงตามที่เป็นจริงยิ่งขึ้น                       |          | ଝଝଝ           |
| รู้ความจริง เช่น กิน กาม เกียรติ คืออะไร, ไม่หลงไป                  |          |               |
| รู้จักทำจิตให้ไม่ยึกมั่นถือมั่นอะไร ยิ่งไม่มีความทุกข์              |          |               |
| รู้อุกมกติของฝ่ายวิญญาณว่าขึ้นไปได้ จนถึงอมตะกือไม่ตาย              |          |               |
| ถ้าเป็นบัณฑิตอยู่บ้าง ชีวิตนี้จะไม่หลอกลวง; ถ้าเป็นอันธพาลก็หลงกิเล |          |               |
| ให้สภาพทุกอย่างเป็นการสอน, บอกความจริงแก่เรา                        |          | ଝଝଝ           |
| กำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๒๐                              | ••••     | ೕೣಁಁೲ         |
| ยาออกาลแอกกติหาเหมารถรรองอบรงม คอ                                   | ಷೆ ನೆಂ – | <b>ೇ</b> ಜಿ ಲ |

### 🖦. การหน่วงเอาพระนิพพานเป็นอารมณ์

| เรื่องนี้เป็นภาษาโมกขธรรม หรือโลกุตตรธรรมโดยเฉพาะ                   | •••• | රී රී ය |
|---------------------------------------------------------------------|------|---------|
| หมายกวามว่า มีจิตเพ่งจ้องก่อพระนิพพาน เพื่อลุถึงอยู่ตลอกเวลา        | •••• | ଝଝଝ     |
| ต้องรู้จัก ''นิพพาน'' ว่าเป็นกวามกับไม่เหลือแห่งสิ่งที่ร้อน         | •••• | ೯೨೦     |
| "หน่วงนิพพาน" คือเพ่งหรือหวังเอาสิ่งนี้เป็นเป้าหมาย                 |      |         |
| "อารมณ์" คืออารมณ์ ๖ หน่วงเอาความเย็นของกิเลส                       |      |         |
| เบื้องต้นต้องเห็นทุกข์. อยากพ้น, ต้องการออก, จึงพยายามเต็มที่       |      |         |
| เปรียบด้วยต้องการถึงผลสำเร็จ ; ผู้ปฏิบัติธรรมก์หน่วงอารมณ์ทำนองนั้น |      |         |
| คนธรรมดาตลอดจนผู้พากเพียรเรื่องนี้โดยตรงย่อมทำได้                   |      |         |
| ฝึกตั้งแต่ ต้องมีสติทันกวันเสมอว่า "จะไม่ร้อน, ไม่เดือดร้อน"        |      | ଝ୭୭     |
| ต้องมีสติสัมปชัญญะในเรื่องบัจจัย ๔ เริ่มแม้แต่กำลังเคี้ยว ฯลฯ       |      | ଝ୍ରଷ    |
| ในเรื่องนุ่งห่ม, ใช้สอย, พิจารณาอย่างพระเห็นเป็นสักว่าธรรมชาติ      |      | ಹರ್ಶ    |
| เรื่องการรักษาโรคก็อย่ากลัวตายมากนัก, เจ็บไข้รู้ว่าเทวทูตมาบอกข่าว  | •••• | สั่วส   |

### 

| เจ็บไข้ใกลัคาย มุ่งหมายความเย็นเป็นอารมณ์, รักษาก็รักษาไป .      |                  | ଝ୍ଜା୦         |
|------------------------------------------------------------------|------------------|---------------|
| พุทธบริษัทเพ่งจ้องเอาความเย็นที่เกิดจากกิเลสไม่รบกวน             | ••••             | <b>ଝ ପା</b> ଭ |
| ในขั้นปัญญามุ่ง เพื่อความสิ้นไปแห่งกิเลส, เพื่อนิพพานปรากฏ .     | •••              | <b>ଝ</b> ଫ ାସ |
| วิธีปฏิบัติสั้น ๆ ง่าย ๆ คือมุ่ง "ดับไม่เหลือ"                   |                  |               |
| ภพแห่งตัวกู – ของกูนี้เป็นไฟ, อยากว่างจากภพนี้, ต้อง "ดับไม่เหลื | <b>้</b> อ๊      | ಹಿಣಿಹ         |
| พยายามอยู่อย่าง "ตายเสียก่อนตาย" คือตายจากตัวกู – ของกู          | 14 <b>0</b> 7000 | <b>ಷ</b> ಣ ಷ  |
| อยู่อย่างว่างจากกิเลสและทุกข์ นี้เรียกว่ากับไม่เหลือจากร้อน      |                  | <b>ଝ୍</b> ଷ/୨ |
| ฝึก "ดับไม่เหลือ" ทุกกรณีจะมีหวังได้นิพพาน                       |                  | ଝ୍ରାରା        |
| คำอธิบายตอบบัญหาในการบรรยายกรั้งที่ ๒๑                           | ತಿರ್ವ            | – ଝଁ ଟବ       |

# ๒๒. การได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ

การบรรยายครั้งนี้เป็นการสรุปใจความสำคัญของการบรรยายทุกครั้งรวม ๒๑ ครั้ง

ଝୁଁ ଅନ୍ ୧ ୧୦୦

โมกขธรรมประยุกต์ - **พิเศษ** -๒๙ มีนาคม ๒๕๑๙

# ปฐมนิเทศ เพื่อ การพำนักในสวนโมกข์

วันนี้เป็นเพียงโอกาสแรกที่ได้พบกัน ไม่ได้คิดว่า จะพูดอะไรกันมากมาย นอกจาก บอแสลงความอินดี และจะได้ปรับความเข้าใจกันบางอย่าง.

**ขอแสดงกวามยินดี ใ**นข้อที่ว่า *การกระทำนี้มันจะช่วยให้มีผลแก่* ทุกคน หรือแก่ประเทศชาติศาสนา *ทั้งโดยตรงและโดยอ้อม.* เมื่อมีผู้สนใจ ที่จะศึกษา จะปฏิบติพระพุทธศาสนามากขึ้น ก็ย่อมมีผลดี ที่ทำให้ศาสนา ยังมีอยู่ แล้วก็มีบุคคลที่ได้รับประโยชน์ และเป็นตัวอย่างต่อ ๆ กันไปด้วย. ขอแสดงกวามยินดี ในข้อที่ว่า พวกกุณคิดใช้เวลาบี่ดภาคเรียน หรือที่จะ เรียกว่าเวลาว่างในลักษณะอย่างนี้; นี่รู้สึกว่า เป็นกวามกิดที่ดี หรือถ้าพูดตามกวาม รู้สึกจริง ๆ แล้ว ก็รู้สึกว่าดีมาก ดีที่สุด เดี๋ยวก็จะบอกให้ทราบว่า ทำไมมันจึงเป็น อย่างนั้น.

สำหรับข้อที่ว่า **จะทำความเข้าใจกันบางอย่าง** เกี่ยวกับการกระทำระหว่าง ที่มาพักอยู่ที่นี่นั้น ก็ด้วยหวังว่าจะให้พวกกุณ **ได้รับประโยชน์มากที่สุด** เท่าที่จะมากได้ ; ฉะนั้นขอให้พยายาม ให้สำเร็จตามที่หวังอย่างนี้.

ในข้อที่ว่า ย**ินดีที่มีผู้สนใจในพระธรรม** ในพระศาสนา นี้ก็มิไข่กล่าว ในฐานะ ที่ว่าผมชอบสิ่งนี้ หรือพยายามทำหน้าที่เผยแผ่ธรรมะ หรือศาสนาอยู่ แล้วก็จะได้ เป็นพรรกพวกกัน อย่างนั้นก็ไม่ไช่; อย่างนั้นก็ดีเหมือนกัน แต่มันยังมีอะไรมากกว่านั้น.

เกี๋ยวนี้คนเรามีการศึกษามาก แต่มันมากไปในทางที่จะไม่ทำให้มีสันติภาพ หรือสันติสุข มันกลับมากไปในทางที่ให้มีอะไรยุ่งเทยิงมากกว่า; เพราะว่า **การศึกษา ที่เขาให้กันในโลกเวลานี้ มีแต่ ทำให้คนฉลาดในการหาประโยชน์อย่างวัตถุ**. หรือ แม้ที่ทำให้ฉลาดในความหมายทั่ว ๆ ไป เขาก็มิได้ใช้กวามฉลาดนั้นไปในทางของสันติภาพ หรือสันติสุข เพราะว่ากวามฉลาดนั้นเป็นเกรื่องมืออันหนึ่งเท่านั้น ยังไม่แน่ลงไปว่า จะผิดหรือถูก ดีหรือชั่ว. ต้องใช้กวามฉลาดนั้นให้ถูก จึงจะถูก; ใช้กวามฉลาดนั้น ให้ดี จึงจะกี.

เดี๋ยวนี้ **พุกคนในโลก ที่มีการศึกษามาก** ศึกษาดีที่สุดที่จะศึกษาได้นั้น เขา**ใบ้ความฉลากไปในทางแสวงทาประโยชน์ของต**ัว เพื่อกอบโกยประโยชน์มาให้ แก่ตัว. ที่พูกว่า ทำเพื่อประเทศชาติ หรือเพื่อมนุษย์นั้น เป็นเรื่องพูดกันแต่ปาก; ที่ทำอยู่จริงนั้น เป็นการทำเพื่อตัว เพื่อประโยชน์ของตัว. นี่ขอยืนยันไว้อย่างนี้ ให้ไป ทุกสอบกันดูเถิด. กำทึกล่าวมาแล้วนี้ ไม่ใช่เฉพาะพวกกุณ จะกล่าวสำหรับกนที่เป็นนักศึกษา ทั้งโลก : ยิ่งศึกษา ยิ่งฉลาก **อิ่งฉลาดแล้วยิ่งน้อมไปในทางเห็นแก่ตัว**; แม้ว่า จะทำเพื่อผู้อื่น มันก็ทำเพื่อให้ตัวได้รับเกียรทิ หรือได้รับอะไรทำนองนั้น. อย่างนี้ไม่ ใช่ทำเพื่อผู้อื่นเสียแล้ว แต่ทำด้วยหวังว่า ตัวจะได้รับเกียรทิเป็นอย่างน้อย; ยิ่งกว่านั้น ก็เพื่อรับประโยชน์ตน.

ถ้าโลกนี้มีการจักการศึกษา น้อมไปในทางเห็นแก่ตัวกัน อย่างนี้เรื่อย ๆ ไป โลกนี้ต้องวินาศแน่. เลิกจัดการศึกษาแบบนี้กันเสีย จะดีกว่า; แล้วไปจัดการศึกษา ที่ **ทำให้ลนฉลาด พร้อมกันกับการเลียสละความเห็นแก่ต**ัว.

การเสียสละความเห็นแก่ตัวนี้ ไม่มีในหลักสูตร ของพวกกุณ หรือของ นักศึกษาทั้งโลก ; ยิ่งจัดการศึกษาให้มันมากเข้า ก็ยิ่งทำให้โลกเต็มไปด้วยผู้เห็นแก่ตัว มากเข้า เท่านั้นเอง.

ผมไม่รู้สึกเลื่อมใส หรือพอใจ หรือสบายใจ เมื่อได้พั่งเขาพูดถึงเรื่อง การ จะขยายจำนวนโรงเรียน ขยายมหาวิทยาลัย เพิ่มจำนวนมหาวิทยาลัย อะไรก็ตาม, กระทั่งกันกว้าวิธีการที่จะมาสอนกันใหม่ ๆ ให้ได้ผลเร็ว; นี้ ผมกลับเห็นว่า เป็นภัย อันตราย, แล้วยิ่งเบื่อโรงเรียน เบื่อมหาวิทยาลัย มีการสอนอย่างนี้กันมากเท่าไร ก็ทำ ให้กันฉลาดในทางที่จะเอาประโยชน์ให้แก่ตัว ด้วยความเห็นแก่ตัวมากขึ้นเท่านั้น.

ถ้าหยุด หรือปิดโรงเรียนชนิดนี้เสียยังดีกว่า ไปอยู่กันอย่างงมงาย เหมือน สมัยโรงเรียนตามวัดวาอาราม เมื่อร้อยปีมาแล้วก็ยังจะดีกว่า เพราะไม่มีอาชญากรรม อาชญากรเลวร้ายมากเหมือนสมัยนี้ ที่การศึกษาเจริญ, แล้วในโลกก็ยังไม่มีการคิดล้าง ผลาญกันอย่างใหญ่หลวงเหมือนเดี๋ยวนี้ เพราะยังทำไม่เป็น เพราะว่ายังโง่ แต่ว่าอยู่กัน ด้วยความสงบ. ความเป็นอยู่สมัยโน้น นอนไม่ต้องปิดประตูเรือน นอนใต้ถุนก็ได้ นอน จนสว่างอยู่ใต้ถุนเรือน วัวควายก็ปล่อยไว้ในทุ่งนาได้. *เดี๋ยวนี้ทำอย่างนั้นไม่ได้ ;* ดูเถิดความเจริญของมนุษย์. ปล่อยวัวควายไว้ตามทุ่งนา ก็ถูกขโมยหมด นอนใต้ถุน เรือนก็มีกนมายิงตาย, แม้ว่านอนบนเรือน เขาก็ยังพยายามที่จะไปยิงไปฆ่า, แม้กลาง นครหลวง กลางวันแสก ๆ ในกรุงเทพ ๆ คุณไปดูเถิด มันปลอดภัยไหม **ร** 

เมื่อ ๕๐ บีมาแล้ว ผมเกยไปกรุงเทพ ๖ ก่อนบวช, ดึกตีสองตีสาม ก็ ปลอกภัย, ไปสถานีกนเดียวก็ไปได้ โดยไม่มีอันตราย; เดี๋ยวนี้ไม่มีแล้วสภาพอย่างนี้ ในยุกที่เรียกว่า การศึกษาเจริญ อะไรเจริญก้าวหน้า, เดี๋ยวนี้กลับไม่มีอย่างนั้น กลับ เป็นว่า กลางวันแสก ๆ ก็ไม่ปลอดภัยในท้องถนนหลวง. กรั้นไปมองดู อ่านดู เรื่อง ราวในประเทศอื่น ในประเทศที่ว่าใหญ่โตนัก เจริญนัก รุ่งเรืองนัก มีอำนาจมาก อะไร ๆ ก็ยิ่งเลวร้ายเหมือนกัน ขนาดที่ต้องระวังกระทั่งบนที่พัก บนโรงธรรม ก็ไม่มี กวามปลอดภัย.

ที่พูดมามากมาย ก็เพื่อจะชี้นิดเดียวว่า ได้มีการเปลี่ยนแปลงอย่างใหญ่หลวง : สมัยหนึ่งเขาเรียนศาสนากัน แล้วก็เรียนอย่างไม่เป็นล่ำเป็นสันเหมือนเดี๋ยวนี้; แต่เขา เรียนตัวศาสนา คือ อบรมทั้งเด็กทั้งผู้ใหญ่ให้กลัวบาป ต้องการบุญ และช่วยผู้อื่นด้วย น้ำใสใจจริง, **มีหลักว่า ทุกลนเป็นเพื่อน เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกับทั้งหมด** ทั้งสิ้น. เกี๋ยวนี้หาทำยาไม่ได้ ในเรื่องกนที่จะมีจิตใจกิดว่า "สัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อน ทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น"; สมัยก่อนนั้นมีแต่กนอย่างนี้ มันจึง ไม่มีภัย ไม่เป็นอันตราย แม้แก่สัตว์เคร้าฉาน ก็แล้วกัน.

ทีนี้ ก็จะพูกตรงที่ว่า ยินดีในการที่คุณใช้เวลาว่าง มาศึกษาธรรมะ มาศึกษาศาสนา; นี่ก็เพื่อไปเพิ่มส่วนที่ยังขาดอยู่ บกพร่องอยู่ แหว่งอยู่ ให้มันเพ็ม; คือ กุณ **จะได้สึกษาพระธรรม** หรือพระศาสนา **จนสามารถจะใช้ปฏิบัติให้อยู่ที่เนื้อที่ด้ว** คือที่กาย วาจา ใจ อยู่เป็นประจำ อันจะเป็นเกรื่องป้องกันไม่ให้เราใช้ความฉลาดไปในทาง ของความเห็นแก่ตัว แต่จะใช้ความฉลาดไปในทางที่ถูกต้อง ซึ่งมีความถูกต้องอย่างไร ก็จะใช้ไปอย่างนั้น, แล้วธรรมะ หรือ ศาสนานี้จะช่วยให้หยุดกวามอยาก หยุดกวาม ทะเยอทะยาน ที่เพ้อเจ้อ ที่เพื่อ ที่ไม่รู้จักจบนั้น เสียบ้าง.

การมา**สึกษาธรรมะ** นี้ หมายความว่า เราจะได้มีผู้ที่มีการศึกษาดี มีความ ฉลาด และมีธรรมะ หรือมีศาสนา **อำหรับจะควบดุมความฉอาดนั้นให้ปลอดภัย**. นี่ใจความมีอย่างนี้ ที่ว่าผมรู้สึกยินดีในการที่พวกคุณมาแสวงหาวิชากวามรู้ทางธรรม ทาง ศาสนา ในเวลาว่างจากการเรียน ซึ่งมีแต่ทำให้พวกคุณฉลาด และทั้งหมดก็เพื่ออาชีพ หรือเพื่อประโยชน์ทั้งนั้น.

อีกข้อหนึ่งที่ว่า เราควรจะพูดกันถึงการมาอยู่ที่นี่นั้น จะถือเอาประโยชน์ ให้ได้มากอย่างไร.

บางคนอาจจะเข้าใจแล้วก็ได้ แต่บางคนอาจจะยังไม่เข้าใจ, คือบางคน อาจจะคิดว่า มาพั่งให้มาก ๆ มาจกไปให้มาก ๆ แล้วก็จะเป็นการก็ที่สุก อย่างนี้ก็ไม่ถูก. กุณซื้อหนังสือไปอ่านยังจะกึกว่า สะกวกกว่า, หนังสือเขาพิมพ์ขายที่กรุงเทพ ๆ มากมาย เรื่องอะไรก็ได้; แต่มันก็จริงอยู่บ้าง ที่ว่ามาพั่งโดยตรงนั้น จะมีประโยชน์กว่าอ่าน หนังสือตามลำพัง; แต่ก็ยังไม่มาก ไม่ใช่มีประโยชน์อะไรมากมายนัก.

ที่ว่า มีประโยชน์มากมาย ก็ก็อว่า ระหว่างที่พักอยู่ที่นี่ ขอให้ เป็นอยู่ให้ ใกล้ชิดธรรมชาติให้มากที่สุด จนเรียกว่า เป็นเกลอกันกับธรรมชาติ เหมือนอย่าง พระพุทธเจ้าทั้งหลาย หรือพระศาสกาในศาสนาอื่น ๆ ทั้งหมกทั้งสิ้น. ถ้ายังไม่ทราบ ก็ทราบเสียทีว่า พระพุทธเจ้าท่านประสูติ กลางดิน, ท่านตรัสรู้ เป็นพระพุทธเจ้านั้นก็ กลางดิน, เมื่อประทับนั่งก็อยู่ กลางดิน, เมื่อท่านนิพพาน ท่านก็ นิพพาน กลางดิน, สอนสาวกทั้งหลายส่วนมากก็สอน กลางดิน, เพราะว่าโรงประชุม มันก็เป็น กลางดิน, ที่ไหน ๆ ท่านก็สอน : ที่โกนไม้ ที่ตรงไหนกระทั่งเดินทางอยู่ท่าน ก็สอน ก็เรียกว่าสอนกันกลางกิน. กุฏิของพระพุทธเจ้าก็เป็นพื้นกิน; ไปดูซาก โบราณสถานในประเทศอินเดียเห็นแล้วก็ต้องว่าท่านอยู่กลางกิน นี่ก็อกวามหมายของกำว่า "เป็นเกลอกันกับธรรมชาติ", อยู่ใกล้ชิดกันกับธรรมชาติ จึงได้รู้เรื่องของธรรมชาติ.

การตรัสรู้ เป็นพระพุทธเจ้านั้น มิใช่อะไรอื่น นอกจาก รู้เรื่องของธรรมชาติ ในส่วนที่กวรจะรู้ ที่มีประโยชน์ที่สุด อย่างถูกต้องและสมบูรณ์ที่สุด; นี้เรียกว่า ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ซึ่งไม่มีอะไร นอกไปจากเรื่องธรรมชาติ; ฉะนั้น เราอยากจะ ได้อะไรมาก ๆ เร็ว ๆ จากธรรมชาติ ก็กวรพยายามอยู่ใกล้ชิดกับธรรมชาติ ให้เป็นเกลอ กันกับธรรมชาติ.

เราควรจะพอใจ ที่ว่า *เดี๋ยวนี้เรากำลังนั่งกันอยู่กลางดิน เป็นอนุสรณ์แก่* พระพุทธเจ้า ผู้ที่ถ้าเราพูดอย่างธรรมดาสามัญ ก็ว่า ท่านเกิดกลางดิน ท่านตรัสรู้กลางดิน ท่านตายกลางกิน ท่านสอนกลางดิน ท่านอยู่กลางดิน ยย่างนี้. ไม่มีพระพุทธเจ้าองค์ไหน ตรัสรู้บนกุฏิ หรือบนวิมาน เว้นแต่พวกสาวกเดี๋ยวนี้ ที่อยากอยู่บนวิมาน อยากอยู่ บนติก อยากอยู่บนอะไรต่าง ๆ ที่ไม่ใช่กลางดิน; แล้วกิดดูเถิกว่าความกิดมันจะไปพบ กันได้อย่างไร.

ความคิดของคน ผู้เข็นเกลอกันกับธรรมชาติ อยู่กลางดิน กับความ ดิดของตนที่เกลียกธรรมชาติ อยากจะอยู่บนวิมาน นี้จะไปพบกันได้ที่ไหน. ฉะนั้น บ่วยการ ที่จะอ่านมาก ๆ หรืออะไรมาก ๆ นั้นมันยังไม่แน่ มันต้องอยู่ใกล้ชิด ธรรมชาติ แล้วธรรมชาติจะสอนให้เองอย่างลึกซึ้ง. กำว่า "**ใกล้ษิดธรรมชาติ**" นั้น คือให้ไกลจากทีมนุษย์เขาขยายความต้อง การ หรือความเพลิดเพลิน ความสนุกสนาน กวามหลงใหลออกไป จนไกลจากธรรมชาติ กลายเป็นผู้บูชาเนื้อหนังไป คือกามารมณ์; ถ้าอย่างนั้นละก็ ยิ่งไม่พบกับธรรมะ. ฉะนั้น การบวชจึงมีการเริ่มเตือน เริ่ม *สอน เรื่องบัญจตจะกัมมัฏฐาน* อะไรต่าง ๆ *เพื่อให้มีจิตใจหลิกเลี่ยงจากกามารมณ์* ซึ่งกำลังเป็นที่หลงใหลกันในโลก, ให้มีจิตใจ ปรกติ; จิตใจปรกตินี้จะเข้าถึงธรรมชาติได้โดยง่าย ไม่เชื่อก็ลองดู.

เมื่อมาบวชเช่นนี้ อย่ามาหวังเรื่องกิน เรื่องนอน เรื่องเล่น เรื่องหวัวอะไร ท่าง ๆ ซึ่งไม่ใช่ธรรมชาติอันบริสุทธิ์; ดิน หรือ อยู่ หรือใช้อะไร ก็ให้ เป็น เพียงแต่พอดี, หรือพูดอีกทีว่า เท่าที่จำเบ็น. เมื่อเป็นเช่นนี้จิตใจไม่ไปหลงสิ่งเหล่านั้น มันก็ว่างมากพอที่จะไปคิดนึกศึกษา หรือรู้สึกธรรมะอันลึกซึ้งได้. นี้เรียกว่า เราเบ็นอยู่ ให้ถูกกับเรื่องของการอยู่ที่นี่, จะได้ประโยชน์มากในตัวการเบ็นอยู่ ให้ใกล้ชิดกับ ธรรมชาติ เป็นเกลอกับธรรมชาติ; ส่วนที่ได้ยินได้พึ่ง ได้อะไรนั้น เป็นเรื่องเล็กกว่า.

**บอให้ทำตัวเหมือนดับเครื่องรับที่ดี** ที่ธรรมชาติจะพูดให้ จะสอนให้; ถ้าเราทำตัวเราผิด กือไม่เป็นเกรื่องรับที่ดี มันก็จะไม่ไก้อิน, ไม่ได้อินเสียงที่ธรรมชาติ จะพูดให้. ข้อนี้หมายกวามว่า ธรรมชาติ ทั้งหลาย ที่เราเห็นอยู่ในที่นี้; ตันไม้ ทั้งหลาย ก้อนหิน ก้อนดิน อะไรทุกอย่าง ในสภาพอย่างนี้ มัน จะบึบบ**งัดบัจติใจ** ให้หยุด ให้ เย็น ให้ ยอม ให้ สงบ. ยิ่งเรามาทำตัวใกล้ชิด เป็นเกลอกันมาก ๆ แล้ว ยิ่งเป็นมาก.

การที่จะได้ ขึ้นรอ ของ ความ เฮ็น ความ หยุด ความ ยอน ความ องบ เช่นนี้ จะหาอ่านจากหนังสือไม่ได้: การหาอ่านจากหนังสือนั้น ถูกละ ก็หาได้ แต่มันเป็นตัวหนังสือ มันไม่ใช่ความรู้สึกอันแท้จริง. ต้องมีความรู้สึกอันแท้จริง เปิด ใจเอาไว้ให้ดี ๆ รับเอารสอันนี้ไว้ให้ได้ คือรสที่ธรรมชาติจะบีบบังกับให้ ใส่ให้; หมายกวามว่า ถ้าเราใกล้ชิกธรรมชาติอย่างนี้แล้ว กวามคิดจะไม่แล่นไปทางยื่น หรือ อย่างอื่น. กวามคิดจะแล่นไปสู่กวามสงบ กระทั่งกลำพบ, หายโง่ ก็อพบว่า อ้าว, พอไม่เห็นแก่ตัว พอลึมตัวกู – ของกู แล้วก็สบาย บอกไม่ถูก.

ถ้าใกรรู้สึกสบาย บอกไม่ถูกขึ้นมาในที่อย่างนี้ ก็กันดูให้ดีเถิด; เมื่ออยู่ ที่ตรงนั้น เวลานั้น เราไม่มีความรู้สึกประเภทตัวกู – ของกูที่เห็นแก่ตัว. นี่คือบทเรียน ที่ดีที่สุด ที่สำคัญที่สุด ที่จะก้าวหน้าเร็วที่สุดในทางของธรรมะ ที่จะบรรลุ มรรก ผล หลุดพ้นจากกิเลส ซึ่งเป็นเรื่องพ้นจากอำนาจแห่งตัวกู – ของกู.

เมื่อก่อนนี้จิตของเรา หรือชีวิทของเราก็ทาม ถูกบีบกั้นอยู่ก้วยกวามรู้สึกที่ เป็นกิเลส ที่เรียกว่า กวามยึดมั่นถือมั่น เป็นตัวกู – ของกู มาจับเอาชีวิตจิตใจไว้ ให้ เป็นไปตามความต้องการแห่งกิเลส คือ ตัวกู – ของกู. ถ้าเรามาในที่อย่างนี้ ธรรมชาติ จะช่วยป้องกันให้กวามคิดประเภทนั้นมันซาไป หรือบางทีมันหยุดไปบางกรังบางกราว : เราก็เหมือนกับว่า **พบชีวิตอันใหม่ แม้ป้วบณะหนึ่งก็อังดี** จะไก้รู้ว่า ชีวิตอีกชนิดหนึ่ง มันแปลกกันอย่างไร.

มีหลายคน พอเข้ามาถึงตรงนี้ ที่คุณนั่งอยู่แถวนี้; พอนั่งลง เขาบ่นว่า "ทำไมขึงรู้สึกสบายจริง ๆ สบายบอกไม่ถูก" ก็มีอยู่อย่างนี้ ที่แล้ว ๆ มา. นี้ก็ เพราะว่าขณะนั้นเขาถูกความครอบงำของธรรมชาติ กือ ธรรมชาติยึดไว้, ยึดจิตใจเอา ไว้ ด้วยธรรมชาติอันบริสุทธิ์, ความกิกประเภทตัวกู – ของกู, โลภ โกรธ หลง อะไร เกิดไม่ได้ จิตว่างไปพักหนึ่ง เขาจึงสบาย บอกไม่ถูก.

ขอให้ทุกคนได้อ่านความรู้สึกอันนี้ ให้เข้าใจธรรมะทีเดียวมากมายมหาศาล ว่า ความทุกข์เกิดมาจากความยึดมั่นถือมั่น ว่าตัวตน - ว่าของตน.

ความไม่มีทุกขั้นั้นจะมีได้ เมื่อไม่มีความยึดมันถือมันว่าเป็นตัวตน – ว่า
 เป็นของตน; เห็นได้ง่าย ๆ เวลาไหน เรามีความหนักอกหนักใจ กระวนกระวาย

ระส่ำระสาย ก็หมายความว่า เวลานั้นมันเต็มไปด้วยกวามรู้สึกว่าเป็นตัวกู – ของกู, บาง เวลาเราไม่มี ความรู้สึกเช่นนั้น เราก็รู้สึกสบายเหมือนกัน ได้พักผ่อนเหมือนกัน.

เราไปเที่ยวชายทะเล หรือบนภูเขา ถ้าเรารู้จักจัก อย่าให้มันเป็นเรื่องที่บ้าน ขึ้นมาที่นั่นอีก ก็จะพบรสใหม่ที่ว่ามาแล้วนั้น; ฉะนั้น โอกาสนี้ คือ โอกาสที่จะรับ อัมศัลกับธรรมชาติล้วน ๆ. แต่ถ้ากุณทำไม่ถูกเรื่อง มาเล่น มาหวัว มาอะไรกัน เหมือนกับอยู่ที่กรุงเทพ ว อีก มันก็ไม่พบอีกเหมือนกัน. ต้องตั้งใจดี ๆ ว่าเรากำลัง จะรู้จักสิ่งใหม่สิ่งหนึ่ง เพราะอยู่ใกล้ชิกธรรมชาติที่สุก; ต้องระวังเอาเอง. ให้เตรียม พร้อมอยู่เสมอ ที่จะพบกับความว่างตามธรรมชาติ.

การเตรียมใจให้พบความว่างตามธรรมชาติ จะมีผลมากกว่าที่เราจะนอนหลับ หรือว่าพักผ่อนแบบนั้น; อย่างนั้นก็ว่างจากตัวกู – ของกูเหมือนกัน แต่ไม่เยือกเย็น เท่ากับ ว่างจากตัวกู – ของกู ชนิดที่ธรรมชาติอันบริสุทธิ์ช่วยให้พบ; แล้วเราก็ไม่ ต้องนอน ไม่ต้องหลับ ไม่ต้องง่วงนอน, เรามีความรู้สึกเยือกเย็นในใจ ไม่มีความหูกข์.

ภาวะอย่างที่กล่าวมา ผมเรียกเอาเองว่า "นิพพานชิมลอง" หรือการ *ขิมลอง* ซึ่งรสของพระนิพพานลักนิดหนึ่ง พอให้รู้ว่า พระนิพพานมีรสชาติอย่างไร; ถ้าเป็น ได้อย่างนั้นตลอดไป ไม่มีเปลี่ยนแปลงอีกก็เป็นนิพพานจริงเหมือนกัน. แต่ทีนี้เรารู้สึก ชั่วกราวชั่วขณะ แล้วความรู้สึกเปลี่ยนไปเสีย ก็ถือว่า เป็นนิพพานชิมลอง, ความสงบ ชิมลอง หรือว่า ความสุขแท้จริง เป็นการชิมลอง; แต่อย่าทำเล่นกับการชิมลอง ถ้าเกิดชอบขึ้นมา แล้วคนก็ติดพันในสิ่งนั้นจนได้มาเต็มตามความต้องการได้เหมือนกัน.

ขอให้ **พยายามที่จะบิม**ลอง *รสบาติของกวามสงบ กวามสะอาด กวาม* บริสุทธิ์ กวามว่าง อะไรตามธรรมชาติ ชนิกที่หาไก้ยากในกรุงเทพ ฯ หรือหาได้ ลำบากในกรุงเทพ ฯ ; แต่หาได้ง่ายตามป่า ตามกง ตามธรรมชาติ ที่ยังเหลืออยู่เหมือน ธรรมชาติเกิม ๆ. นี่จึงเรียกว่าโชกดี หรือโอกาสดี ของการที่มาพักอยู่ที่นี่สักชั่วระยะหนึ่ง คือสิ่งนี้; ส่วนนอกนั้นเป็นประโยชน์ที่รอง ๆ ลงไปทั้งนั้นแหละ.

กุณจะพั่งบรวยาย หรือคุณจะดูภาพในตึกในอะไร ที่มีไว้นั้น มันก็ดี ก็มี ประโยชน์; แต่ผมผู้จักขึ้นไว้เองนั้น จะยืนยันว่า ยังไม่มีประโยชน์ เท่ากับชิมลองให้ รู้จักความสงบของธรรมชาติ ตามธรรมชาติ.

ที่นี่ *ในสวนโมกขึ้นี้* เขาเรียกว่า *มีมหรสพทางวิญญาณ* คือ สิ่งที่ทำให้เกิก กวามเพลิดเพลินสนุกสนานในการศึกษาธรรมะ หรือปฏิบัติธรรมะ; มีตึกหลังนี้ก็เพื่อจะ สะดวกแก่การศึกษาธรรมะโดยรูปภาพ. นี่มนุษย์สร้างขึ้นล้วนๆ ไม่ได้เกี่ยวกับธรรมชาติ, **ติกทั้งหลัง และ ภาพเบียน** ยังไม่ใช่ธรรมชาติ.

ถ้าเรานั่งอยู่ตรงนี้, ตรงนี้แหละเรียกว่าธรรมชาติ ๑๐๐ เปอร์เซ็นต์ ก้อนพิบ ก้อนคิน ต้นไม้ต้นไล่ นี่ธรรมชาติ ๑๐๐ เปอร์เซ็นต์, หรือ บางแห่งครึ่งธรรมชาติ ครึ่งมนุษย์สร้าง ได้แก่สระนาพิเกว์ที่พรงโน้น สร้างขึ้นมาด้วยอาศัยตัวธรรมชาติ ปรับ ปรุงเป็นรูปภาพขึ้นมา : มีต้นมะพร้าวกลางสระน้ำ เหมือนกับนิพพานกลางวัฏฏสงสาร. นี้ก็ยังทึกว่าสึงที่สร้างขึ้นล้วน ๆ หรือแม้ที่สุดแต่หนังสือตำรับตำรา; คือว่า ถ้าไปเข้าใจ เรื่องนั้นแหละ เรื่องที่ว่า "ต้นมะพร้าวกลางทะเลขียึง" จะเข้าใจอะไรลึกเกี่ยวกับชีวิต กล่าวคือ รู้จักหาความดับพุณข์พบได้ ในตัวความพุณขึ้นั้นเอง.

เมื่อก่อนนี้ เราโง่ขนาดไปหาความกับทุกข์ที่อื่น ไม่ได้หาที่ตัวความทุกข์ วิ่งไปที่นั้น วิ่งมาที่นี่ เพื่อหาความกับทุกข์ นั้นคือ คนโง่. ถ้าคนฉลาดเขาก็หวท**ี่** ต**ัวกวามทุกข์ ดับลงไปที่ตัวกวามทุกข์** แล้วก็พบความกับทุกข์.

ที่นี้ วิธีที่จะดับทุกข์ ก็ต้องดูที่ตรงความทุกข้จนเข้าใจว่ามัน เป็นอย่างไร จึงเกิดขึ้นมา. ถ้าจะไปถามเขาว่า เรียนพระไตรบิฎกนั้นเรียนอะไรบ้าง นั้นก็เป็นวิชีที่บอก ไว้อย่างทฤษฎี, แล้วก็มักจะมากเกินไป พร่าเกินไป กว้างเกินไป. ถ้าพยายาม ดู**ที่ตัว** ความทุกข์ จะพบเร็วกว่า; พิสูจน์ได้ตรงที่ว่า พระอรหันต์แต่กาลก่อนโน้น ท่าน เป็นพระอรหันต์กันได้ โดยไม่ต้องมีพระไตรบิฎก.

กุณย่อมจะพอพั่งออก ในสมัยนี้ เต็มไปด้วยพระไตรบี่ฏก แต่ก็หาบุกกลที่ เป็นพระอรหันต์ยาก เพราะว่าไปติกตัวหนังสือเสียทำนองนี้.

พระไตรบี่ฏกนั้นมีประโยชน์อีกทางหนึ่ง; อย่าง พระไตรบี่ฏก พระ-กัมภีร์ นี้ก็ **สืบอายุพระสาสนาทางทฤษฎีไว้ให้เรื่อยไป ไม่สูญ**หาย ไปไหนเสีย นับ ว่ามีประโยชน์อย่างยิ่งทางหนึ่งเหมือนกัน, แต่ยังไม่พอ เพราะเราต้องการกวามดับ ทุกข์โดยตรง. เรา ต้องมาเป็นเกลอกันกับธรรมชาติ ให้เข้าใจธรรมชาติ ซึ่งเป็นตัว เจ้าของธรรมะ; เพราะว่าธรรมะนั้นกือเรื่องของธรรมชาติ หรือเรื่องที่เป็นไปตาม กฎเกณฑ์ของธรรมชาติ. ฉะนั้นถึงตัวธรรมชาติเสียเลยคีกว่า จะได้ชื่อว่า เราเป็นอัน เดียวกันกับธรรมะเสียเลย, ไม่แยกออกเป็น ๒ เรื่อง ๒ ผ่าย ๒ กน อะไร; ให้มาเป็น ตัวธรรมะไปเสียเลยคีกว่า คือ ทำให้เข้าไปในตัวธรรมชาติเลียเลย.

การเข้าไปอยู่ควยธรรมชาติ ที่เป็น ความว่าง ความปกติ ความหยุก กวามเย็น กวามปราศจากตัวกู – ของกู นี้คือข้อแนะที่อยากจะแนะ ในระหว่างที่พักอยู่ ที่นี่; เป็นอย่างนี้ จะได้รับประโยชน์มากที่สุก กุ้มก่าของเวลา เรียวแรง ทรัพย์สิน อะไรต่าง ๆ ที่ต้องเสียไปเพื่อการมาพักอยู่ที่นี่ ชั่วระยะหนึ่ง. ฉะนั้นขอให้ระวังให้ดี ก็คือ อย่าประมาท อย่าพูดมาก อย่าพุ้งข่าน; พูดมากจะต้องเผลอ ต้องประมาท ต้องเตลิกเปิ่กเบิ่ง.

ขอให้พยายาม **พึ่ง** สิ่งที่กวรจะพั่ง แล้ว **พินิจพิจารณาให้มาก** ; ที่จะต้อง ทำให้มากที่สุดนั้น คือการสังเกต การพิจารณา ให้เข้าใจสิ่งเหล่านี้. เดี๋ยวนี้อ่าน หนังสือกันมาก ไม่รู้กี่ร้อยเล่ม แด้วก็ไม่มีการพิชารณา ไม่มีความเข้าใจ ไม่มีความเข้า ถึงเนื้อความเหล่านั้น.

เม็กมาอยู่ที่นี่ *เรามาเรียนหนังสือเล่มที่เรียกว่าถำคัญที่สุดกันติกว่า* คือ ต**ัวธรรมชาติ**; ถ้าใกรอ่านหนังสือเล่มนี้ออก หรือผ่านไปได้ ก็จะเรียกได้ว่า เป็นผู้ ตรัสรู้. ขอยืนยัน หรือแนะนำว่า ที่นี่เป็นโอกาส หรือง่ายในการที่จะอ่านหนังสือ เล่มนี้ ซึ่งง่าย หรือสะดวกกว่าที่กรุงเทพ ๖. ฉะนั้นขอให้มุ่งหมายให้ได้สิ่งนี้ ให้รู้จัก กันเข้ากับสิ่งนี้. นี่เป็นส่วนใหญ่ เป็นส่วนหัวใจ.

ทีนี้ กุณ ต้องปรับปรุง ทุกอย่าง เพื่อให้เหมาะสมที่จะรู้จักกันกับสิ่งนี้ แล้วก็ เลิกละสิ่งที่ไม่จำเบ็นเสีย. เรื่องกิน เรื่องเล่น เรื่องสรวลเสเซฮา เรื่องอะไร ท่าง ๆ นั้นหยุกเสีย; เรื่องที่ไม่เกี่ยวกับเรื่องนี้หยุดเสียก่อน, เรื่องการบ้านการเมียง เรื่องอะไรท่าง ๆ หยุดไว้ก่อน เพราะว่าเราจำเบ็นจะต้องได้ "สิ่งนี้" หรือเข้าใจ "สิ่งนี้", แล้วยังจะได้ชื่อว่า เป็นสาวกที่ดีของพระพุทธเจ้า ไม่เสียที. แม้ว่าบวชเพียงเดือนหนึ่ง สองเดือน สามเดือน ก็ยังเป็นสาวกที่แท้จริง ที่ดี ที่ถูกต้อง ที่สมบูรณ์ ของพระพุทธเจ้า; แม้เท่านี้ก็มีก่าเหลือหลาย เหลือที่จะกล่าวได้แล้ว.

การมาบวชครั้งหนึ่ง เป็นเวลา ๑ เกือนก็ทาม ๒ เกือนก็ทาม ให้ได้เป็น สาวกที่คืบองพระสมมาสัมพุทธเจ้า ก็อปฏิบัติถูกต้องครบถ้วนบริบูรณ์ ตามหลัก เกณฑ์ ที่พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสสอนไว้ ก็อ เป็นอยู่อย่างใกล้ชิดธรรมชาติ อย่างที่ ว่ามาแล้วนั้น แล้วเบ็นธรรมอยู่ในตัว. น้ำหนักจะลดไปบ้าง สัก ๔ – ๖ ก.ก. ก็ไม่ เป็นไร อย่าไปกลัว, จะผอมลงนิดหน่อย ก็ไม่เป็นไร ; แต่จะต้องได้อะไรในทางจิต ทางวิญญาณ มาชดเชยคุ้มกัน หรือเกินกว่า เป็นกำไรมหาศาล.

ผมหวังที่สุด **ใคร่จะให้ทุกคนที่มาที่นี่ ได้รับประโยชน์สูงสุด** ที่ดีที่สุด ให้มากที่สุดด้วย ; แต่แล้วก็ไม่ใคร่จะสมหวัง ; ที่แล้ว ๆ มาเป็นเครื่องพิสูจน์ เพราะ

#### ปฐมนิเทศ

มีมากรูป มากคน หรือหลายองก์ ที่ไม่ตนใจรับเอาติ่งนี้, ผู้ที่จะรับเอาติ่งนี้ เข้าถึงสิ่งนี้ จริง ๆ มีน้อยองก์ น้อยรูป หรือน้อยคน; แม้พวกชาวบ้านก็เหมือนกัน ที่มา ๆ กันนั้น เขาได้รับอะไรน้อยนัก ไม่เต็มตามที่เราเตรียมไว้ให้ หรือเราจัดไว้ให้.

ขอให้คุณดูรูปภาพโมเสก (mosaic) ที่ทำไว้ที่ผ่าผนังตึกนั้น : ภาพแจกลูกตา ไม่มีใครรับเอากี่คน. เขายอมวิ่งหัวขาดกลับไปบ้าง ไม่ได้รับลูกตาไปด้วย; มีเพียง ๒ – ๓ คนได้รับลูกตา. นี่เป็นความคิกที่เกิดขึ้นในความรู้สึกอย่างนี้ ผมจึงให้ทำรูปภาพ นั้นขึ้น จากความรู้สึกในใจจริง ๆ เกี่ยวกับเรื่องแจกลูกตา แล้วไม่ใคร่มีใครรับ, หรือว่า เรา มีมหรสพทางวิญญาณให้ดู แต่แล้วก็ไม่มีใครจะดู.

ผมอยากจะกระซิบบอกพวกคุณสักหน่อยว่า กุณมาอยู่เดือนสองเดือน หรือ ไม่กี่วัน ขอให้ทำดีเต็มที่ จะได้รับประโยชน์มากกว่าบางกน ที่ไง่ ที่อยู่ที่นี่เป็นบี่ ๆ แล้ว ก็ไม่ได้รับอะไร. กุณมาเพียงเดือนเดียว สองเดือน ทำให้ดี จะได้รับมาก ก็ได้ มัน ไม่แน่; ข้อนี้สำคัญอยู่ที่ว่า ต้องการ หรือไม่ต้องการ, เอาจริงหรือไม่เอาจริง. เท้ทำถูก ทำตี เขาจริง มันก็ไม่กินเวลามากมายอะไร ไม่เหน็ดเหนื่อยมากมายอะไร ; เพราะว่า เราทำจริง แล้วก็ทำในลักษณะที่ถูกต้องและพอกี ไม่ใช่จริงอย่างเป็นบ้าเป็น หลัง หรือไม่ใช่จริงอย่างอวดกน, ไม่ใช่จริงอย่างชนิดที่มันไม่จริง มันจริงที่ไม่จริง ก็เรียกอย่างนี้ก็มี.

**จงทำให้จริง** ให้บริสุทธิ์ ให้จริง แล้วก็ **จะไม่เสียทีที่ได้มาที่นี**่, แล้วก็ ไม่เป็นการหลอกลวงผู้อื่น ไม่หลอกลวงญาติโยม ที่เขาอุตส่าห์ลงทุนบวชให้พวกกุณ. ในการบวชนี้ ผู้ที่เป็นบิดามารดา อุบัชณาย์อาจารย์เขาก็ต้องลงทุน; ถาั**เราไม่จริง** ก็ลือหลอดคนเหล่านั้นเล่นสนุด ๆ ไม่มีใครได้รับประโยชน์อะไร. อย่าทำให้กนเหล่านั้น ผิดหวัง เขากำลังหวังอยู่ทุกกนว่า กุณมาทีนี่ ต้องได้รับประโยชน์อะไรเบ็นแน่นอน, ประโยชน์ทางธรรมะ ทางศาสนา นั่นแหละ. ฉะนั้นอย่าให้เขาผิดหวัง แม้เราจะบวช เพียงชั่วขณะ แล้วก็จะกลับไปอีก. ถ้าทวังว่าจะได้อะไร ก็ขอให้ได้สิ่งนั้นให้เต็มที่; ก็เหมือนอย่างที่ผมพูด มาแล้วว่า **ให้พบกับความรู้** ชนิดหนึ่ง ซึ่งเป็นความรู้ทางธรรมทางศาสนา **พื่จะกำจัด** ความเห็นแก่ตัว ที่จะทำให้มนุษย์นี้ไม่เป็นภัยแก่มนุษย์ด้วยกัน; เช่นที่ว่า : มีแต่ การศึกษาอย่างเดียว แล้วก็ฉลาดที่สุด แล้วก็เห็นแก่ตัวที่สุด และเป็นภัยแก่มนุษย์ด้วยกัน เป็นโลกที่ต่อสู้ทำลายล้างกันอย่างไม่มีที่สิ้นสุด.

อย่างว่า บัญหาระหว่างนายทุน กับชนกรรมาชีพนี้ก็เหมือนกัน เกิดขึ้นมา เพราะการศึกษาสมัยนี้ไม่ดี เป็นการศึกษาหลอกลวง; วิกฤตกาลชนิดนี้ไม่เคยมีในครั้ง พุทธกาล หรือกรั้งกระโน้น; เพราะว่า การศึกษาของเขานั้นบริสุทธิ์ตามธรรมชาติ แม้ไม่มากมาย. อ้าใครยังมีความคิด ที่จะไม่ไปร่วมมือการแก้บัญหาวิกฤตกาลของโลก ที่มีอยู่ในระหว่างนายทุนและขนกรรมาชีพ แล้วช่วยศึกษาเรื่องนี้ให้ดี ๆ ศึกษาธรรมะ ให้ดี ๆ; เพราะว่า ธรรมะนี้ไม่ทำให้เกิดนายทุน หรือเกิดชนชั้นกรรมาชีพ อย่างที เป็นบัญหาอยู่เกี่ยวนี้. ธรรมะน้ไม่ทำให้เกิดสัตบุรุษ หรือมนุษย์ที่ดี ที่ไม่มีทางที่จะเป็น ศักรูแก่กันและกัน มีแต่ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน.

ที่พูดมานี้ ผมพูดแถมพกสำหรับบางองค์ ผมเชื่อว่า ยังมีความกุกรุ่น ในการ ที่จะไปร่วมมือแก้บ้ญหาทางการเมืองของโลก : เรื่องสังกมนิยม หรือเสรินิยมอะไรนี้อยู่; ก็ขอให้ **ดังใจศึกษาธรรมะเสียก่อนเดอะ**. เมื่อเข้าใจธรรมะแล้วจะไปแก้บ้ญหาเหล่า นั้นได้ แล้วจะถูกตรงตามที่เป็นจริง ๆ; มิฉะนั้นแล้ว มันจะผิด มันจะไขวกันอยู่ มันจะกลับหน้ามือเป็นหลังมืออะไรกันอยู่ อย่างที่มันไม่มีทางที่จะเป็นประโยชน์ได้, แล้วเรื่องต่าง ๆ เหล่านั้นปิดไว้ทีก่อน มาศึกษาธรรมะกันทีก่อน.

เมื่อเข้าใจธรรมะดีแล้ว จะแก้บั้ญหา ดังกล่าวเหล่านั้นได้ โดยให้มนุษย์ เหล่านั้นในโลกนี้ ได้ชื่อว่ามีความรู้ทั้งสองฝ่ายพอเหมาะพอดีกัน : ความรู้เพื่อประโยชน์ ทางวัตถุนี้อย่างหนึ่ง, ความรู้เพื่อประโยชน์ทางจิตใจนี้อย่างหนึ่ง. เพราะว่า คนเรามี

#### ปฐมนิเทศ

ทั้งร่างกายและจิตใจ แล้วต้องมีสิ่งที่จะสนองกวามสุข กวามเจริญของมันเป็น ๒ ฝ่ายอยู่ กือฝ่ายวัตถุ และฝ่ายจิตใจ ที่พอเหมาะพอดีกัน เท่านั้น.

พระพุทธศาสบานี้ มีธรรมะ คือความพอเหมาะพอดี ระหว่างสิ่งทั้งหลาย ทั้งปวง ที่ต้องมาเกี่ยวข้องกัน. อย่าหลงแต่เพียงวัตถุด้านเดียว หรือว่า อย่าหลงแต่ เรื่องจิตใจ กวามรู้ กวามฉลาดด้านเดียว; ต้องให้เป็นกวามถูกต้องของทุกสิ่ง.

ที่กล่าวมานี้ กือ ข้อแนะนำ ในการที่พวกคุณจะมาพักอยู่ที่นี่สักระยะหนึ่ง, นี้เป็นข้อแนะนำ ที่ผมคิดว่าดีที่สุดแล้ว เท่าที่จะนึกได้ แล้วก็มีอยู่เท่านี้ ในการทำความ เข้าใจกัน ในวาระแรกที่ได้พบกัน.

ท่อไปนี้ก็ขอให้แก่ละองค์ แต่ละรูปนี้ขวนขวายให้สำเร็จประโยชน์ ตามที่ว่า มาแล้วนั้นทุก ๆ ประการ.

ขอยุติไว้เพียงเท่านี้ สำหรับวันนี้.

โมกขธรรมประยุกต์

- 6 -

๓๐ มีนาคม ๒๕๑๙

## ข้ญหาของคน

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบวชระหว่างบี่ดภาคเรียน เพื่อมีโอกาสศึกษาธรรมะ เป็นพิเศษเช่นนี้ ก็เป็นการดีอย่างยิ่ง.

สำหรับการบรรยายนั้น ก็ต้องเป็นเรื่อง ที่จัดขึ้นเป็นพิเศษ ให้ เหมาะสมกับโอกาสอันสั้น และเหมาะสม กับ สถานะ หรือ ภาวะ ของผู้ต้อง การจะศึกษา. ผมจึงเลือกดูว่า จะพูดกันด้วยเรื่องอะไร โดยหัวข้อว่าอะไร; สำหรับคราวนี้ นึกไปนึกมาก็คิดว่า อยากจะพูดโดยหัวข้อว่า โมกขธรรม ประยุกต์.

နှဉ

## ความหมายของโมกขธรรมประยุกต์

กำว่า "โมดขธรรม" หมายถึงสิ่ง ๆ หนึ่ง ซึ่งเป็นที่มุ่งหมายของผู้ออกบวช แม้ในกรั้งพุทธกาล, ทมายกวามว่า เขาออกบวชเพื่อทาโมกขธรรมกันทั้งนั้น ซึ่งย่อม หมายกวามอยู่ในทัวว่า การเป็นอยู่ในฆราวาสนั้น เหมือนกับถูกกักขัง. เมื่อออกไปก็ ออกไปแสวงหากวามรอด หรือที่เขาชอบเรียกกันสมัยนี้ว่า "การปลดปล่อย", กำว่า "โมกข" นั้นก็มีความหมายอย่างนั้น.

ทีนี้ เรื่องมันก็จะน่าหวัวอยู่บ้าง ที่ว่า ผู้บวชระหว่างบี่ดภาคเรียนนี้ จะอาจ เอื้อมถึงกับแสวงหาโมกขธรรมได้อย่างไรกัน ๆ แต่เมื่อกิดดูให้ดีแล้ว ก็เห็นว่า ยังใช้ได้ อยู่นั้นเอง ในการที่คนจะออกบวช แม้ชั่วกราวนี้ ก็จะต้องศึกษาเรื่องโมกขธรรม ; เพราะว่ามิฉะนั้นแล้ว มันก็ไม่ใช่เรื่องของการบวช ไม่ใช่เรื่องหัวใจของศาสนา.

ศาสนา ทุกศาสนามุ่งหมายโมกขะ ทั้งนั้น ศัพท์ที่พวกกริสเทียนเขาใช้กันว่า salvation พวกนี้ก็กือ โมกขะ มีความหมายเป็นโมกขะ, รากศัพท์เป็น โมกข คือ หลุดรอดพ้น; แล้วเรานี่จะ บวช กันชั่วกราว หรือไม่ชั่วกราว ก็ มีความสำคัญอยู่ ที่จะต้องรู้เรื่องโมกขะ และต้องปฏิบัติให้ได้. นี่เป็นเหตุให้ผมกิกว่า พูกเรื่อง โมกขธรรมกันดีกว่า.

มีบัญหาว่า แล้ว*ทำไมจะต้องพูดว่า "ประยุกต์"* หรือ *apply* **? นี้หมาย ลวามว่าจะพูดกันแต่เฉพาะที่ปฏิบัติได้** หรือกวรปฏิบัติ เพราะว่าพูดทั้งหมดไม่ไหว มันมากเกินไป. เรื่องของธรรมะนี้มีมากเกินไปในส่วนทฤษฏี หรือส่วนอื่น ๆ ที่เนื่องกัน เช่นประวัติของพระศาสดา เป็นต้น. บัดนี้เราจะเว้นเรื่องเหล่านั้นเสีย กงเหลือแต่วิธีการ ที่จะปฏิบัติ และหลักเกณฑ์บางอย่างบางประการ ที่เนื่องกันอยู่ อย่างที่จะแยกกันไม่ได้; จึงเป็นอันว่า เราจะพูดกันถึงเรื่อง โมกขธรรมประยุกต์.

## ต้องรู้จักว่า คน คืออะไรก่อนรู้บํญหาของคน

สำหรับหัวข้อในวันแรกนี้ จะพูดกันโดยหัวข้อย่อยที่ว่า **"บัญหาของคน"**; เราจะต้องพูดกันเป็นข้อแรกถึงคำว่า "คน" แล้วจึงจะทราบสิ่งที่เป็น**บัญ**หาของคนได้ ไม่อยาก.

ขอให้สังเกตให้ดีว่า พอเราพูดถึงกำว่า "คน" คืออะไร ? อย่างนี้ บางกน จะกิกว่ามันง่ายนิดเดียว ที่จะตอบว่า คนคืออะไร ; แต่ตามความจริงแล้ว มันยากที่คน นั่นเองจะรู้ว่า คนคืออะไร. ขอให้ไปสังเกตดูให้ดี. ถ้าเรารู้ว่า คนคืออะไรจริง ๆ แล้ว บั๊ญหาจะหมดไปตั้งครึ่งตั้งค่อน. เดี๋ยวนี้คนเราไม่รู้โดยแท้จริงว่า "คน" นี้คือ อะไร ทั้งที่เรียนมามาก ; เพราะว่าเราเรียกกันแต่ในแง่อื่น ไม่ใช่ในแง่ที่เกี่ยวกับ ธรรมะ หรือเพื่อจะกับทุกข์.

เรื่องที่เราเรียนกันนั้น เราเรียนกันในแง่ของภาษาเสียมากกว่า หรือแม้ที่สุด ก็จะเรียนในแง่ของชีววิทยา หรือเรื่องวิทยาศาสตร์ สรีรศาสตร์ กายวิภาก วลว; จริงอยู่ เหล่านี้ ก็เบ็นเหตุให้รู้เรื่องกนเหมือนกัน แต่เกือบจะไม่มีประโยชน์ หรือไม่ค่อยจะมี ประโยชน์ สำหรับจะรู้ธรรมะที่เป็นกวามดับทุกข์.

ตามตัวหนังสือ "คน" ก็แปลว่า สัตว์ที่มิใช่สัตว์เดรัจฉาน อย่างนี้ก็ก่อย ยังชั่ว ถ้าจะมองกันในแง่นี้, หรือจะมองกันในแง่ของชีววิทยาว่า คนคือสัตว์ที่วิวัฒน์ ขึ้นมามากแล้ว กว่าจุดเริ่มต้นของสิ่งที่มีชีวิต; นี่ในทางชีววิทยา จนถึงกับครึ่งกน ครึ่งสัตว์ แล้วก็เป็นคนตามสมบูรณ์ ตามแง่ของชีววิทยาที่บัญญิติขึ้น โดยคนที่เขารู้เพียง เท่านั้น. แต่ ทางธรรมะ หรือทางศาสนานี้ ไม่ต้องการเพียงเท่านั้น; ต้องการจะ รู้เรื่องอีกระบบหนึ่ง ซึ่งเป็นระบบทางจิตใจ ว่า ความเป็นคนนั้นหมายถึงภาวะบอง จิตใจ ตลอกถึงคุณก่าที่มากเป็นพิเศษของจิตใจ ไม่ใช่ของร่างกาย; ฉะนั้น เราจึงมี ความหมายของกำว่า กน นี้ต่าง ๆ กัน.

#### บ้ญหาของคน

#### ความหมายของ "คน" ในทางศาสนา

ในวันนี้ เรา **จะพูดถึงบั้ญหาของคน** แล้วก็หมายถึง "คน" ตามหลักบอง ธรรมะ ที่หยิบขึ้นมาพิจารณา ในฐานะเป็นเรื่องทางธรรมะ หรือเรื่องทางศาสนา หรือ เรื่องทางจิต ทางวิญญาณ, ไม่ใช่เรื่องทางวัตถุ แม้แต่ทางชีววิทยา เป็นต้น.

คำว่า "คน" ถ้าในทางธรรมะ อาจจะเล็งไปในทางภาวะอันแท้จริง ของสิ่ง ที่เราเรียกกันว่า "คน"; ดังนั้นอาจจะหมายถึงการจมปลักอ้อแอ้อยู่ในกองทุกข์ ที่สัตว์ ชนิก "คน" นั้นจะจมอยู่ได้อย่างไร. ความเบ็นคน ในกวามหมายนี้ ก็ลือ จมอยู่ ในกองทุกข์ ที่เขาไม่รู้จัก มองไม่เข้าใจ แล้วก็ไม่อยากจะออกจากกองทุกข์; นี่คือ คน ธรรมดาสามัญที่สุด ที่เราเรียกกันว่า ปุถุขน.

พวกกุณอาจจะได้ยินคำว่า 'ปุถุชน' มาหลายกรั้งหลายหนแล้ว แต่อาจ จะรู้สึกความหมายในประการอื่น ซึ่งมันก็คล้าย ๆ กัน. ปุถุชน คือ คนธรรมดาสามัญ ยังดิบอยู่; ตามตัวหนังสือ ก็ว่า *ยังหนาอยู่*, คำว่า *ปุถุ* แปลว่า *หนา, ปุถุชน* ก็แปลว่า *คนหนา – หนาไปด้วยเครื่องหุ้มห่อ คืออวิชชา* หรือ *ความโง่.* เขาพูก เป็นภาพพจน์หน่อยหนึ่ง เขาก็พูกว่า **มีผ้าในดวงตาหนา นั้นแหละลือปุถุชน** คือ คน ที่มีผ้าในดวงตาหนา.

ลองไปจักพิจารณาดูกับตัวเอง ว่า *ตัวเองมี ฐานะเป็นอะไร* ? *เป็นปุถุขน หรือเปล่า* ? ถ้าเป็นปุถุชนแล้ว เป็นมาก หรือเป็นน้อยเท่าไร ? นี่เราจะต้องตั้งต้นปัญหา กับที่นี่ จึงจะพูดกันได้ในแบบของมนุษย์ คือ สามารถที่จะเอาไปใช้เป็นประโยชน์ได้ หรือปฏิบัติได้.

เรา **ต้องรู้จัก "คน" ตามความหมายในทางธรรม** ซึ่งเล็งถึงจิตใจอยู่ใน สภาพอย่างไร แล้วก็แจก "คน" เหล่านั้นเป็นพวก ๆ ไป ตามสภาพของกวามสูงต่ำของ จิทใจนั้นเอง; แต้วจึงมี "คน" ที่เป็นคนธรรมทาที่สุก คือ *ปุถุขน* อย่างยิ่ง, แล้วก็ มาถึง *ปุถุขนขั้นดี* เรียกว่า *กัลยาณปุถุขน*. นี้ก็ยังกีมากกีน้อย ในฐานะเป็นปุถุชน. ถ้า*สูงขึ้นไปอีก* ก็จะ *ละความเป็นปุถุขน* **ไม่เป็นพระอริยเจ้า**, อริย หรืออริยเจ้า แล้วแต่จะเรียก เรียกว่า อริยชนก็พอ.

คำว่า "อริย" นี้ก็มีความหมายหลายชับหลายซ้อน : ทีแรก จะหมายถึง พวกที่เจริญด้วยอารยธรรม กว่าคนทั่ว ๆ ไป นี้เรียกว่า อารยขน; แล้วก็ถือเอา คนบ่าคนเถื่อนเป็นคนที่มิใช่อารยชน เป็นอนารยชน. ต่อมา กำว่า อารยขน หรือ อริยขน นี้ ให้ความหมายสูง เป็นไปทางจิตใจ, หรือว่า เมื่อเกิดบุคคลที่สูง มีความประเสริฐ ในทางจิตใจขึ้นมา ไม่มีคำอะไรจะเอามาเรียก ก็เลยยืมกำว่า อารยะ หรือ อริยะนี้มาเรียก เลยกลายเป็นอริยชนขึ้นมา.

ทีนี้ ถ้าดูทามหลักของพุทธศาสนา อริยชน ก็มีกวามหมายเฉพาะ ในวงของ พระพุทธศาสนา. อริยชน นี้ไม่เพียงแต่เจริญด้วยอารยธรรมวัตถุ ยังต้อง *เจริญด้วย* จิตที่สะอาด สว่าง สงบ, อย่างน้อยที่สุก ก็มีกวามรู้ชนิกที่ออกจากทุกข์ได้โดยแน่นอน; เช่น พระโสดาบัน เป็นอันดับแรกของ อริยชน ก็รู้ทางมาทางไป ไม่หลงทางอีกต่อไป เป็นผู้เทียงแท้ต่อพระนิพพานเป็นแน่นอน. นี้ก็เรียกว่า พระโสดาบัน เป็นอริยชน อันดับแรกในพระพุทธศาสนา.

ถ้าเป็น ปุ**ดุชน** ก็ยังลิบยังหนา **ไม่รู้ทิสทางที่จะต้องไป**, ไม่รู้ว่าตัวเอง กำลังจมอยู่ในอะไรด้วยซ้ำ คือไม่รู้ว่า ต้องไป; ถ้าไม่ต้องการกวามเจริญ ต้องการจะ จมอยู่ที่นั้น อย่างปุถุชนกนธรรมดาสามัญ มันก็ไม่มีปัญหาอะไรเหมือนกัน. เพราะฉะนั้น ปัญหาของ "กน" จึงตั้งต้นลง ที่อยากจะให้ดีกว่าธรรมดา; จะวางระดับธรรมดากัน อย่างไรก็สุดแท้ แต่ถึงอย่างไร ก็ไม่พ้นระดับของปุถุชน คือ กนที่ไม่รู้ว่า "กน" คือ อะไรโดยแท้จริง ไม่รู้ว่าจะต้องทำอะไร ให้คียิ่งขึ้นไป.

രം

พอเกิดความคิดขึ้นว่า จะต้องทำอะไรให้ดีกว่าที่เป็นอยู่นี้ ให้เป็นผลดีกว่านี้ ให้ประเสริฐกว่านี้ มันก็มีปัญหาขึ้นมาทันที, คือพบปัญหานั้นแหละมากกว่า ว่า **การ เป็นคน นี้จะเป็นกันอย่างไรจึงจะดีที่สุด**. แต่ที่จริงก็ยังไม่รู้ว่า จะดีไปทางไหน, ดีเท่าไรก็ยังไม่รู้; หากแต่เริ่มมีปัญหาขึ้นมาแล้วว่า มันมีส่วนหรือมีทางที่ว่า เราจะดีกว่า ที่กำลังเป็นอยู่ ตามความหมายของกำว่า ดี – ดี หรือ ประเสริฐก็สุดแท้; เพราะฉะนั้น เราต้องรู้จักกำว่า "คน" ให้ถูกต้อง ว่า คนนั้นก็ออะไร แล้วเราจะรู้จักปัญหาของคน.

ู้ บ้ญหาที่ ๑. บ้ญหาของคน คือความทุกข์

เมื่อทั้งเป็นบัญหาที่ ๑. ขึ้นมาว่า คน คืออะไร ? ก็ตอบว่า *คนคือสัตว์ที่ยัง* จมอยู่ในกองทุกข์ ตามธรรมกาสามัญ แล้ว บัญหา ของเขาโดยตรงก็ คือความพุกข์ นั่นเอง.

อย่ามองไปในทางทฤษฎี หรือทางอะไร ให้มันยุ่งยากลำบากเกินจำเป็น; **ปัญหาบองคน ถ็ลือ ความทุกบ์ที่เบากำลังได้รับอยู่**. ลองไปกิดดูเอาเองว่า มีอะไรอีก ที่จะเป็นบัญหายิ่งไปกว่านี้. ปัญหาเฉพาะหน้าก็คือ ความทุกข์ในหลาย ๆ ความหมาย ที่เขากำลังได้รับอยู่ นี่เรียกว่าปัญหาของคน; แต่เขาจะรู้จักมัน หรือไม่รู้จัก ก็ไม่เป็น ประมาณ.

เมือกน จมอยู่ในกองทุกข์ ก็ไม่รู้จักความทุกข์ นี้ก็เป็นของธรรมดาอย่างยิ่ง; กนที่ฉลาด เขาจึงเปรียบเทียบด้วยภาพพจน์อันอื่น ให้เข้าใจง่ายขึ้นมาอีก ว่า *"นกไม่ เห็นท้ำ ปลาไม่เห็นน้ำ ไส้เดือนไม่ห็นเดิน หนอนไม่เห็นดูถ*, หรือ คนก็ไม่เห็น ตัวเอง หรือไม่เห็นโลก". ฉะนั้น การจมอยู่ในกองทุกข์ ซึ่งตัวเองก็ไม่เห็น จึงเป็น ปรกติภาวะของกนธรรมกาสามัญ ที่เรียกว่า ปุถุชน.

สรุปกันให้สั้นก็ว่า บัญหาก็กือ กวามทุกข์เฉพาะหน้า ทุกข์เท่าไรก็เป็นบัญหา มากขึ้นเท่านั้นตามลำกับๆ จนกว่าจะทำลายความทุกข์ให้หมดสิ้นไป ไม่มีอะไรเหลือ จึงจะหมดบัญหา; ฉะนั้น ถ้าหมดบัญหาก็กือถึงนิพพาน เป็นอริขชนกันไปตามลำดับ ๆ จนเป็นอริยชนชั้นสูงสุด กือผู้บรรลุนิพพาน.

ในเรื่องแรก ที่ว่า **บัญหาของลน** ก็ออะไร ; นั้นก็ คือความทุกบ์ ที่เบา เตบิญอยู่โดยไม่รู้จัก ; ถ้ามากไปกว่านั้น ก็เห็นเป็นความสุขไปเสีย ที่เขาเรียกว่า เห็นกงจักรเป็นดอกบัว. ฉะนั้น ปุถุชนคนธรรมดา จึงเห็นกามารมณ์เป็นสรณะ เป็น ทีพึ่ง เป็นของดี เป็นของวิเศษประเสริฐ หรือเห็นความร่ำรวย เห็นอำนาจวาสนาเป็นต้น ไม่ได้เห็นว่า เป็นสิ่งที่ทำความยุ่งยาก ก็ยึ่งพอใจในความทุกข์ นี่เรียกว่าไม่เห็นทุกข์ อย่างยิ่ง.

เมื่อพูดถึงความทุกข์ มันยังแบ่งออกเบ็น ดวามทุกข์ทางกาย ด้วน ๆ, เบ็น ดวามทุกข์ทางจิต ด้วน ๆ, แล้วก็เบ็น ดวามหุกข์ ที่ไม่รู้จะเรียกว่าอะไร ผมก็เลยเรียก ว่า ทางวิญญาณ คือทางสติบัญญา : ไม่ใช่เบ็นเรื่องของกายด้วน ๆ ไม่ใช่เป็นเรื่อง ของจิตด้วน ๆ แต่เป็นเรื่องของสติบัญญาความคิกความเห็น. นี่มีความทุกข์ซับซ้อน กันอยู่หลายชั้น เราก่อยพูดกันวันอื่น.

บ้ญหาที่ ๒. ต้นเหตุของความทุกข์ ซึ่งเป็นบ้ญหาของคน

ทีนี้ เมื่อพบว่า บัญหาของกน คือ กวามทุกข์ที่เผชิญกันอยู่ ก็จะมณจุต่ณไป. ถึงเรื่องที่ ๒. ว่าอะไรเบ็น **ต้นเหตุ** หรือเบ็น ที่มาของบัญหานั้น ?

ถ้าทุกกนจะสังเกตดูสักหน่อย ก็กงจะตอบได้เองว่า อะไรเบ็น ต**้นเหตุ** ของ บัญหานั้น; เพราะมันติดอยู่ที่นั่น และอยู่ที่ตรงนั้น คือ **ความที่เขาไม่รู้จักว่าอะไร** เป็นอะไร. ไม่รู้จักว่าอะไรเบ็นอะไรไปทุกสิ่งทุกอย่าง : ที่เขากวรจะรู้ เท่าที่ควร จะรู้ หรือที่จำเบ็นจะต้องรู้ เขาก็ไม่รู้จัก; อย่างนี้ก็เรียกว่า ไม่รู้, เป็นอวิชชา คือ ปราสจากความรู้.

#### บ้ญหาของคน

ทีนี้ **จิต** นั้นอยู่นิ่งไม่ได้ เช่นว่ามันจะต้องอยาก หรือปรารถนา **ดิ้นรน** ท่าง ๆ มันก็กิ้นรนไปตามอวิชชา ตามความไม่รู้; นี่เรียกว่าบัญหาไก้ตั้งต้นขึ้น แล้วก็เกินไป ไม่รู้จักจบจักสิ้น เพราะมีอวิชชาคือ ความไม่รู้ **เป็นเหตุให้เกิด คว**ามรู้สึกอื่น ๆ อีก มากมาย เช่น *ตัณหา – ความอยาก, อุปาทาน – ความยึดมั้นถือมั่น;* ถ้วน แต่เป็นความทุกข์.

เมื่อเรามองดูที่ต้นเหตุของบัญหา ก็จะพบว่า *อวิชชา* คือ *ส ภาพทิ่จิตปราศจาก ความรู้ ที่ถูกต้อง*; รู้ผิดนั้นมีค่าเท่ากับไม่รู้. ฉะนั้น อย่าพูดถึงดีกว่า ถ้ารู้ผิดแล้ว ไม่เรียกว่าความรู้, ถ้าปราศจากความรู้ที่ถูกต้กง ก็เรียกว่าอวิชชา. หรือถ้าถามให้ไกล กว่านั้นว่า ทุกสิ่งทุกอย่างมันตั้งต้นมาจากอะไร เราก็ตอบด้วยกำว่า อวิชชา อีกเหมือนกัน แต่มันเป็นอีกความหมายหนึ่ง.

**อวิชชา ในที่นี้ก็คือ สิ่งที่เรายังไม่รู้** หรือไม่อาจจะรู้ แต่บางคนเขาเรียก สิ่งนั้นว่า พระเบ็นเจ้า หรืออะไรก็มี. สำหรับเรานี้ควรจะสารภาพเสียเลยคีกว่า ว่า ไม่รู้ ว่าจะเรียกว่าอะไร แล้วไม่จำเบ็นจะต้องรู้ถึงขนาดนั้น, จะให้ยอมเชื่อว่าเบ็นพระเบ็นเจ้า ก็ได้ ซึ่งเป็นเรื่องต้องเชื่อ ไม่ไช่เรื่องรู้.

เมื่อถามว่า ทุกซึ่งทุกอย่าง **ตั้งต้นม**าจากอะไร ? ก็ตอบว่า มาจาก อวิชชา ในกวามหมายที่ว่า ยังไม่รู้ว่าสิ่งนั้นคืออะไร ; แล้วก็ไม่สำกัญที่จะหยิบมาเป็นบัญหา ก็มา หยิบเอาตรงที่ว่า เดี๋ยวนี้เรามีกวามทุกข์ มีบัญหาเฉพาะหน้า ก็พยายามที่จะรู้ว่า บัญหา หรือกวามทุกข์เฉพาะหน้านี้ มันมาจากอะไร ; แล้วก็จะพบว่า อ้าว, มันมาจากอวิชชา คือกวามไม่รู้ หรือกวามโง่เขลาของเราเอง ที่นี่และเดี๋ยวนี้ และทุกครั้งที่มันทำหน้าที่ ของมัน แล้วต้องไม่ถือว่า อวิชชานี้มีอยู่ตลอดเวลา.

เราถือว่า อวิชชา นี้ ปรากฏขึ้นทุก ๆ ครั้ง ที่เราไม่รู้ในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งมาถึงเข้า เป็นเรื่อง ๆ ไป วันหนึ่งกี่เรื่องก็ได้ ; เราอาจจะไม่รู้โดยไม่รู้สึกตัวก็ได้ ว่าเราไม่รู้, หรือเราอาจจะรู้ว่าเราไม่รู้ โดยที่เรารู้สึกตัวอยู่ คือเราคิคเท่าไร มันก็คิค ไม่ออก อย่างนี้ก็ได้.

ตว้อย่าง เช่น ตาของเราเห็นรูปสวยงามของเพศตรงกันข้าม, หรืออะไร
 อันหนึ่งฝ่านมา: ในขณะนั้นอาจจะเกิดอวิชชาขึ้นมา คือกวามไม่รู้ว่าควรจะทำอย่างไร
 ก็ปล่อยให้กามคิดไหลไปตามอวิชชา ซึ่งส่วนมากมันก็เป็นไปในทางให้เกิดกิเลส เกิดกวาม
 รัก ความพอใจ หรือความไม่รัก ความไม่พอใจ ตามอำนาจของอวิชชา นี้โดยไม่รู้
 สึกตัว, หรือในบางกรณี เราพยายามจะเข้าใจ ก็เข้าใจไม่ไก้ เรียกว่าอวิชชาเหมือนกัน.

อริษษา นี้ ทำให้เลิดอวามอยาล ไปทามอริชชา ; กรั้นอยากแล้วก็มีกราม รู้สึก เป็นตัวกูผู้อยาก เป็นอุปาทาน เป็นกรามยึกมั่นถือมั่น, แล้วก็มีตัวฉันขึ้นมา หนักอึ่งด้วยการะ. กรามรู้สึกก็เป็นของหนัก ชีวิตก็เป็นของหนัก เป็นบัญหาขึ้นมร อย่างนี้. เราต้องถือว่าอริชชานี้ มันก็เป็นเรื่อง ๆ ราย ๆ ไปตามกรณี ในรันหนึ่ง ๆ ที่ มันจะมีอะไรเข้ามาเกี่ยวข้องกับตัวเรา.

นี้ยุติเรื่องที่ ๖. นี้ว่า ดันเหตุของบัญหาก็ลือ อวิชชา มันก็ไม่รู้เป็นกันเหตุ ให้เกิดบัญหา, หรือว่า เพราะอยากจะรู้ มันก็เป็นต้นเหตุให้เกิดบัญหา การขวนชวายที่จะรู้.

ปัญหาที่ ๓. ความปราศจากทุกข์ คือไม่มีกิเลส

เรื่องที่ ๓. กวามปราศจากบัญหา ก็อกวามไม่มีทุกข์ ไม่มีบัญหา นั้นก็อ อย่างไร : เมื่อถามขึ้นมาอย่างนี้ แม้ในพระกัมภีร์ ในพระพุทธวจนะ ก็ตอบกล้าย ๆ กับว่า ไม่มีทางผิด เหมือนกำบั้นทุบดิน ก็อมีหลักว่า ; เมื่อกวามทุกข์ หรือบัญหา มาจากอวิชชา หรือกิเลสแล้ว ความไม่มีทุกข์ ไม่มีบัญหา ก็ก็อ ความไม่มือวิชชา หรือ ไม่มีกิเลส นั่นเอง. อย่างนี้ไม่มีใกรก้านได้ อาจจะยอมรับเพราะเข้าใจ ; แต่ก็ ยังมองไม่เห็น ยังมึกคือว่า ทำอย่างไรมันจึงจะสิ้นบัญหาได้ หมดบัญหาได้ คือหมดอวิชชา หรือหมดกิเลสได้ ยังมึกคืออยู่. เอาละ เป็นที่ยอมรับเสียทีก่อนว่า ต้องเพราะไม่มีอวิชชา ไม่มีกิเลส ไม่มี ตัณหาจึงจะดับทุกข์ หรือกับปัญหาได้; ฉะนั้นจึงมองเห็นชัดแจ้วอยู่เพียงกรึ่งเดียว ว่ากวามไม่มีทุกข์ **ไม่มีปัญหานี้ ต้องมาจากความหมดต้นเหตุ** ของมัน คือ อวิชชา หรือ ตัณหา ตอนนี้เห็นชัดใสแจ้ว แม้แต่โดย *logic* ก็ไม่มีใกรจะก้านได้. แต่ว่าไป ติกอยู่ที่ว่า ทำไมเล่าจึงจะหมดบัญหาฉันเอง.

## บ้ญหาที่ ๔. วิธีปฏิบัติ เพื่อให้หมดบ้ญหา

ทบทวนดูให้เห็นชัดเนื่องกัน ก็ก็อว่า บัญหาของกนเป็นเรื่องแรก, และ มูลเหตุให้เกิดบัญหาเรื่องที่ ๒, ความไม่มีบัญหา เป็นเรื่องที่ ๓. เรื่องที่ ๙ คือ **วิธีที่** จะให้อิงความไม่มีบัญหา หรือกวามหมดบัญหา คืออะไรต่อไป ก็คือ การประพฤติ ปฏิบัติ หรือที่เรียกว่า เป็นอยู่ หรือมีชีวิตอยู่, หรือเขาจะใช้กำพูดให้ไพเราะแบบนัก ประพันธ์ก็ได้เหมือนกัน; แต่รวมความแล้วก็คือ การเป็นอยู่ที่ไม่อาจจะเดิดบัญหา.

การเป็นอยู่ ที่ไม่อาจจะเกิดบัญหาเป็นอย่างไร? ตอบอย่างกำบั้นทุบติน ก็ตอบอย่างนี้ว่า : เรามีชีวิตอยู่ให้ดูกต้อง ชนิดที่ไม่อาจจะเกิดบั้ญหา. พูดอย่างนี้ มันก็ทิ้งไว้ให้ถามต่อไปว่า เป็นอย่างไร ? นี้ก็ต้องอาศัยหลักในพระพุทธวจนะ ก็ว่าต้องมี กวามถูกต้อง ที่เราเจริญพอกพูนให้งอกงามขึ้นมาเรื่อย ๆ ไปไม่มีที่สิกสุก กล่าวก็อเรา เพิ่มกวามถูกต้องขึ้นในสิ่งต่าง ๆ : ในการศึกษา ในการเข้าใจสิ่งต่าง ๆ นี้ให้มากขึ้น ๆ.

ถ้าถือ ตามอริยมรรคมืองค์ ๙ คือหนทางอันประเสริฐมืองค์ ๙ ก็ได้แก่ : ถูกต้องในความคิดเห็น, ถูกต้องในความปรารถนา, ถูกต้องในการพูดจา, ถูกต้องใน การกระทำทางกาย, ถูกต้องในการเลี้ยงชีวิตเป็นอยู่, ถูกต้องในความพยายาม, ถูก ต้องในความมีสติ เครื่องกำหนด, ถูกต้องในความมีจิตมั่นแน่วแน่เป็นสมาธิ, ก็เรียก ว่า อริยมรรคมีองก์ ๙ ประการ. ไปหาหนังสือศึกษากูจากเรื่องเหล่านั้น ซึ่งมีรายละเอียดอยู่ในหนังสือต่าง ๆ มากอยู่แล้ว. เดี๋ยวนี้เราจะระบุถึงในฐานะเป็นวิธีที่จะดับบัญหา จะตัดหนทางแห่งบัญหา จะไม่ให้บัญหาเกิดขึ้นมา.

ถ้าพูดให้แคบเข้ามา ก็คือ การสึกษาที่ถูกต้อง; ในทางภาษาบาลี การ ศึกษาเขา ทมายถึงรู้ และประพฤติ กระทำอยู่ ไม่ใช่เรียนแต่หนังสือ ไม่ใช่เรียนแต่ ทฤษฎี. การศึกษาในพระพุทธศาสนา เรียกว่า ศีลสิกขา – รู้และประพฤติ และ กระทำ อยู่อย่างถูกต้อง ในส่วนที่ เกี่ยวกับ กาย วาจา, จิตตสิกขา – รู้อย่างถูกต้อง กระทำอยู่อย่างถูกต้อง เกี่ยวกับจิต, ปัญญาสิกขา – รู้อย่างถูกต้อง กระทำอยู่อย่าง ถูกต้องในทางปัญญา; เมื่อขยายออก ก็เป็นอริยมรรกมีองก์ ๙.

สึงที่เราจะสรุปเรียกสั้น ๆ ว่า กวามถูกต้องของการมีชีวิตอยู่ กือหายใจอยู่ใน โลกนี้ อย่างที่ประกอบด้วยกวามถูกต้องทางกาย ทางวาจา ทางใจ ทางสติปัญญา; เมื่อเรียกสั้น ๆ ก็จะต้องเรียกว่า มีชีวิตอยู่อย่างถูกต้อง แล้วก็ไม่มีทางที่จะเกิดปัญหา.

> ธรรมประยุกต์คือใช้ข้อธรรมะเกี่ยวกับชีวิต ของคนปฏิบัติให้มีผล

ทีนี้ ที่จะเรียกว่าประยุกท์นี้ ประยุกท์สักกี่มากน้อย ? พวกคุณก็เคยเรียน เรื่องอริยสัจจ์ ๔ แต่ไม่เกยมองเห็นในลักษณะที่เป็นปัญหาของกน เพราะฉะนั้นจึงไม่ ประยุกท์. เราจะเรียนเรื่องอริยสัจจ์ ๔ โดยรายละเอียกปลีกย่อยให้หมดทั้งพระไตรปิฏก มันก็ยังไม่ประยุกท์ นอกจากประยุกท์ให้เวียนหัว.

ถ้าเรามาดูอริยตัจจ์ ๔ ในแง่ที่เป็นเรื่องของกนโดยตรง อย่างที่ผมพูดไปแล้ว ว่า บัญหาของกนในชีวิตประจำวัน มีอยู่อย่างไร, แล้วมันเกิดมาจากอะไร, ถ้าหมด บัญหาจะเป็นอย่างไร, ทำอย่างไรจึงจะหมดบัญหา, อย่างนี้จึงจะประยุกต์ คือว่า เอา

#### บ้ญหาของคน

ธรรมะเข้ามาเกี่ยวกับเนื้อกับตัว กับชีวิตของกนโดยตรงทันที และชนิดที่ขาดเสียไม่ได้. ถ้าขาดก็จะเป็นบุถุชน กนหนา กนดิบ เป็นกนอย่างที่ไม่น่าดู; ถ้าเอามาใส่เข้า ก็จะ เป็นกนที่เจริญขึ้นๆ จนเป็นอริยชน.

เรื่อง ธรรมะ นั้น ใกร่ขอบอกเสียเลยว่า ประอุกต์ได้ ทั้งนั้น คือ เอามา เท่าที่จำเบ็น ที่มนุษย์จะต้องมี จะต้องรู้ จะต้องเรียน จะต้องปฏิบัติทุกเรื่องไป. แต่ เรามักไม่ได้จับฉวยมาในลักษณะอย่างนั้น; เราจับฉวยธรรมในลักษณะวิชา ความรู้ที่ ไม่ค่อยรู้จักจบจักสิ้น, แล้วไม่ค่อยรู้ว่าไปในทิศไหนทางไหน กระทั่งเป็นนักปราชญ์ แตกฉานในเรื่องนั้น ๆ ในทฤษฎีนั้น ๆ; อย่างนี้ก็ดับทุกข์ไม่ได้ ซึ่งก็มีอยู่มาก ก็เรียกว่า ทรงพระไตรบิฎก แล้วก็เป็นบุถุชน ดับทุกข์ไม่ได้ อย่างนี้ก็มี.

ทีนี้ ถ้าว่า **ไม่ต้องเป็นผู้ทรงพระไตรบี่ฎก** แต่เกาเร็กงเหล่านี้มาใช้ได้ แล้วกับทุกข์ได้; อย่างนี้กลับเป็นผู้ที่ถึงพระพุทธเจ้า มากไปเสียกว่าคนที่ทรงพระไตร-ปีฎก. นี่เป็นโอกาสที่ว่ากุณจะต้องฉวยเอา โดยทำให้เกิดกวามเข้าใจถูกต้อง กือ ประพฤติปฏิบัติได้ ในลักษณะที่แก้ปัญหาในเนื้อในตัวในชีวิตของเราได้จริง.

ในชั้นนี้ คือในชั้นแรกหรืออันดับแรกนี้ **เราพูดกันถึงบัญหาของคน** : บัญหาของกนก็ออะไร, บัญหาของกนมาจากอะไร, บัญหาของกนหมดแล้วจะเป็นอย่างไร, แล้วทำอย่างไรจึงจะหมดได้, เมื่อหมดได้ก็เรียกว่า โมกขะ; เรื่องปฏิบัติเพื่อโมกขะนี้ ก็เรียกว่า โมกขธรรม. สถานที่นี้ เราเรียกชื่อว่าสวนโมกข์ ซึ่งผมก็ได้อธิบายให้ เป็นที่เข้าใจกันแล้วในวันแรกที่คุณมาถึง เมื่อพูดจาในฐานะเป็นการต้อนรับแสดงกวาม อินดีว่า เมื่อคุณมาที่สวนโมกข์นี้ กุณจะทำอย่างไรจึงจะถึงสวนโมกข์ หรือได้รับประโยชน์ จากสวนโมกข์.

ถ้าสรุปกวามที่พูกวันนี้ ก็ต้องตอบข้อถามข้างต้นว่า **ต้องมีความสนใจใน** โมกขธรรม ก็อธรรมะที่จะทำให้เกิกโมกขะ เป็นกวามหลุกพ้นรอกเกลี้ยงออกไปจาก บัญหาต่าง ๆ, เบ็นผู้หมดบัญหา. ชั่วบวชระยะหนึ่งนี้ จะแสวงหาโมกขธรรมได้สัก เท่าไร ? มันก็อยู่ที่ว่า เราจะเข้าใจ แล้วก็ปฏิบัติดูให้สุดความสามารถ ในทุกเรื่องที่ เกี่ยวกับโมกขะ หรือโมกษะ แล้วแต่เราจะชอบใช้กำไหน กำบาลี หรือกำไทยที่มาจาก กำสันสกฤต.

เมื่อจะเอาโมกขธรรมมาทำให้ประยุกท์กันได้ในชั่วเวลาอันเล็กน้อย ก็ต้องตั้ง ต้นบัญหาอย่างนี้เป็นธรรมดา แล้วก็ไม่ยอมให้เป็นเรื่องหนังสือ หรือตำรา; แต่ เอา มาทำให้เป็นเรื่องของลนจริง ๆ ซึ่งรวมถึงเราด้วยกนหนึ่ง. เราจะไม่ทำกับสิ่งนี้ใน ฐานะเป็นตำรา หรือเป็นทฤษฎี อันไม่รู้จักจบจักสิ้น แต่จะเอามาเป็นเรื่องปฏิบัติ ใน ชีวิตประจำวันทุก ๆ วันไปทีเดียว.

สำหรับในวันนี้ ผมก็จะพูดแต่หัวข้อเดียว ก็อ หัวข้อว่า *"ปัญหาของกน";* แล้วก็ขอถือเอาว่า พวกกุณทุกกนเบ็นตัวบัญหา หรือเบ็นเจ้าของบัญหา ฉะนั้น ใครมี กวามสงสัยอย่างไร ก็ขอให้มาพูดกันในเรื่องนี้ ให้ถามอยู่ในขอบเขตของหัวข้อนี้ แล้วผม ก็จะตอบอยู่แต่เพียงในขอบเขตของหัวข้อนี้ เพื่อทำกวามแจ่มแจ้งในหัวข้อนี้อย่างเดียว กำว่า *"ปัญหาของคน"*.

### คำอธิบาย ตอบ "ปัญหา"

พ่อไปนี้ก็เป็นเวลาสำหรับถามแล้วทอบ ใครมีบัญหาก็นิมนท์ ไม่ท้องเกรงกลัว หรือเกรงใจอะไร มีข้อสงสัยก็ถามไก้ทามความรู้สึก.

(ถาม) ผมอยากจะย้อนกลับไปยังวันแรกที่มาถึงที่นี่ ท่านอาจารย์บอกว่าเมื่อได้มา ถึงสวนโมกข์ก็ให้มาปฏิบัติธรรม โดยจะต้องทำความรู้จักกับธรรมชาติให้มากที่สุด แล้วก็อยู่กับ ธรรมชาติ เป็นอยู่กับธรรมชาติ ผมอยากจะทราบว่า ประโยกนี้กินความหมายอย่างไรครับ ?

(ตอบ) นี่เป็นบัญหาย้อนไปหาข้อกวามในวันแรก เป็นอยู่ใกล้ชิดธรรมชาติ ขนาดที่เป็นเกลอกันกับธรรมชาติ นี่ก็มุ่งหมายอย่างเดียวกัน คือให้คนเรารู้จักธรรมชาติ

୭ୟ

#### บ้ญหาของคน

ซึ่งเป็นที่ตั้งของกฎเกณฑ์ หรือความจริง หรือกวามรู้ หรืออะไรต่าง ๆ. ถ้ามีปัญหาเกี่ยว กับข้อนี้ ก็ต้องเรียกว่า ทำผิดธรรมชาติ ฉะนั้น จึงได้เกิดเป็นบัญหาขึ้นมา. ถ้าเรารู้ และกระทำอย่างคล้อยตามธรรมชาติ มันก็ไม่เกิดบัญหาขึ้น.

ธรรมชาติแท้จริงก็เป็นเรื่องของความสงบ หรือ ปราสจากกิเลสตัณหา. ทีนี้การที่คนเรามีกิเลสตัณหาเกิดขึ้นนี้เป็นของใหม่ หรือก็ว่ามันผิดจากธรรมชาติเกิม ๆ อันเป็นธรรมชาติแท้. ที่ว่ามาถึงสวนโมกข์ให้ถือโอกาสเป็นเกลอกับธรรมชาติ คือใกล้ ชิกธรรมชาติ แล้วธรรมชาติที่เราใกล้ชิดกับมันนั้น มันมีอิทธิพลที่จะแวดล้อมเรา หรือ กวามกิดนึกของเรา ไม่ให้เกิดกิเลส ; นี้พูดง่าย ๆ ก็ว่า มานั่งอยู่ที่โคนไม้แถวนี้ จะเกิด กิเลสยากกว่าไปอยู่ที่ย่านตลาด หรือที่ที่มีอารมณ์ยั้วยวน, และยิ่งกว่านั้นก็ทุกอย่าง ดูเอาเถิก ต้นไม้ก้อนหินอะไรก็ตาม โดยรอบ ล้วนแสดงนิมิตแห่งความหยุกนึ่ง.

กุณลองเหลียวไปทางไหน ก็จะเห็นแท่เกรื่องหมาย หรือนิมิตแห่งกวาม หยุดนึ่ง แม้ที่สุดแท่ว่า ใบไม้ไหวเพราะลมพัก มันก็ยังมีกวามหมายแห่งกวามหยุดนึ่ง กือ ไม่มีกิเลส ไม่มีตัณหา ในใบไม้ที่มันแกว่งไกวอยู่; ฉะนั้น อิทธิพล ทุกกระเบียดนิ้ว ที่ออกมา จากธรรมชาติ มันบีบบังกับจิตใจของมนุษย์นี้ **ให้หยุด ให้เย็น ให้นึ่ง** เราก็เลยได้ชิมรสอันไหม่ กือ รสของกวามนึ่ง หรือกวามหยุด หรือกวามเย็น.

เราได้รู้จักรสชาติของภาวะที่ปราศจากปัญหา คือปราศจากความทุกข์นั้นได้ เหมือนกับเราเข้าถึงอริยสัจจ์ที่ ๓. คือ *ทุกขนิโรธ – ความดับแห่งทุกข*์ โดยบังเอิญ หรือโดยฉับพลันแล้วจริง ๆ, จริงอย่างที่เรียกว่า มันประจักษ์แก่ใจ ในลักษณะรู้ เป็น realize ในลักษณะรู้สึกเป็น experience เลย ทุกอย่างเลย เป็นความจริง ทั้งที่เรา ไม่รู้ว่ามันเรียกว่าอะไร.

ความสงบอันนี้ เรียกว่าอะไร เราก็ไม่รู้ แต่มันรู้สึกอยู่ในใจเป็นอย่างนี้ เลยได้แสงสว่างอันใหม่ตื่นโพลงขึ้นมาว่า อ้าว, อย่างนี้มันมีอยู่นี*่*, ภาวะอย่างนี้ หรือ สภาพอย่างนี้มันมีอยู่ แล้วก็แปลกเหลือเกิน ที่ทำไมหยุด ทำไมเย็น ทำไมนึ่ง ทำไม ไม่มีความทุกข์เลย.

นี้เราเข้ามาให้ธรรมชาติสอนเราอย่างแท้จริง คือ ไม่ใช่สอนอย่างสอนหนังสือ แต่สอนให้เราซึมซาบกับตัวจริงนั้นเลย; เหมือนกับเอาน้ำมารดเข้า มันก็เย็น. ประโยชน์ ของการที่จะมาพักอยู่ในสถานที่อย่างนี้ หรือสวนโมกข์นี้ ก็ให้**ใกล้บิดธรรมชาติ**เดิมแท้ เดิม ๆ นั้น ซึ่งมันไม่มีอะไรปรุงแต่งมากมาย ก็จะไปพบสภาพที่ว่า จิตไม่มีบัญหา คือ **ไม่มีความหุดข์ได้ง่ายขึ้น**, แล้วก็ถือเอาเป็นเงื่อนต้น สำหรับศึกษาต่อไปอีก ก็จะ เป็นไปได้ง่ายขึ้นอีก.

แต่ยังมีผลพิเศษบางอย่างมากกว่านั้นอีก ก็อ ถ้ากน มีจิตใจสงบ เพราะ ธรรมชาติอย่างนี้แล้ว เป็นสมาธิใหม่ขึ้นมา จะเกิดบัญญาชนิดที่ทำให้รู้แจ้งแหงตลอด หรือ บรรลุมรรล ผล ได้ง่าย กว่าที่เรากำลังนั่งนอนอยู่ในสภาพอย่างอื่น: ก็คือ อย่าง ที่บอกแล้วในวันนั้นว่า พระศาสกาของทุกศาสนา ล้วนแต่ตรัสรู้ในป่า ไม่เกยพบว่า ศาสกาของศาสนาไหน ตรัสรู้บนติก บนวิมาน บนอะไรทำนองนั้นมิได้มี อย่างน้อยก็ ในสถานที่อันสงบ ไม่มีใกรรบกวนนั้นแหละ. ฉะนั้น ขอให้เราถือโอกาสต์จะใกล้ชิด ธรรมชาติชนิดนั้น ก็อชนิดที่ไม่มีอะไรรบกวน ในระหว่างที่อยู่ในสวนโมกข์.

ผมไม่ใกร่อยากแนะนำเรื่องการอ่านหนังสือ เพราะจะอ่านที่ไหน เมื่อไรก็ได้; แต่ขอแนะนำว่า ให้พยายามใกล้ชิกธรรมชาติ ถึงขนาดที่เรียกว่า เป็นเกลอกัน ปัญหา ต่าง ๆ จึงจะไม่เกิด. เราก็จะได้ชิมรสของกวามไม่มีปัญหา เป็นจุดตั้งต้น เพื่อเข้าใจ พระพุทธศาสนาทั้งหมดทั้งสิ้น ซึ่งมีอยู่เพียง ๔ เรื่องกือ เรื่องความทุกข์, เรื่องเหตุให้ เกิดกวามทุกข์, เรื่องภาวะที่ไม่มีกวามทุกข์เลย, เรื่องวิธีปฏิบัติให้ถึงภาวะนั้น.

ทั้งหมดในพระพุทธศาสนามีอยู่ ๔ เรื่องเท่านั้น แล้วศึกษาได้จากธรรมชาติ โดยตรงอย่างเดียวกันกับที่บุคคลในสมัยโบราณ ในสมัยพุทธกาล เมื่อยังไม่มีพระไตรบิฏก สักกำหนึ่งสำหรับเล่าเรียนหรือสอนกัน เขาก็เป็นพระอรหันต์กันได้. เขาเป็นพระอรทันต์กันได้มากมาย ก่อนแต่มีสิ่งที่เรียกว่าพระไตรบิฏก; เดี๋ยวนี้ ยิ่งมีพระไตรบิฏก ยิ่งพาให้เวียนหัว ก็เลยต้องหาทางออก หนีไปหาวิธีเดิม ๆ ครั้ง โบราณ ครั้งพุทธกาล : เข้าถึงตัวธรรมชาติ นี้เป็นขั้นแรก, แล้วพระสงฆ์ก็เป็น ตัวเดียวกันเสียเลยกับธรรมชาติ ซึ่งมีความว่าง มีความหยุก ความเย็น ความไม่เปลี่ยน แปลงอะไร มันง่ายกว่า.

ที่กล่าวมาแล้วนี้ กือ กำอธิบายถึงเรื่อง อยู่อย่างเป็นเกลอกับธรรมชาพิ และเนื่องกับกำพูดในวันนี้ ว่า เป็นการง่ายพี่จะรู้จักบัญหา หรือกวามไม่มีบัญหาโดย ธรรมชาพิช่วย ซึ่งไม่มีใกรจะช่วยได้มากเท่าธรรมชาพิ นี่มันเป็นอย่างนี้.

ท่อไปนี้จะมีบัญหาอะไรอีก หรือจะซักข้อนี้อีกก็ได้ จะพูดกันในส่วนไหน ก็ว่าไป.

(ถาม) ผมอยากจะเรียนถามต่อว่า ในเวลากลางวัน สมมุทิว่า เราอยู่ในสถานที่นี้ แล้วเกิดกวามสุขสงบจริง แต่พอเรามานั่งอยู่ถนเดียว โกดเดี่ยว ในตอนกลางถิ่นมันจะไม่เป็น อย่างนั้น จะมีกวามหวาดระแวง แล้วมีกวามกลัวต่าง ๆ เกิดขึ้น ทั้ง ๆ ที่อยู่ในสถานที่เดิม ทำไม จึงเป็นอย่างนั้น ?

(ตอบ) เรื่องนี้ก็เป็นเรื่องธรรมกาที่สุก ถ้าสังเกตดูสักหน่อยก็จะเข้าใจ ได้เอง : เราเกยอยู่ในที่ ที่เขาเรียกว่าอบอุ่น คือเต็มไปด้วยการกุ้มครอง ซึ่งเรียกว่า อบอุ่นอยู่ที่บ้าน โดยเฉพาะ เป็นเด็ก ๆ แล้วก็รับการกุ้มครองอย่างอบอุ่น มันก็เสียนิสัย คือต้องการความกุ้มครอง. พอรู้สึกว่าปราศจากการกุ้มครองมันก็กลัว กลัวผี กลัวอะไร ก็ไม่รู้ กระทั้งกลัวความมึก กระทั่งกลัวความเงียบ นี่ก็เพราะเสียนิสัยเพราะเกยอยู่ในความ กุ้มครองอย่างอบอุ่น. แต่ถ้าเราถูกอบรมมาอย่างตรงกันข้าม เราก็จะไม่มีนิสัยอย่างนี้ ก็จะสะควกที.

เกี๋ยวนี้ เป็นอันว่าเราหลีกไม่พ้นแล้ว เราเทิบโตขึ้นมาท่ามกลางการกุ้มกรอง พอรู้สึกว่าปราศจากการกุ้มกรอง จึงกลัวและกลัวมากก้วย. แต่เรื่องนี้มันเปลี่ยนไก้ ไม่ต้อง วิตก; เราตั้งใจไว้ให้แน่วแน่ว่า เราจะต่อสู้ เกิดกวามกลัวขึ้นมา ก็อยู่กับความกลัวนั้น แล้วดูมัน ดูว่าจะกลัวไปถึงไหนกัน เดี๋ยวมันก็จะหายไปในไม่กี่วัน ไม่เกิน ๑๕ วัน กนเราก็จะชินกับความเงียบ ความมีด หรือชินกับบ่า นั่งอยู่คนเดียวก็ไม่กลัว.

ตอนแรก ๆ นี้ก็เป็นธรรมดาที่จะต้องกลัว แม้ว่าเราจะได้เตรียมจิตใจมาเป็น อย่างดี เราจะมานั่งอยู่ในป่าเป็นกรั้งแรก กนเดียว ในที่สงบสงัด กระทั่งกลางกึนด้วย นี้มันก็ต้องกลัว เพราะว่า เกยชินแต่ในกวามอบอุ่นมากเกินไป.

ทุกคนก็เคยผ่านมาโดยรูปนี้ แม้พระพุทธเจ้าเอง เราอ่านเรื่องของพระพุทธเจ้า แล้ว เราจะรู้ว่า อ้าว, เรื่องของเราก็เป็นอย่างนั้นเหมือนกัน : ในการที่เราจะปลีกออก ไปอยู่กนเกียวเป็นกรั้งแรก มันกึกลัว แล้วก็เป็นอยู่ไม่กี่วัน.

พระพุทธเจ้าท่านก็สอนไว้ ในเรื่องที่ท่านเกยประสบมาแล้ว จะเลยเล่าเรื่อง ให้พึ่ง : *เมื่อความกลัวเกิดขึ้นในขณะที่ยืน ก็ยืนอยู่ที่ตรงนั้น ไม่ไปไหน, เมื่อ* ความกลัวเกิดขึ้นในขณะที่นั่ง ก็นั่งอยู่ตรงนั้นแหละ ไม่ลุกไปไหน, หรือว่านอนอยู่ หรือเดินอยู่ ก็เดินอยู่อย่างนั้นแหละ ไม่หนีไปไหน. เดี๋ยวความกลัวก็หายไป เพราะ มันเป็นของหลอกชนิดหนึ่ง.

ที่กล่าวมานี้ หมายถึง **ความกลัวที่เกิดขึ้นค้วยความรู้สึก** เช่นกลัวผี กลัว อะไรก็ไม่รู้ โดยเฉพาะ ก็กลัวความมีดในเวลากลางคืน หรือเสียงกระโตกกระตากอะไร ออกมา เป็นเรื่องเบื้องต้น แล้วก็ไม่มีบัญหาอะไรนัก พอแก้ไขไปได้.

ส่วนเรื่อง ความกลัวที่มีอยู่จริง เช่น กลัวเจ็บไข้ กลัวตาย กลัวสัตว์ร้าย ที่มาอยู่เฉพาะหน้า นี้มันเป็นอีกเรื่องหนึ่ง อีกระดับหนึ่ง ต้องไปแก้ไบต่อสู้กันโดย ธรรมะที่สูงไปกว่า กระทั่งไม่มีตัวตน ไม่มีกวามตาย ทีนี้ก็จะไม่กลัวอะไรเลยทุกอย่างไป.

#### ป้ญหาของคน

บัญหาอย่างของคุณในสวนโมกข์ สมมุติว่า คืนนี้คุณจะมานั่งอยู่ตวงนี้คนเดียว กึก ๆ นี่ถุณก็จะต้องกลัว ทั้งที่ไม่มีอะไรมาทำให้ตาย มันก็กลัว; แต่รวมความมันก็ อยู่ที่ **กล**ัวตาย เหมือนกัน. ต้องลองทำไป กือต่อสู้ไปสักพักหนึ่งแล้วก็จะหาย เปลี่ยน นิสัยให้เร็วเข้า เราก็ **ต้องเลียลละ**.

กำว่า "เสียสละ" กำนี้วิเศษประเสริฐสูงสุก ยึงกว่าที่คนโดยมาก หรือพวก กุณรู้จัก เพราะว่ายังไม่เกยเสียสละ หรือว่าเกยเสียสละมา แต่ว่าเล็กน้อย. กำว่า "เสียสละ" จะต้องตั้งต้นมาก้วยการเสียสละชีวิต. เช่นเรามานั่งตรงนี้ เราต้องการจะ นั่งเพื่อประโยชน์ที่สูงขึ้นไป; ถ้าหากเกิดกวามกลัวขึ้นมา ซึ่งมาจากกวามกลัวตาย เราก็จะต้องเสียสละชีวิต แล้วก็นั่งเพื่อจะเอาสึงที่ต้องการให้ได้. อย่างนี้เสียสละอย่างที เรียกว่า มุทะลูกุกัน กวามกลัวมันก็หายไปได้เหมือนกัน.

**ความเสียสละ** ในกรณีทั่ว ๆ ไป สำหรับทุก ๆ คน ในที่ทุกหนทุกแห่งนั้น ก็คือว่า **ตัดออกไปเสียจากความรู้สึก**: พอเรารู้สึกเบ็นห่วง วิตก กังวล รำคาญ หนักอกหนักใจ ด้วยเรื่องอะไร เราก็บัตออกไปว่า "ช่างหัวมัน" เพราะว่า เราไม่ต้อง การความทุกข์ จะไปมัวมีทุกข์อยู่ ก็ไม่มีประโยชน์อะไร. แม้ที่สุดแต่ว่า มันจะเสียชื่อ เสียง ก็บัตชื่อเสียงออกไป ไม่ต้องเป็นทุกข์กังวล, จะเสียสิ่งของที่รัก ที่พอใจ เสีย บุคคลที่รักที่พอใจ ก็สลัดออกไป, กวามหนักใจนั้นจะหายไปทันที โดยยอมสละสิ่งนั้น สลักสิ่งที่กำลังทำให้เราวิตกกังวล กลุ้มใจ หนักอกหนักใจนั้น ออกไปเสียทันที; นี้ก็ เรียกว่า เสียสละ คือสลัดออกไป.

เราต้องสลักชีวิตออกไปเสีย เมื่อนั่งอยู่ตรงนี้เราก็ไม่กลัว จิตใจก็ได้เป็น อิสระ ผ่องแผ้ว ทำให้เป็นสมาธิ ทำให้เป็นวิบัสสนาได้; นี้เป็นบุพกิจเบื้องต้นด้วย เหมือนกัน. สำหรับผู้ที่จะนั่งอยู่ในที่สงบ สงัก ให้ลึกเข้าไปถึงธรรมชาติอันสงบสงัก แล้วเป็นสิ่งที่ทำได้ ไม่เหลือวิสัย ถ้ารู้จักอุบายที่ดีหน่อย ก็ยิ่งทำง่ายและเร็ว สำเร็จ ได้เร็ว.

#### โมกขธรรมประยุกต์

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านกาจารย์ เนื่องด้วยบัญหาแรก ท่านอาจารย์บอกว่า ธรรมชาติในสวนโมกข์นั้น มันสามารถกำหนดให้เรามีกิเลสน้อยลง มากกว่าธรรมชาติในเมือง หรือว่า สภาพแวดล้อม ซึ่งแวดล้อมเราอยู่ในกรุงเทพ ๆ หรือที่ไหนตามเมืองท่าง ๆ. ทีนี้จาก ประสพการณ์ที่ผ่านมานั้น สำหรับนักศึกษาที่มาบวชนี้ ทุกคนส่วนใหญ่จะต้องออกไปเผชิญกับ ชีวิตในเมือง; ฉะนั้นเราไม่สามารถที่จะกำหนดสึงแวดล้อมในเมือง ให้เหมือนกับในสวนโมกข์ นี้ได้ มันจึงอยู่ที่ว่า ธรรมชาตินี่กำหนดให้เราทำ หรือว่าเราอยู่ใต้อิทธิพลของธรรมชาติ; อยาก จะถามท่านอาจารย์ว่า เราจะปฏิบัติอย่างไรในสังกมเมือง อย่างให้มีกิเลสน้อยที่สุด.

(ตอบ) เกี่ยวกับเรื่องนี้ได้เคยอธิบายไว้อย่างละเอียด ในการบรรยายครั้ง หนึ่ง นึกไม่ออกแล้วว่าในครั้งไหน อยู่ในหนังสือเล่มไหน พิมพ์แล้วหรือยัง คือเรื่อง การบวชชั่วคราว. ได้ชี้ให้เห็นว่า การบวชชั่วคราวนั้นมันมีประโยชน์อย่างยิ่ง เหมือน กับว่า เราหลีกออกไปหาโอกาสฝึกฝนสมรรถภาพของเราให้สูงสุด ในที่อันสงบสงัก เช่น เรียกว่าบ่านี้ บ่าไหนก็ได้ ไม่ใช่จำเบ็นจะต้องเบ็นสวนโมกข์. ถ้าบ่าแล้วมันก็ต้อง เหมือนกันทั้งนั้น เพื่อเป็นโอกาสฝึกของจิตใจ ฝึกความมีกำลังจิตสูง คือมีสมาธิภาวนา ฝึกสติสมปชัญญะ ความกงเนื้อกงตัวเอาไว้ ไม่ให้หวันไหวไปตามอารมณ์.

การผึกในที่อื่นมันไม่สะดวก ต้องไปผึกที่ในป่า พอผึกเสร็จแล้ว จึงจะ ออกไปสู้กันกับบัญหาที่ในเมือง; อย่างนี้มีส่วนหนึ่งที่ได้เปรียบ เหมือนกับว่า เราไป เรียนวิชาความรู้ที่ในมหาวิทยาลัยเพราะมันสะดวก แต่พอไปปฏิบัติหน้าที่ หรืออาชีพของ เราที่ในมหาวิทยาลัยนั้นแหละ แต่ก็ไปปฏิบัติตามสถานที่ ที่มันมีเรื่องที่จะต้องไปปฏิบัติ นี้ก็เป็นอย่างเดียวกัน. เขาไปเรียนศิลปศาสตร์ที่เมืองตักศิลา แล้วก็มาเป็นพระเจ้า แผ่นดินที่ประเทศของตัว ที่เมืองพาราณสี นี่ ซึ่งมันกนละทิศคนละทาง. ขอให้มอง เห็นข้อเท็จจริงอันนี้.

ข้อเท็จจริงมันมีอยู่ที่ว่า ไปในที่ ๆ สะดวก สำหรับจะเรียนนี้อย่างหนึ่ง และ ไปในที่ ๆ จะผึกกำลังจิตได้สูงนี้อย่างหนึ่ง ; สองอย่างนี้ก็พอแล้ว สะดวกที่จะเรียนก็คือ

ഩ൪

เพราะมีอะไรแวกล้อม กระทั่งบุกกล กรูบาอาจจรย์อะไรก็ตาม มันสะกวก, แล้ว**ด็ผืด** กำลังจิตใจได้สูง ในที่สงบสงัด ความคิดจะลึกซึ่งแยบลาย กว้างขวางทั่วถึง. ฉะนั้นไม่ต้องกลัวเรื่องนี้ ขอให้ฝึกให้หมด และให้สูงสุด ในส่วนที่ฝึกได้ ในที่อันสงัด แล้วก็เอาไปรวมกันเข้ากับส่วนที่เราฝึกในเมือง ในที่ไม่สงบสงัด ก็เลยได้ถึงสองเท่า สองสถาน เหลือสามารถ.

เดี๋ยวนี้เราผึกในส่วนภายในมากกว่า คือผื่มทางกำลังจิตใจ ให้เกิดกำลังจิต แล้วก็ผึกในส่วนบ้ญญา เพราะเมื่อเราอยู่ที่นี่ ในที่สงบสงัด ในป่าอย่างนี้ เรากลับจะ อ่านมนุษย์ที่อยู่ในเมืองได้ออก หรือได้ดีกว่า ที่เรากำลังจมอยู่ในท่ามกลางพวกนั้น. นี้เหมือนกับที่เขาเปรียบไว้ว่า **บิ๊นบนยอดภูเบาให้สูง แล้วมองดูคนบ้างล่าง** อย่างนี้ **จะเห็นชัดกว่า** ถนัดกว่า ถ้าเราอยู่ระดับเดียวกันจะเห็นไม่ถนัด ไม่ชัด.

การที่เราขึ้นไปให้สูงกว่า แล้วมองดูข้างล่าง เห็นชัดกว่า ถนัดกว่า นี้เป็น เรื่องทางวัตถุ. เรื่องทางจิตก็เหมือนกัน เรามาทำจิตให้สูงกว่า แล้วไปมองดูกนที่มีจิต ท่ำกว่า จะเห็นได้ง่าย, แล้วก็จะรอบรู้ ในการที่จะแก้บัญหาของคนที่จิตต่ำกว่า คือ ประชาชนที่ว่า อยู่ในบ้านในเมือง. มันง่ายอย่างนี้; เราจึงแสวงหาโอกาสที่จะอยู่ใน ที่สงบสงัด ผืกฝนจิตใจเป็นพิเศษเฉพาะส่วนนี้ แล้วก็ไปหาความชำนาญทั่วไปในทุกชนิด ในทุกแง่ทุกมุม เพื่อปฏิบัติหน้าที่ ที่ยาก หรือว่า ใหญ่หลวง ให้ลุล่วงไปได้โดยง่าย.

มองเห็นประโยชน์ของบ่ำเสีย ในลักษณะอย่างนี้ แล้วก็จะเป็นเหมือนที่ พระพทธเจ้าท่านตรัสรู้ในบ่ำ แล้วท่านไปสอนกนในเมือง.

(ถาม) อยากจะเรียนถามอีกข้อหนึ่งว่า บัญหาของมนุษย์ หรือของคน นี้เป็น บัญหาของแก่ละบุคกล หรือว่าเป็นบัญหาร่วมกัน ?

(ตอบ) ถ้าเราใช้กำว่า "มนุษย์" หรือ "กน" เราก็จะหมายกวามถึงบัญหา ที่เหมือนกันทุกกน ; ส่วนบัญหาของบั่จเจกชนนั้น มันมีปลีกย่อย มีข้อแตกต่างกัน โดยส่วนปลีกย่อย โดยรายละเอียกปลีกย่อย แต่เนื้อหาสาระนั้นจะเหมือนกัน.

්ස්

กวามหมายอันแท้จริงของบัญหาจะเหมือนกันทุกคนก็ว่าได้ เพียงแท่รูปร่าง ของบัญหาไม่เหมือนกัน; แต่ว่าเนื้อในของบัญหา กวามหมายของบัญหานั้นเหมือนกัน เช่น กนนี้เขามีกวามทุกข์เพราะสิ่งนี้ กนโน้นมีกวามทุกข์เพราะสิ่งโน้น แต่แล้วมัน เหมือนกัน ตรงที่ว่า เขาไปยึกถือสิ่งนั้น มันเหมือนกนอย่างนี้; นี่บัญหาของมนุษย์ ก็คือ ความหนักอกหนักใจ.

กวามทุกข์ที่เกิดมาจากกวามหมายมั้น กวามยึกถือ เหมือนกันทุกคน แท่ วัตถุสำหรับยึกถือนั้นไม่เหมือนกัน : เก็กก็ยึกถือไปอย่าง ผู้ใหญ่ก็ยึกถือไปอย่าง กน มังมี กนยากจน ก็ยึกถือไปกนละอย่างสองอย่าง; แท่ว่าเป็นกวามยึกถือเหมือนกัน ก็อกวามมือวิชชา แล้วก็หลงยึกถือว่า เป็นทัวเราบ้าง ว่าเป็นของเราบ้าง.

(ถาม) ในเมื่อเป็นบัญหาของแต่ละบุคกลด้วย ก็อยากจะเรียนถามอีกว่ากวามสิ้นไป แห่งบัญหานั้น เป็นหน้าที่ของแต่ละถน, หรือว่า เราจะไปช่วยคนอื่นให้ด้วย หรือว่าต่างถนต่าง จะต้องจัดการกับตัวเองเท่านั้น ?

(**ตอบ**) ถ้าในเรื่องของธรรมะของศาสนา หรือว่าในเรื่องของจิตนี้ มันเป็น เรื่องที่ว่า **แต่ละคนต้องจักการบองตัวเอง**. ที่พูดว่า เราไปช่วยเขา ก็ไปช่วยเขา ให้ เขาจักการของตัวเอง. นี่เป็นหลักธรรมที่ไม่ยอมเปลี่ยนแปลง หรือจะว่าพระพุทธเจ้าท่าน ตรัสอย่างนี้ อย่างไม่ยอมเปลี่ยนแปลง. เดี๋ยวนี้กนในโลกบัจจุบันนี้อาจจะโง่มาก ๆ เกี่ยวกับข้อนี้ คือไปช่วยคนอื่น อย่างไปยกเขาขึ้นมา อุ้มเขาขึ้นมา : เอาเงินไปแจกเขา อย่างนี้ก็ไม่ถูกกับเรื่อง.

เราไปช่วยเขา ให้เขารู้จักหาเงินเองคึกว่า คือเราดับทุกข์ของเราได้ แล้วไป ช่วยคนอื่นให้เขาดับทุกข์ของเขาได้ โดยตัวของเขาเอง นั่นแหละเบ็นเรื่องถูกต้องตาม หลักของธรรมะ. สำหรับเรื่องทางวัตถุนั้นไปช่วยกันได้ เอาเงิน เอาอะไรไปให้ก็ได้ แต่เรื่องของกวามทุกข์ในใจ ช่วยเขาไม่ได้ ต้องกนนั้นทำเอง; ดังนั้นจึงมีหลักว่า เราช่วยเขาก็กือ ช่วยให้เขาช่วยตัวเองได้.

#### บ้ญหาของคน

การไป เพี๋ยวสั่งสอน โปรกสัทว์ ในทางธรรมนั้น ก็ไปช่วยโปรดสัตว์ให้ ฉลาก ให้ช่วยตัวของตัวเองได้; วิธีการอันนี้ ก็กวรจะเอามาใช้ แม้ไนเรื่องทาง วัทถุ ในเรื่องการเมือง ในเรื่องบ้านเรื่องเมือง. อย่าไปช่วยกน อย่างชนิกที่หลับหู หลับตา เอาอะไรไปให้ เอาอะไรไปแจกเสียตะพึก; มันไม่ถูก ต้องไปช่วยให้เขา สามารถช่วยตัวเองได้. นี่ก็อการช่วยอย่างแท้จริง อย่างถูกต้อง และยั่งยืนกว่า. อยากจะ พูกว่า แม้ช่วยกันในทางวัตถุ ในทางสังคมนี้ ก็จงช่วยให้เขารู้จักช่วยตัวเองเสมอ.

(ถาม) ผมยังสงสัยอยู่นิกหนึ่ง ที่ท่านว่า บัญหาของมนุษย์ คือ ความทุกข์ของกน, ทุกข์นี้หมายถึง รวมทั้งทุกข์ทางจิตใจ กับทุกข์ทางวัตถุ หรือว่า ทุกข์ทางจิตใจอย่างเกียว ใน ความหมายที่ท่านอาจารย์ได้บรรยายมา ?

(ตอบ) ควรจะใช้คำพูกว่า "ทุกข์ทางกาย" แทนคำว่า ทุกข์ทางวัตถุ; ทุกข์ เพราะขาดแคลนวัทถุ มันก็เนี่ยงขยู่ที่ว่างกาย หรือว่า จะไปถึงจิตใจก็ได้. เราต้องแยก ออกเป็นเรื่องกวามทุกข์ที่ปรากฏที่กาย เป็น ความทุกข์ทางกาย, หรือมีกายเป็นที่ตั้ง แห่งกวามทุกข์โดยตรง, แล้ว ความทุกข์ทางใจ ก็คือว่า ใจมันเข้าไปยึดถือเอามาเป็น ของหนัก และเป็นกวามทุกข์ แม้ร่างกายสบายดี.

กวามทุกข์ทางวัตถุ เพราะยากจน นี้ก็กระจายออกไปได้ว่า บางทีก็ลำบาก ทางกาย เพราะเจ็บไข้ บางทีก็เดือดร้อนใจ เพราะไม่มีอะไรจะกินจะใช้. ฉะนั้น ทุกข์ทางกายนี้ เขาเรียกว่า ทุกข์ธรรมดา เราเรียกว่า ทุกขเวทนา ดีกว่า เช่นไปหยิกเข้า ก็เจ็บ นี้เรียกว่ามันเป็นทุกขเวทนา; นี่ก็ไม่เท่าไร ไม่ใช่ปัญหาที่หนัก หรือมากมาย อะไร.

ยังมีทุกข์อีกอันหนึ่ง เรียกว่า ทุกข์อุปาทาน; ทุกขเวทนา คือความรู้สึก ว่าเป็นทุกข์. ทุกข์อุปาทาน คือ **ความยึดถือเอาเบ็นความทุกข์**, อันนี้ร้ายกาจมาก ที่อยู่ก็มี เงินก็มี วลฯ เป็นมหาเศรษฐีด้วยซ้ำไป แต่ก็ยังมีความทุกข์ ทั้งที่มีทรัพย์สมบัติ มีอำนาจวาสนา มีเงินมีอะไรทุกอย่าง ก็ยังมีความทุกข์ เพราะว่าไปยึดถือเอาอะไรอย่าง โง่ ๆ เข้า ล้วนเป็นเรื่องยึดถือ เรียกว่า <mark>ทุกข์อุปาทาน.</mark>

ในบางกรณีมันเข้ามาแฝดกันเป็นสองชั้น เช่นว่า เรามีบากแผล เจ็บ นี่ เป็น พุกบเวทนา อย่างนี้ก็เจ็บไปในระกับหนึ่ง ในกวามหมายหนึ่งเท่านั้น. ทีนี้เราโง่ด้วย อวิชชา ยึกถือเอาด้วยอุปาทานว่า กวามเจ็บของกู กูจะตาย; ส่วนกวามโง่ที่มาเพิ่มขึ้น ว่ากวาม เจ็บบองกู กูจะตาย นี้ทุกข์มากกว่า ทุกข์ลึกซึ่งกว่า ทุกข์ละเอียดกว่า ทุกข์ เผาลนมากกว่า; อย่างนี้เรียกว่า พุกข์อุปาทาน.

ทุกขเวทนาอย่างแรก พระพุทธเจ้าท่านเรียกว่า เหมือนกับลูกศรเล็ก ๆ ไม่มี ยาพิษอะไรมาแทงเข้าไป. ทีนี้มันโง่ อย่างที่ว่า มันก็เหมือนกับลูกศรอีกอันหนึ่ง ซึ่ง ใหญ่มาก คมมาก และอาบยาพิษ อย่างแรงกล้าด้วย มาแทงเข้าไปอีก. นึกนเรานั้น โง่จนถูกลูกศรดอกที่ ๒ นี้เลมอไป, เกิดอะไรขึ้นสักนิด ก็ถูกลูกศรทั้ง ๒ ดอก; ส่วน พระอริยเจ้าพระอรหันต์ ท่านจะถูกแก่กอกเดียว : ถ้าว่ามีแผล เช่น เจ็บเนื้อที่มีแผลอยู่ มันก็เจ็บเท่านั้น, ที่จะไปว่า กวาม.จึบของกู กูจะตาย นั้นไม่มี; แต่กนเรามักถูก ทีเกียวพร้อมกันทั้ง ๒ ดอก และไม่เห็นว่าเป็น ๒ ดอก.

กนธรรมกานี้ บางทีไม่มีลูกศรดอกแรกด้วยซ้ำไป ก็คิดสร้างลูกศรดอกใหญ่ คือ อุปาทานกวามกิด ความนึก ความยึดมั่น วิตกกังวล, ไม่มีเรื่องก็มาคิดให้มีเรื่อง จนเป็นทุกข์ จนเป็นบ้า เป็นโรกเส้นประสาท; ความทุกข์จึงมีเป็น ๒ ชั้นอย่างนี้.

ทุกบ์ทางเวทนา นี้ เนื่องด้วยวัตถุ ด้วยกาย : ๆา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ก็สุดแท้ ; แข่ว่า ทุกบ์ทางอุปาทาน ละก็ มาในรูปของจิตล้วน ๆ. แม้ว่ามันจะ เข้ามาทาง ๆา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ทีแรก มันก็เปลี่ยนสภาพเป็นเรื่องของจิตใจล้วน ๆ ยึกมั่นถือมันแล้วเป็นทุกข์ ; นี้เรียกว่า ทุกข์ใหม่, ทุกข์อันใหม่ที่ไม่ควรจะมี, ทุกข์ เสียเปล่า ๆ เพราะกวามโง่. ส่วนทุกขเวทนานั้นมันต้องมี เพราะว่า เราต้องเกิด ต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตาย มันก็ต้องเป็นอย่างนั้นไป.

อย่าได้ไปโง่ เอากวามเกิดมาเป็นกวามเกิดของกู กวามแก่มาเป็นกวามแก่ ของกู เอากวามตายมาเป็นกวามตายของกู; นี้มันจะทุกข์หนัก ทุกข์อย่างลูกศรลูกที่ ๒. กวามทุกข์อย่างที่ธรรมชาติมันเป็นอยู่เอง นี้ไม่เท่าไร กวามทุกข์ที่กนไปโง่ผิดธรรมชาติ ไปยึกถือเอามาเป็นของกู เข้ามาแล้วนี้เป็นทุกข์มากกว่า.

เรื่องนี้สำคัญมาก ขอให้ทุกคนจำไปคิด สังเกตดูให้ดี ๆ แล้ว เราจะมีความ ทุกข้อย่างหลังนี้ โดยมาก. แม้เรากลัวว่าจะเรียนไม่สำเร็จ จะสอบไล่ตก นี้ก็เป็น กวามทุกข์ขึ้นมาจากความโง่ ที่สร้างขึ้นมาด้วยอุปาทาน; ถ้าขึ้นเป็นอย่างนั้นมันก็จะ เรียนไม่ได้จริง ๆ ด้วย จะสอบตกเอาจริง ๆ ด้วย. กวามทุกข์นี้แยกออกเป็น ๒ พวก ดังกล่าวมา : ทุกขเวทนาพวกหนึ่ง, ทุกข์อุปาทานพวกหนึ่ง.

เดี๋ยวนี้ คนในโลกรู้จักกันแต่ทุกขเวทนา, ส่วนทุกข์อุปาทาน นี้ร้ายกว่า ที่เป็นบัญหากว่า เขาไม่รู้ เขาจึงแก้บัญหาไม่ได้ เขาจึงทะเลาะกันแต่เรื่องปากเรื่องท้อง. พวกชนกรรมาชีพ และนายทุน เขาทะเลาะกันอยู่ ด้วยบัญหาที่มาจากทุกขเวทนา ไม่รู้จัก ทุกข์อุปาทาน ที่มันเหนือกว่า และกำลังเหยียบย่ำกันอยู่ทั่วไป. ควรจะไปสอนกัน ให้รู้จักความทุกข์บันิดหลังเถิก จะก่อยเพลามือในเรื่องทางวัตถุ แล้วก็มาเอาจริงกัน ในเรื่องทางจิตใจ.

ใครมีบัญหาอะไรอีกก็ถามได้ เมื่ออยู่ในห้องเรียนคุณมีบัญหามาก พอมา สวนโมกข์บัญหาไม่มี เห็นไหมตั้งหลายสิบคนไม่เห็นมีใครถาม; นี่ก็อำนาจของธรรมชาติ ทำให้ไม่ค่อยมีบัญหา. ผู้ที่ใคร่ศึกษา นั่งให้ใกล้ ๆ หน่อย จะได้ถามได้ง่าย.

(ถาม) ที่ท่านอาจารย์กล่าวว่า การอยู่กับธรรมชาติ ดีกว่าการอ่านหนังสือ จะเป็น หนังสือเกี่ยวกับธรรมะ. ถ้าเช่นนั้นการนั่งสมาธิในท่ามกลางธรรมชาตินั้น ท่านอาจารย์กิดว่า เพียงุคประสงก์อันไถ แล้วการนั่งสมาธิ เรากวรจะกำหนดกวามกิดของเราไปทางใด, และก้า เราไม่มีกวามรู้ ซึ่งอาจจะต้องได้รับจากทางหนังสือบ้าง เราจะมีกวามรู้ในการใช้ประโยชน์จากการ นั่งสมาธิได้อย่างไร ?

(ตอบ) ก็เห็นแล้ว ที่ถามมานี้ คือว่า เราอ่านหนังสือเล่ม ๆ นั้นก็อย่างหนึ่ง แล้วหนังสือที่กี่กว่านั้นก็คืออ่านจากธรรมชาติ ได้แก่ร่างกาย จิตใจของเรา หรือทุกสิ่งที่ มันเนื่องกันอยู่ เลยให้คำพูดคำใหม่กันลืม เพราะจำง่ายว่า "อำนหนังสือทางวิญญาณ" กันเสียบ้าง. อ่านหนังสือในกระดาษสมุดเล่ม ๆ นั้น เป็นการอ่านหนังสือทางวัตถุ ; ทีนี้อ่านหนังสือทางวิญญาณ นั้นกือทำสมาธิ ทำวิบัสสนา : ทำจิตให้เป็นสมาธิ สามารถ อ่านหนังสือธรรมชาติด้วยวิบัสสนา นี้ก็เป็นการอ่านหนังสือ, น่าอ่านกว่า สนุกกว่า มีประโยชน์กว่า.

เกี๋ยวนี้เราอ่านหนังสือเล่ม ๆ กันจนเพื่อมาก จนเวียนหัว จนพื้นเผือ ก็ลอง มาอ่านหนังสืออีกเล่มหนึ่ง : หนังสือตัวธรรมชาติ ทัวร่างกายจิตใจนี้ ให้พอ ๆ กัน, แล้วหนังสือเล่ม ๆ ที่เป็นทำรานั้น มันก็สอนวิธีที่จะอ่านหนังสือธรรมชาติอันลึกซึ้งได้ เช่นเรียนพระไตรบิฏก นี้ก็เพื่อจะรู้วิธีที่จะอ่านชีวิต อ่านนามรูป ชันธ์ อายตนะ. เพราะ เหตุนี้เราจึงกวรถือว่า มันเป็นอุปกรณ์ของกันและกัน, หรือเป็นบุพภากของกันและกัน.

ในทางการศึกษาด้วยการอ่าน การพั่ง ทางหู ทางทานั้น เป็นสิ่งที่ต้องทำ ในชั้นแรก, บางที หรือ บางสมัย เราไม่มีหนังสือเล่ม ๆ อ่าน แต่เราต้องพั่งเขาพูด ทางหู นี้ก็มีผลเท่ากับอ่าน ก็เรียกว่าอ่านทางวัตถุ. พอเสร็จแล้วเรามาอ่านทางวิญญาณ คือ จิตที่เป็นสมาธิดี **สอดส่องไปในความจริงบองนาม** และ **รูป,** เรื่อง อน**ิจจัง ทุกบัง** อนัดดา นี้เป็นการอ่านหนังสือของธรรมชาติ, อ่านตัวธรรมชาติเหมือนเป็นหนังสือ.

เป็นอันว่า เราไม่ต้องรังเกียจการอ่านหนังสือชนิดไหน ทำให้พอดี ทำให้ ถูกเรื่อง; อยู่ที่สวนโมกช์นี้ ก็อ่านหนังสือเล่มที่ ๒ ให้มาก คือหนังสือจากธรรมชาติ. เมื่ออยู่ที่บ้านที่โรงเรียน ได้อ่านหนังสือทางวัตถุมาก แล้วอ่านที่บ้านก็ได้ เอาเวลาไว้ อ่านธรรมชาติที่สวนโมกข์เมื่ออยู่ที่สวนโมกข์นี้ ดีกว่า เพราะว่ามีเวลาน้อย.

แท้จริง แม้จะอ่านหนังสือเล่ม ๆ มาอ่านในที่อย่างนี้ ก็ยังได้กวามดีกว่า อ่านในที่ที่อัดแอ; ฉะนั้นกวรจะอ่านหนังสือทั้ง ๒ เล่ม : ทั้งหนังสือเล่ม ๆ และ หนังสือในจิตใจนี้ ให้ละเอียดลออ ให้แยบกายยิ่งกว่าที่แล้ว ๆ มา. นี่มีความจริงเพียงเท่านี้ มีบัญหาเท่านี้ คงอ่านหนังสือต่อไปทั้ง ๒ เล่มเถิด.

(ถาม) กวามรู้สึกในขณะที่เข้าใจบางเรื่อง เป็นกวามรู้สึกที่อธิบายไม่ถูก แต่ถ้าเรา เข้าใจที่แล้ว จะอธิบายเป็นเหตุเป็นผลได้. ทีนี้ ภาวะที่เป็นพระอรทันท์ หรือนิพพานไปแล้วนี่มัน เป็นกวามรู้สึกที่อยู่ในสติปัญญา หรืออธิบายก้วยเหตุผลไม่ได้ หรืออย่างไร ?.

(ตอบ) อธิบายอย่างเหตุผลนั้นมันกนละอัน กวามรู้สึกที่แท้จริงนั้น ไม่ต้อง อธิบายด้วยเหตุผล; ฉะนั้นจึงฮธิบายไม่ได้ เขาจึงไม่อธิบาย, ไม่อธิบายตัวธรรมะ ที่เป็นการบรรลุ มรรกผลด้วยวาจา หรือด้วยเหตุผล เพราะมันจะเหมือนกับเต่า จะพูก เรื่องบนบกให้ปลาพัง, จะเป็นอย่างนั้นเพราะไม่รู้จะใช้เหตุผลอย่างไร, ใช้เหตุผลเท่าไร ๆ ปลานั้นก็พึ่งไม่ถูก. ฉะนั้น พระอรหันต์จึงไม่พูกเรื่องนี้กับบุกกล; ท่านจะพูกแท่ เรื่องว่า ทำอย่างนั้นซิ, ทำอย่างนั้นซิ เท่านั้น, แล้วก็ไปรู้เอาเองว่าเป็นอย่างไร.

ในโลกบั้จจุบันนี้ คนหลงใหลในเหตุผลมากเกินไป; เรื่องการบรรลุธรรม นั้นอยู่เหนือเหตุผล, หมายถึงเหตุผลในการพูดจา เป็นเหตุผลตามธรรมชาติที่จะต้องรู้ แล้วก็ไม่ยึกถือ ในสิ่งที่เป็นเหตุผลจึงจะหลุดพ้นจากอำนาจของเหตุผล. เห็นว่ามัน เป็นแต่เพียง สิ่งที่เป็นเหตุบ้าง สิ่งที่เป็นผลบ้าง ไม่มีสาระอันแท้จริงที่กวรยึกถือได้ ก็เลยไม่ยึกถือ; แล้วก็เรียกว่ามันพ้นอำนาจของเหตุผล ที่จะไปทำให้กิดนึกอย่างไร.

การปฏิบัติธรรม นี้ก็เหมือนกัน ไม่ใช่เหตุผล แต่ต้อง เป็นความจริงที่แท้ การถึงตัวความจริงทีแรก เรียนด้วยเหตุผลก็ได้ แต่ว่าแล้วจะต้องเลยผ่านเหตุผลไป. อย่างในกาลามสูทวที่ว่า *มา ตกุกเหตุ, มา นยเหตุ* ซึ่งแปลว่า *จะเชื้อลงไปไม่ได้ เพราะเหตุว่าตามหลักแห่งตรรก หรือตามหลักแห่งนัย คือเหตุผล*. เรายิ่งพูดเหตุผล ก็ยิ่งเป็นปรัชญา ไม่เป็นธรรมะ หรือเป็นศาสนา; ฉะนั้น เราจะไม่ยุ่งกับเหตุผล เราเอาความรู้สึกจริง ๆ เช่นทุกข์ ก็ต้องมีความทุกข์จริง ๆ อยู่ในจิตใจจริง ๆ แล้วก็มอง เห็นอยู่ : อ้าว, มันมาจากความโง่อันนี้เอง ไม่ต้องใช้เหตุผลอะไรแล้ว ก็เห็นชัดอย่างนี้ ถ้าไม่มีเหตุอันนี้ ก็ไม่ทุกข์ มันก็ไม่ต้องมีเหตุผลอะไวมาย้างยิง.

สมัยนี้ เขาทำเบ็นรูปปรัชญากันเสียหมด ก็เลยไปยุ่งกันแต่เรื่องการใช้เหตุผล ซึ่งก็เบ็นเรื่องหนึ่ง อีกผ่ายหนึ่ง. เรื่องของผ่ายธรรมะนี้ เราอยากจะอยู่เหนือเหตุผล ยิ่งๆ ขึ้นไปเรื่อยๆ จนไม่ต้องอาศัยเหตุผล จิตจึงจะหลุดพ้น.

คำว่า "หลุดพัน" หมายความว่า รวมทั้งหลุดพันจากการที่จะต้องเป็นหาส ของเหตุผล, เป็นทาส หรือเป็นบ่าวนั้นแหละ. อย่าเป็นทาสของเหตุผล, ในชั้นแรก มันก็ไม่มีเหตุผล แต่มันมีอีกความหมายหนึ่ง. อย่างมงายนั้น คือ อย่าเป็นคนงมงาย ไร้เหตุผล, มันมีเหตุผล เพื่อจะเลือกเอามาทางนี้ ๆ; แล้วต่อมามันบีนขึ้นพันเหตุผล อยู่เหนืออำนาจ หรืออิทธิพลของเหตุผล นั้นแหละจิตนั้นจึงจะเรียกว่า เป็นอิสระแล้ว ไม่ต้องการอะไรที่เป็นเหตุ หรือเป็นผล ต้องการแต่ความว่าง ซึ่งไม่เป็นเหตุและไม่ เป็นผล.

นี้เป็นการกล่าวทีเดียวหมด อาจจะพั่งยากก็ได้ แต่เรื่องทั้งหมดมันเป็น อย่างนี้; ถ้ายัง "เหตุผล" อยู่ ก็กลานตัวมเตียมอยู่กับเหตุผล. มันต้องไปสูงขึ้นไป ๆ เป็นเหตุผลที่ดีที่สูงขึ้นไป จนไม่มีเหตุผล ไม่ต้องเกี่ยวกับเหตุผล.

(ถาม) ตามที่ผมเข้าใจ ว่าพระอรหันก์นี้กือเป็นผู้ที่มีปัญญาอย่างสูงสุกแล้ว, ปัญญา สูงสุกนี้ผมเข้าใจว่า สามารถกับความทุกข์ทางกายไก้ พร้อมทั้งกับความทุกข์ทางจิกใจได้ด้วย. สมมติว่า ถ้ายืนอยู่ในที่ร้อน ๆ นี้ก็เป็นทุกข์ทางกาย เราก็หลบซ่อนเสีย หรือถ้าหนาวเราก็คลุมเสีย

a 🍙

#### บ้ญหาของคน

ให้เพียงพอเท่านั้น. แต่ผมสงสัยเรื่องการทำสมาธิถึง ๑๖ ขั้น ๑๖ ตอนนั้น มันจะมากเกินไป หรือเปล่า ? หรือว่าการทำ ๑๖ ขั้น ๑๖ ตอน ที่ทำให้บิญญาสูงสุกถึงขั้นนั้น จึงเป็นพระอรหันต์ ?

(ตอบ) ข้อแรก เป็นไปไม่ได้ ที่จะเอาเหตุผลไปวัดพระอรหันต์; ถ้ากุณ กล้าวัดพระอรหันต์ด้วยเหตุผล ผมก็ตอบไม่ได้. ทำสมาธิ ๑๖ ขั้น ๑๖ ตอนนั้นเขา หมายถึงการปฏิบัติ ซึ่งจะแบ่งเป็นกี่ร้อยขั้น กี่ร้อยตอนก็ได้ ให้ปฏิบัติได้ก็แล้วกัน, แบ่งให้ เห็นง่ายแก่การศึกษาและปฏิบัติ. สึ่งต่าง ๆ มันเปลี่ยนแปลงไปตามกฎแห่งเหตุผล เราไป ทำให้ถูกเรื่องของมัน จนในที่สุดอยู่เหนือเหตุผล ก็ต้องการอย่างนั้น. เรื่องของ พระอรหันต์ อย่าเพ่อพูด แล้วก็อย่าเอาเหตุผลไปใช้วัดพระอรหันต์ ท่านเป็นกนที่อยู่ เหนือเหตุผล.

โมกขธรรมประยุกต์

– ២ –

ดจ มีนาคม ๒๕๑๘

# ข้ญหาของคน (ต่อ)

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, วันนี้เบ็นการพูดกันครั้งที่ ๒. ในเรื่องโมกขธรรมประยุกต์.

เมื่อวานนี้ก็ได้พูดถึงสิ่งนี้โดยหัวข้อย่อยว่า ปัญหาของคน; จากข้อความ ที่พูดไปแล้วนั้น. เป็นการแสดงให้เห็นชัดว่า หลักสำคัญในพระพุทธศาสนา ก็คือ การกล่าวถึงบัญหาบองคน และการที่จะสะสางบัญหาเหล่านั้นให้หมดไป. ทีนี้เราไปเรียกชื่อเป็นภาษาบาลี เช่นเรียกว่า อริยสัจจ์ ๔ เป็นต้น และการ อธิบายแนะนำ ก็พูดกันแต่ในเรื่องทฤษฎี หรือตัวหนังสือที่เพื่อ ก็เลยไม่ ได้รับประโยชน์.

## การบวชที่แท้จริง ควรแสวงหาโมกขธรรม

เดี๋ยวนี้ เราจะทำให้ได้รับประโยชน์ทางพระพุทธศาสนา อย่างที่เรียกว่า ประยุกท์, และสิ่งที่จะทำนั้นก็ได้แก่สิ่งที่เรียกว่า "โมกขธรรม"; เพราะว่า การบวช ที่แท้จริง ไม่ใช่บวชเพียงระยะสั้น ก็ไม่มีอะไรนอกจากแสวงหาโมกขธรรม; นี้เป็น หลักเกณฑ์ เป็นขนบธรรมเนียมประเพณี ที่มีมาแล้วแต่ครั้งพุทธกาล. พวกเรานี้ แม้จะบวชกันสักหนึ่งเดือน *ถ้าเป็นการบวขจริง ก็ควรต้องเป็นการแสวงหา* และพบ ได้บ้าง ใช้เป็นประโยชน์ได้บ้าง *ซึ่งสิ่งที่เรียกว่าโมกขธรรม*; เพราะฉะนั้น ผมจะ พูกถึงสิ่งที่เรียกว่า โมกขธรรมประยุกต์นี้เรื่อย ๆ ไป จนกว่าจะรู้สึกว่าเพียงพอ, และก็ ไม่ต้องประหลาดใจ ที่จะพูดเรื่องเดียวกันนี้ต่อไปอีก และแม้ในวันนี้ ก็จะได้กล่าวโดย หัวข้อย่อยว่า บัญหาของกน ต่อจากครั้งที่แล้วมา.

คนที่ไม่มีโรกภัยไข้เจ็บ ไปหาหมอ นี้มันก็คล้ายกับละเมอ; คนที่ไม่มี บัญหาในเรื่องของชีวิตจิตใจ จะมาศึกษาธรรมะ หรือมาบวช ก็เรียกว่า ละเมอพอ ๆ กัน. ฉะนั้น จุดตั้งต้น มันตั้งต้นที่บัญหา คือเราต้อง **มีบัญหา** แล้วก็ **จะแก้บัญหา** นั้น; ถ้าคนเราไม่มีบัญหา ก็ไม่ควรจะยุ่งให้เสียเวลา ให้ป่วยการ.

เกี๋ยวนี้ เรามีบัญหา อยู่นิ่งไม่ได้, แล้วบัญหานี้ก็มีมากมายหลายระดับ หลายชั้น ตามวัยตามสถานการณ์แวกล้อม แล้วยังมีที่เกี่ยวกับตนเอง เกี่ยวกับผู้อื่น ล้วนแต่เป็น บัญหาทั้งนั้น. แต่ทางศาสนาเรา ไม่ก่อยจะย้ำมาก ในส่วนที่เกี่ยวกับสังกม หรือผู้อื่น โดยหวังอยู่ว่า เมื่อบุคคลแต่ละคน ไม่มีบัญหาแล้วสังคมก็ไม่มีบัญหา คือมันเกลี้ยงไปจาก บัญหา; ฉะนั้น จึง พยายามทำคนแต่ละคนให้หมดบัญหา; แม้ว่าคนจะเพิ่มมาก ขึ้นจนอะไร ๆ มีไม่พอ แต่ถ้ากนเป็นกนกี เป็นคนไม่มีบัญหาแล้ว คนก็แบ่งกันเอง ไม่มีบัญหาที่จะต้องทะเลาะวิวาทกัน.

# แต่ละคน ไม่รู้จักปัญหาของตัวเอง

ทุกวันนี้ คนในโลก ไม่รู้จักตัวเอง ไม่รู้จักบัญหาของตัวเอง แล้วก็ไปทำ บัญหาให้มีมากขึ้น โดยไม่จำเป็น; ฉะนั้น เราจึงมาพูกถึงบัญหาของคน โดยเฉพาะ บัญหาอย่างบั้จเจกชน คือคน ๆ เดียวไปก่อนดีกว่า.

เมื่อวานก็ได้พูกมาแล้วถึง **บัญหาบองคน คือความทุกข์**, *ความทุกข์ใน ที่นี้มีความหมายว่า สิ่งที่น่าเกลียดน่าขัง* ไม่หมายความเฉพาะแต่ว่า มันเจ็บปวดเหลือ ทรมาน เพราะถือเอาตามหลักที่ว่า "**สิ่งใดไม่เที่ยง สิ่งนั้นเป็นทุกบ์**"; ฉะนั้น เพียง แต่สิ่งนั้นมันเปลี่ยนแปลง หรือมันหลอกลวง ก็เรียกว่า เป็นความทุกข์ได้. ด้วยเหตุนี้ "กวามสุขของคนโง่ จึงเป็นความทุกข์ของเขานั้นเอง" ซึ่งเป็นสิ่งที่น่าเกลียดน่าชัง, แล้วเราถือเอาตัวบัญหาที่ความทุกข์ ก็ขอให้เข้าใจความทุกข์ในความหมายที่กว้าง หรือ เพียงพอ อย่างนี้. อย่าถือเอาแกบ ๆ เพียงว่า เจ็บปวด ทรมาน ทนไม่ได้ แล้วก็เป็น กวามทุกข์ นั้นก็เป็นอีกความหมายหนึ่ง; แม้การเจ็บปวดทรมานนั้น ก็เป็นสิ่งที่ น่าเกลียดน่าชัง.

ทีนี้ ซึ่งที่ไม่ทุกข์ทรมาน แต่แล้วมันเปลี่ยนแปลง หลอกลวง มายา นี่ก็เป็น ซึ่งที่น่าเกลียกน่าชัง; เราจะทำกวามรู้สึกน่าเกลียกน่าชังนี้ให้หมดไป. **บัญหาของคน ก็อยู่ที่คนนั้นมีความหุกข์** หรือมีอาการ มีสภาพที่น่าเกลียกน่าชังในทุกความหมาย.

# บ้ญหาของคน อยู่ที่ บังคับตัวเองไม่ได้

มาดูที่ **ตัวบั๊ญหา** มันก็คือ ตัวความน่าเกลียกน่าขังนั้นเอง : เราบังกับตัว เราไม่ได้ ; นี่ก็เป็นความน่าเกลียกน่าขัง, แล้วเป็นตัวบั๊ญหาอย่างยิ่ง. วันนี้เราจะพูด กันถึงส่วนนี้ ให้ละเอียดออกไป ว่าบัญหาของเราคือ ความที่เรา **บังคับตัวเองไม่ได้**, สิ่งต่าง ๆ ยังไม่อยู่ในภาวะที่เราควบกุมได้ โดยเฉพาะทางจิตใจ.

#### บ้ญหาของคน (ต่อ)

ที่ว่า เรากวบคุมสิ่งท่าง ๆ ได้นั้น เราเอาแต่เพียงว่า สึ่งท่าง ๆ ไม่รบกวนเรา หรือรบกวนเราไม่ได้ ก็เท่ากับเรากวบคุมได้ รวมทั้งเราเฉยได้ต่อสิ่งท่าง ๆ; เดี๋ยวนี้ เรากวบคุมไม่ได้ แม้แต่ร่างกายของเรา หรือจิตใจของเราเอง. ที่เป็นกรณีใหญ่ ๆ ก็เป็น กวามโลภ ความโกรธ ความหลง เหล่านี้ เราควบคุมไม่ได้; หมายความว่ากลุ่มนี้ คือร่างกายนี้ จิตใจนี้ ที่รวมเรียกกันว่า "เรา" นี้ ไม่สามารถจะควบคุมความโลภ ความโกรธ ความหลง ของตนเองได้. ทำไมจึงเป็นอย่างนั้น ? มีคำตอบหลายชั้น เราจะต้องพูดกันทีละชั้น.

## ต้นเหตุที่บังคับตัวเองไม่ได้ คืออวิชชา

ถ้าจะประมวลเรื่องท่าง ๆ เกี่ยวกับเรื่องนี้มา มันก็ **มีบัญหาเกี่ยวพันไปถึง** สิ่งที่เรียกว่า อ**วิชชา** อย่างที่พูดแล้วเมื่อวานว่า ความทุกข์นั้นเกิดมาจากอวิชชา. ที่พูด กันว่า ความทุกข์เกิดมาจากตัณหานั้นก็ถูก คือเอาตอนหลัง เมื่อ *อวิชบาให้เกิดตัณหา* แล้ว; หรือถ้าพูดอย่างประยุกต์ในระยะอันสั้นก็ว่า *ความทุกข์นี้เกิดมาจากอุปาทาน* ซึ่งเกิดมาจากตัณหา อีกต่อหนึ่ง.

เราจะเห็นง่ายที่สุด ที่ติดแฝดกันอยู่กับตัวกวามทุกข์นี้ กือสิ่งที่เรียกว่าอุปาทาน เข้าไปยึดมั่นถือมั่น ด้วยกวามรู้สึกเป็นตัวเรา หรือเป็นของเรา. ที่นี้อุปาทานนั้นมา จากตัณหา หรือกวามอยาก, แล้วตัณหา กือ กวามอยากนั้นมาจากอวิชชา จึงว่า ต**้นตอที่สุดอยู่ที่อวิชชา.** 

ทรงนี้ขอเตือน ขอแทรกเป็นการเตือนอยู่เสมอว่า ที่ว่า ความอยาก นี้ต้อง เป็นความอยากพื้มาจากอวิชชา; ไม่ใช่กวามต้องการที่มาจากสติบัญญา. ทีเรียกว่า ยึกถือก็เหมือนกัน ต้องยึกถือด้วยอำนาจของอวิชชา. ภาษาไทยมันเล่นตลกได้ แต่ ภาษาบาลีเล่นตลกไม่ได้. *ภาษาบาล*ี เขาใช้กำว่า *ตัณหา นี้หมายถึงแต่ความอยากที่มา*  *จากอวิชชา ;* ถ้าไม่อย่างนั้นก็เรียกชื่ออย่างอื่น. คำว่า *อุปาทาน – ความยึดถือ* ในที่นี้ก็เหมือนกัน ต้องยึกถือด้วยอวิชชา **มีมูลเหตุมาจากอวิชชา.** 

ต้นตอที่สุด นั้นคือว่า จากอวิชชา นี้จึง เกิดตัณหา. สำหรับ อวิชชา นี้ ก็*มีอยู่ ๒ ระยะ* คืออวิชชาที่เราไม่มีความรู้อันถูกต้องในกรณีนั้น ๆ ที่เกิดขึ้น นี้ก็เรียก ว่า อวิชชาเกิดในกรณีนั้น ๆ, และอวิชชาอีกความหมายหนึ่งเป็นต้นตอของอวิชชา ทั้งหลาย ก็คือ สิ่งที่ยังไม่รู้ว่ามันเป็นอะไร; คือถ้าเมื่อถามว่า อวิชชามาจากไหน ? ก็ตอบว่า อวิชชามาจากอวิชชา – มาจากอวิชชา – มาจากอวิชชาอยู่เรื่อยไป. ไปจบ อันสุดท้ายที่ไหน ? ก็คือสิ่งที่เรายังไม่รู้จักว่า มันคืออะไร. เพราะฉะนั้น เราไม่ต้องถาม ไปถึงนั้น รู้แต่เพียงว่า อวิชชาในกรณีนี้ของเราในบัจจุบันนี้คืออะไร เฉพาะเรื่องอย่างนี้ ดีกว่า.

การที่มี อวิชชา นี่ มีเสียจนเคยชินเป็นนิสัย ก็เรียกว่า อวิชชานุสัย อีก ทีหนึ่ง; เมื่อเราไม่รู้สึกตัว ไม่เข้าใจในสิ่งต่างๆ แม้ที่เป็นตัวเรา ที่เกี่ยวกับตัวเรา จนเกยชินเป็นนิสัย อย่างนี้เรียกว่า อวิชชานุสัย. ครั้นพิจารณาไป ๆ ก็จะพบว่า นี้เอง เป็นตัวมารร้าย หรือตัวการที่ทำความร้ายให้แก่เรา คือความไม่รู้จนเคยชินเป็นนิสัย; เมื่อ ไม่รู้สึกตัว เพราะไม่รู้ ก็ไม่รู้สึกตัว ก็ควบคุมไม่ได้.

การเกิดทุกข์ เป็นไปเพราะคนไม่รู้ความจริง

อาการที่ไม่รู้สึกตัว หรือไม่รู้ความจริง ในเมื่อมีอะไรเกิดขึ้น แล้วก็ได้ เป็นไปจนเกิดกวามทุกข์ขึ้น เป็นเรื่อง ๆ ไปแต่ละวัน ๆ นี้เอง ที่กำลังมีอยู่แก่พวกเรา; อาการที่เป็นอย่างนี้ ก็กือ อาการที่เรียกด้วย ภาษาบาลีว่า ปฏิจจสมุปบาท; พูด อย่างนี้ เราก็พั่งไม่ถูก แล้วก็ป่วยการ ที่จะไปเรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท, แต่เราก็ไม่รู้ ว่าจะเรียกมันว่าอะไร ก็ต้องเรียกว่า "ปฏิจจสมุปบาท". คำว่า "ปฏิจจสมุปบาท" ถ้าเป็นคำใหม่แปลกสำหรับผู้ใค ก็ต้องไปพยายาม สนใจให้รู้ว่า คืออะไร ; แต่ถ้าพูดกันแบบประยุกต์ ก็คือ **บัญหาบองคนพี่เกิดบิ้น** แล้วทำให้เป็นหุกบ์ในเรื่องหนึ่ง ๆ นั้นแหละคือปฏิจจสมุปบาท ซึ่งมีกันทุกกน วันละหลาย ๆ เรื่อง. ถ้าเกิดความทุกข์ในอาการ ที่เจ็บปวดทรมานก็ดี ในอาการที่ หนักอึ้ง, หรือในอาการที่มันหลอกลวงไม่ให้รู้ ทั้งที่มันเป็นกวามทุกข์ ก็ดี นี้ก็เรียกว่า เป็นการเกิดแห่งกวามทุกข์ ตามนัยแห่งปฏิจจสมุปบาท แล้วก็มีอยู่จนเกยชินเป็นนิสัย.

เราต้องรู้จักแยกกำสองกำ ก็อว่า *การกระทำ* กำหนึ่ง, แล้วก็ *การเพิ่ม ความเคยขินจนเป็นนิสัย* นั้นอีกกำหนึ่ง, เป็นสองกวามหมาย. นี้ให้เรารู้ไว้ว่า ถ้าเราทำอะไรลงไป ส่วนที่เป็นการกระทำนั้น มันก็เป็นอยู่ส่วนหนึ่ง, อีกส่วนหนึ่ง มันเป็นการเพิ่ม ให้เกิดกวามเคยชินเป็นนิสัยขึ้นมา อีกส่วนหนึ่ง. เช่น เราทำเลว เราก็มีกวามเลว นั้นส่วนหนึ่งท่างหาก; แล้วก็มีกวามเคยชิน ในการที่จะทำเลวเพิ่มขึ้น, มี **ความเคยชิน** เพิ่มขึ้นอีกส่วนหนึ่ง. ส่วนหลังนี้ กือ ส่วนที่เรียกว่า อ**นุสัย**, ส่วน แรกนั้นเรียกว่า การกระทำ.

ทุก ๆ วัน เรามีการกระทำที่เป็นความทุกบ์ แล้วก็เพิ่มความเคยชิน ที่จะ ทำอย่างนั้นขึ้นทุกกราวไป ที่มีการกระทำอย่างนั้น วันหนึ่งมีหลายกรั้ง, เดือนหนึ่ง ปี่หนึ่ง ก็หลายสิบกรั้ง หลายร้อยกรั้ง ก็เลยมีแต่กวามเกยชินที่จะเป็นทุกข์. เพราะฉะนั้น เราจึงเป็นทุกข์ง่ายเหลือเกิน คือ*ไวต่อการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ ด้วยความโลภ* บ้าง ด้วยความโกรธ บ้าง ด้วยความหลง บ้าง; เพราะเราทำกับมันจนชินเป็นนิสัย.

## ต้องรู้กลไกของ "ตัวคน" เพื่อรู้จักบ้ญหา ทีนี้ เราจะดูให้ชัดยิ่งขึ้นไป ในส่วนที่ไวต่อการเกิดทุกบ์ นี้ยากตรงที่เราบังกับ มันไม่ได้ เพราะว่าเรามีความเคยบิน เป็นนิสัยที่จะเป็นทุกข์. เมื่อจะศึกษาเรื่องนี้ ก็ต้องตั้งต้นไปตั้งแต่เรื่องของกน ๆ หนึ่งอีกตามเกย เพราะว่าเรากำลังพูดถึงบ้ญหาของกน.

อย่าลึมว่า เรากำลังพูดถึง **บัญหาของคน** เรา **มีคว**ัคน นั่นแหละ เป็นตัว บัญหา. กนเรานี้ประกอบอยู่ด้วยส่วนสำคัญก็คือ ร่างกาย กับ จิตใจ; สิ่งทั้งสองนี้ ต้องไปด้วยกัน จึงจะเกิดก่าของมันขึ้นมา. ถ้าร่างกายไม่มี จิตมันก็ทำอะไรไม่ได้. ถ้าจิตไม่มี ร่างกายก็ไม่มีอะไรจะปรากฏออกมาได้ คือเป็นไปไม่ได้; เพราะฉะนั้น ต้องบวกกันสองอย่าง เป็นกาย + ใจ หรือใจ + กาย แล้วแต่จะเรียก. อย่าไปแยกออก เป็น ๒ ส่วน แล้วแยกกันอยู่ มันต้องอยู่ด้วยกัน เป็นสิ่งเกียว; แต่ว่าแต่ละส่วนมัน ก็ทำหน้าที่ต่างกัน.

ร่างกายนี้ เป็นเหมือนภาชนะใส่อะไร สักอย่างหนึ่ง เท่านั้นเอง ทำหน้าที่ ไปตามหน้าที่ของร่างกาย ที่จะอำนวยให้เกิดผลทางจิตใจ; ฉะนั้น **จิตใจ** นี้เป็นเหมือน กับว่าเจ้าของเรื่อง คือ **เป็นผู้รู้สึก** แล้วก็ **สังให้ร่างกายทำ**. ให้ร่างกายมันเคลื่อนไหว เปลี่ยนแปลงไป; โดยเนื้อแท้แยกกันไม่ได้ : การทำก็ทำด้วยกัน, การเคยชินเป็นนิสัย ก็เป็นด้วยกัน.

ทีนี้ มีเรื่องที่ ๓ อีก นั่นก็คือเรื่องข้างนอก คือสิ่งที่จะมากระทบกันเข้ากับกาย และใจ; ถ้าพูกตามกัมภีร์พุทธศาสนา เขาก็เรียกว่า *รูป เสียง กลิ่น รส โผฏจัพพะ ธัมมารมณ*ี รวม ๖ อย่าง *เป็นวัตถุข้างนอก* ที่จะ มากระทบกับกาย และใจบ้างใน : รูปกระทบตา, เสียงกระทบหู, กลิ่นกระทบจมูก, รสกระทบลิ้น, สัมผัสทางผิวหนังมา กระทบผิวหนัง, อารมณ์กวามรู้สึกมากระทบจิต, นี้รวมเป็น ๖ คู่. การศึกษาเช่นนี้ ต้องเล็งถึงตัวจริง ไม่ใช่ตัวหนังสือ.

เมื่อผมพูกอะไรไป พวกกุณต้องรู้จักตัวจริงของมัน ว่า ผมกำลังพูกถึงอะไร ที่กำลังมีอยู่ในตัวกุณ : พอพูกว่า ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ก็ต้องรู้ว่า เรามี อันนี้ เป็นเครื่องมือ สำหรับรับอารมณ์ข้างนอก, แล้วมี รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ อยู่ข้างนอก สำหรับมาสัมผัสกับเครื่องรับข้างใน. ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ นี้มันก็มีทั้งที่กาย และใจ; เช่นว่า ตา นี้ ก็ มี
 เนื้อตา, แล้วก็ มีจิตส่วนที่จะรู้ทางตา ทำหน้าที่อยู่ที่ตา มันจึงจะเป็นตา ขึ้นมาได้.
 หู ก็เหมือนกัน ไม่ใช่หมายถึงแต่ว่า เนื้อหนังที่ประกอบกันเป็นหู หรือเพียงเครื่องทำ
 หน้าที่ทางหู มันต้องมีส่วนที่เป็นกวามรู้สึก ที่เป็นจิตเป็นอะไรนี้ มารวมเข้าด้วย จึงเรียก
 ว่าหู; จมูก ลิ้น กาย ก็เหมือนกัน กระทั่งใจเอง.

ในวันหนึ่ง ๆ เรามีอะไรมากระทบตา หรือกระทบหู กระทบจมูก ขลข นี้เข้าใจได้เอง ไม่ต้องอธิบาย. ทีนี้พอมันมากระทบเข้าแล้ว จะมีอะไรเกิดขึ้น จึงมาเข้า เรื่องเมื่อตะก็ ? ก็คือ อวิชชา : ถ้ามีการกระทบ กันเข้าแล้ว ไม่มีความรู้ กวามฉลาด ในเรื่องนั้น ๆ การกระทบนั้นก็ เป็นการกระทบตามอำนาจของอวิชชา.

ยกตัวอย่างทางตาก่อน : มีตา แล้วก็มีรูป ที่มากระทบตา เพราะมันมา ถึงกันเข้า, เกิดความรู้สึกทางตา เรียกว่า **วิญญาณทางตา**; นี่ของ <sub>m</sub> อย่างนี้ **ดึงกัน** เข้า แล้ว ก็ เรียกว่าผัสละ คือการกระทบโดยสมบูรณ์. ตอนผัสสะนี้เอง ถ้ามีความรู้ ความเข้าใจแจ่มแจ้งในความจริงของสิ่งนั้น ๆ อยู่ การกระทบนั้นก็เป็นการกระทบค้วยวิชชา; อย่างนี้จะไม่เป็นไปเพื่อเกิดทุกข์.

ทีนี้ โดยมากไม่เป็นอย่างมีวิชชา **ในขณะของการกระทบนั้น ขาดความรู้** มีกวามไม่รู้ หรืออวิชชาอยู่แทน; ดังนั้นมันจึงเป็นไปในทางที่จะให้**เกิดทุกข์อย่าง** แน่นอน เพราะว่าไม่รู้, หรือว่าอาจจะมีกวามรู้ แต่มาไม่ทัน เพราะไม่มีสติ ก็เหมือนกัน มีก่าเท่ากัน. เพราะว่า ไม่รู้เสียเลย มันก็อวิชชา, เพราะว่า รู้อยู่บ้าง แต่ในขณะนั้น ไม่เกิดกวามรู้อันนี้ เพราะไม่มีสติ นี้ก็เรียกว่า มีอวิชชาเหมือนกัน. เป็นอันว่า การ กระทบนั้น กระทบด้วยอวิชชา คือ การกระทบกันซึ่งมีอยู่ในร่างกาย หรือจิตใจของ กนนั้น ซึ่งกำลังเป็นคนโง่ ในกรณีนั้น. เมื่อ มีการกระทบ เกิดขึ้นแล้ว ก็มีเวทนา คือความรู้สึก เรียกว่าเวทนา. เวทนานี้แยกออกเบ็น ว่าน่ารัก น่าพอใจ ให้เกิดความยินดี ก็มี, ไม่น่ารัก ไม่น่าพอใจ ไม่ให้เกิดความยินดี ก็มี, หรือมันไม่มีกวามหมายใน ๒ ประการนั้น ทำให้ไง่ หรือหลง หรือสงสัยอยู่ ก็มี. ถ้าการกระทบนั้นเป็นไปในขณะที่ไม่มีวิชชา คือ มีอวิชชา แล้ว เวทนาที่เกิดขึ้น ก็กลายเป็นเวทนาที่มาจากอวิชชาด้วย คือ เป็นเวทนาสำหรับจะโง่ ค่อไปอีก จะให้เกิดคัณหา ค่อไป.

เวทนาที่มาจากการกระทบด้วยอวิชชา ทำให้เกิดตัณหา ก็อกวามอยาก ก้วยกวามโง่. อย่าลืมว่าข้อนี้สำคัญ ถ้าอยากด้วยวิชชา ไม่เรียกว่าตัณหา; พออยาก ด้วยอวิชชา – กวามโง่ ก็เรียกว่าตัณหา. ฉะนั้น ตัณหา ก็ออยากด้วยความโง่ ก็เกิด ขึ้นในเวทนานั้น ๆ ที่ปรุงออกมาจากผัสสะ ที่เป็นอวิชชา แล้วอะไรที่น่ารัก ก็จะโง่ ไปรัก, ที่น่าโกรธ ก็จะโง่ไปโกรธ, ที่น่าสงสัย ก็จะโง่ไปสงสัย.

ตอนนี้มีหลักที่แน่นอนอยู่อย่างหนึ่งว่า เมื่อได้รับเวทนาที่น่ารักน่าพอใจ เป็น สุขเวทนา มันก็ เพิ่มราคานุสัย คือความเคยชินที่จะรัก, ถ้าได้รับ หุดบเวทนา ที่ไม่ น่ารัก ไม่น่ายินดี มันก็ เพิ่มปฏิมานุสัย คือ ความเคยชินที่จะโกรธจะเกลียด จะเคียด แก้น, ถ้าได้รับ อทุดบมสุบเวทนา มันก็สลัวไป แต่ไม่ได้สร้างปัญญา หรือวิชชาขึ้น, เพราะฉะนั้น มันก็เพิ่ม อวิชชานุสัย คือ เพิ่มความเคยชินในการที่จะโง่ ที่จะไปสนใจ ในสิ่งที่ไม่ต้องสนใจก็ได้.

นี่ดูให้ดี ๆ ว่า เรา **วันหนึ่ง ๆ นี้ มีการเพิ่มให้ โง่ ถึมากน้อย**, หรือ *เพิ่ม* ให้เกิดราคานุสัย – ไวต่อการที่จะรัก, หรือ เกิดปฏิฆานุสัย – ไวต่อการที่จะเกิด กวามรู้สึกเกลียด, ก็มีอยู่อย่างนี้. อันนี้แหละเบ็นตัวสำคัญ ที่จะทำให้เราบังกับอะไร ไม่ได้ ในเรื่องต่าง ๆ ที่มันเข้ามาเกี่ยวข้องกับเรา ซึ่งเนื่องกันมาตั้งแต่ต้น ตั้งแต่มีการ กระทบ. ถ้าเกิด **กระทบด้วยอวิชชา** คือในขณะนั้นไม่มีวิชชา **ถึจะเกิดเวทนา**  **ลำหรับจะให้เกิดความอยากด้วยความโง่ ท**ั้ง ๓ ชนิด. *สุขเวทนา* ก็เกิดโง่ไปอย่าง หนึ่ง, *ทุกขเวทนา* ก็เกิดโง่ไปอย่างหนึ่ง, *อทุกขมสุขเวทนา* ก็เกิดโง่ไปอีกอย่างหนึ่ง.

การเพิ่มความโง่นี้ ทำกันมาตั้งแต่อ้อนแต่ออก มันก็เลย ขึ้นเป็นนิสัย และเป็นความไวที่จะเกิดกวามรู้สึกอย่างนั้น; นี่ลือตวับชื่ญหา ที่มีอยู่จริง มันตั้งต้นที่ ตรงนี้; เราไม่อยากจะโลภ ไม่อยากจะโกรธ ไม่อยากจะหลง ก็ทำไม่ได้ เพราะว่า เราพอกพูนความเคยชินอย่างนี้มาเรือย.

ทีนี้ พอเกิดตัณหา คือ กวามอยากไปตามกวามโง่ ในเวทนานั้น ๆ อย่างใด อย่างหนึ่งแล้ว จะเกิดอุปาทาน หรือยึกมั่นในลักษณะเบ็นตัวเรา เบ็นของเรา; อันนี้ ก็สำคัญมาก ถ้ากุณเบ็นนักศึกษาจริง ๆ กุณจะสังเกตเห็น ข้อที่ขัดแย้งในทางตรรกของ กนเขลา ๆ ในโลกนี้ เพราะเขาไม่รู้เรื่องนี้ ว่าทำไมจึงเกิดกวามอยาก ก่อนเกิดผู้อยาก; นี้เพราะว่า มันเบ็นเรื่องลม ๆ แล้ง ๆ.

"ผู้อยาก" นี้เป็นเรื่องลม ๆ แล้ง ๆ เมื่อเกิดตัณหา กวามอยากอย่างนั้น อย่างนี้แล้วจึงจะเกิดกวามรู้สึกว่า ฉันอยาก หรือ กูอยาก ทีหลัง ซึ่งเรียกว่า อุปาทาน; ฉะนั้น **ตัวดู** ที่เรียกว่า **เป็นอุปาทาน นั้น เป็นเรื่องลม ๆ แล้ง ๆ** มันจึงเกิดได้ทีหลัง กวามอยาก เพราะเป็นเพียงนามธรรมด้วยกัน. ทีนี้เราเกยเรียนแต่เรื่องวัตถุ มันก็มี เรื่องตรรก หรือ logic แต่ทางวัตถุ ว่าต้องมีผู้กระทำก่อนซิ จึงจะเกิดการกระทำ. นี่ทำ ไมจึงเกิดมีการกระทำก่อน แล้วจึงเกิดตัวผู้ทำ ร ก็เพราะว่าเป็นเรื่องจิตใจ ที่เป็นมายา เป็นเรื่องลม ๆ แล้ง ๆ เกิดตัณหาความอยาก แล้วก็เกิดอุปาทาน กวามยึดมั่น เป็นตัวกู ผู้อยากผู้ต้องการ.

ท่อไปนี้ เกิดสิ่งที่เรียกว่า ภพ – ความเป็น ขึ้นมาอย่างพร้อมเพรียงว่า ทัวกู ว่าเป็นคน ๆ หนึ่งในกรณีนั้น. ถ้าศึกษาอย่างนี้แล้ว เข้าใจแล้ว จะพบว่า "คน" นั้นไม่ได้เกิดอยู่ตลอดเวลา ; ถ้าพูกทางวัทถุ เอาวัทถุเป็นหลัก เขาถือว่า "กน" เกิดอยู่ตลอดเวลา ตั้งแต่เกิดจากท้องแม่ จนกว่าจะเข้าโลง ได้เกิดอยู่ตลอดเวลา; ถ้า พูดอย่างภาษาธรรม จะว่า "คน" เกิดต่อเมื่อมีความรู้สึกว่า **ดูเบ็นดู** หรือว่า กูต้องการอะไร กูทำอะไร กูได้อะไร กูเสียอะไร นั่นแหละ. ตอนนี้แหละจะเรียก ว่า เกิด "ถน" ขึ้นมา แล้วก็หายไป ตายไป ในเมื่อกรณีนั้น ๆผ่านไป จนกว่าจะเกิด กรณีใหม่ผ่านมาอีก นี้เขาเรียกว่า *ภพ* คือ *ความเป็นขึ้นมา*.

จากภพ ก็เกิดชาติ คือกวามสมบูรณ์แล้วที่จะยึกถือ ว่า "เกิด" โดย สมบูรณ์แล้ว : เกิดกน เกิดทุกข์ เกิดทุกอย่าง ก็มีกวามแก่ เจ็บ ตาย เป็นบัญหา โดยทั่วไป, แล้วก็มีกวามรู้สึกว่า กูเกิด กูแก่ กูเจ็บ กูตาย เป็นบัญหาที่ยืนพื้นอยู่, แล้ว เกิดบัญหาคือ ไม่ได้อย่างใจ ไม่รู้จักอิ่ม ไม่รู้จักพอ เป็นกวามทุกข์ที่ทำกวามทรมานให้ โดยตรง.

ที่กล่าวมานี้ คือ เรื่อง **ปฏิจจสมุปบาท**; แต่เราไม่อยากเรียกว่า ปฏิจจ-สมุปบาท ให้มันลำบาก เราจึงเรียกว่า **บัญหาบองลน** คือมันมีแต่อย่างนี้ แล้วเคยชิน แต่อย่างนี้ จนเราบังกับตัวเราเองก็ไม่ได้; เพราะว่าตัวเราเองก็มิได้มี มันมีแต่กลุ่ม ของกาย ของใจ ของอะไร ที่เป็นไปตามกฎเกณฑ์ของมัน.

เมื่อพูกอย่างนี้แล้ว คุณกวรจะรู้จักตัว อวิชชา กันได้แล้ว คือ ความไม่รู้ กวามปราศจากกวามรู้ นี้มัน คอยอยู่ทุกแห่งทุกหน เพราะว่าคนสร้างกันมาแต่เรื่อง อวิชชาทั้งนั้น. พอรูปกระทบตา เสียงกระทบหู กลิ่นกระทบจมูก ฯลฯ มันก็กอยแต่ จะไปในทางอวิชชา คือว่าโง่ไปหลงรักเวทนาที่เป็นสุข ไปเกลียดเวทนาที่เป็นทุกข์ ไป สงสัยในเวทนาที่ไม่ชักลงไปว่า เป็นสุข หรือเบ็นทุกข์.

เราพูดกันแล้วว่า เราพูดเรื่องประยุกต์ พูดเรื่อง apply โมกขธรรมประยุกต์; กุณอย่าให้กลายเป็นเรื่องเสียง เรื่องตัวหนังสือ เรื่องอะไร ที่กุณจดไว้ในกระดาษ

#### บ้ญหาของคน (ต่อ)

นั้นมันไม่ถูก ที่จดนั้นเพื่อกันลืมได้ แต่แล้วต้องเข้าใจว่า ผมกำลังพูดถึงอะไร ที่มีอยู่ จริงในตัวของคุณ แล้วมันก็เบ็นไปตามหน้าที่ของมันทุก ๆ วัน.

## ทบทวนอาการของความไม่รู้จริงในเรื่องปฏิจจสมุปบาท

ทบทวนกันอีกทีหนึ่ง เผื่อว่าจะจดผิดไป ว่า : บ้างนอกมี รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์, บ้างใน มีเกรื่องรับอารมณ์นั้น ๆ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ; พอคู่ของมันพบกันเข้า เช่น รูปกระทบตา ก็ เกิดความรู้สึกทางตา ก็เรียกว่า จักขุ วิญญาณ, ถ้าเป็นทางหู ก็เรียกว่า โสตวิญญาณ, ถ้าทางจมูก ก็เรียกว่า ฆานวิญญาณ จลข ภาษามันยุ่งไปเปล่า ๆ ; เรียกว่า ความรู้สึกทางตา ความรู้สึกทางหู ความรู้สึกทาง จมูก ความรู้สึกทางอิ้น ความรู้สึกทางผิวหนัง ความรู้สึกทางใจ เป็น ๖ อย่าง. ทีนี้อย่างใดอย่างหนึ่งมันเกิดขึ้น ในกรณีหนึ่งมันจะมีอย่างหนึ่งเท่านั้น จะมีกรบทั้ง ๖ อย่างไม่ได้, มันต้องเกิดกนละที.

ยกตัวอย่างในทางตา มีรูปมากระทบตา แล้วเกิดกวามรู้สึกทางตา ก็เลย กลายเป็นของสามสิ่ง คือ รูปมากระทบกับตาที่รับการกระทบ แล้วก็กวามรู้สึกทางตาที่เกิด ขึ้นที่ตา สามอย่างนี้สมบูรณ์แล้ว ถึงกันแล้ว เรียกว่าผัสสะทางตา; ในขณะแห่ง สมผัสนั้น เป็นกนโง่ หรือเป็นกนฉลาด มีปัญหาอยู่ที่นี่. ถ้าเป็นกนโง่อยู่ตามเดิม มันก็สมผัสด้วยอวิชชา, ถ้าเป็นกนฉลาด หรือมีสติสมบูรณ์ ก็มีกวามรู้เรื่องอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา หรือรู้อย่างที่กวรจะรู้ อย่างอื่นขึ้นมาในขณะนั้น.

ใน **บณะสัมผัส** ถ้า**มีสดิ ก็เป็นสัมผัสของลนฉลาด**; สัมผัสของคน ฉลาคนั้นไม่เป็นไร มันจะเปลี่ยนไปในทางที่ไม่เป็นทุกข์. คนฉลาคสัมผัสอารมณ์แล้ว รู้ว่าอะไรเป็นอะไร ควรจะทำอย่างไร ควรจะทำเท่าไรก็ทำ ไม่ต้องทำก็ไม่ทำ, หรือ ว่าอย่างมากที่สุดมันก็กลายเป็นการศึกษาไป : รู้ว่า นี้คืออะไร นี้คืออย่างไร แล้วก็เลิก กัน ไม่ต้องมีความทุกข์, แล้วก็ได้ความรู้เพิ่มขึ้น มันก็มีความเคยชิน ที่จะรู้เพิ่มขึ้น ตามแบบของผู้มีวิชชา. ทีนี้ ในทางที่ตรงกันข้าม คือ **คนโง่ สมตสอารมณ**์ ก็เป็นการสมผัสของ คนโง่ **ไม่มีความรู้** และ**ไม่มีสต**ิที่จะพาความรู้มาได้ทันท่วงที, เวทนาที่เกิดขึ้น ก็กลายเป็นเวทนา สำหรับเป็นที่ตั้งแห่งความอยาก หรือความยึดมั่นถือมั่นไปเสีย ไม่เป็น การศึกษาเลย. ฉะนั้น จึงมีสุขเวทนาสำหรับให้รักจนเกิดความเคยชินในความรัก, ให้มี ทุกขเวทนาสำหรับให้โกรธ, แล้วจึงเพิ่มความเคยชิน สำหรับที่จะโกรธแรงขึ้นเร็วขึ้น, มีทุกขมสุข สำหรับให้โกรธ, แล้วจึงเพิ่มความเคยชิน สำหรับที่จะโกรธแรงขึ้นเร็วขึ้น, มากขึ้น ในเรื่องของเวทนานั้น ๆ.

เรา **มีเวทนาอย่างไร** บ้างในวันหนึ่ง ๆ ล้วนแต่จะ ต้องแอกดู ว่า เป็นเวทนา ในขณะที่เรามีความฉลาด หรือเป็นเวทนาในขณะที่เรามีความโง่. อยากจะพูดว่า เดี๋ยวนี้ มันมีแต่เวทนาในทางที่จะให้โง่ หรือเป็นเวทนาของคนโง่ เพราะไม่เคยรู้ ไม่เคยศึกษา ไม่เคยได้รับการอบรมเรื่องนี้; ฉะนั้น เราจึงเกิดตัณหา คือ ความอยากด้วยความโง่ ตามสมควรแก่เวทนานั้น ๆ.

ทั่วอย่างเช่น *สุขเวทนา* ก็เกิดกวามอยากที่จะเอา จะมี จะได้ จะสะสม, ถ้าเกิด *ทุกขเวทนา* ก็จะโกรธ จะเกลียด จะอยากไปในทางที่จะฆ่ามันเสีย ทำลายมันเสีย. นี่กนเราจะทำลายศัตรู ก็เพราะรู้ว่าเป็นอุปสรรกต่อกวามอยากของเรา จึงรบราฆ่าพั่นกัน เพราะกวามอยากที่ไม่ตรงกัน. นอกจากนั้น ก็ยังมีกวามอยากที่ละเอียกประณีตขึ้นไป ในทางจิตใจ ซึ่งยังไม่จำเป็นที่จะต้องไปนึกถึงก็ได้.

เราต้องนึกถึงแต่ความอยาก ที่มันกำลังเป็นบัญหาขบกัดเราอยู่นี่แหละ; อยากที่จะได้นี้ก็เป็นความโลภ, อยากที่จะทำลาย เมื่อเราไม่ชอบใจ ก็เป็นความ โกรธ, อยาก ด้วยความพะวงสงสัยพัวพัน มัวเมาอยู่ แต่ไม่รู้ว่าเป็นอะไร แน่ อย่างนี้ ก็เป็นความหลง, เรียกว่า ความโลภ ความโกรธ ความหลง มีมูลมาจากความอยาก ด้วยอำนาจของกวามโง่. ความอยากนั้น พออยาก อย่างใก ก็จะยึดถือ อย่างนั้น : ได้ของรักของ พอใจ ก็อยากไปในทางที่จะมี จะยึกครอง จะบริโภค จะเสวย, แล้วก็มีความรู้สึกว่า กูได้แล้ว กูกิน กูใช้ กูยึกครองเป็นไปอย่างนี้ เรียกว่า อุปาทาน หมายมั่นเป็นตัวเรา เป็นของเราขึ้นมาในกรณีนั้น ๆ, เกี่ยวมันก็กับไปแล้ว. แต่อย่าลืมว่า ในกรณีหนึ่ง ๆ นั้น มันพอที่จะทำให้ตกนรกหมกไหม้หลายชั่วโมงก็ได้.

ที่เป็น **ภพ คือ เป็นตัวคนสมบูรณ์ ขึ้**นมา เป็นนาย ก<sup>ั</sup>นาย ข อะไรก็ตาม ที่เป็นอย่างนั้นขึ้นมาโดยสมบูรณ์ ก็มีบัญหาเรื่องความทุกข์ เพราะความเกิด แก่ เจ็บ ตาย, หรือในทุกสิ่งที่ไม่เป็นไปตามที่ตัวต้องการ.

เพราะไม่รู้จักอาการของปฏิจจสมุปบาท คนจึงมีทุกข์ ที่พูดมาเสียยึดยาว ก็เพื่อจะชี้ให้รู้นิดเดียวว่า เราบังกับมันไม่ได้ เพราะเรา ไม่รู้; บัญหาหนักอกหนักใจของเรา ก็กือ การที่เรา**บังคับไม่ได้ ที่จะไม่ให้ความ ทุกบ์เกิดขึ้น**. เรามันโง่เกินกว่าที่จะโง่ แล้วจะไปบังกับกันอย่างไรได้; เมื่อบังกับ ไม่ได้ ก็เกิดบัญหาขึ้นมา เป็นกวามทุกข์ขึ้นมา. อย่างนี้ผมเรียกว่า บัญหาของกนใน ชีวิตประจำวัน เรื่องหนึ่ง กรณีหนึ่ง เขาเรียกว่า ปฏิจจสมุปบาทสายหนึ่ง ทางตาก็ได้ ทางหูก็ได้ ทางจมูกก็ได้ ๆ; แล้วก็เป็นบัญหาของกน คือว่า จะต้องเป็นทุกข์แล้ว มันอยากจะไม่ทุกข์ ก็ทำไม่ได้ ก็ต**้องหนทุกข์** รับทุกข์ไป.

อารมณ์ทั้งหลาย ที่จะเข้ามาทำให้เกิดบัญหา เกิดเรื่องนี้เข้ามาได้มาก : ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ ก็ตาม, จะเรียกว่าอะไรก็ตาม, แต่เราจะ สรุปเท่าที่เป็นบัญหาอยู่จริงแก่ถนในโลกนี้ เวลานี้ ก็กือ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ. เราอยากจะพูดอักษรย่อกับเขาบ้างเหมือนกัน จะพูดว่า สาม ก. ก. กิน ก. กาม ก. เกียรติ นั้นแหละ คือบัญหา ที่กำลังมีอยู่. สรุปบัญหาที่เกิดแก่คน ได้แก่เรื่อง สาม ก.

พั่งแต่ชื่อ สาม ก. ก็ไม่ค่อยน่ากลัว หรือร้ายกาจอะไรนัก แต่ไปดูตัวจริง มันเถอะ; **บัญหาเรื่องกิน** รัฐบาลก็แก้ไม่หวาดไหว, บัญหาเรื่องกินของประชาชน ก็มีมากขึ้น, มีกินแล้วยังไม่พอ ยังอยาก **เรื่องกาม** อีก ก็สร้างบัญหาอะไรขึ้นมาอีก เช่นอาชญากรรมทั้งหลาย, แล้วยังมี **เรื่องเกียรติ** คนยังจะแย่งกันครองเมืองทั้งนั้น ก็ว่ากันไป ไม่มีที่สิ้นสุด เลยมีแต่บัญหา. ส่วนตัวบุคคลหนึ่ง ๆ ก็มีบัญหา ส่วนสังคม ก็มีบัญหา เรียกว่าบัญหาของคน.

เราต้อง รู้จักตัวบัญหา นี้ก่อน จึงค่อยพูดกันถึงการแก้ บัญหา; แล้วเรา ก็จะพบได้เองว่า พระธรรม หรือพระพุทธศาสนาก็คือ สิ่งที่เขาได้กันกว้ามาแล้วอย่างถูก ต้องและเพียงพอ สำหรับจะแก้บัญหาเหล่านี้. พวกกนโง่เหล่านั้น เขาไม่สนใจ; เพราะเขาไม่รู้จักบัญหา เขาก็ถลำลึกลงไปในตัวบัญหา *เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ* กันเสียตะพึด ไม่เกยโผล่ศีรษะขึ้นมาชะเง้อหาวิธีแก้บัญหา. เขา ต้องการ แต่จะให้ได้ กิน ให้ได้ กาม ให้ได้ เกียรติ เขาต้องการแต่เท่านั้น.

**บัญหาไปตกอยู่ที่การอื้อแข่งกัน ทำลายล้างกัน เพื่อประโยชน์แก่การ ได้สิ่งเหล่านั้น**; ไม่มีใครมองเห็นว่า นี้เป็นบัญหาที่เราจะต้องช่วยกันแก้. นี่คือ บัญหาของกน มีอยู่ในรูปนี้ ในเวลานี้; ฉะนั้น โลกนี้ก็มีบัญหามากขึ้น แล้วใครจะ ไปแก้ ในเมื่อกนในโลกเป็นตัวบัญหาเสียเอง เป็นผู้ทำบัญหาเสียเอง. จะต้องมีคน บางกน ที่เขามองเห็นสิ่งเหล่านี้ ที่จะกระเด็นออกมา เป็นผู้แก้บัญหา; คนนอกนั้น ก็รวมอยู่ในกลุ่ม ที่จะสร้างบัญหาให้แก่คนทั้งนั้น.

เรามาพยายาม **ทำความเข้าใจ** เกี่ยวกับกำว่า "คน" และเกี่ยวกับกำว่า **บัญหา** ของคน กันให้เพียงพอ. เมื่อวานนี้ก็พูก วันนี้ก็พูกชยายความกำว่า บัญหาของกนนั้น ให้เห็นชักยิ่งขึ้นไปอีก, แล้วเราก็จะได้พูกกันถึงการแก้บัญหา ให้เป็นที่เข้าใจกันได้. ขณะนี้เราศึกษารู้จักตัว ตัวบั้ญหา กันก่อน ว่ามีมาอย่างไร ? ตอบอย่างกำบั้นทุบดิน ก็มา จากความไม่รู้ มาจากอวิชชา มาจาก **กิเลส**.

เมื่อจะดูกันให้ละเอียก ว่ามันมาอย่างไร มันมีกรรมวิธีของมันอย่างไร เราก็พูกอย่างที่กำลังพูดเมื่อตะกี้นี้ ; แล้วบัญหาเฉพาะหน้าของเรา ก็คือว่า **เรายังเอา ชนะมันไม่ได้** เราต้องการจะให้เป็นอย่างนี้ มันก็ไม่เป็นอย่างที่เราต้องการ เราเลย เป็นผู้เสวยทุกข์, ถ้ามีมาก ๆ ก็เรียกว่าตกนรกทั้งเป็น ถ้าไม่มากนัก ก็เป็นมนุษย์ที่ทน ทุกข์, เป็นสัตว์มนุษย์ที่กำลังทนทุกข์ตามธรรมดาสามัญ, ถ้าขนาดหนักก็เรียกว่า ตกนรก เป็นสัตว์นรกไปเลย.

เราอยู่ในรูปร่างของกน แต่ในกวามหมายที่แท้จริงนั้น เป็นสัตว์นรก เพราะ ว่าเราแก้บัญหานี้ไม่ได้ ร้อนระอุเหมือนไฟสุม. มีพระพุทธภาษิต ที่พระพุทธเจ้าท่าน ใช้กำว่า อาทิตฺตํ : จกฺขฺ อาทิตฺตํ แปลว่า ตาก็ลุกไหม้ หูก็ลุกไหม้ จมูกก็ลุกไหม้ ลิ้นก็ลุกไหม้ ผิวหนังก็ลุกไหม้ ใจก็ลุกไหม้; ในอาทิตตปริยายสูตรว่าอย่างนั้น. นั้นแหละกือตัวบัญหาที่แท้จริง แต่มองไม่เห็น.

พวกคุณมองเห็นไหม ว่า ตาลุกไหม้ได้อย่างไร ๆ หู่ลุกไหม้ได้อย่างไร ฯลฯ ๆ นี่มองไม่เห็น ; แล้วได้อุตส่าห์พูกกัน ก็เพื่อให้มองเห็นว่า มัน **ลุกไหม้อยู่ทุกเวลาที่มี** การสัมตัสด้วยอวิชชา. เมื่อตาลุกไหม้ หูลุกไหม้ ฯลฯ แล้ว รูป เสียง กลิ่น รส ฯลฯ มันก็ลุกไหม้, วิญญาณที่ไปรู้จักสิ่งเหล่านี้ก็ลุกไหม้ กระทั่งไปถึง ผัสสะ เวทนา ตัณหา ก็เป็นตัวความลุกไหม้ไปหมด เขาเรียกว่า เราอยู่ในกองไฟที่มีความลุกไหม้.

นี่คือบัญหา : เราไม่เคยคิดว่า เราลุกไหม้ ; เราไม่เคยคิดที่ว่า เราจะ ดับไฟ ; ก็ยิ่งเป็นบัญหาหนักขึ้นไปอีก คือเป็นบัญหาของคนที่ไม่รู้ว่ามีบัญหา.

สรุปกวามสำหรับการพูดในวันนี้ก็ว่า เราไม่สามารถจะบังคับ ตัวเรา ใน สภาพที่ไม่ต้องเป็นทุกบ์เพราะว่า เรานั้น เลยบินแต่ในทางที่จะเป็นทุกบ์, มีกวาม กิดแต่ที่เป็นอวิชชา อยู่ภายใต้อำนาจของอวิชชา มาตั้งแต่อ้อนแต่ออก แล้วก็ไปหลง
 ในเวทนา มันก็มีบัญหาเรื่อยไป; จนกว่าเมื่อไรจะรู้เรื่องนี้ แล้วจึงกวบกุมมันได้,
 กือควบกุม ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เมื่อจะสมผัสกับรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ
 ธัมมารมณ์; ถ้ามีความรู้ มีสติบัญญา ก็จะควบคุมได้.

เกี๋ยวนี้ เราควบคุมไม่ไก้ แล้วก็ถือว่าเป็นตัณหา; กล่าวสั้น ๆ คือว่า **บัญหา** เฉพาะหน้า ของเรา คือการที่เรากวบคุมความรู้สึกในจิตใจไม่ได้ และรวมทั้งควบคุม ทางกายไม่ได้. เป็นอันว่า **ควบคุมไม่ได้ ทั้งทางกาย ทั้งทางจิต;** เป็นบัญหา ที่ใหญ่หลวงที่สุก ที่น่ากลัวที่สุก ที่เรียกว่าเป็นบัญหาของกน ในความหมายที่ชักเจน ละเอียกยิ่งขึ้น กว่าที่พูดมาแล้วเมื่อวานนี้.

ผมจะยุติส่วนที่จะต้องบรรยายไว้เพียงเท่านี้ ต่อไปนี้เป็นโอกาสสำหรับใครสงสัย อย่างไรจะได้ถาม, และให้ถามเฉพาะในขอบเขตของบัญหานี้ เพื่อให้เข้าใจแจ่มแจ้ง; ไม่ยอมให้ถามบัญหาอื่น ที่ไม่เกี่ยวกับเรื่องนี้ เพราะเราไม่มีเวลาพอ ใครมีความสงสัย ก็ถามได้.

บัญหาบองคน คือ การที่เราอยู่ด้วยกวามโง่ ไม่สามารถบังคับอะไรได้ ในระบบจิดใจ ที่จะถูกปรุงแต่งไปในทางที่จะให้เกิดทุกบ์.

### คำอธิบายตอบปัญหา

ไม่มีใกรถามหรือ ไม่มีใกรยกมือสลอนเหมือนในห้องเรียน. สวนโมกข์นี้ ศักดิ์สิทธิ์ มันกวาดบัญหาไปเสียจากจิตใจกน เลยไม่มีบัญหา ไม่มีใกรสงสัย. ลองกิกดู ใกรก็ได้ ฆราวาสก็ได้ สงสัยก็ถาม.

(ถาม) ผมอยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ตามที่ท่านอาจารย์พูดถึงวงของปฏิจจ-สมุปบาท ที่กล่าวมา หมายความว่า ผัสสะนี้เป็นสิ่งที่จะต้องเกิดขึ้น เป็นสิ่งที่เราบังกับไม่ได้; แต่วิชชาเป็นสิ่งที่เราจะต้องทำให้เกิดเป็นเช่นนั้นใช่ไหม ? (ตอบ) พั่งออกแล้ว ว่าถามอย่างไร ร ผัสสะเบ็นสิ่งที่ต้องมี ถ้าเรายังมี ชีวิตอยู่ เราหลีกเลี่ยงสิ่งที่เรียกว่า ผัสสะ ไม่ได้ เพราะเรายังมีตา มีหู อยู่ อารมณ์ก็มีอยู่; ฉะนั้นมันต้องมีสิ่งที่เรียกว่าผัสสะ แล้วก็ถือเอา ผัสสะเบ็นจุดตั้งต้น ที่จะเกิด บัญหา หรือไม่เกิดบัญหา. ถ้าเราจักการกับสิ่งที่เรียกว่าผัสสะถูกต้อง บัญหาก็ไม่เกิด จักการ ผิดบัญหาก็เกิด; จักการผิก คือ ในขณะแห่งผัสสะนั้น ไม่มีความรู้ ไม่มีสติบัญญาเข้า มาเกี่ยวข้อง มันก็กลายเป็นผัสสะก้วยอำนาจของอวิชชา อย่างนี้มีบัญหาเรื่อยไป จนเป็น ความทุกข์. ถ้าเผอญในเวลานั้น เรามีความรู้เกิดขึ้นก็ดี หรือว่า มีสติดึงเอาความรู้ที่เรา เคยผึกฝน อบรมศึกษามาได้ทันท่วงทีก็ดี ก็เรียกว่ามีวิชชาเข้ามาเกี่ยวข้องในขณะนั้น และอวิชชาก็ไม่มีโอกาส; ฉะนั้น ผัสสะนั้นก็เป็นผัสสะของวิชชา.

**ต้สละของวิชชาไม่นำไปสู่ความหุดข**ึ้มันจะนำไปให้รู้หน้าที่ ที่ควรทำ, และถ้าไม่มีหน้าที่ก็ไม่ต้องทำ; แต่มันก็ให้เกิดการศึกษา หรือสติบัญญาในส่วนนี้เพิ่มขึ้น. มันจะเพิ่มความเคยชินในทางตรงกันข้าม คือความเคยชินที่จะเข้าใจถูก จะรู้ถูก จะไม่โลภ จะไม่โกรธ จะไม่หลง ยิ่งขึ้น. ผ่ายนี้จะเพิ่มความเคยชินทางผ่ายวิชชา, ผ่ายโน้นจะเพิ่ม ความเคยชินทางผ่ายอวิชชา.

ที่คุณถามว่า อวิชชาเบ็นอิ่งที่จะต้องคอยกำจัด นั้นก็ถูกแล้ว, ต้องกอย บ้องกัน อย่าให้เกิด. แต่เดี๋ยวนี้เราก็ไม่รู้ว่า อวิชชาคืออะไร มันก็ไม่สามารถที่จะ บ้องกัน เพราะเราไม่รู้ว่า นี้เป็นข้าศึกแล้วเราก็เคยชินแต่ที่จะมีอวิชชา; ถ้าห้ามกันไว้ ไม่ได้ มันก็เกิดอวิชชาในขณะนั้น แล้วทำไปด้วยอำนาจอวิชชา.

**หน้าพี่บองเรา ตามหลักท**ี่พระพุทธเจ้าท่านสอน ก็กือ พอกพูนวิชชา อยู่เป็น ประจำ; อย่างว่าให้ทำวิบัสสนา ทำกรรมฐาน ทำอะไรต่าง ๆ ก็กือพอกพูนวิชชาไว้ เป็นประจำ ให้มีความรู้มากขึ้น แล้วมีสติบัญญาเอาไปใช้ได้ทันท่วงที ในขณะที่ผัสสะ เกิดขึ้น; อย่างนี้ก็ไม่มีบัญหา หรือว่า ไม่มีความทุกข์. การที่เรา จะบ้องกันอวิชชา เฉย ๆ **ไม่มีทางทัน นอกจากจะเพิ่มพูน พอกพูนวิชชา** เท่านั้น, แล้วทำกวามเกยชิน ในการที่จะเกิดวิชชา ฝึกฝนให้มีความแกล้วคล่องที่จะมีสติสัมปชัญญะ เพื่อกันอวิชชา ออกไปเสีย.

สติ ไม่อาจจะฆ่าอวิชชา แต่ว่า เป็นเครื่องมือ ที่จะ กันอวิชชาไป ไว้เสีย
 ทางอื่น หรือหยุด สำหรับ เป็นโอกาสของบั้ญญา หรือวิชชา ที่จะเข้ามาทำลายอวิชชา
 อีกต่อหนึ่ง. บางทีก็มีสติไว้เป็นเพียงสะกัดกั้นกวามรู้สึก ดิดนึก ที่ปรุงแต่งเสียเท่า
 นั้นก็พอ เพราะมันไม่ใช่เรื่องสำคัญอะไร ; แต่ถ้าเป็นเรื่องสำคัญมาก ก็ต้องไปดึงเอา
 วิชชามา เพื่อจะทำลายอวิชชาในกรณีนั้น.

หน้าที่ ที่เกี่ยวกับอวิชชาก็คือ อย่าให้อาหารแก่มัน ให้มันผอมลง ๆ. พระ พุทธเจ้าท่านตรัส, หรือพระสาวก หรือกนอื่น ๆ ก็กล่าวไว้ ตรงกันว่า อวิชชานี้เกิด มาจากอาสวะ ; แล้วอวิชชานี้ มีนิวรณ์ «เป็นอาหาร.

อาสวะ นี้ก็คือ กามาสวะ ภวาสวะ อวิชชาสวะ; นี่ก็มือวิชชาอยู่ อีกทัว นั่นแหละ, ความหมักหมมแห่งอวิชชา นี้แหละ เป็นที่เกิดของอวิชชา ใน กรณีหนึ่ง ๆ เป็นประจำวัน คือเราหมักหมมอวิชชาไว้แต่อ้อนแต่ออก. ทีนี้พอมันเกิด ออกมาแล้ว มัน **ได้อาหารหล่อเลี้ยงคือ นิวรณ์** มันจะหล่อเลี้ยงกวามหมักหมมแห่ง อวิชชา นั้นแหละมากกว่า.

**นิวรณ์ «** ก็กวรจะรู้ ว่าเป็นสิ่งที่มีอยู่เป็นประจำวัน ได้แก่ กามฉันทะ – *ครุ่นไปในกาม, พยาบาท – ครุ่นไปในทางประทุษร้าย, ถิ่นะมิทธะ* – จิตหดหู่ขึ้มเขา ก็อแฟบลงไป หรือ กวามที่จิตละเหียแฟบลงไป, อุทธัจจะกุกกุจจะ กือ จิตที่พึ่งข่านขึ้นมา, วิจิกิจฉา – คือกวามที่คิดลังเล ไม่มีกวามแน่นอนอะไรลง ไปได้; « อย่างนี้ เขาเรียกว่า นิวรณ์. ขึ้นปล่อยให้นิวรณ์เป็นของมีอยู่ละก็ เรียกว่า เป็นการให้อาหาร เพิ่มอาหารให้แก่อวิชชา อวิชชากีจะแรงกล้า. จงพยายามที่จะ กำจัดนิวรณ์ ในวันหนึ่ง ๆ แล้วก็ มีสติสัมปชญญะ อย่าให้ อวิชชาเกิดออกมาในกรณีหนึ่ง ๆ ที่ตากระทบรูปเป็นต้น. เมื่อเราไม่ให้อาหารแก่อวิชชา อยู่ตลอดเวลาแล้ว อวิชชาสวะจะก่อย ๆ น้อยลง ๆ ก่อยถูกขุดถูกทำลายให้น้อยลง ให้เหลือ น้อยลง ; ฉะนั้น จึงเห็นจริงกับข้อที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า *"อยู่ให้ถูกต้อง เป็นอยู่ให้ถูก* ต้อง โลกไม่ว่างจากพระอรหันต์".

**"เป็นอยู่ให้ดูกต้อง**" ก็คือ อย่าให้มีโอกาสที่จะเกิดนิวรณ์นั้นก่อน เป็น ประจำวัน, นิวรณ์ทั้ง ๕ อย่าให้เกิด แล้วก็อย่าให้มีผัสสะก้วยอวิชชา. ถ้าเรา อ**ยู่** อย่างอริยมรรคมืองค์ ๙ จะทำให้เป็นอย่างนี้จริง กือ ไม่อยู่ก้วยนิวรณ์ ไม่อยู่ก้วยผัสสะ ก้วยอำนาจของอวิชชา; อวิชชาก็ผอมลง ๆ วันหนึ่งก็สิ้นไป ก็เรียกว่ามีการบรรลุ พระอรหันท์. เรื่องอวิชชาโดยย่อ ก็มีอยู่อย่างนี้.

(ถาม) สำหรับปุถุชนกนธรรมกา ซึ่งยังจะต้องเกี่ยวข้องกันกับ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ กระผมเห็นว่า เรื่องกิน เรื่องกามนั้นผมเองปฏิเสธโดยสิ้นเชิง เพราะว่ามันมีแต่จะ เรื้อรัง ออกนอกลู่นอกทางออกไปทุกที; แต่พูกถึงเรื่องเกียรทิ ผมมีกวามกิดเห็นว่า มันเป็น nature อันกั้งเกิมของมนุษย์อันหนึ่ง เพราะฉะนั้น ผมกิกว่า เราไม่กวรปฏิเสธโดยสิ้นเชิง เราน่า จะประยุกด์สิ่งที่มีอยู่แล้ว ให้กำเนินไปในทางที่ถูกต้อง ตามทำนองกลองธรรม เช่นว่า เกียรทิ แห่งกวามเป็นกนดี, เกียรทิแห่งการเการพดนเอง เกียรทิแห่งการเการพเวลา; อันนี้น่าจะ เป็นการประยุกต์มากกว่า แทนที่จะปฏิเสธโดยสิ้นเชิง. ผมอยากเรียนถามท่านอาจารย์ เกี่ยวกับ เรื่องเกียรทิอันนี้ ได้กรุณาขยายให้ลึกซึ้งละเอียกลงไปสักนิดหนึ่ง.

(ตอบ) ปัญหาเกี่ยวกับเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ที่กุณว่า ยังมีแท่ ปัญหาสุดท้าย คือเรื่องเกียรติ เรื่องสองอย่างข้างต้นไม่ใกร่จะมีปัญหา, แล้วถือว่า เรื่องเกียรติ หรือเรื่องผ่ายเกียรติ เป็นเรื่อง nature ซึ่งกุณกงจะหมายถึงสัญชาตญาณ หรือว่า instinct ของกน. แต่เท่าที่ผมใกร่กรวญดูแล้ว รู้สึกว่าทั้ง ๓ อย่างนั้นเป็น nature หรอ instinct ของสัตว์; เพราะเรื่องกินนั้น เป็นเรื่องที่ต้องกิน เพราะมีชีวิตอยู่ อย่างนี้ก็เป็น instinct ที่ต้องการจะมีชีวิตอยู่, จึงต้องกิน ต้องหากิน; แต่ว่าต้อง ทำให้ถูกต้อง หรืออย่าให้เกิดเป็นบัญหาขึ้นมา เป็นความทุกข์ขึ้นมา.

เรื่องกาม นี้ก็ต้องถือว่าเป็น instinct หรือเป็น nature ซึ่งก็ ต้องลวบคุมไว้ ให้ถูกต้อง จึงจะไม่เป็นบัญหาขึ้นมา. เรื่องกามนั้นลึกลับซับซ้อนมาก คุณอย่าไปมอง ว่า เป็นเรื่องง่าย ๆ หรือจะบัดอะไรออกไปได้ง่าย ๆ มันเป็น instinct ของการสืบพันธุ์; ธรรมชาติต้องการให้สืบพันธุ์. เราพูดกล้าย ๆ กับว่า ธรรมชาติเป็นตัวตน หรือพระเจ้า ต้องการให้มีการสืบพันธุ์ อย่าให้มนุษย์สูญหายไปจากโลก. แต่ถ้าว่าโดยที่จริงแล้ว มันฟลุก บังเอิญมาอยู่ในรูปที่ว่า มันต้องมีความรู้สึกชนิดนี้ มี instinct ชนิดนี้ มีอุปกรณ์ กวามรู้สึกอันนี้ คือต่อม gland ต่าง ๆ ที่ทำให้มนุษย์เรามีความรู้สึกทางการสืบพันธุ์ เป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ ที่จะไม่สืบพันธุ์. ฉะนั้น จึงมีบัญหาไปในทางที่ว่า จะมีการ สืบพันธุ์อย่างไร โดยที่ไม่ต้องเกิดกวามยู่งยากขึ้นมา.

ผมสังเกตเห็นว่า กำลังมีผู้เข้าใจผิด หรือศาสนาบางศาสนา กำลังดีกวามผิด อยู่ด้วยซ้ำไป แต่อย่าออกชื่อดีกว่า; โดยการที่ไปเอากามารมณ์ ไปรวมกันเข้ากับการ สืบพันธุ์.

**กามารมณ์ไม่ใช้การสืบพันธุ์** การสืบพันธุ์ไม่ใช่กามารมณ์; ที่แท้นั้น การสืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์ ไม่เกิดบัญหาเป็นความทุกข์ขึ้นมานั้น พระเจ้าต้องการ และเป็น การปฏิบัติที่ถูกต้อง และกวรกระทำเป็นอย่างยิ่ง. ส่วนกามารมณ์นั้นมันไม่สืบพันธุ์ก็ได้ ไม่เกี่ยวกับการสืบพันธุ์ก็ได้ เป็นความโง่ความหลงของอวิชชา; แต่ว่าธรรมชาติมัน ฉลาดกว่าเรา ก็เอากามารมณ์มาจ้างคน ให้ทำหน้าที่สืบพันธุ์ที่น่าขยะแขยง ไปเอามารวม กันเสีย. อันหนึ่งเป็นเครื่องบังหน้าหลอกคนโง่ ๆ จ้างคนโง่ ๆ ด้วยกามารมณ์ ให้ทำ การสืบพันธุ์. นี้ก็มีบัญหาว่า ถ้าเมื่อมีกามารมณ์ over มันก็ต้องมีบัญหา มีกวามทุกข์ที่เหลือ ออกไปจากที่จำเบ็น จากส่วนที่จำเบ็น. ถ้ามีการสืบพันธุ์ล้วน ๆ และบริสุทธิ์ และ ประกอบอยู่ด้วยสติบัญญาแล้วก็ดี จะได้มีมนุษย์ที่ดี ที่ฉลาดเหลืออยู่ต่อไป เพื่อกวามมี อยู่แห่งโลกที่งดงาม ที่น่าจะอยู่ เพราะถ้าขาดสิ่งนี้เสียแล้ว ก็จะไม่มีใกรเกิดมา โลกนี้ มันก็สูญหายไป; โลกมนุษย์นี้จึงต้องมือยู่ด้วยการสืบพันธุ์ ที่ถูกต้องบริสุทธิ์.

นักสอนศาสนาบางศาสนา อธิบายกามารมณ์เป็นอันเดียวกันกับเมตตา นั้น ผิกอย่างยิ่ง; ที่พระเจ้าต้องการนั้น คือ ความรักซึ่งกันและกัน นั่นไม่ใช่กามารมณ์, กามารมณ์ไม่ใช่ความรัก. นักศึกษาเหล่านี้ รู้จักกันเสียบ้างว่า กามารมณ์นั้นไม่ใช่ ความรัก มันเป็นอีกอันหนึ่งต่างหากจากความรัก. ถ้าจะพูดว่าเป็นความรักก็คือความโง่ ที่สุดของความรัก; แต่ก็ไม่ใช่ความรัก.

**กามารมณ์นี้เป็นความคิดปรุงแต่ง** อีกอันหนึ่ง เลยเถิกเตลิกไปในด้านการ ยัวยุอวัยวะหรือว่าต่อมแกลนด์ ที่รู้สึกทางเพศนั้นเกินเหตุเลยเถิกไป. เดี๋ยวนี้คนในโลก ก็กำลังเอามาปนกันในเรื่องกามารมณ์ กับเรื่องการสืบพันธุ์ จนเป็นปัญหายุ่งยากมากมาย.

ถ้าจะพูดถึง instinct ในทางกามารมณ์ ก็เป็นอีกอันหนึ่งท่างหากจาก instinct ทางการสืบพันธุ์. ที่เราเห็นชัดง่าย ๆ ก็คือ สัตว์เดรจัฉฉานสืบพันธุ์ โดยไม่มีความ หมายทางกามารมณ์ แต่มนุษย์นี้มีความหมายทางกามารมณ์ แม้ไม่มีการสืบพันธุ์ เพราะว่ามนุษย์โง่มากเกินไปกว่าสัตว์ นไปหลงใหลในกามารมณ์ทั้งกืนทั้งวัน ทั้งเดือนทั้งปี นั้นแหละเป็นปัญหาทางกามารมณ์คืออย่างนี้ ที่จะต้องไปดูให้ดี.

บัญหาทางเกียรทินั้น ถูกแล้ว มันเป็น instinct เหมือนกัน, มันเป็นของ ประหลาดอย่างยิ่ง สำหรับสิ่งที่เรียกว่า จิต และสิ่งที่เรียกว่า *สัญขาตญาณ – ญาณคือ* กวามรู้, กวามรู้ที่เกิดเอง เรียกว่าสัญชาตญาณของจิต, จิตย่อมมีความรู้สึกที่เกิดเอง หลาย ๆ อย่าง หลาย ๆ ทาง ; แล้วทางหนึ่งก็คือ รู้สึกว่ามีเกียรติ เช่น ชนะ หรือว่า ไม่มีอุปสรรกศักรูมาต่อต้าน นี่ รู้สึกว่ามีเกียรติ ซึ่งเป็นเหตุให้มีความรู้สึก เป็นตัวดู, ตัวกูนั่นแหละเป็นเรื่องของเกียรติมากที่สุด.

สิ่งที่เรียกว่าตัวตน ความหมายแห่งตัวตน หรือตัวกู ตั้งอยู่ด้วยความรู้สึก หรือสัญชาตญาณอันนี้; ในบาลีมีคำอยู่คำหนึ่งเรียกว่า อหังการ มมังการ มานานุสัย, ชื่อมันยาวหน่อย : อหงการ มมงการ มานานุสย คือการสะสมความเคยชินในความ รู้สึก ว่าตัวกู ว่าของกู. อหงการ – ความรู้สึกว่า กู, มมงการ – ความรู้สึกว่า ของกู, มานานุสย – การหมักหมมสะสมเคยชิน แห่งความรู้สึกว่า กู ว่าของกู เป็นสัญชาตญาณอันหนึ่ง; ถ้าละได้ก็เป็นพระอรหันต์.

เกี๋ยวนี้ เราก็อยู่ใต้สัญชาตญาณที่กล่าวมานั้น ทั้งนั้น เราจึงชอบเกียรติมาตั้งแต่ อ้อนแต่ออก : เก็กเล็ก ๆ ก็อยากให้ผู้ใหญ่ยกยอ หรือพอได้ยกยอก็เป็นสุข; เพราะฉะนั้น เกียรติ ก็ เป็นทางมาแห่งความรู้สึกที่เป็นบัญหา.

ยกตัวอย่าง ปลาตัวหนึ่ง เสี้ยงไว้ในตู้ตัวเดียว ไม่เคยรู้เรื่องอะไรกับใกร มันก็สบัคหู สบัคหาง สบัคเนื้อสบัคตัว, พอไปมองมัน มันก็มีท่าทางเหมือนกับว่า จะเล่นงานเรา. มันทำไปทำไมเหนื่อยเปล่า ๆ; นี่ด้วยอำนาจสัญชาตญาณแห่งตัวกู หรือรู้สึกว่า กู, รู้ว่ามีเกียรติ; ฉะนั้นมันจึงกัตกัน. ถ้าเอาอีกตัวหนึ่งใส่ไป มันจะ กักกัน ด้วยความมีเกียรติ ด้วยความรักษาเกียรติ ถนอมเกียรติ ว่านี่เป็นของกู, บริเวณนี้ เป็นของกู, หรือตัวกู ต้องเป็นตัวกู ใกรเข้ามาไม่ได้.

นี่ เกียรติ ที่มันเตลิคเบิ่ดเบิ่งออกไป ในรูปของกิเลส ตัณหา อุปาทาน; ฉะนั้น ที่พูดมาเมื่อตะก็นี้ ยังเป็นส่วนน้อยของสิ่งที่เรียกว่า เกียรติ.

ถ้าว่าที่จริงแล้ว มันอาจจะใช้เป็นเครื่องล่อ เครื่องดึง เครื่องจูง ได้ทั้งกิน ทั้งกาม ทั้งเกียรติ, ทั้งสามอย่างนี้จะเป็นเครื่องช่วยดึงไปหาที่ว่า ดีกว่า : กินให้ดีกว่า มีกามารมณ์ที่ดีกว่า และมีเกียรติที่สูงกว่า; แต่สองอย่างนั้นมันต่ำกว่า มันดักอยู่ข้างหน้า ถ้าผ่านพ้นไปได้ ก็ไปติดด่านหลังสุด คือกวามเห็นแก่ตัวกู หรือเกียรติ. มันก็คีอยู่ ที่ว่าเราจะเอาเกียรตินี้เป็นบันได สำหรับหน่วงขึ้นไปทีละขั้นจนในที่สุด มันก็อยู่เหนือ เกียรติจึงจะได้, ต้องไปถึงขั้นที่อยู่เหนือกวามรู้สึกว่าเกียรติ.

เดี๋ยวนี้ใช้กันแต่เพียงว่า ในโลกนี้เราจะกึงกนขึ้นมาสู่สถานะอนสูง โดย **ใช้ความนิยมในทางเกียรติเป็นเครื่องล่อ ก็ได้เหมือนกัน**; แล้วก็กีกว่า. แต่ เกี๋ยวนี้ กนโง่มากจนถึงกับเอาเรื่องกิน เรื่องกามมาเป็นเกรื่องล่อ. สนใจขวนขวายกัน แต่เรื่องกิน เรื่องกาม แล้วใช้สองสิ่งนี้เป็นเกรื่องล่อ จนในโลกนี้หากนมีเกียรติทำยายาก มีแต่กนทุจริตต่อเพื่อนมนุษย์ โดยเฉพาะพวกนักการเมืองที่มีเกียรติแห่งกวามกกโกง ไม่ใช่เกียรติอันบริสุทธิ์ แล้วกนพวกนี้ก็ใช้เรื่องกิน เรื่องกาม ตกเบ็กกนอื่น ทำให้โลก บันบ่วนไปหมด,

ทีนี้ ในเมื่อเราว่าจะแยกตัวออกมา ในฐานะเป็น พุทธบริษัท ; ผมว่าไม่ กวรจะมุ่งหมายใช้เกียรติอย่างเกียว ในการที่จะมีการกระทำอันถูกต้อง, มัน ต้องถูกต้อง ไปดั้งแต่เรื่องดิน แล้วก็เรื่อง กาม แล้วก็เรื่อง เกียรติ ซึ่งล้วนแต่เป็นสัญชาตญาณ ด้วยกันทั้งนั้น, มีอวัยวะ มีองค์ประกอบ มีต่อมแกลนด์อะไรต่าง ๆ สำหรับที่จะให้ เกิดบัญหาทั้ง ๓ นี้ ระวังให้ดี ให้ถูกต้อง.

เรื่อง กิน ถ้า เลยความหมาย ของการบำรุงร่างกาย ก็เลย กลายเป็นเรื่อง กาม. เรื่อง กาม นี้ ถ้า เลยความหมาย ของการสนองความอยากของกิเลสแล้ว มันก็ กลายเป็นเรื่องเกียรติ. ทีนี้พอมาถึงเรื่องเกียรติ มันจะไปกันถึงไหน มันก็หลายชั้น หลายระคับ. ฉะนั้น การสอนในเบื้องต้น ก็สอนให้รักษาเกียรติ ให้เห็นแก่เกียรติ โดยไม่ต้องเห็นแก่เรื่องกิน เรื่องกาม ; แต่ถ้าไปทำผิด เรื่องกิน เรื่องกาม มันก็ ไม่มีเกียรติ, จะเป็นเกียรติไปไม่ได้. ถ้าหมดบัญหาเรื่องกิน เรื่องกามแล้ว ก็กงเหลือเรื่องสุดท้าย ซึ่งเหนียวแน่น ที่สุดก็กือเรื่องเกียรติ ก็เหลืออยู่แต่ว่า ให้เป็นเรื่องเกียรติที่ถูกต้อง; อย่าให้เป็นเกียรติ ปลอม เกียรติหลงใหล แล้วมันจะไปสู่ **จุดสุดท้าย คือเหนือเกียรติ** มีจิตอยู่เหนือก่า ของเกียรติ เหนือก่านิยมของเกียรติ ก็คือหมดตัวกู; ถ้าไม่อย่างนั้นก็ไม่เหนือเกียรติ หากยังมีตัวกูหราอยู่ แล้วยังมีเกียรติ มีค่าของเกียรติ.

## การละอหังการ มมังการ มานานุสัย นี้จะละได้ต่อเมื่อเป็นพระอรหันต์.

(ถาม) กราบเรียนท่านอาจารย์ คนเรานี้มีบัญหา ก็เพราะว่ามือวิชชา และถ้า เราจะแก้บัญหา เราก็ต้องสร้างวิชชาขึ้นมา. แต่เท่าที่ผ่านมา ในสมัยพุทธกาลจนถึงเท่าบัจจุบันนี้ คนที่สำเร็จพระอรหันต์ได้ ก็มีเพียงจำนวนน้อยนิดเท่านั้นเอง. จะเป็นไปได้ไหมว่า วิชชา ที่ท่านอาจารย์กล่าวนั้น เหมาะสมแต่กับกนเพียงนิดเดียว แล้วจะมีวิชชาอันไหนซึ่งเหมาะสำหรับ คนส่วนใหญ่ ซึ่งจะได้มีเพื่ออยู่เป็นสุข?

(ตอบ) เอ้า, พึ่งถูกแล้ว ก็อว่า วิชชาในที่นี้ มันมีความหมายกลุมไปหมด ไม่ใช่จะเอากันแต่เพียงว่า ชั้นสูงสุดเป็นพระอรหันต์. วิชชา นี้ยัง มีประโยชน์ ต่ำลงมา ถึงเรื่องโลก ๆ ก็มี.

คำว่า วิชชา นี้หมายถึง *ความรู้ ในตัวความทุกข์*, *เหตุให้เกิดทุกข์*, *ความ ไม่มีแห่งความทุกข์*, และ *ทางให้ถึงความไม่มีแห่งความทุกข์*, ที่เรียกว่า อริยสัจจ์ นั่น ก็เรียกว่า วิชชา; วางหลักใหญ่ ๆ ไว้อย่างนี้. ถ้าเหลือสั้น ๆ ก็ว่า **รู้ ในสิ่งที่คนควรรู้** สิ่งที่ควรจะ **รู้ก็เรียกว่า วิชชา**; ฉะนั้น หลักเกณฑ์ ที่กล่าวไว้นั้นไม่ผิก. วิชชา ชั้นสูงสุดที่ทำให้เป็นพระอรหันท์ ต้องยอมรับว่า มีน้อย แต่ก็ดีกว่าไม่มีเสียเลย; เพราะ ว่าคนส่วนมากจะเป็นพระอรหันท์กันทั้งหมดไม่ได้ จะเป็นได้แต่ส่วนน้อย. แต่รอง ๆ ลงมา เช่น อนากามี สกิทากามี โสดาบัน นี้ก็ยังมีอีกมาก มากกว่าที่เรารู้ว่ามี, ความ เป็นพระโสดาบันนี้ยังมีอยู่มาก.

ทีนี้ ลุคลงมาถึงบุถุชนธรรมดา ก็ยังมีวิชชาอยู่ระดับหนึ่ง ที่เขาจะต้องรู้ สำหรับทำโลกนี้ให้มีสันติภาพ หรือทำบั่จเจกชนให้มีสันติสุข. เกี่ยวนี้เราขาดวิชชาส่วน

ಶಿಷ

#### บ้ญหาของคน (ต่อ)

นี้แหละ บุคคลไม่มีสนัติสุข โลกไม่มีสันติภาพ; ฉะนั้นอย่าไปรังเกียจคำว่า วิชชา ในพุทธศาสนา เป็นอย่างโลกิยะ คือว่า ยังเกี่ยวกับเรื่องโลก ๆ ไม่เหนือโลกนี้ก็มี. แต่ถ้ามันเป็นไปถึงที่สุด มันก็เหนือโลก บัญหาเรื่องนี้ก็ไม่มี.

ขอให้พยายามเกี่ยวข้องกับสิ่งที่เรียกว่า วิชชา นี้ให้ถูกต้อง แล้วก็สูงขึ้นไป ตามลำดับ ๆ แต่อย่าลืมนึกถึงกำว่า วิ*บุบาจรณสมุปนุโน* พระพุทธเจ้าท่านเป็นวิชชาจรณ-สัมบั่นโน คือ สมบูรณ์ทั้งทฤษฎีและปฏิบัติ. กำนี้ขยายลงมาต่ำถึงชั้นคนต่ำ ๆ ก็ได้ ตรงที่ สมบูรณ์ทั้งทฤษฎีและการปฏิบัติ. จรณ คือ ปฏิบัติ, วิบบา นั้น ต้องปฏิบัติ ได้จึงจะเกิดผล. เดี๋ยวนี้ในการศึกษาก็ทำอยู่มากแล้ว สมบูรณ์ทั้งทฤษฎีและการปฏิบัติ; แต่ว่าเป็นไปเพื่อเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ไม่เป็นไปเพื่อเรื่องสนัติ หรือนิพพาน.

(ไม่มีใกรถามบัญหาต่อไป ท่านอาจารย์กล่าวสรุป)

สรุปว่า คน ไม่รู้จักตัวบัญหา ก็ไม่สามารถจะแก้บัญหา; ฉะนั้น เป็น การถูกต้องแล้ว ที่เรามาตั้งต้นกันใหม่ เพื่อจะรู้จักคน และบัญหาของคน. ถ้ายังเป็น กนมีบัญหา; ถ้าเป็นคนมากขึ้นๆ ก็พันความเป็นคน แล้วก็หมดบัญหา จะเรียกว่า เป็นอะไรก็แล้วแต่จะเรียก, "เหนือความเป็นคน" เพราะว่าโดยที่แท้ก็มิได้มีคนมีอะไรอีก มีแต่ธรรมชาติ.

ถ้า ยังรู้สึกเป็นคนอยู่ ก็ลือความไม่รู้ ก็ออวิชชา อย่างใดอย่างหนึ่ง ที่ทำ ให้รู้ว่าเป็นกน แล้วก็ทำผิดเป็นประจำวัน ในเมื่อเกี่ยวข้องกันกับอารมณ์ที่มากระทบ กือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์; นี้กือบัญหาของกนเมื่อกนยังไง่มาก ใน การที่จะจัดการกับรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ที่เข้ามากระทบ. การที่เขา ใม่สามารถจะบังคับตัวเอง หรือจะให้ท่อสู้ หรือให้แก้ไขในเรื่องนี้ให้เป็นผลดีได้ นี้คือบัญหาของคน. ที่เราจะพูดกันท่อไป ก็กือว่า *ทำอย่างไรเราจึงจะมีวิขขาและ* มีสติ.

โมกขธรรมประยุกต์

– ฅ –

อ เมษายน ๒๕๑๙

# ทำไมเราจิงไม่มีสติ

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, เราได้พูดกันถึงโมกขธรรมประยุกต็มาถึงครั้งที่ ๓ ในวันนี้ แล้วก็พูดโดยหัวข้อย่อยตอนนี้ในครั้งที่ ๑ ว่า เป็นปัญหาของคน.

**ในครั้งที่ ๑ นี้** ก็พูดเบ็นโครงเรื่องคร่าว ๆ ทั่วไป ว่า *ปั้ญหาของคน* คืออะไร ? บัญหาของคนเกิดมาจากอะไร ? ความไม่เบ็นบัญหานั้นเป็น อย่างไร ? ทำอย่างไรจึงจะไม่มีบัญหา ? ในตอนนี้สรุปได้แต่เพียงว่า **บัญหา** ถึคือ ความทุกข์ เพราะว่า ถ้าไม่มีความทุกข์ ก็ไม่มีบัญหาอะไร. เราไม่ต้องกิน ต้องใช้ก็ได้ ถ้าไม่มีความทุกข์.

#### ทำไมเราจึงไม่มีสติ

เดี๋ยวนี้ มีกวามทุกข์ เพราะไม่มีกิน ไม่มีใช้; **ถ้าไม่มีทุกบ์** เสียอย่างเดียว แล้วก็เรียกว่า **ไม่มีบัญหา**. ที่ยังมีบัญหาเหลืออยู่ ก็เพราะว่ามีกวามทุกข์กันอยู่หลาย ๆ แง่ หลาย ๆ มุม, เหตุให้เกิดกวามทุกข์ก็เพราะว่า ไม่รู้ว่าทำอย่างไรจึงได้เป็นทุกข์ หรือว่า ทำอย่างไรจึงจะไม่มีกวามทุกข์.

ที่นี้สำหรับเรื่องทางจิตใจโดยเฉพาะนั้น ก็มีเรื่องกวามอยากโดยไม่รู้นั่นเอง เป็นเหตุให้เกิดกวามทุกข์ เราต้องอยู่ด้วยวิธีที่จะรู้สึกตัวอยู่เสมอ อย่าให้เกิดกวามอยาก หรือการกระทำโดยกวามไม่รู้ แล้วปัญหามันก็ไม่มี คือไม่มีกวามทุกข์.

**ในครั้งที่ b** เราก็พูดโดยหัวข้อว่า บัญหาของกนอีกนั้นเอง เป็นการ *พูด* ต่อเรื่องบัญหาของคน ในแง่มุมอื่น ๆ เช่นว่า เราไม่สามารถจะบังกับความรู้สึกของเราได้ เพราะมีอวิชชา ความไม่รู้กอยเป็นเจ้าก็เจ้าการเสียในทุกกรณี ที่เรามีการสัมผัสโลกนี้ ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจเอง แล้วเราก็ทำผิดจนเดยชินเป็น นิสัย ที่เรียกว่าอนุสัย เพราะฉะนั้น เราจึงมีความรู้สึกเร็ว ในการที่จะรัก หรือในการที่ จะโกรธ หรือเกลียด หรือกลัว กระทั่งสงสัย ลังเล วิตก กังวลอะไรต่าง ๆ, เรารู้สึก ว่า มันมีแต่การพ่ายแพ้ คือ มีความทุกข์; น้อยครั้งที่เราจะไม่พ่ายแพ้. เราบังกับ จิตให้อยู่ในกวามถูกต้องไม่ได้ หรือไม่ก่อยจะได้ นี่ก็เรียกว่าเป็นบัญหาอันหนึ่ง.

ขอให้ **มองดูให้พบตัวบัญหา ที่เกิดอยู่แก่เราจริง ๆ** อย่าให้มันเป็นเรื่อง ในพระกัมภีร์ หรือเป็นตัวหนังสือล้วน ๆ; อย่างน้อยที่สุด เรา*ต้องรู้จักมันจริง ๆ* แล้ว กำลังพยายามแก้ไขอยู่ จึงจะเรียกว่าประยุกต์ หรือเรียกตามธรรมดาสามัญในวัดในวานี้ เราก็เรียกว่า *ปฏิบัติธรรม* หรือ *บำเพ็ญสมณธรรม*. นี้ก็เลยหยิบเอาตัวบัญหาขึ้นมาดู ว่ามันเกิดจากอะไร; ถ้ามันเกิดจากการที่กวบคุม ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไว้ไม่ได้ ก็พยายามที่จะกวบคุมไว้ให้ได้ ให้ทันท่วงที.

สิ่งที่จะควบคุมอายตนะให้ทัน ได้แก่สติ

ทีนี้ การบรรยายเป็นกรั้งที่ ๓. อยากจะพูกถึงสิ่งที่จะช่วยให้สามารถกวบกุม ให้ได้ทันท่วงทีโดยตรง ฉะนั้น เราจะแก้บัญหานี้ ด้วยการศึกษาให้รู้จัก **สิ่งที่จะลวบุดูม** 

#### โมกขธรรมประยุกต์

**ให้ทันท่วงที่** เพื่อแก้บัญหาของกนต่อไป. สิ่งที่ตั้งใจจะพูกในวันนี้ ก็กือสิ่งที่จะเรียก กันสั้น ๆ เพียงกำเกียว ว่า สต**ิ.** 

สิ่งที่เรียกว่า **สติ มีประโยชน์** จนไม่รู้ว่าจะพูกกันอย่างไร ให้หมดสิ้นได้; แต่แล้วก็ถูกล้าย ๆ กับว่า สตินี้มันอาภัพอับโชกอะไรก็ไม่รู้ กือไม่ก่อยจะมีใกรยกขึ้นมา เป็นเรื่องสูงสุก ประเสริฐใหญ่หลวง. เขาพูกถึงกันแต่บัญญา แต่สมาชิ ถึงอะไรอื่นกัน เสียมาก, แล้วก็มักจะอวกกันก้วยเรื่องมีสมาชิวิเศษวิโส อย่างนั้น อย่างนี้, แล้วก็มี บัญญาสูงสุก ไม่ก่อยให้กวามสำคัญแก่สติ ก้วยกำพูกถึงสิ่งที่เรียกว่าสติ ให้สมกับที่ว่าสติ มีกวามสำคัญ.

อนึ่ง อยากจะบอกให้ทราบอีกอย่างหนึ่งว่า ความยุ่งยากลำบากก็มีอยู่เหมือน กัน เกี่ยวกับคำพูด ที่เป็นชื่อของธรรมะเหล่านี้; คำพูดมันเผือ คือมันเกี่ยวเนื่อง โยงกัน, ไม่มีธรรมะอะไรที่จะทำหน้าที่ได้ตามลำพังแล้วสำเร็จประโยชน์. ธรรมะ หลายข้อล้วนแต่เนื่องกัน แล้วทำหน้าที่ได้สำเร็จประโยชน์, จึงเป็นเหตุให้กวามหมาย หรือค่าของมันกาบเกี่ยวกัน.

โดยเฉพาะกำว่า **สดิ** นี้แล้ว จะมีความหมายที่คาบเกี่ยวไปรอบค้าน; เราจะมองกวามสำกัญของสติให้มากเป็นพิเศษ เพราะว่า โดยข้อเท็จจริงมันเป็นอย่างนั้น คือว่าถ้า ปราสจากสติ แล้ว บั๊ญญา หรือ สมาธิ ก็ไม่มีประโยชน์อะไร; ยิ่งปัญญา แล้วดูจะยิ่งไม่รู้ว่าไปอยู่ที่ไหน ถ้าไม่มีสติที่จะถึงเอาบัญญามา หรือกวามรู้นั้นมาใช้ ใน กรณีที่มีเหตุเกิดขึ้น. สมาธิก็เหมือนกัน ถ้าปราศจากสติแล้ว สมาธิก็กวัดแกว่ง จะ กระจักกระจาย หรือใช้ไม่ได้.

ทุกอย่างเป็นดังที่พูดมาแล้วว่า ถึงอย่างไรธรรมะแต่ละชื่อก็ทำหน้าที่ตามลำพัง ไม่ได้ ; ฉะนั้น เราจะพูดว่า สตินี้ทำหน้าที่อะไรเป็นส่วนใหญ่. เพื่อจะให้เป็นธรรม แก่ชื่อธรรมะเหล่านี้ จะต้องนึกให้กว้าง ว่า ธรรมะชื่อหนึ่ง ๆ หรือข้อหนึ่ง ๆ นี่มีหลาย

**୦୦) |**କ୍ର

ระกับ นับตั้งแต่ธรรมกาสามัญที่สุก จนกระทั่งเราจะมองลงไปถึงว่า แม้แต่สัตว์เครัจฉาน มันก็มี.

ถ้าเราจะเอาความหมายของสิ่งที่เรียกว่า สทิโดยตรง มาพิจารณาดูให้ดี **สติก็มี** ลงไป **กระทั่งถึงสตว์เคร้อฉาน**: บางทีมันก็มีเป็นสัญชาตญาณน้อย ๆ แฝงอยู่ หรือ เป็นสัญชาตญาณสำคัญ ที่ถูกปีดบังอยู่. ทำไมสัตว์เกรัจฉานมันก็มีความรู้สึกระลึกอะไร ได้ทันท่วงที ในการที่จะต่อสู้ หรือป้องกันภัย หรือแม้ที่สุดแต่เรื่องหาอาหาร ในบาง อย่างคนก็ไม่ดีไปกว่าสัตว์ ถ้าพูกถึงในขั้นต่ำ ๆ.

**คนธรรมดาทั่ว ๆ ไป จะต้องอยู่ด้วยสติ** ในกวามหมายกว้าง ถึงกับเป็น พื้นฐาน ซึ่งเราเรียกกันมากในภาษาไทยว่า สมประดี, สมปฤดี *สมฤติ* ในภาษา สันสกฤต ซึ่งออกมาเป็นภาษาไทย. และขอแนะเป็นพิเศษว่า ให้รู้จักไว้เสียด้วยเลย ว่า ภาษาไทยนั้นออกมาจากสันสกฤตแทบทั้งนั้น คือไม่นิยมใช้ภาษาบาลีมาแต่เดิม ; พวกที ใช้ภาษาสันสกฤต เขาเข้ามาเป็นกรูบาอาจารย์เสียก่อนแต่ที่ภาษาบาลีจะเข้ามาสู่ประเทศไทย คือพวกพรามหณ์ทั้งหลาย เขาใช้ภาษาสันสกฤต แล้วก็มาบัญญัติลงในหมู่คนไทย ภาษา ไทยจึงเป็นภาษาสันสกฤตล้วน ที่เป็นกำที่สูงขึ้นมา.

คำว่า **สติ** เป็น *ภาษาบาลี*, คำว่า *สมุฤติ* เป็น *ภาษาสันสกฤต* แล้วเราก็รู้ ว่า นั่นแหละเป็นสิ่งที่สำคัญ ว่าเราจะต้องมีสิ่งนี้; มิฉะนั้นแล้วเราก็เท่ากับคนบ้า หรือ ว่าเท่ากับคนตาย. สิ่งที่เรียกว่าสติ เป็นพื้นฐานทั้งหมดของความรู้สึก; ปราศจาก สมปฤดีแล้วก็จะสลบไป หรือว่าเป็นบ้า หรือว่าตายแล้ว; ความหมายพื้นฐานเป็นอย่างนี้.

คำว่า *สติ* ตามตัวหนังสือ นี่แปลว่า *แล่นไปแห่งความคิด* ที่เรามาเรียก กันสั้น ๆ ว่าระลึกได้ แล้วความคิดมันแล่นไปได้ นั้นก็คือระลึกได้. สติ คือ ความ ระลึกได้ จะเรียกว่า แล่นไป หรือ แล่นมา ก็ได้ ทั้งนั้นแหละ. ภาษาพูดมันดิ้นได้ อย่างนี้; ฉะนั้นการเข้ามามีสติ ก็หมายความว่าเรายังจำอะไรได้อยู่ แล้วความคิดมันกี แล่นไปตามเรื่อง ที่มันจะต้องกิด หรือจะต้องรู้สึก.

เมื่อคนคลอดออกมา ก็**มีการสัมผัส** ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ แล้วก็ จำสิ่งต่าง ๆ ทั้งหมดนั้นไว้ได้ เพิ่มมากขึ้น ๆ ; นี่เป็นสิ่งที่ว่ามีการ **ละสม เอาไว้** สำหรับเป็นความรู้ เป็นการศึกษาโดยอัตโนมัติ โดยธรรมชาติ. ครั้นต่อมา มีอะไรเกิดขึ้น ที่ความคิด หรือจิต หรืออะไรแล้วแต่จะเรียก ; จิตจะต้องแล่นไปยัง สิ่งใดสิ่งหนึ่ง มันก็แล่นไปยังสิ่งนั้น.

เมื่อมีอะไรเกิดขึ้น กวามรู้สึกนี้ก็แล่นไปทันเวลา และถูกต้องตามเรื่องตาม ราว; เพราะฉะนั้นเราจึงทำอะไรถูกมากขึ้น ๆ และสามารถที่จะระลึกนึกได้ว่าอะไร เป็นอย่างไร, อะไรเป็นอย่างไร, จนกระทั่งว่า มันถึงขนาดมาตรฐานของมัน, ระบบหนึ่ง เรียกว่า **สมปฤลีของคนเรา** มีอยู่อย่างนี้เราต้องไม่ขาดในส่วนนี้.

กวามเป็นอยู่ **ในชีวิตประจำวัน ย่อมเต็มไปด้วยสติ** หรือ สมปฤดี พูกถูก คิกถูก ทำถูก แม้แต่เดิน ก็จะไม่ตกล่อง ไม่สะดุดหกล้ม หรือไม่อะไร ทุกอย่าง. นี่ไม่ใช่ว่า จะทวงบุญคุณ ให้แก่สิ่งที่เรียกว่าสติ; แต่แท้จริงมันมีบุญคุณ มากอย่างนี้ แต่เราก็ไม่ก่อยจะขอบคุณมัน เราเป็นสัตว์เนรคุณเสียเอง แล้วมันก็ไม่ช่วย เรามาก เท่าที่กวรจะช่วย เราเลยกลายเป็นผู้ขาดสตินั้นเสีย เป็นส่วนมาก.

ขอให้พิจารณาดูให้รู้จักสิ่งที่เรียกว่าสติ ในเรื่องเป็นอยู่อย่างธรรมดาสามัญ **ในชีวิตประจำวัน** ของสิ่งที่มีชีวิตทั่ว ๆ ไป **จะต้องมึสติ** แล้วจึงจะสูงขึ้นมาถึงระดับ มนุษย์ผู้มีปัญญา ก็ต้องยิ่งมีสติมากขึ้น. ถ้าสูงขึ้นไปถึงกับการที่จะบรรลุมรรค ผล นิพพาน ก็ต้องมีสติที่ดีกว่านั้นมาก, สมบูรณ์ หรือรวดเร็ว หรือว่องไวยิ่งกว่านั้นมาก; ตั้งแต่ต้นจนปลาย นี้ก็คือเรื่องของสติ. ที่เขาพูดไว้เป็นหลักธรรมก็มี ว่า พระอรหันต์คือผู้ที่มีสติสมบูรณ์ ผิดไม่ ได้ในเรื่องของสติ แต่ว่าเรื่องนี้ยังสลับซับซ้อนกันอยู่มาก ยากที่จะเอามาพูดในเวลาอันสั้น ว่ามีสติสมบูรณ์โดยแท้จริง หรือเป็นพระอรหันท์นั้น คือ อย่างไร ถ้าจำเป็นก็เอาไว้พูด กันวันอื่น เพราะยาวเกินไป.

บัดนี้จะพูดกันแต่เพียงว่า**ในกรณีธรรมดาสามัญ** นี้แหละ เรายังมีสติไม่พอ แล้วเราก็ไม่ค่อยให้ความตำคัญแก่สติ หรือปรับปรุงในส่วนที่เรียกว่าสติ; เราไปชอบ สิ่งที่หรูหรา มีหน้ามีตาหรูหรา เช่นคำว่า บัญญา อย่างนี้เป็นต้น. นี้ไปคิดดูเอาเอง ให้เห็นเถิด แม้เราจะมีความรู้วิเศษวิโสอย่างไร ถ้าไม่สามารถเอามาใช้ให้ทันท่วงที และ ให้ถูกต้องพอเหมาะพอดีแล้ว ความรู้นั้นก็ไม่มีประโยชน์อะไร. สิ่งที่ไปเอาความรู้มา ทันท่วงที และทำให้พอเหมาะพอดี และให้ถูกเรื่องถูกราวนั้น คือสิ่งที่เรียกว่าสติ.

สติ มีพร้อมทั้งสัมปชัญญะ และบัญญาทันท่วงที

มีกำพูดที่เรียกเป็นคู่แฝดกันว่า สติ และบัญญา คล้าย ๆ กับว่า มีน้ำหนัก เท่า ๆ กัน ; แต่ผมก็ยังเห็นว่า มันสู้สติไม่ได้ เพราะสิ่งที่เรียกว่า สตินั้น ก็มิได้ชาดสิ่ง ที่เรียกว่าบ้ญญา มันเป็น **บัญญาพี่พอดี** เป็นบัญญาที่ **มาทันทวงที**่ เป็นบัญญาที่ถูกนำ มาใช้รวดเร็ว **นั้นแหละลือ สติ**.

อีกกำหนึ่ง เรียกว่าสมปชัญญะ ซึ่งกู่กันกับกำว่าสติ ก็อสติสัมปชัญญะ. สมปชัญญะนี้เขามักจะจักให้เป็นพวกปัญญา ก็ได้เหมือนกัน; แต่ **สมปชัญ**ญะ นั้นก็อ **ซึ่งที่สติเอามาตั้งไว้ เป็นหลักสำหรับต่อสู้** หรือสำหรับแก้ปัญหา. นี้ก็ได้พูดแล้วว่า สตินี้ก็อ กวามระลึกได้ ไประลึกเอากวามรู้มา เฉพาะกวามรู้ที่จำเป็นแก่กรณีเท่านั้นแหละ ไม่ต้องเอามาตั้งแปกหมื่นสี่พันธรรมขันธ์อะไร, แล้วทำให้กวามรู้นั้นกงอยู่ตลอดเวลา ที่ยังต้องใช้กวามรู้นั้น เขาก็เรียกว่าสมปชัญญะ. ถ้า **ขาดสติ** เสียแล้ว **สมปชัญญะก็ไม่มี** เพราะไม่มีใกรวิ่งไปเอากวามรู้มา; และถ้าสทิวิ่งไปเอากวามรู้มาได้ทันท่วงที แต่แล้วรักษาไว้ไม่ได้ สัมปชัญญะมันก็ไม่อยู่ มันหายไป ก็เลยไม่สำเร็จประโยชน์อีกเหมือนกัน. ฉะนั้นเราจึงมองเห็นภาพพจน์ของสทิ ว่าไปเอากวามรู้มา แล้วก็ใช้อยู่**ต**ลอดเวลาที่มีปัญหา หรือมีเรื่องราว.

พึงรู้ไว้ว่า *สต*ิ คือ *เอามา, เอาความรู้* คือ *ปัญญา* สำหรับดูดเอามา, แล้วก็มี*สัมปขัญญะ* คือ *คุมไว้อยู่ตลอดเวลา ;* กล้ายกับสามเรื่อง จึงจะสำเร็จ ประโยชน์ในการที่กนจะมีสติ สำหรับจะทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ ในการบ้องกันอันตราย หรือว่าในการแสวงหาประโยชน์ หรือว่าในการบริโภกผลของการงาน.

การที่ ธรรมะ ของเรา ต้องเนื่องกันนี้ อย่าลืมเสีย จะได้ไม่พูดผิด ๆ เพราะ อาศัยกวามไม่รู้ แล้วก็ไปยกย่องธรรมะข้อนั้นข้อนี้เพียงอย่างเดียว. สิ่งที่เห็นได้ง่าย ๆ เช่นว่า ขวาน มันจะสำเร็จประโยชน์ได้อย่างไร ถ้าไม่มีด้าม ; ถ้าขวานไม่มีด้าม มันก็ เป็นขวานที่ทำหน้าที่อย่างขวานไม่ได้. นี่สติ ถ้าไม่มีสมปชัญญะ ก็เหมือนกัน จะทำ หน้าที่ไม่ได้ และยังจะต้องมีคนที่จะหยิบขวานขึ้นมาพันลงไป ซึ่งเหมือนกับบัญญา ขวานนั้นจึงจะเป็นขวานที่สำเร็จประโยชน์ หรือทำหน้าที่. ความเนื่องกันอย่างนี้แหละ มีอยู่ในธรรมะทั้งหลาย จึงเป็นเหตุให้ยากหน่อย หรือไม่ง่ายนัก ในการที่เราจะมีธรรมะ.

ถ้าขาดสติ จะเกิดความประมาทเสียหายมาก

เพื่อเข้าใจกำว่า "สติ" ดี เราก็ดูไปยังสึงที่เรียกว่า **บาดสติ** ในกรณีทั่ว ๆ ไป ก็เรียกว่า **มีความประมาท** หรืออวดดี เมื่อมีความอวดดีก็คือประมาท; เมื่อประมาท ก็ขาดหลาย ๆ อย่างในความอวดดี ในความประมาท : มีความสะเพร่าเสียเป็นส่วนใหญ่ มีความรู้ไม่พอ ขาดความรู้ แล้วมีกิเลสอย่างอื่นเข้ามากลุ้มรุม แล้วดึงไป จูงไป แล้ว ก็เกิดความประมาท เกิดความอวดดี; อย่างนี้แหละคือ สิ่งที่เรียกว่าขาดสติ คือไม่มี ความระลึกอย่างถูกต้อง, อยู่ในความอวดดี หรือความประมาท. เมื่อมีความไม่รู้ ก็เป็นเหตุให้ไม่รู้ตัว; ไม่มีสัมปชัญญะ ก็คือไม่รู้ตัว ขาด ความรู้และขาดความรู้ตัว. จะดูที่คนบ้าก็ได้ ง่ายดี เห็นชัดดี. ทีนี้ยังไม่ถึงกับบ้าหรือกลัง แต่เป็นคนอวกดี เป็นคนขี้อวดสนุกสนานอยู่ด้วยความอวก ก็เลยไม่รู้ว่า มันผิดหรือถูก หรือมันพอดีอย่างไร ก็กือกวามไม่มีสติ; เอามาเทียบเกียงกันดู ก็จะรู้จักกวามมีสติ.

บํญหาในการขาดสติ จำต้องมีวิธีแก้ไข

ทีนี้ ก็มาถึงทัวบัญหา ที่ทั้งใจจะพูก ว่า เรามักบาดสติกันเสียเรื่อย เป็น กวามยากลำบากเหลือเกินที่จะมีสติ; จะทำอย่างไร เราจึงจะแก้บัญหานี้ได้ กือมี สติที่เพียงพอ ตามสมควรแก่กรณี ในทุก ๆ กรณีไป ! เรื่องนี้ถ้าจะพูดกันให้หมด กงพูด ไม่ได้ใน ๒ – ๓ ชั่วโมง; แต่นี่เราจะพูดให้รู้จักกันได้ภายในเวลาอันสั้น มันก็ต้องรวบรัด พอสักว่าเป็นเก้าโกรง และเป็นหัวข้อ : –

 ๑. อย่างที่ได้พูดมาแล้วว่า สตินั้นมันเนื่องถึงความระมัดระวัง; เราก็หามา ที่ไม่รู้ก็เรียนให้รู้. พอรู้แล้วก็มีความระมัดระวัง อย่าให้พลาด หรือ ทำติดใน โอกาสที่จะต้องใช้ความรู้ แล้วเราก็ ต้องมีอุปกรณ์อื่น ๆ คือธรรมะอื่น ๆ; เช่น ความกลัว หรือ ความละอาย ซึ่งเรียกว่า หริ แปลว่า ความละอาย, โอตตัปปะ แปลว่า ความกลัว นี้เบ็นเครื่องช่วยให้ไม่ขาดสติอย่างยิ่งทีเดียว; ถ้าลงว่า คนเรา ไม่กลัวหรือไม่ละอายแล้ว มันก็ไม่มีความสำรวม ในการที่จะมีสติ, เราจะต้องรู้จักสิ่งที่ ควรละอาย หรือควรกลัว มาช่วยกันเข้ากับความรู้.

๒. อีกอย่างหนึ่งก็อย่าไปทำสึงที่เป็นเครื่องทำลายสติ อย่าไปหลงกับเหยื่อ ล่อ อะไรต่าง ๆ ที่ไปทำให้เกิดความเผลอสติ โดยทั่ว ๆ ไปก็คือ สิ่งมีนเมา : จะมีนเมา ในทางกาย ทางวัตถุ ทางร่างกาย หรือมีนเมาทางจิตทางวิญญาณ ชนิดไหนก็ตาม; ถ้าเป็น เรื่องเหยื่อล่อ เป็น เรื่องให้มีนเมา แล้ว ก็ เป็นเครื่องทำให้ขาดสติทั้งนั้น. ฉะนั้น อย่าให้มันเข้ามา พยายามที่จะ หาอุปกรณ์ต่าง ๆ ที่ช่วยให้มีสติ นี้ให้กรบถ้วน. ถ้าเอาพระมาแขวนคอ ก็อย่าแขวนอย่างงมงาย ต้องให้เป็นอุปกรณ์ที่จะมีสติ นึกวูบเดียวออกไปถึง วิชชา ความรู้, แล้วก็เป็นหนทางที่จะให้วิชชา ความรู้นี้มาช่วย อย่างนี้ก็จะสำเร็จประโยชน์ในการที่เรามีอุปกรณ์ สำหรับทำให้เกิดสติ.

๓. เมื่อพูกโดยหลักทั่วไป เรา ต้องมีความรู้ก่อนว่า อะไรเบ็นอะไร,
 และเราก็ต้องขยันที่จะศึกษาให้รู้ว่าอะไรเบ็นอะไร แล้วเก็บไว้ในคลังของเรา ที่เขาเรียก
 ว่า สัญญา – กวามจำได้หมายรู้ อะไรทำนองนี้; ดังนี้ การศึกษาจึงเบ็นสิ่งแรกที่จะ
 ต้องมี ให้มีความรู้เป็นพื้นฐาน. ทีนี้ก็ผืกฝนการที่จะนึกถึงกวามรู้ ก็อตัวสตินั่นเอง ว่าจะ
 เอาความรู้ข้อไหนมาใช้ ในกรณีอย่างไร, แล้วยังต้องผึกหัดให้เร็วด้วย. ถ้าไม่เร็ว
 แล้ว ก็ไม่ทันกับข้าศึกคือกิเลส ซึ่งมันเร็วมาก ไวมาก; อย่างที่ได้พูดแล้วเมื่อวาน
 ในเรื่องของอนุสัย คือมันหมักหมมไว้ ซึ่งกวามเกยชินแห่งการเกิดของกิเลส มันเร็วมาก
 ในการที่จะเกิดกิเลส. ฉะนั้น สติก็จะต้องไวกว่า จึงจะบ้องกันการมาของกิเลสได้.

 ๙. การทำให้บำนาญ นี้เป็นหลักสำคัญในพระพุทธศาสนา ที่เรียกว่า ภาวิตา – ทำให้มีขึ้น, พหลีกตา – ทำให้บาก ทำให้บำนาญ; นี้ก็เป็นส่วนหนึ่ง ของความไม่ประมาท. การศึกษาเล่าเรียนการปฏิบัติกรรมฐานอะไรก็ตาม มันอยู่ใน กวามหมายนี้ คือทำให้มาก ทำให้ชำนาญไว้เรื่อย ในส่วนวิชชาความรู้ ตลอกถึงการมีสติ ก็ผีกกันถึงขนาดที่เรียกว่า จะไม่ทำอะไรก่อนมีความรู้สึก.

# การฝึกรู้สึกตวกก่อนกระทำใด ๆ ช่วยให้มีสติมน้

การที่เขามีวิธีผืก ที่เรียกว่า *สัมปขัญญะป้ทพะ – จะเคลื่อนไหวอิริยา-*บอใด ก็ให้รู้สึกตัว มีสัมปขัญญะทุก ๆ อิริยาบอ ก็มุ่งหมายอันนี้คือว่า เราจะไม่ ยอมให้ กาย หรือวาจานี้ หรือจิตก็ตามไหวไป เคลื่อนไป ทำหน้าที่ไป โดยปราศจาก กวามรู้สึกตัวเสียก่อน; ฉะนั้น จึงขยายมากออกไป จนดูกล้าย ๆ กับว่า น่าหวัว หรือ ว่าบ้า ๆ บอ ๆ อะไรนี้ ดังเช่น : – เราจะยกเท้าขึ้น จะก้าวเท้าไป จะเหยียบเท้าลง ก็ระลึกว่า ยกหนอ ย่างหนอ เหยียบหนอ นี้ไม่ใช่เป็นเรื่องงมงาย; เป็นเรื่องที่จะสึกบทเรียน ที่ว่า จะมีสมปชัญญะ ก่อนที่จะกระดิกอะไรออกไป. ในที่สุดจะได้ผลถึงกับว่า ไม่คิดอะไร ลงไป ก่อนที่จะรู้สึกตัวเสียก่อนว่า เราจะต้องกิดเรื่องอะไร, ไม่ทำ ไม่พูด ก่อนที่จะ รู้สึกตัวเสียก่อน ว่าเราจะทำอะไร, แล้วก็จะเป็นการจำได้แม่นยำ มั่นคง ว่า เราได้ ทำอะไร.

คนที่ลืมของ ก็คือคนที่ไม่มีการฝึกอย่างนี้ ไม่มีสติอย่างนี้ ไม่มีสติส่วนนี้, กนที่ลืม ว่าใส่กลอนประตูหน้าต่างแล้วหรือยัง นี้ก็เป็นห่วง วิตกกังวลอยู่; เพราะว่า ไม่มีสติในข้อนี้เมื่อก่อนแต่ที่จะบีดประตู หรือใส่กลอนนั้น. ถ้าเป็นคนที่ฝึกมาในรูปนี้ แล้ว เขาจะบีดประตู หรือใส่กลอนลงไปด้วยสติสัมปชัญญะ แล้วก็ไม่ลืม ไม่ลืมแน่นอน และก็แน่ใจ หรือว่า พอนึกขึ้นมาก็นึกได้ว่า เราได้ใส่กลอนแล้ว ได้บีดประตูแล้วอย่างนี้. ทีนี้เรื่องใหญ่ ๆ ก็ยิ่งต้องการมาก.

ขอให้ฝึกสติในลักษณะที่ว่า **รู้สึกต**ัวก่อนเสมอ เมื่อจะมีการเคลื่อนไหว ทางกาย ทางวาจา ทางใจ. การเกลื่อนไหวไปนั้น เกลื่อนไหวไปอย่างถูกต้อง ด้วยความรู้ ที่เราได้ศึกษาอบรมว่า จะต้องทำอย่างไร. ถ้าเป็นเรื่องบรรลุมรรก ผล นิพพาน ก็ทำสติบัฏฐานเป็นกวามรู้ เช่น อนิจจัง ทุกชัง อนัตตา อยู่จนเกยซิน; นี่ก็ จะมีกวามรู้เรื่อง อนิจจัง ทุกชัง อนัตตา วิ่งเข้ามาทันท่วงที ที่สัมผัสกันเข้ากับอารมณ์. นี้กือ วิชชาวิ่งมาทันท่วงที ด้วยอำนาจบองสติ ในขณะที่มันสัมผัสกันเข้ากับอารมณ์ ทางตา ทางหู ทางจมุก ทางลิ้น ทางกาย นี้.

ทึกล่าวมานั้น หมายความว่า โดย ลับหลังกิเลส ลับหลังข้าศึกนี้ เขา ต้อง เตรียมพร้อมด้วยการศึกสติ; พอเกิดเรื่องขึ้นมาก็สามารถที่จะใช้สติ ที่สมบูรณ์ ด้วยความรู้ และความระลึก ในการใช้ความรู้ให้ถูกต้อง ให้ ทันแก่เวลา. ฉะนั้น จึงฝึกกันในทุกอิริยาบถ ฝึกกันในทุกแขนงของสิ่งที่จะต้องเกี่ยวข้อง, แล้วส่วนใหญ่ที่ สุดก็ก็อ เรื่องที่จะทำให้เกิดกิเลส และกวามทุกข์. นี่ถือว่า เป็นปัญหาสำคัญที่สุด ไม่ใช่มาฝึกแต่เพียงว่า เกินไม่สะดุด เดินไม่หกล้ม เกินไม่ตกล่อง นี้มันน้อยเกินไป.

## มีความละอายและกลัว จะช่วยให้มีสติมากขึ้น

พอทำพลาดไป ก็ละอายเกินกว่าที่จะละอาย; ถ้าเราได้ **เผลอจนกิเลสเกิดขึ้น** เป็นความรักก็ดี เป็นความโกรธก็ดี **จะต้องมีความละอายเหลือที่จะกล่าวได้**. ตอนนี้ กงจะยาก ที่จะสร้างความละอายให้มีมากพอ เพราะว่าไม่มีใครมารู้มาเห็นการกระทำ ของเรา และเมื่อเรามีสันดานแห่งกนพาล กนกตุโกง มันก็ไม่ละอาย; ฉะนั้นจึงต้อง การความซื่อตรงต่อธรรมะ ต่อตัวเอง แม้ไม่มีใครรู้ ก็ยังละอาย; ยิ่งละอายมากเท่าไร มันก็ยิ่งเผลอยากเท่านั้นสำหรับครั้งต่อไป.

ทีนี้ก็เลยไปถึง กวามกลัว ถ้าพูดอย่างภาษาวัด ๆ นี้ก็ว่า **กลัวภัยในวัฏฏ** สงสาร; พวกกุณก็อาจจะหัวเราะเยาะ เมื่อเราพูกว่า กลัวภัยในวัฏฏสงสาร. นี้หมาย กวามว่า ในการมีชีวิตอยู่วันหนึ่ง ๆ นั้น ก็อการเวียนว่ายไปในวัฏฏสงสาร; มีความ ต้องการ – มีการกระทำ – มีการได้ผลของการกระทำ – เสวยผลของการกระทำ, แล้ว ก็อยากทำ – แล้วก็ทำ – แล้วก็เสวยผลของการกระทำ อย่างนี้ตลอดวัน; นี่เรียกว่า วัฏฏสงสาร. เรา **กลัวภัยในวัฏฏสงสาร ก็คือกลัวความทุกข์** ที่เกิดขึ้นมาจากการทำ ผิกพลาดในวัฏฏสงสารนั้น เพราะขาดสติ.

ถ้าเรามีความกลัวมาก ก็บ้องกันได้มาก; เดี๋ยวนี้เราไม่กลัว เพราะมัน เป็นเรื่องอยู่ในใจ ใกร ๆ ก็ไม่เห็น, หรือมันจะร้อนเป็นไฟอย่างไร เราก็หน้าด้านทนได้ ไม่กลัวข้อนี้ แล้วก็ไปหาอะไรมากลบเกลื่อนกันไป ตามเรื่องตามราว จนเรื่องของ กิเลตกลายเป็นเรื่องที่ถูกต้อง, เรื่องของบาปกลายเป็นเรื่องของก็ไปเสีย; ฉะนั้น สติก็ ไม่ถูกผืก ไม่เพิ่มความเกยชินในการที่จะมีสติ แล้วจะไปโทษไกร. เกี๋ยวนี้ก็มาบ่นกันแท่ว่า เรามีสติไม่พอ. ทำไมเราจึงมีสติไม่พอ? ก็ได้ แท่บ่นไปเท่านั้น, ไม่พยายามสอดส่องให้พบว่า ทำไมจึงมีสติไม่พอ, แล้วแก้ไบเสีย ให้พอ.

### ความไม่มีสติเป็นความประมาท

กวามไม่มีสติ เรียกว่า กวามประมาท; พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า *ความ* ประมาทคือความตาย, คนที่ประมาทแล้ว คือคนตายแล้ว; แต่มันก็ตายในภาษา ของพระพุทธเจ้า ซึ่ง คนธรรมดา ก็ไม่ก่อยจะพังถูก หรือ**ไม่เข้าใจ** แล้วก็**ไม่ยอมรับ**. ฉะนั้น คนที่ปราศจากสติ ประมาท ขี้เมา หรืออะไร เขาจึงไม่ยอมรับว่า นี้เป็นความตาย หรือเป็นกวามสูญเสียกวามเป็นมนุษย์ ก็เลยพูดกันไม่รู้เรื่อง.

เมื่อพูคถึงว่า "ความประมาท คือความตาย, ความไม่มีสติ คือความ ตาย" นี้ ต้องทราบกันไว้ว่า เขาพูดในภาษาอื่น จากภาษามนุษย์ธรรมดา; และก อยากจะบอกไว้เสียเลยว่า บางกนยังไม่ทราบว่า ในพระบาลีไปๆมาๆก็พบกำษกำว่า "ทิฏฐธรรม" คือ ในธรรมอันสัตว์เห็นแล้ว, แล้วก็ "สัมปรายิกะ" คือ อันอื่นๆ, อันอื่นไปจากที่สัตว์ธรรมดาเห็น. ตัมปรายิก อย่ามีความหมายแต่เพียงว่า ภพหน้า ชาติหน้าอะไร; ถูกแล้ว ภพหน้า หรือชาติหน้า หลังจากเข้าโลงแล้ว มันก็ไม่มี ใกรเห็น ก็เรียกว่าอันอื่น จากที่มนุษย์เห็น ก็ได้เหมือนกัน.

แต่เกี๋ยวนี้ กำทั้งสองที่กล่าว มิได้ไช้อย่างนั้น : ทิฏฐีธัมมิกะ หมาย ความถึง ที่ลนธรรมคาพึ่งได้ถูกทันที พูกกันได้ทันที รู้เรื่องกันได้ทันที; นี่เรียก กำพูกชนิกนี้เป็น ทิฏฐธัมมิกะ, ส่วนสมปราชิกะุนั้น เป็นกำพูกประเภทที่ ต้องสึกษา โดยผู้รู้ จากผู้รู้ หรือว่าผู้ที่รู้เขามองเห็น, แล้วเขาเอามาพูกมาสอน. เช่นกำที่พระ-พุทธเจ้าท่านตรัสว่า "กวามประมาทเป็นกวามตาย" อย่างนี้ : - **"ความตาย" กำนี้ เป็นภาษาสมปรายิกะ** ที่คนธรรมดาจะไม่มองเห็นเอง หรือไม่มองเห็นได้ทันที; จะต้องรู้ ต้องศึกษา. เราก็ควรจะศึกษากำชนิดนี้ไว้บ้าง เพราะว่ามันจะช่วยได้; เราจะได้กลัวความตาย ที่ตายแล้วตายอีก, ตายแล้วตายเล่าอยู่ เป็นประจำวัน. พอ **บาดสติทีหนึ่ง** ก็ถือว่า **เป็นความตายทีหนึ่ง**, พอ **มีสติอยู่ก็ เรียกว่ามีชีวิตอยู่**. รู้จักความตายชนิดนี้กันเสียบ้าง แล้วก็จะกลัวความตาย, หรือว่า จะเกิดความละอาย ว่าเราเป็นคนตาย ก็ละอายเพื่อนกัน, หรือกลัวความทุกข์ทั้งหลาย ที่เกิดขึ้น.

มีความละอายและความกลัวให้มาก จะไม่ประมาท

เท่าที่ผมสังเกตเห็น รู้สึกว่ากนยังขาดอยู่ในส่วนนี้มากกว่าส่วนอื่น คือ **บาด** ดวามละอายและความกล**ัว : ในเมื่อทำผิดพลาดลงไปเกี่ยวกับสติ** ก็ไม่ก่อยละอาย และไม่กลัว เราจึงไม่มีสติให้สมบูรณ์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป. ความรู้นั้นจะพอมิได้ แต่ว่าก็เหยียบ ความรู้ไปเสียด้วยความประมาท ด้วยความไม่ละอาย และด้วยความไม่กลัว. ฉะนั้น ขอให้ตั้งต้นกันใหม่ด้วยเรื่องของความละอาย และความกลัวต่อผลที่จะเกิดขึ้น จากการ ไม่มีสติ, จากความพลาดในเรื่องของสติ; แล้วเราก็จะมีสติดีขึ้น.

ในเรื่องโลก ๆ เราละอาย เราก็ไม่กล้าทำผิด เช่นไปเดินหกล้มให้เพื่อน หัวเราะ หรือว่าตกท่อถนนให้เขาพากันหัวเราะ หรือว่าไปทำผ้าหลุดให้เขาโห่ อย่างนี้ มันละอาย; กวามละอายอย่างนี้เป็นได้, กลับเป็นเรื่องที่ทำได้ และก็อายกันจริง ๆ ด้วย. แต่ทีเรื่องที่จิตที่ใจจะตกเหว ตกนรก ตกอะไร ยิ่งไปกว่านั้น ไม่เกิดความกลัว ไม่ละอาย; ซึ่งที่ถูกมันน่าละอายกว่ามาก.

ถ้า **พูดกันในภาษาสัมปรายึกะ** คือภาษาของพระอริยเจ้า ที่กุนธรรมดาพัง ไม่ก่อยรู้เรื่อง นี้ <mark>น่าละอายที่สุด คือความปราสจากธรรมะ หรือปราสจากสติ.</mark> ฉะนั้น ขอให้สนใจในส่วนนี้ แล้วก็สร้างให้เกิดกวามละอายกวามกลัว ในภาษาธรรม, ภาษาสมปรายิกะนี้ เรียกว่า ภาษาธรรมก็ได้; ส่วนอีกอันหนึ่งก็เป็นภาษาคน คือภาษา ธรรมดา ทิฏฐธัมมิกะ เด็ก ๆ ก็พึ่งออก.

ขอให้กำหนดเอาหัวข้อไว้ให้กรบถ้วนให้ดีๆ ว่า ผมเอาเรื่องที่จะต้องพูดกัน หลายวันจบ มาพูดกันในกรึ่งชั่วโมง. คุณจะต้องเก็บเอาหัวข้อให้ดีๆ ให้ถูกต้อง ว่า สต**ิ นี้คือตัวชีวิตนั้นเอง ใ**นทางคุณก่าของมัน; **ปราสจากสติเมื่อไรก็ตาย** ตายใน ทางร่างกายนี่แหละ ไม่ใช่ตายทางภาษาสัมปรายิกะอะไร.

ลองปราศจากสทิ มันก็ชนต้นไม้ทายทรงนี้แหละ, ลองดูก็ได้ เลี้ยวอาจ จะพลัดตกตลึงนั้นลงไปตาย. นี่ตายทางร่างกาย เพราะว่าขาดสติ; เดี้ยวนี้ส่วนนี้ ไม่ก่อยขาด เพราะเป็นธรรมดาสามัญ. แม้แต่ลิงที่มันกระโดดอยู่บนต้นไม้ มันก็ยังไม่ ขาดสติ; ฉะนั้น กนก็พอจะมีสติในส่วนนี้ ว่าตัวสตินันแหละ คือตัวประกองชีวิตอยู่; ปราศจากสติถึงขนาดสุดเหวียงอย่างนั้นแล้ว มันต้องตายแน่.

เพื่อไม่มีความทุกข์ ต้องมีสติสูงขึ้นโดยลำดับ

สติอีกชั้นหนึ่ง ชั้นที่สูงขึ้นมาเมื่อเรามีสติในส่วนที่ไม่ต้องตายแล้ว เหลืออยู่ มีชีวิตอยู่จะต้องทำอย่างไรต่อไป ชีวิตนี้จึง **จะไม่มีความทุกข์** หรือจะไม่ชอกช้ำระส่ำระสาย โกลาหลวุ่นวาย **ต้องเป็นสติที่สูงขึ้นมา** สำหรับมนุษย์ในชั้นดี.

ทีนี้ ก็ยังมีอันตราย คือกิเลส อันเป็นข้าศึกแฝงอยู่อย่างลึกลับ; **ต้องมีสติ** อีกประเภทหนึ่งเพื่อ ต่อสู้ และ กำจัดกิเลส ประเภทนี้. ถ้าทำได้ดี ก็เป็นการ บรรลุมรรก ผล นิพพาน คือ เป็นมนุษย์ชั้นสูงสุด ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์จะพึงได้รับ ก็เพราะมีสติในระดับสูงสุด.

สติ นี้คืออะไรก็ไม่รู้ ถ้าพูดภาษาศาสนา เรียกว่าเป็นธรรมอันหนึ่ง, เป็น ธรรมข้อหนึ่ง สิ่งหนึ่ง ชื่อหนึ่ง สำหรับ นำมาซึ่งความรู้ที่ถูกต้อง ทันแก่เวลา พอเหมาะ พอดี ตรงคามบัญหาที่มันเกิดขึ้น, แล้วแก้บัญหานั้นได้ คือ ดับความทุกข์ได้. นี่เรา **ต้องมีบัญญา** คือสิ่งที่ **สติจะได้บนเอาไป ใบ้แก้บั๊ญหาให้เพียงพอ** แล้วก็มีการ บังคับควบคุมที่ดี ที่ถูกต้อง ให้โอกาสแก่สติ ที่มันจะทำหน้าที่ของมันให้ลุล่วงไป. โดย หลักใหญ่ ๆ โดยส่วนรวม มันก็เป็นอย่างนี้.

ถ้าพลากเผลอไปก็อย่าประมาท คือ ไปถือเสียว่า *"ไม่เป็นไร ๆ"* แล้วทีหลัง มันก็จะพลากอีก แล้วก็จะพลากง่ายยิ่งขึ้น. เราจะต้องถือว่า *"เป็นไร"* ทีเกียว เป็น เอามาก ๆ ก้วย จะไม่เห็นว่าเป็นของเล็กน้อยเลย ; เป็นผู้ขากสติไปเพียงนิกเกียว แม้ยังไม่ได้เสียเงินเสียทอง หรือเสียหายอะไรมากมาย ก็เสียใจมาก ละอายมาก กลัวมาก ว่านี้เป็นจุกตั้งต้นสำหรับจะฉิบหายแล้ว ไม่ใช่เรื่องเล็กน้อยแล้ว.

ขอให้ถือว่า แม้แต่ลืมบีดประทู ลืมใส่กลอนประทู นิดเดียวเท่านั้น ก็ถือว่า มันเบ็นจุดทั้งต้น สำหรับจะเป็นคนไม่มีสติ แล้วก็จะทำอะไรเสียหายต่อไป. เดี๋ยวนี้ ทำแก้วน้ำตกแตกไป ก็ไม่เห็นรู้สึกอะไร; นี้มันคือ ความด้านต่อการที่จะมีสติ. ต้องไปฝึกหิริโอตตับปะ – ความละอาย และความกลัว ในเมื่อมีการขาดสติ; ในที่สุด ก็จะแก้บัญหาของตนได้ ในข้อที่ว่า ทำอย่างไรเราจึงจะมีสติ เพราะว่าเดี๋ยวนี้เรากำลัง มีบัญหา คือขึ้มักจะขาดสติ, หรือขาดสติอยู่เป็นประจำ.

ที่กล่าวมานี้ โดยสังเขปโดยย่อ เมื่อกล่าวถึงเรื่องของสติ ซึ่งก็มีอยู่อย่างนี้ ไก้พูดพอได้ใจกวามของเรื่องสติแล้ว. ทีนี้ผมก็จะต้องหยุดพูดให้กุณถาม เพื่อกวาม เข้าใจที่สมบูรณ์; ฉะนั้นยังไม่เข้าใจส่วนไหนก็ขอให้ถาม, ถามอยู่แต่ในขอบเขตของ เรื่องที่เกี่ยวกับสติ. นิมนต์ได้.

#### คำอ**ธิบาย**ตอบบ้ญหา

(ถาม) ผมอยากจะกราบเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ที่ท่านอาจารย์บอกว่า การเป็น กนขาดสตก็ก็ถือกวามประมาท และกวามประมาทเป็นหนทางแห่งกวามกาย ก็หมายกวามว่า เรา ทายแล้ว, แล้วท่านอาจารย์เกยบอกว่า "นิพพานก็อทายเสียก่อนทาย" อยากจะให้ท่านอาจารย์ อธิบายกวามหมายกำว่า ทายทั้งสองกำนี้ ว่าแตกต่างกันอย่างไร ?

(ตอบ) นึ่นอกเรื่องแล้ว นอกเรื่องของสติแล้ว ไปเอาเรื่องธรรมะอย่าง ชั้นอื่นมาถาม; แต่เพราะเหตุว่า พูกถึงตายก็กีเหมือนกัน, ถามแล้วจะไม่ตอบ เกี๋ยว จะว่าอย่างนั้นอย่างนี้. ถ้าถามอย่างนี้ ผมก็ตอบว่า เรา**มีสติที่จะตายเสียก่อนตาย** มากกว่า; เพราะว่า ตายเสียก่อนตาย ในกวามหมายนี้นั่นแหละ **ดือสลบองการมีสติ** ที่สมบูรณ์. ทีนี้ก็มีสติ อย่าให้เกิดรู้สึกเป็นตัวกู – ของกูขึ้นมา; เมื่อไม่เกิดรู้สึกเป็น ตัวกู – ของกูขึ้นมานี้ก็เรียกว่า ตัวกูมันตาย. ของกูมันตาย, ก่อนแต่ที่ร่างกายจะแตกกับ. เราทำลายกวามรู้สึกว่า ตัวกู – ของกู ให้หมดไปเสียก่อน นี่เรียกว่า ตัวกู – ของกูมันตาย ไปหมด ก่อนแต่ที่ร่างกายจะตาย, ก็หมายกวามว่า เรามีสติสมบูรณ์ ไม่เบิ่ดโอกาสให้ ตัวกู – ของกูเกิดขึ้น อย่างนี้จะเป็นพระอรหันท์.

ถ้า ดัวดู – ของดูตาย ได้จริง ก็อทายได้จริงก่อนทาย นั้นลือความเป็น พระอรทันต์ ไม่มีตัวกูที่เป็นอุปาทานเหลืออยู่ มันก็ละอทังการ มมังการ มานานุสัยได้, แล้วเป็นพระอรทันท์. นี้เป็นภาษาสมปรายิกะอีกคำหนึ่ง ที่ว่า "ทาย" คือตายแห่งตัวกู ไม่ใช่ตายแห่งโวหารธรรมดา. ที่ว่า ดวามประมาหลือความตาย นั้นมันกือ ตายแห่ง ภาษาธรรมดา อีกชั้นหนึ่ง; ถ้ามาเทียบกับตายอย่างนี้ มันก็คนละเรื่อง.

ถ้ามีสติสมบูรณ์จริง เมื่อกระทบกับอารมณ์ทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันก็จะไม่เกิดกวามผิดพลาด ที่จะเป็นสัมผัส เป็นเวทนา เป็นตัณหา เป็นอุปาทาน เป็นภพ เป็นชาติ ตามนัยแห่งปฏิจจสมุปบาท; อย่างนี้ก็เรียกว่า ตายอยู่เรื่อย และไม่ เกิดเลย; "ตายอยู่เรื่อย" ในกวามหมายนี้ กือว่า ตัวดูไม่รู้จักสุดจักเกิดเลย มันก็ ไม่ได้เกิดเลย จึงไม่มีความทุกข์.

เรื่องไม่ผุดไม่เกิดนี้ มีกนก่าพระพุทธเจ้าว่า พระพุทธเจ้าสอนนี้สอนลัทธิ ไม่รู้จักผุดรู้จักเกิด; เพราะกนในอินเดียสมัยนั้น เขาถือกันว่า กนไม่รู้จักผุดรู้จักเกิด เป็นคนบาปหนา กรรมหนา. นี้เขาก่าพระพุทธเจ้าว่า เป็นผู้สอนลัทธิไม่รู้จักผุดรู้จักเกิด. พระพุทธเจ้าท่านก็ว่า "จริงซิ ฉันก็สอนลัทธินี้จริง แต่ว่า ไม่รู้จักผุดจักเถิด ในอย่างนี้ ๆ, แล้วท่านก็บอกว่า **ดือ ไม่เกิดเป็นตัวกู - ของกู** เวียนว่ายไปในวัฏฏสงสาร สำหรับ ทนทุกข์ทรมานอีกต่อไปนี้". นี่ตายอย่างไม่รู้จักผุดจักเกิด ตายแห่งตัวกู - ของกูที่ เป็นอุปาหาน เกิดขึ้นด้วยอำนาจของอวิชชา ตัณหา เป็นคนละคำ กวามหมายกนละ ระดับ.

(ถาม) ขอเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ลำพังสติอันเดียวจะเพียงพอหรือไม่ หรือว่า จะต้องประกอบไปด้วยบัญญาเข้าไปด้วย; หมายถึงว่า สมมติว่าบางกรั้ง เวลาจะเกิดกามรากะ ขึ้นมา เรามีสติอยู่ แต่ว่าเราไม่สามารถที่จะกำหนดได้ว่า มันเบ็นอย่างนั้นจริง ๆ.

(ตอบ) เมื่อตะกี้นี้ได้บอกแล้วว่า ธรรมะนี้ทำงานร่วมกัน เป็น team work เสมอ. บัญญาจะต้องมี เพื่อจะรู้ว่า กามก็ออะไร, รากะก็ออะไร, อารมณ์ก็ออะไร, กิเลสก็ออะไร, อย่างนี้จึงจะรู้เรื่องของกามรากะ เป็นบัญญากวามรู้ เกี่ยวกับเรื่อง กามรากะ. ทีนี้สติมันก็เกิดขึ้นทันกวัน เร็วที่จะมีกวามรู้เรื่องต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับกามรากะ ในขณะที่เราไปเผชิญหน้ากันกับอารมณ์ ที่จะทำให้เกิดกามรากะ.

นี่ก็เห็นชักแล้วว่า **ต้องมีความรู้** แล้วต้อง **มีการนำมาซึ่งความรู้นั้น** แล้วก็ มีการรู้จักใช้ ให้ถูกต้อง ให้พอเหมาะ ให้พอกี ให้สำเร็จประโยชน์, และยังมีเรื่อง อื่น ที่จะต้องผนวกเข้ามาช่วยกัน คือว่า *ความอดทน ความเข้มแข็ง การต่อสู้* เช่น *ขันตี* เป็นต้น ก็จะต้องมี จึงจะสู้ไปได้จนตลอก จนระงับกามรากะนี้ได้ กระทั่ง*นึกถึง* ความละอาย นำเกลียดน่าขัง น่าอะไรต่าง ๆ *เป็นหิริโอตตัปปะ*เกิดขึ้น แล้วก็ต่อสู้ กามรากะได้.

ขอให้จำไว้แต่เพียงว่า ธรรมะจะต้องทำหน้าที่สมัพันธ์กันกับธรรมะอื่น ที่จำเป็นจะต้องเนื่องกัน ตามมากตามน้อย ตามสักตามส่วนเสมอ. เกี๋ยวนี้เราพูกถึงสติ ในฐานะเป็นตัวการสำคัญ คือผู้ที่จะนำอาวุธ หรือนำอะไรมาใช้ทันท่วงที แล้วก็ใช้ไห้ เป็นด้วย; เช่นจะให้ใช้ให้ถูก ใช้ให้ตรง นี้ก็เป็นหน้าที่ของสติ ที่จะต้องระลึกถึง กวามถูก กวามตรง กวามอะไรต่างๆ ด้วยเหมือนกัน. ฉะนั้น มันจึงไม่มีอะไรที่จะ ไม่ต้องใช้สติ เพราะว่าสติเป็นผู้ใช้เครื่องมือเรื่อยไป.

เกี๋ยวนี้มีปัญหาอยู่ที่ว่า สทิไม่ก่อยจะมี ไม่ก่อยจะมา หรือมาช้าเกินไป จนไม่ สำเร็จประโยชน์เลย. กำพูก เขาเรียกว่า "สทิ" สั้น ๆ แต่มันมีอะไรหลายอย่างอยู่ในนั้น มีธรรมะหลายอย่างอยู่ในกำว่า สติ; เมื่อมีการใช้สทิ เท่านั้น ก็จะมีการใช้อะไร ๆ หลาย ๆ อย่าง รวมอยู่ในการใช้สทิ.

(ถาม) ขอเรียนถามท่านอาจารย์อีกข้อหนึ่ง คือการสำรวมอินทรีย์นั้น จัดอยู่ใน การเจริญสติหรือไม่ ?

(ตอบ) การสำรวมอินทรีย์ เป็นการกระทำอันหนึ่งของการ ทำให้มีสติด้วย, แล้วก็ใช้สติด้วย พร้อมกันไปเลย. ที่เราจะสำรวมอินทรีย์นี้ เราต้องมีสติเป็นเกรื่องช่วย ให้สำรวมอยู่แล้ว; พอสำรวมได้ มันก็ยิ่งจะมีสติต่อไปอีก เพิ่มขึ้น สูงขึ้นไป มีผล เป็นการไม่ขาดสติอย่างยิ่ง.

ถ้าจะดูให้ด่ำลงมาอีก การลำรวมอินทรีย์ ในบางความหมาย คือเป็นการ บ้องกันการเสียสติ หรือเป็นการเอาเปรียบไว้ก่อน ในการที่จะมีสติ; ทั้งนี้ก็เพราะว่า กำว่า "สำรวมอินทรีย์" นั้น มีหลายความหมาย บางความหมายจะไปถึงหมดกิเลส บรรลุ มรรก ผล ไปเลย. ตามความหมายธรรมดานี้ เขารวมอยู่ในพวกกลุ่มสมาธิ มีจิตที่ตั้งไว้ดี ไม่เกิดกวามผิดพลาดในทางอินทรีย์ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ คือตั้งจิตไว้ในลักษณะที่ถูก ต้อง ที่กิเลสเกิดไม่ได้ ความหมายของคำ ๆ นี้เป็นอย่างนี้ ตั้งจิตไว้ถูกต้อง ไม่ให้กิเลส เกิดขึ้นมาได้ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางจิต นี้คือการสำรวมอินทรีย์.

ถ้าถามว่า ทั้งจิตไว้ในลักษณะอย่างนั้นได้ด้วยอะไร ! มันก็กลายเป็นด้วยสติ. ทีนี้เมื่อทำอย่างนั้นได้ ก็คือความมีสติที่สมบูรณ์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป. นี้เป็นการชี้ให้เห็นว่า ธรรมะนอกจากจะทำงานเป็น team work แล้ว ยังส่ง เสริมกันให้เกิดอันใหม่ต่อไปอีก เป็นการก้าวหน้า. การสำรวมอินทรีย์ บางทีก็จัด เป็นศีล, เป็นเรื่องของศีลก์มี; โดยเนื้อแท้นั้นเป็นเรื่องบองสมาธิ เป็นเรื่อง ของ สดิ เป็นเรื่องของ **บัญญา** เข้ามาปนอยู่มาก. ต้องมีความรู้เพียงพอด้วยเหมือนกัน ที่จะรู้เท่าทันอารมณ์ต่าง ๆ ได้.

(ถาม) เท่าที่บรรยายมา รู้สึกว่า ยังเบ็นทฤษฎีอยู่ อยากจะให้ท่านอาจารย์เน้น หลักปฏิบัติ อย่างที่จะต้องพบเห็นในชีวิตประจำวัน ว่ามันสมกับเป็นโมกขธรรมประยุกต์ ที่เรา จะต้องเผชิญอยู่ทุกลมหายใจว่า จะตั้งสติอย่างไร? ถึงแม้ว่าตอนนี้เราทราบหลักทฤษฎีแล้ว เรา อาจจะทำไม่ได้เลย พอหลังจากจบชั่วโมงนี้แล้ว ก็เผลอสติอยู่เหมือนอย่างเก่า.

(ตอบ) ผมก็พยายามพูกให้เข้าใจว่า จะต้องทำอย่างไร; มันไม่ใช่เป็น ทฤษฎีล้วน ๆ แต่เป็นกำพูกที่บอกให้ไปทำออ่างนั้น ๆ ๆ, แล้วก็มีเหตุผลเพียงพอที่ว่า จะทำอย่างนั้นทำไม, หรือว่า จะทำได้อย่างไรในชีวิตประจำวัน. ถ้าจะแสดงวิธีปฏิบัติ ก็ต้องแสดงด้วยการปฏิบัติ ซึ่งยังไม่ใช่โอกาสอย่างนี้ แล้วก็มีหลายเรื่องเหลือเกิน หลาย ระดับ หลายเรื่อง ต้องทำไปทีละเรื่อง ๆ; แม้ที่สุดแต่บอกว่า อย่าทำแก้วตกแตก อย่ามีการลึมใส่กลอนประตู หรืออะไรทำนองนี้ มันก็เป็นการปฏิบัติ ไม่ใช่เป็นเพียง ตัวอย่างทางทฤษฎี.

ที่จะต้องปฏิบัติดันจริง ๆ ก็ก็อว่า เรามีหน้าที่ประจำวันอย่างไร แล้วเรา ทำหน้าที่นั้นได้เรียบร้อยหรือเปล่า. ต้องตั้งต้นกันที่หน้าที่ ที่จำเป็นจริง ๆ ที่เราจะ ต้องทำ; แล้วทำไม่ได้ เพราะว่าขาดอะไร, เพราะความผิดพลาดเกิดมาจากอะไร. ต้องยกตัวอย่างเป็นเรื่อง ๆ ไป : ที่เรา แสดงด้วยการปฏิบัติจริง ๆ มันก็ เป็นเรื่อง สติบัฏฐาน ไปเลย เป็นเรื่อง อานาปานสติ ตามแบบสติบัฏฐานไปเลย; ไม่ใช่สาธิต ด้วยเรื่องต่ำกว่านั้น หรือว่าเรื่องธรรมดาส่ามัญ. นี้มันก็น่าหวัวแล้ว เพราะทำยาก; ถึงแม้จะพูดเรื่องสติบัฏฐาน เดี๋ยวก็จะกลายเป็นทฤษฎีไปอีก ก็กลายเป็นว่า ต้องไปทำเอง มีบัญหาอะไรเกิดขึ้น ค่อยมาพูดกัน.

ದದ

ที่เรียกว่า **ประยุกต์โมกบธรรม น**ี้ก็คือ **ไม่พูดด้วยหลักที่เบาวางไว้สำหรับ** เ**รียนปริยัติ** ตามทางปริยัติ; เช่นเรื่องปฏิจจสมุปบาทนี้ ก็ท่องกันเป็นนกแก้วนก ขุนทอง แต่ก็ไม่รู้. นี่มาทำประยุกต์เพื่อให้เห็นว่า วันหนึ่งเรามีความผิดพลาก ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ อย่างไร; นี่เป็นเรื่องประยุกต์เกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท.

สำหรับในวันนี้ **ให้รู้จักสดิ** นับทั้งแต่ตามธรรมดาสามัญของสิ่งที่มีชีวิต แล้วสูงขึ้นมาคือมนุษย์ที่เจริญแล้ว กระทั่งสูงสุดเป็นพระอริยเจ้า เป็นการตั้งต้นแก้บัญหา ชั้นรากฐาน. ถ้ามีสติสมปฤดีดีแล้ว คนเราก็ดีเท่านั้นเอง คือมันจะเคลิ้มอยู่ตลอดเวลา; แล้วเราก็ยังไม่รู้ว่า เราจะดำรงหลักธรรมอะไรไว้. นี่เราก็ต้องเรียนบ้าง, **ต้องเรียน** พลักธรรมะบ้าง; เช่นเรียนให้รู้ว่า ยึดมั่นถือมั่นเป็นทุกข์, ไม่ยึดมั่นถือมั่น ไม่เป็น ทุกข์ นั้นคืออย่างไร; ส่วนเรื่องจริงก็คือ **เรื่องปฏิบัติ** อยู่ตรงที่ "อย่าเผลอ ไป ยึดมั่นถือมั่น".

ถ้าพูดกันไม่รู้เรื่อง ก็ปล่อยให้ธรรมชาติสอน; เมื่อไปยึดมั้นถือมั้นเข้าแล้ว มันก็กัดเอา มันก็เผาเอา มันก็ตีเอา อะไรอย่างนี้. **ถ้ารู้จักเข็ดหลาบ สติก็มา** เร็วเข้า หรือไม่กล้าไปจับเข้า ไม่กล้าไปยึดมั้นถือมั้นเข้า; เหมือนกับไปจับไฟ พอ ไฟไหม้ทีหนึ่งแล้ว ทีหลังก็มีสติระวังที่จะไม่ไปจับไฟอีก หรือไม่เผลออีก.

การที่จะให้ประยุกฑ์ธรรมะ เหมือนกับประยุกฑ์ทางวัตถุ นี้ทำไม่ได้แน่, แม้แต่ทางกาย ทางวาจา นี้ก็ยังทำยาก; ก็เบ็นเรื่องที่ต้องประยุกต์เอาเอง. *ตลอด เวลาที่พักอยู่ที่นี่* พวกกุณจะ*ตั้งหลักว่า จะไม่เผลอสติในทุกอย่าง แม้ที่สุดแต่ทำฝา* บาตรตก ซึ่งได้ยินแทบจะทุกวัน อย่างนี้ อย่าให้มันมีขึ้น อย่างนั้นแหละ; นั้นกือ ประยุกต์อย่างยิ่ง, แล้วยังมีอีกเหลือหลาย. ที่สูงขึ้นไปก็กือว่า มีอะไรมาทำให้ขบขัน หน่อย **ก็หัวเราะเหมือนลูกเด็ก ๆ หัวเราะมากเกินไป; อย่างนี้ก็กือ ความไม่มี**  **สติอย่างยิ่ง.** หรือมีอะไรมาขักใจหน่อย ก็**โกรธมาก ๆ** เหมือนคนอันธพาล โกรธ อันธพาลด้วยกัน อย่างนี้ **นี่คือความไม่มีสติอย่างยิ่ง**.

นี่จึงขอให้กำหนดไว้ดี ๆ ว่า ระหว่างที่พักอยู่ที่นี่ จะไม่มีความเผลอสติ; อย่างนี้ก็ลองทำสถิติดูว่า มันน้อยลงหรือเปล่า ? ในเมื่อมันแก้ไม่ตกตามลำพัง ก็ก่อยมา พูดกันเป็นเรื่อง ๆ ราย ๆ ไปก็ได้.

เกี่ยวกับสตินี้ มีเรื่องมาก สมกับที่ว่า เป็นธรรมะที่ประเสริฐที่สุด มีคุณค่า มากที่สุด จนถึงกับมีหลักกล่าวไว้ว่า *สติ สพพตุถ ปตุถิยา – สติเป็นธรรมะที่จำต้อง ปรารถนาในทุก ๆ กรณี* หรือในทุกสิ่ง : *ปตุถิยา* คือ *สิ่งที่ต้องปรารถนา* ต้องมี ต้องใช้, *สพพตุถ – ในทุกกรณี* ในทุกสิ่ง ในทุกกาลสมัย ในทุกอะไร. พูดเรื่อง สติแล้วเรื่องมันกีมาก จะพูดวันเดียวจบ นี้ก็ยังไม่ไหว ต้องแบ่งเป็นชั้น ๆ พูดไปตามชั้น และตามความจำเป็นแห่งบุกกล. ฉะนั้น ในวันนี้พูดกรึ่งชั่วโมงนี้ ก็พูดแต่หลักที่เกี่ยว กับสติ ไปจับเก้าเงื่อนเอาเองไปประยุกต์เอาเอง ไม่มีใครจะช่วยประยุกต์ให้โครได้.

(ถาม) ในขณะใกขณะหนึ่งนี้ เราจะรู้สึกไก้ ต้องมีประสาทหลายอย่างสำหรับจะ รับรู้กวามรู้สึกต่าง ๆ เสร็จแล้ว ถ้าเราไปผึกโดยวิธีที่ว่า ตั้งสมาธิให้อยู่ ทำอะไรอย่างใด อย่างหนึ่ง เลยทำให้เสียสติกวบกุมการงานก้านอื่นไป.

(ตอบ) นี่กือไม่เข้าใจกำอธิบายเกี่ยวกับการผึก หรือการปฏิบัติธรรมะ. ขอให้มองให้เห็นเสียว่า ปัญหามันมีอยู่อย่างนั้น และในการแก้ปัญหานั้น ก็มองกูว่า จุกไหนเป็นจุกสำกัญ แล้วก็ไปผึกในส่วนนั้น ไปศึกษาในส่วนนั้น ก็จะใช้แก้ปัญหา ได้จริง.

การสึกสติ นี้ไม่ไข่จะทำให้บากสมรรถภาพ ในเรื่องอื่น ๆ แต่เป็นการ ทำให้มีสมรรถภาพ ในทุกเรื่อง หรือในทุกสิ่ง, หรือว่าจะฝึกสมาธิกันก็ได้. การ ฝึกสมาธิ ทำให้จิตเป็นสมาธินี้ ไม่ใช่ว่าจะมามัวเป็นสมาธิตายด้านอยู่ที่นี่ ; จิตที่ได้ฝึก ถูกต้องตามหลักของสมาธิแล้ว มันเป็นจิตที่มีสมรรถภาพในการที่จะทำการงาน ไม่ว่า การงานอะไร งานผิด ๆ ก็ได้ งานถูก ๆ ก็ได้ ใช้เป็นอันธพาลก็ได้. สมาธินี้ทำจิต ให้มีกำลังสูง และทำจิตให้ไวในการที่จะทำหน้าที่ของมัน และเข้มแข็ง ทำได้มาก; มันเป็นกลาง ๆ อย่างนี้. จะเอาไปใช้ในการเรียนก็ได้ ในการทำงานก็ได้ ในการทำ อะไร ๆ ก็ได้ การรบราฆ่าพื้นอะไร ๆ ก็ได้; จิตที่เป็นสมาธินั้น มันมีสมรรถภาพมาก กว่าจิตที่จะปล่อยไปตามธรรมดา ที่ไม่มีการฝึกให้เป็นสมาธิ.

ขอให้มองอย่างนี้กันดีกว่า ว่าในบรรดาสิ่งที่มีชีวิต นับตั้งแต่ต้นไม้ขึ้นมาเลย มันมีชีวิต แล้วมันก็ต้องมีความรู้ คือมันมีความรู้สึก. ที่นี้สัตว์เคร้าจนานก็มีความรู้ ประเภทความรู้สึก ประเภทความรู้และบางอย่างก็รู้อย่างไม่น่าเชื่อ; แต่มันเป็นความรู้ อย่างสัญชาตญาณ. ถ้าปราศจากความรู้อย่างสัญชาตญาณชนิดนี้แล้ว มันตายหมด ไม่มีทางที่จะมีชีวิตรอดอยู่ได้. การที่มีชีวิตรอดอยู่ได้เท่านั้น นี้ยังไม่พอ มันต้องทำดี ไปกว่าที่จะมีชีวิตรอดอยู่ได้. ฉะนั้น เรา *ใช้สัญชาตญาณทั้งหลาย มาเป็นวัตถุสำหรับ* ปรับปรุง สำหรับ develop มัน ซึ่งเราจะเรียกสั้น ๆ ว่า ภาวิตญาณ; ส่วนสัญชาตญาณ คือเกิดอยู่เอง แล้วมันถ่ายทอดได้จากชีวิทไปสู่ชีวิตเช่นว่า ลูกเกิดมาทำอะไรได้ตาม สัญชาตญาณ โดยที่แม่ไม่ต้องสอนก็ได้.

ผมจะซี้ตัวอย่างสักอันหนึ่งว่า ปลานั้นพอโตขึ้น มันก็ออกไข่ แล้วก็เลี้ยง ลูกอย่างมีเทกนิก ยิ่งกว่ากนจะรู้เสียอีก. ไปดูปลาบางชนิด ในการเลี้ยงลูกของปลานั้น มันเป็นเทกนิกเหลือประมาณเกินกว่าที่กนจะรู้เสียอีก จนกนต้องเรียนเทกนิกจากปลา. เทกนิกนี้ไม่ใช่ของมนุษย์ เป็นกวามรู้ของธรรมชาติ หรือของพระเจ้า หรือของอะไรก็ สุดแท้ แล้วมนุษย์เพิ่งไปกันพบทีหลัง; ฉะนั้น เทกนิกทั้งหลายไม่ใช่สติบัญญาของ มนุษย์ แต่มนุษย์ไปกันพบความรู้ของธรรมชาติ ที่มันมีของมันอยู่เอง.

ทีนี้ เราจะเรียกว่าอะไร ; เราเป็นผู้ เอาเทคนิคมาใช้ ให้เป็นประโยชน์ ก็เอามาปรับปรุงให้แปลกออกไป ตามที่เราประสงค์เท่านั้น ก็เป็นส่วนปลีกย่อย. นี่ภาวิตญาณทุกอย่างเป็นอย่างนี้; สัญชาตญาณทุกอย่างเอามาทำ ภาวิตะ คือ ทำให้ เจริญ ขึ้น ให้มากขึ้น ให้แปลกขึ้น. อย่างเช่นสติตามธรรมชาติ ก็เป็นสัญชาตญาณ นี้มาทำให้มันมากกว่านั้น ให้มีประโยชน์กว่านั้น พ้นจากความเป็นสัญชาตญาณ ก็มาเป็น ภาวิตญาณ; มนุษย์จึงดีกว่าสัตว์ทั้งหลาย หรือว่าดีกว่ามนุษย์ที่ไม่ได้ผึก ไม่ได้อบรม ในทางนี้.

เมื่อมองเห็นข้อนี้แล้วจะรู้สึกว่า ไม่มีอะไรที่จะขัดขวางความเจริญ ในการที่ เราจะศึกษาธรรมะ ปฏิบัติธรรมะ ทำความก้าวหน้าในทางธรรมะ มีแต่จะเพิ่มให้มันสูง ขึ้นไป ให้ถูกต้องยิ่งขึ้นไป ให้มันเต็มยิ่งขึ้นไปในที่สุด.

ขอให้มีหลักอย่างนี้ไว้ที่ก่อนเถิก คือกล้าย ๆ กับขอร้องว่า ให้มีหลักอย่างนี้ ไว้ก่อน จะไปเข้ารูปเข้าเรื่องได้ง่ายเข้า ให้ไปสังเกตดูเอาเอง มันจะมาในรูปนี้ทั้งนั้น; ไม่มีอะไรที่จะเป็นการขัดขวาง หรือทำให้ถอยหลังกลับ. เราจะทำภาวนา, ภาวนา แปลว่า develop ที่มันยังเป็นเพียงกิบ ๆ อยู่ ให้สุกขึ้นมา, ที่เป็นเพียงสัญชาตญาณนี้ ให้ เป็นภาวิตญาณขึ้นมา คือภาวนาแล้ว, ภาวิตะแล้ว, ไม่มีอะไรมากไปกว่านี้ ไม่มุ่งหมาย อะไรมากไปกว่านี้.

ถ้าเกิดมองเห็นว่า มันเป็นอุปสรรก หรือเสียเวลาไม่กุ้มก่า นี้ก็ไปดูเสียใหม่ เถิด. เรามองธรรมะนี้ผิดเสียแล้ว, ไปมองเสียใหม่ให้ถูก : ธรรมะนั้มมีขึ้นมาได้ หรือว่ายังเหลืออยู่จนบัดนี้ ก็เพราะว่า มีประโยชน์ ในส่วนที่ถนธรรมดาทำไม่ได้ หรือไม่รู้ ในการที่จะพัฒนาจิก พัฒนาร่างกาย พัฒนาอะไรก็ตาม กระทั่งพัฒนาวัตถุ.

ถ้า **ปราสจากสติ** แล้ว **ไม่มีทางที่จะพัฒนาอะไรได้** เพราะไม่รู้ว่าจะไป ทางไหน, ไม่รู้ว่าจะทำให้สำเร็จได้ทันแก่เวลาอย่างไร. บางทีเราไม่ได้ระลึกถึงความ เป็นมนุษย์ของเราด้วยซ้ำไป เราจึงทำอะไรผิดจากการที่มนุษย์ควรจะทำ. เดี๋ยวนี้มนุษย์ ในโลกกำลังทำอะไรผิด ๆ ไปจากที่มนุษย์ควรจะทำ มันจึงมีแต่วิกฤตการณ์ถาวร ไประลึก กันเสียใหม่. (ถาม) อย่างการสร้างสตินี้, อยากจะสร้างสติให้เพิ่มขึ้นนี้ เราจะเริ่มต้นจากการ ทำสมาธิดี หรือว่าจากการผึก อยากทราบว่าจะเริ่มจากจุดไหน.

(ตอบ) นั้นแหละเบ็นกำพูกที่กำกวมและกว้าง. ถ้าว่า ปฏิบัติสมาธิที่ถูก แบบถูกวิธี แล้ว จะเบ็นการผึก หรือว่า พัฒนาพร้อมกันไปหมด ทั้งสติทั้งบัญญา ทั้งทุกอย่าง; ที่เขาถือเบ็นหลักสำคัญ ก็คือว่า ทั้ง *ศรัทธา* ทั้ง วิริยะ ทั้ง สติ ทั้ง สมาธิ ทั้ง *บัญญา* ที่เรียกว่า อินทรีย์ หรือ พละ. พอไปผึกสมาธิ ก็จะพร้อมทั้ง ๕ อย่าง; แต่มีกำว่า ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ บัญญา ไปศึกษาอย่างว่า ผึกอานาปานสติ ๑๖ ขั้น จะพบว่า มันถูกพัฒนาพร้อมขึ้นมาหมดทุกอย่าง ไม่เหลืออะไรสักอย่างเดียว ที่ไม่ถูกพัฒนา, คือ ธรรมะที่เบ็นประโยชน์จะถูกพัฒนาพร้อมขึ้นมาทุกอย่าง; แต่เขา มักจะชี้เบ็นกลุ่ม ๆ ที่เด่น ๆ เช่นว่า อินทรีย์ ๕ พละ ๕ ถูกพัฒนา, หรือว่า อิทธิบาท ๔ ถูกพัฒนา หรือว่า โพชณงค์ ๗ ถูกพัฒนา; แต่ที่จริงนั้น ถูกพัฒนาทั้งหมด.

นี้หมายความว่า สมาธิแบบที่ตรัสไว้คีกล่าวไว้ดีกล่าวไว้ถูกต้อง; ไม่ได้ หมายความว่า สมาธิแล้วก็จะเป็นอย่างนี้ไปหมด เพราะว่า สมาธิแบบที่งมงาย เต็มไปด้วย อวิชชา ก็ยังมีเหมือนกัน. ขอให้ทราบไว้เสียด้วยว่า กำพูดที่เป็นชื่อของธรรมะนี้ เรา ยังไม่รู้โดยถูกต้อง หรือสมบูรณ์; เพราะฉะนั้น บัญหาเหล่านี้จึงเกิดขึ้น และชวนให้ สงสัยในกำว่า สมาธิ นี้ว่า จะเสียเวลาเปล่า หรือว่ามันจะพันสมัย หรือว่ามันจะอะไรไป แล้วก็ได้. แต่ที่จริง สมาธิเป็นเรื่องตามธรรมชาติ ที่จำเบ็นจะต้องพัฒนาให้มีใน บุกกลนั้น ๆ ให้มีกุณสมบัติในส่วนนี้ให้มาก แล้วก็จะทำหน้าที่ของตนได้ดีที่สุด แล้วก็ ยิ่ง ๆ ขึ้นไปจนกว่าจะถึงที่สุด.

ถ้ายังสงสัยว่า ธรรมะข้อไหนมันพ้นสมัย ล้าสมัย กรีกระ หรือเป็นอุปสรรก ขักขวางกวามเจริญแล้วละก็ ไปถามได้, ถามผู้รู้เขาจะบอกให้ได้ ว่าจะไม่เป็นอย่างนั้น, แล้วจะชี้วิธีที่จะใช้ธรรมะ หรือผึกธรรมะข้อนั้น ๆ ให้ถูกต้องได้ด้วย. (ถาม) ที่กล่าวว่า ก่อนที่เราจะนอน ให้กำหนดสติ ว่า เราจะตื่นเวลานั้น เวลานี้ อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ขณะที่เรานอนนั้น ยังมีสติอยู่ด้วยหรือ จึงสามารถจะกำหนด หรือว่ารู้เท่าทันว่าขณะนั้นถึงเวลานั้นแล้ว เราจะต้องตื่นได้ ? ขอให้ท่านอาจารย์ช่วยอธิบาย.

(ตอบ) เรื่องอย่างนี้ ยังเบ็นบัญหาที่น่าสงสัยจริง ๆ แต่แล้วการตอบนี้ ก็อาจจะตอบไม่ได้ เคือไม่สามารถจะพิสูจน์ได้ อย่างโดยตรง; แต่ว่าพิสูจน์ได้อย่างยิ่ง อย่างโดยอ้อม หรือจะเรียกว่า โดยตรงก็ได้เหมือนกัน. กุณลองไปผีกเถอะ, ลองไป ผีกเถอะจะทำได้. ทุกคนที่เคยผีกมาแล้ว ได้ทั้งนั้น จะคืนนอนให้ตรงเป๋งไม่ผิด แม้ แต่หนึ่งนาทีก็ยังได้ ขอให้ฝึกจริง ๆ เถิดจะได้. ผมเองก็ยืนยันได้ ว่าเคยผีกได้เมื่อตั้งใจ จะผีก นี่คือข้อพิสูจน์; แต่จะพิสูจน์ในทางจิตวิทยา ในทางวิทยาศาสตร์ ในทางนั้น จะต้องพูดกันมาก ก็พูดไม่ไหว, และบางอย่างเป็นเรื่องที่เอามาดูไม่ได้ ด้วยเป็นเรื่อง ของจิต เป็น subconcious เป็นอะไรต่าง ๆ ซึ่งเอามาให้ดูไม่ได้ แต่บทผีกหัดที่เขาวาง ไว้นั้น มันเป็นผลของการที่เขาค้นคว้ามาแล้ว ผ่านมาแล้ว ซึ่ง เป็นได้. ยังมีเรื่อง อื่น ๆ อีกมาก หรือว่าน่าอศจรรย์กว่านี้มาก ไม่เพียงแต่ตื่นนอนได้ตรงเวลา.

ที่นี้มาถามกันใหม่ในทางภาษาธรรมว่า สิ่งนั้นเรียกว่า สติ หรือ ร มันก็ต้อง เป็นสติในกวามหมายอื่น หรือว่า **เป็นสติในประเภทใต้ลำนึก** ก็ยังเรียกว่า สติ อยู่ดี เพราะว่าพิจารณาดูแล้ว ไม่เห็นว่าจะมีกำอื่นกำใดมาใช้แทนกำนี้ได้. เช่นว่า เราผีกสติ ก่อนแต่ที่จะนอน หรือว่ากำหนดสติในการที่จะลุกขึ้นให้ตรงตามกำหนดเวลา **ต้องใช้คำ** ว่า สติ อยู่ดี; จะใช้กำว่า จิตก็ได้ แต่กงไม่ถูกมากเท่ากับใช้กำว่าสติ, หรือถ้าจะ เอาเปรียบหน่อย ก็ต้องใช้กำว่า ระบบสติ ผีกระบบสติ ซึ่งมันกินกวามกว้างไปได้ หลาย ๆ สึง; แต่รวมกันแล้วเป็นระบบของสติ ที่จะต้องผีกระบบนี้ แล้วก็จะมีผลออก มาอย่างนี้ ก็จะมีสติที่เฉียบขาด หรือว่ารวดเร็ว หรือว่า แน่นอนออกมา.

ผมยอมรับว่า **ไม่มีคำอื่นดีกว่าใช้คำว่า สติ** แม้ในการที่จะฝึกให้ทึ่นนอน ทรงทามเวลา.

เวลาก็หมดพอดี บีดประชุม วันนี้.

โมกขธรรมประยุกท์

- œ -

๓ เมษายน ๒๕๑๘

# ทำไม เรา จิ้ง ไม่มีปัญญา

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การพูดกันด้วยเรื่องธรรมประยุกต์ ในวันนี้เบ็นครั้งที่ ๔ ผมจะได้พูดโดยหัวข้อย่อยว่า บึ่ญหาของคนต่อไปตามเดิม.

บ้ญหาของคน ที่จะพูดต่อไปนี้ เป็น **บัญหาที่ว่าด้วยเรื่องบัญญา** ซึ่ง ทำให้เกิดบัญหาว่า เราจะมีบัญญาได้อย่างไร โดยเฉพาะอย่างยิ่งในทางธรรม หรือทางศาสนา. ที่เอาเรื่องนี้มาพูดกันก็เพราะว่า ได้มองเห็นว่า มันมี บัญหาอยู่จริงๆ; ทุกคนรู้สึกตัวเองอยู่ ว่ามีบัญญา แต่แล้วก็ยังเอาตัวรอดไม่ได้: เพราะฉะนั้น จะต้องพิจารณาดูให้ดีๆ ว่า บัญญานี้คืออะไร เท่าไร หรือเมื่อไร. ในสตินั้นมีปัญญารวมอยู่ สุดแต่จะเป็นปัญญาชนิดไหน

ในครั้งที่แล้วมา เราพูกถึงสติ ที่กิดว่า เราจะมีสติได้อย่างไร, แล้วในสิ่ง ที่เรียกว่าสตินั้นมีบัญญารวมอยู่ด้วย. สติที่ปราศจากบัญญา ไม่อาจจะเรียกว่าสติ หรือไม่อาจะสำเร็จประโยชน์อะไร เพราะ สิ่งที่ระลึกได้นั้น ก็คือ บัญญา หรือกวามรู้ นั่นเอง ที่ระลึกเอามาได้; ถ้าเราไม่มีบัญญา สติก็ไม่มีกวามหมาย, นี่หมายถึงสติ ในขั้นที่สูงขึ้นไป ที่จะแก้บัญหาในระดับสูงขึ้นไป; ฉะนั้น จึงเห็นว่า กวรจะพูดเรื่อง บัญญากันเสียที.

ข้อที่จะต้องเตือนไว้เสมอ มีอยู่ข้อหนึ่ง คือข้อทวา ภาษาที่ใช้พูดกันอยู่นี้ มันกำกวม หรือถึงกับสับปลับ คือมันดิ้นไปในทางที่ทำให้เกิดความลำบากในการใช้, ภาษาไทยก็มีด้วยกันทั้งนั้นในเรื่องความสับปลับแห่งภาษา. ทีนี้เมื่อมีการถ่ายภาษาสู่ ภาษานั้นภาษานี้ ก็ยึ่งมีอาการอย่างนี้มากขึ้น หรืออีกทีหนึ่งก็พูดได้เหมือนกัน ว่า ภาษา มีใม่พอบัญหาจึงเกิดขึ้น: ในการที่จะพูดจาให้เข้าใจกัน ไม่มีกำพอที่จะใช้เรียกสิ่ง ต่าง ๆ ให้เป็นที่แน่นอน ก็ใช้รวม ๆ กันไป.

แม้คำว่า "**บัญญา**" นี้ก็เหมือนกัน *บัญญาที่ทำให้เอาตัวรอดได้* ก็มี, *บัญญา ที่ฉลาดเลี้ยเปล่า ๆ เอาตัวไม่รอด* ก็มี; และแม้คน มีบัญญาในความหมายหนึ่งนั้น ก็กระโจนไปสู่นรก อบาย หรือกุก ตะราง ก็มี; เพราะว่า คำว่าบัญญาในภาษาไทย นี่มันกำกวม หรือถึงกับสับปลับ. แต่ถ้าเราเอา ภาษาบาลี เป็นหลัก หรือตามที่ใช้กัน อยู่ในภาษาบาลีแล้ว คำว่า *บัญญา นี้มีความหมายจำกัด* พอที่จะทำความปลอดภัย ให้ได้; แต่ในทางภาษาไทยแล้ว ยังไม่แน่นอน เพราะภาษาของเรายังไม่รักกมพอ.

สึงแรกที่เราจะต้องนึกถึงคือ คำว่า "ฉลาด" ซึ่งกู่กันอยู่กับคำว่า เฉลียว, ฉลาดเฉลียว หรือเฉลียวฉลาด ; แม้ว่าคำนี้เป็นภาษาไทยแท้ ๆ มันก็ยังไม่ปลอดภัย : *เฉลียวฉลาดอย่างเป็นพาล ก็ได้.* ขอให้ระวังให้มาก อย่าเฉลียวฉลาดในลักษณะที่ เป็นพาล ; แม้จะเป็นความเฉลียวฉลาดในการศึกษาเล่าเรียนการใช้เหตุผล หรืออะไร ก็ตามเถิด **ความเฉลียวฉลาดนั้นยังไม่แน่ว่า จะเป็นไปในทางบุญดุสล** หรือทางที่ ถูกต้องอย่างเดียว ; ฉะนั้น กนฉลาดอาจไปเป็นโจรก็ได้.

ถ้าเทียบกันกับ ภาษาบาลี กำว่า "ฉลาด" นี้ก็อกำว่า "บัญญา" เบ็น อย่างอื่นไปไม่ได้, กำว่า เฉลียว นี้ก็อกำว่า สติสมัปบัญญะ; แต่เรื่องที่แท้จริงนั้น เราจะพูดกันเรื่อง ปัญญา หรือ กวามฉลาด. ในชั้นแรกนี้ จะบอกให้ทราบถึงภาษา บาลี ที่ว่ามันมีกวามรักกุม หรือพื้นเผือน้อย.

*ในภาษาบาล*ี เมื่อพูกถึงกำว่า *ฉลาด อย่างธรรมดาสามัญ* ไม่เกี่ยวกับผิก ถูก ดี ชั่ว ก็มีอยู่ระกับหนึ่ง เขาเรียกว่า *เฉโก* ก็อ *คนฉลาด*, *โกวิโท – คนปราดเปรื่อง* อะไรก็แล้วแต่จะพูด; *เฉกตา โกวิทตา – ความฉลาดปราคเปรื่อง* นี้ไม่แน่ว่าจะไป ในทางถูก หรือ ทางผิด; เพราะฉะนั้นต้องมีสิ่งที่กำกับไว้อีกทีหนึ่งว่า มันเป็นไป ในทางไหน. ถ้าฉลาดปรากเปรื่องไป**ในทางธรรมะ** ก็เรียกว่า **ไม่ผิด**, ถ้าฉลาด ปรากเปรื่องไปในทางตรงกันข้าม ก็จะลำบากอยู่เหมือนกัน.

ภาษาฝรั่งที่มีอยู่คำหนึ่ง คือคำว่า intellect เรียกกันในภาษาไทยว่า สติบัญญา คำนั้นก็ไม่ใช่แน่นอนว่า จะเอาเป็นที่พึ่งได้ หรือเอาตัวรอกได้ เพราะ intellect นี้ไป ในทางผิกก็ได้; มันเป็นเพียงแต่ปราดเปรื่อง เฉลียวฉลาดอะไร ถ้าเดินผิด มันก็ผิด ยังไม่ใช่บัญญาแท้; นี้ก็ไปอยู่ในพวกเฉโก หรือ โกวิโท.

#### พิจารณาความหมายของคำให้ถูกต้องเสียก่อน

ทีนี้พอมาถึงกำว่า *บัญญา* กำนี้แปลว่า *รู้ทั่ว* หรือ *รู้รอบ* กล้าย ๆ กับกำว่า *ปริญญา* แปลว่า *รู้รอบ* หรือ *รอบรู้*. ถ้าเป็น **ภาษาบาลี** ละก็ **เบาจำกัดไว้แต่**  **ในทางผ่ายถูก** หรือผ่ายดี, แต่ในภาษาไทยนี้ปล่อยไว้กลาง ๆ. กำว่า บัญญา ในภาษาไทย หรือแม้กำว่า ปริญญา ในภาษาไทยก็เหมือนกัน คือปล่อยไว้กว้าง ๆ มีความรู้ขนาดปริญญา แล้วไปทำบาปก็ได้ ไปทำผิดก็ได้ ; แต่เท่าที่ใช้อยู่ในภาษา บาลีเท่าที่เห็นอยู่ เมื่อใช้กำว่า บัญญา หรือ ปริญญาแล้ว ไม่มีใช้ไปในทางผิดเลย, ใช้ไปในทางถูกต้อง ที่จะดึงไปนิพพานท่าเดียว. ฉะนั้นจึง *ต้องพูดกันให้ขัดลงไปว่า* หมายถึงบัญญาในความหมายของภาษาไทน กันมากกว่า.

ทีนี้ ก็จะพูดเลยไปถึงกำว่า ว*ิษษา* ซึ่งเป็น *ความรู้อย่างแจ่มแจ้ง* ในภาษา บาลีเขาหมายถึงรู้ถูก และรู้ชนิดที่จะทัดกิเลสได้เลย. แต่กำนี้เมื่อถ่ายออกมาเป็นภาษา ไทยว่า "วิชา" ก็ดูวิชา *ในภาษาไทย คำนี้ไม่แน่ว่าจะเป็นวิชาอะไร* อาจจะเป็น วิชาขโมยของของเขาก็ได้; ไม่ตรงกับกำว่า วิชชา ทั้งที่เป็นกำ ๆ เดียวกัน. ฉะนั้น ต้องรู้เท่าไว้ อย่าให้ภาษามันเล่นตลก หลอกลวงเราได้.

ถ้าพูกถึง วิษษา ซึ่งทามธรรมกา ก็มักจะเขียนทั่ว ช สองทั่วบ้าง ช ทั่วเคียว บ้าง ก็หมายถึง รู้เรื่องที่ลึกซึ้ง ที่จะตัดกิเลสได้ บรรลุมรรก ผล นิพพานได้; นี้ก็ เป็นบัญญา ในระดับที่จะตัดกิเลสได้สูงไปกว่าบัญญาธรรมกา. แต่ในภาษาไทย ก็ยังไม่ปลอดภัย เพราะใช้วิชาในกวามหมายที่กว้างเกินไป; เช่นวิชาเลข วิชาวาดเขียน วิชาใช้อาวุธศาสตรา อะไรนี้.

มีกำอีกกำหนึ่ง ที่ว่าเป็น **ออดสุดของบัญญา** ก็กือ **ตรัสรู้** ซึ่งเป็นภาษาไทย แปลว่า ตรัสรู้ อย่างนี้ไม่เคยไข้ในทางผิดเลย; ภาษาไทยที่ตายตัวเหมือนกัน ใช้แต่ ในทางถูก นี้ก็หมายถึง ตรัสรู้เป็นพระอริยเจ้า หรือเป็นพระพุทธเจ้า ตามปรกติใช้ อย่างนี้. การตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า คือ มีบัญญาถึงที่สุด ขนากตรัสรู้แล้วก็เป็น พระพุทธเจ้า. ในภาษาบาลี ความรู้มีอยู่หลายคำ แต่ก็จะแปลกหู สำหรับนักศึกษาทั่วไป อย่างนี้; นี่ก็ไม่ต้องเอามาพูกถึง ให้ยุ่ง หรือรำกาญ ใช้แต่กำว่า ตรัสรู้ นั้นแหละ เป็นการรู้แจ้งแทงตลอก, เป็นการรู้อย่างแทงตลอก, แล้วก็จะหมายถึงความรู้ที่ผ่าน ไปในกวามรู้สึก แล้วเป็นไปอย่างถูกต้อง เป็นไปอย่างถึงที่สุก.

"ความรู้" ในภาษาบาลี เราหมายถึงความรู้ ที่เราอ่านหนังสือ ก็มี, แล้ว ได้ยินได้พึ่งมา หรือกันกว้าอะไรได้มา ก็เป็นกวามรู้; แต่ไม่เคยรู้แจ้งแทงตลอด ก็อไม่เกยผ่านสิ่งนั้น. เช่น เราเรียนเรื่องมรรก ผล นิพพาน อย่างนี้ เราเรียนด้วย ตัวหนังสือได้; แต่จิตไม่เกยผ่านกวามหมกกิเลส หรือนิพพาน, เป็นแต่กวามรู้ชนิก ที่เราได้ยินได้พึ่ง หรือว่า เรากิถนึกกำนวณเอา. แต่ที่พูดถึง ตรัสรู้ในที่นี้ ก็หมายถึง ผ่านไปด้วยจิตใจจริง ๆ ในเรื่องนั้น ในสิ่งนั้น. นี่อาการของกำว่า รู้แจ้งแทงตลอด.

จะยก ตัวอย่าง ง่าย ๆ ที่สุด ก็เช่นว่า เกลือนี้ เมื่อเรายังไม่ได้กิน เราได้ยิน แต่เขาบอกว่ามันเค็ม เราก็ได้แต่กวามรู้ ว่าเกลือมันเค็ม ; มันเป็นกวามรู้ที่เลื่อนลอย หรือผั่นไปเท่านั้น ว่าเกลือมันเค็ม จนกว่าเมื่อไรเราได้กินเกลือเข้าไปจริง ๆ ก็จะรู้ว่า เค็ม คืออย่างนี้ ๆ. ถึงแม้ว่าเราได้เคยกินเกลือมาแล้ววันหลังเราพูดถึงคำว่า เค็ม หรือ กำว่า เกลือ อีก เราก็ยังไม่ก่อยจะรู้สึกกวามเก็มซึ่งเป็นรสของเกลือ มากเท่ากับที่เกลือ กำลังอยู่ในปาก.

นี่ไปกิดดูให้ดี ความรู้มันเกิดเป็นหลายระดับขึ้นมา ความรู้ที่มาจากความ รู้สึกผ่านไปโดยตลอดนี้ คือ ความตรัสรู้ – *รู้แจ้งแทงตลอด,* เป็นปั๊ญญาสู่งสุด แล้ว ก็ เป็นไปแต่ในทางดี อย่างเดียว.

ถ้าเรามองดูมาในขั้นท่ำ ๆ เช่นกวามเฉลียวฉลาดอย่างธรรมดาสามัญ อย่างที่ เรียกกันว่า intellect อย่างนี้ นี่ไม่แน่ว่าจะเป็นไปผิด หรือเบ็นไปถูก, แล้วส่วนมาก ก็ไม่ใช่เป็นเรื่องผ่านไปในกวามรู้สึก, เป็นเรื่องที่เราศึกษาเล่าเรียน กิดนึก ทบทวน ใช้เหตุผล ; หรือจะผ่านไปบ้าง, ที่ว่า มีความเจนจัก มันก็เป็นอย่างผิวเผิน ไม่ถึง กวามหมายอันแท้จริงของสิ่งนั้น ก็พอจะเรียกว่ามี intellect หรือความเฉลียวฉลาดได้.

ที่พูดนี้ ไม่ใช่อะไรมากมายไปกว่าที่ว่า ขอให้ ระวังให้ดี อย่าได้จัดตัวเอง ให้เป็นคนมีบัญญา หรือ รอบรู้อะไรนัก ก่อน, อาจจะเป็นเพียงความเฉลียวฉลาด หรือถึงกับปราดเปรื่อง ก็ได้ ในความหมายของคำว่า *เฉโก* ในความหมายของคำว่า โกวิโทนี้.

คนฉลาดปราดเปรือง ยิ่งเฉโก ในภาษาไทยแล้ว ยิ่งใช้ไม่ได้ กล้าย ๆ ฉลาด ในทางหลอกลวง; แต่กำนี้เบ็นกำบาลี มาจากภาษาบาลี. กำ *เฉโกในภาษาบาลี* ก็หมายถึง *ฉลาดที่เบ็นกลาง ๆ* จะไปเลวก็ได้ ไปดีก็ได้. ค**วามฉลาดปราดเปรื่องนี้** เราอาจจะ **มีได้ควยการเรียน** เพิ่มเข้ากับ **กรรมพันธุ์**, ที่มีความเฉลียวฉลาดมาโดย ทางกรรมพันธุ์ แล้วก็มาเรียนเพิ่มเข้า ก็ย่อมเฉลียวฉลาดมากขึ้นไปอีก ก็สำเร็จอยู่แท่ เฉโก โกวิโท, สำเร็จแต่เฉลียวฉลาดปราดเปรื่อง เป็นบุคกลที่มี intellect; แต่ แล้วไม่สำเร็จในการรู้แจ้งแทงตลอดซึ่งธรรม.

**ในการรู้ธรรมะ** นั้น เขาหมายถึง **บัญญาที่รู้** ก้วยการผ่านไปในสิ่งนั้น ๆ **ก้วยจิตใจจริง ๆ** นั่นกือ **บัญญาจริง ๆ** ซึมซาบ รู้แจ้ง ประจักษ์ ผ่านไปแล้วก้วยจิตใจ เช่นว่า เราไก้ผ่านโลก หรือชีวิตอย่างโลก ๆ มาแล้ว อย่างถูกต้อง อย่างโชกโชนนี้ ก็เกิดกวามรู้กวามเข้าใจแจ่มแจ้งในสิ่งนั้น ; นี้จะเป็นพวกบัญญาประเภทรู้แจ้งแทงตลอด กือมันเลยไปกว่าสติบัญญา ที่เป็นเพียงกวามเฉลียวฉลาดของกน ซึ่งตามธรรมดาสามัญ ก็มักจะมีก้วยกันทั้งนั้น เมื่อมีการอบรมเพียงพอ.

ควรสอบตนเองดูว่า มีตนบ้ญญาชนิดไหน

ที่นี้ตัวบัญหาของกนเรา มันก็อยู่ที่นี่ ว่า เราจะมีบัญญากันอย่างไร ร เรามี บัญญาแล้วหรือยัง ร แล้วก็ถามตัวเองเถอะ เรามีบัญญาแล้วหรือยัง ร แล้วก็แยกแยะคูว่า ี่ บัญญาในความหมายไหน ? ถ้าบัญญาในทางภาษาไทยธรรมคาสามัญ ที่กันชาวบ้านเขา พูดกันอยู่ แล้วเราก็อาจจะเป็นผู้มีบัญญาได้จริง, แล้วมาเรียนระดับมหาวิทยาลัยอะไร ทำนองนี้ด้วย ก็ยิ่งมีบัญญา. แต่ถ้า **บัญญาในทางธรรม** ที่ใช้อยู่ในทางพุทธศาสนาแล้ว ดูจะยังไม่เกี่ยวข้องกันกับสิ่งที่เรียกว่า บัญญาธรรมดา.

การทำตัวให้เจริญมีปัญญา ก็มีระบบของการกระทำ ตามหลักแห่งพระพุทธ-ศาสนา เรียกว่า **สิกบ**า กือ สิ่งที่จะต้องรู้ แล้วผ่านไป; แบ่งเป็นชั้น *ศิล สมาธิ ปัญญา* หรือว่าเป็นประเภทก็ได้ ถ้าเราไม่อยากจะทำให้ลดหลันกัน : ประเภทศีล ก็ทำ ให้ถูก ให้ดี ที่กาย ที่วาจา, ประเภทสมาธิ ก็ทำให้ถูก ให้ดี ที่ตัวจิต, ประเภท ปัญญา ก็ทำให้ถูก ให้ดี ที่ตัวบัญญา คือวิชาความรู้ ความกิก ความเห็น กวามเชื่อ อะไร. บางคนมีสมาธิมาก มีกำลังจิตสูง แต่เขาไม่มีบัญญา ก็มี, ไม่มีบัญญาเรื่องรู้ กวามทุกข์ หรือเหตุให้เกิดทุกข์ก็มี; มันเป็นกนละเรื่อง.

บํญญาตามหลักพุทธศาสนามีหลายระบบ

**บัญญาในพระพุทธศาสนา ที่เรียกว่าสิกบา**นี้ ต้องหมายถึง*บัญญารู้ ความจริง* ในเรื่องที่เกี่ยวกับ *ความทุกข*์ หรือ *ดับทุกข*์ เท่านั้น ไม่ได้ลงมาถึงรู้หนังสือ รู้ตรรก รู้ปรัชญา อย่างที่เขารู้ ๆ กันอยู่. บัญญาจะ รู้ความจริงในด้านลึก ของสึง ทั้งปวง ที่มันหลอกลวงเราให้หลง; เช่นเรื่องลาภ เรื่องยศ เรื่องเกียรทิ เรื่อง อะไรก็ตาม มันหลอกให้กนหล่ง. ถนมีบัญญาธรรมดาก็หลง : หลงลาภ หลงเกียรทิ หลงยศ แล้วเขาก็แสวงหามันมาได้ด้วยบัญญา อย่างชาวบ้านเขาใช้กันอยู่. นี่คือบัญญา เฉโก โกวิโท อะไรก็ตาม.

กำว่า "**บัญญา" ในไตรลิก**บา นั้น รู้ความจริงสูงขึ้นไป ถึงว่า*ลาภ เกียรติยศนี้ เป็นเรื่องหลอก ๆ* คือเป็นเรื่องให้เกิดกวามรู้สึกที่พอใจ ให้หลงใหล ให้ ยึกถือ ให้วุ่นวาย, แล้วก็หยุด หยุดไปหลงใหลมันเสีย; ถ้ามีก็มีอย่างไม่มีกวาม หลงใหล ไม่ไก้บูชาเรื่องเกียรติ เรื่องกาม เรื่องอะไรทำนองนี้. ถ้ามี **บื้ญญาตามความหมายในพุทธศาสนา** ก็คือ *รู้ความจริงของสิ่งที่ทำ* ให้เกิดความทุกข์ แล้วก็ รู้ วิธีที่จะเอาขนะ มันให้ได้ด้วย, แล้วในที่สุดก็ รู้จริง ๆ กัน กรงที่ว่า ละมันได้แล้วจริง ๆ, ไม่มีความทุกข์จริง ๆ *รู้รสของความไม่ทุกข*์ หรือรู้รส ของพระนิพพานโดยจริง ๆ; นี่เป็น **บัญญาสูงสุด** อยู่ที่นี่.

**ในขั้นแรก ก็รู้เรื่อง อนิจจัง ทุกบัง อนัตตา** คือ *รู้ความไม่จริง* ความ หลอกลวงของสิ่งที่เราไปหลงมันอยู่, ไปรักไปชอบสิ่งที่*ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา* อยู่ตลอกเวลา. ฉะนั้น ระวังให้กี ถ้าขากปัญญาข้อนี้มากเกินไป เราก็จะมีกวามเป็น อยู่อย่างมีกวามทุกข์ แม้ชนิดที่ไม่รู้สึกตัว. ขอพูดตรง ๆ ว่า ถ้าพวกคุณ **ไม่รู้เรื่อง** อนิจจัง ทุกบัง อนัตตา ของเงิน ของทรัพย์สมบัติ ของเกียรทิยศชื่อเสียงอะไร ที่กุณ กำลังหลงกันอยู่เกี๋ยวนี้ ก็แปลว่า หลงไปในสิ่งเหล่านั้น; อย่างนี้ก็อยังไม่มีบัญญา.

ถ้าว่ากันโดยที่จริงแล้ว บางกนอาจจะมีบัญญาตามแบบพระพุทธศาสนาชนิดนี้ ได้บ้างเหมือนกัน; เช่นไม่ได้หลงในผลที่มุ่งหมายของการศึกษาจากมหาวิทยาลัย หรือ อะไรนั้น. อาจจะมองเห็นเพียงว่า มันเป็นเพียงให้เครื่องยังชีพอยู่ได้ แล้วเราก็กวรจะทำ อะไรสักอย่างหนึ่งที่ดีที่สุด; แต่บางทีก็ยังไม่รู้ว่าก็ออะไร.

เกี๋ยวนี้กลัวอยู่แท่ว่า อย่างมากจะ รู้เพียงว่า นีวิเลษที่สุด เราจะเรียนให้จบ แล้วเราก็จะได้อาชีพที่ทำเงินได้มาก ; เราก็จะสะสมเงินไว้ให้มาก เป็นกำลังบัจจัย สำหรับซื้อหากวามสุขสนุกสนาน เป็นอยู่อย่างแข่งกันกับเทวดาในวิมาน. ถ้าเป็นอย่าง นี้แล้ว นี้คือไม่รู้จัก อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา บองสิ่งที่เป็นยอดปราถนา ของ ตัวเองเลย.

พูกอีกทางหนึ่ง *คนไม่รู้จักความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ของวิมาน* ของการอยู่ในวิมาน หรือของกวามเป็นเทวกานี้; ในพุทธศาสนาสอนให้มีปัญญาขนาดนี้, เห็นความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ของมนุษย์โลก เทวโลก มารโลก พรหมโลก ไปเลย คือโลกที่วางมาตรฐานกันไว้ว่า มีความสุขอย่างยิ่ง ถึงที่สุค.

มีกำอยู่กำหนึ่ง ถ้ารู้ไว้บ้างก็กี คือกำว่า มารโลก – โลกของมาร นั้นคือ สวรรค์ชั้นสูงสุดเป็นที่อยู่ของมาร เรียกว่า ขั้นปรนิมมิตวสวัตตี. มารที่มาประจญ พระพุทธเจ้าก็มาจากสวรรก์ชั้นนี้; สูงสุดของกามารมณ์ ก็ที่เรียกว่า มารโลก. ถ้า เลยไปจากนั้น ก็ไม่มีกามารมณ์ ก็เรียกว่า พรหมโลก. นี่มีอยู่หลายอย่างเหมือนกัน. แท่ทั้งมนุษยโลกเทวโลก มารโลก พรหมโลก ก็ตาม เป็นเรื่องที่เต็มไปด้วย อนิจจัง ทุกขัง อนัทตา. แล้วทำไมถึงหลงกันนัก ชาวบ้านเขาทำบุญอะไรสักนิก ก็อธิษฐานให้ไป เลิดสวรรค์; นี่ก็เพราะไม่เห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ของสิ่งที่เรียกว่าสวรรก์.

ทีนี้ ผลในโลกนี้ ที่เราจะได้รับจากเงิน ของเรานั้น มันกงจะไม่ถึงกับ สวรรก์ในกวามหมายนั้น; เพราะฉะนั้น กวรจะมองดูให้กี ๆ อย่าได้หลง. ถ้า **มีบัญญา** จริงก็จะมองเห็นว่า มัน เป็นที่ตั้งแห่งความหลง แล้วมันก็ได้หลงกันอยู่จริง ๆ แล้ว ดายไปกับกวามหลง; อย่างนี้เรียกว่า ไม่มีปัญญาในชั้นมาตรฐาน ในพระพุทธศาสนาเลย.

กุณเรียนจบ ได้งานทำแล้ว มีรายได้ดี สะสมไว้ได้มาก มีทรัพย์สมบัติ มีบ้าน มีเรือน มีอะไรทุกอย่าง มีเกียรติยศชื่อเสียง มีอำนาจวาสนา มันก็จบกันแค่นั้น. นี่มันจะดีที่สุดที่ตรงไหน : ลองพิจารณาดูให้ดี. ถ้า หาความสงบ หรือความพักผ่อน ไม่ได้ นั้นคือนรถ ชนิดหนึ่งนั้นแหละ, สึงเหล่านั้นมันเป็นนรกชนิดหนึ่ง ที่ทำให้ ปวดหวอยู่ตลอดเวลา หรือมันทำให้วิตกกงัวล จนเป็นโรคเส้นประสาทไปในที่สุด ไม่มี ทางที่จะเรียกว่า ความสุข หรือสูงสุดอะไรได้.

ถ้าได้พบกับกวามสงบแห่งจิตใจ แม้ไม่ต้องมีเงินมากเท่านั้น ไม่มีฐานะ อย่างนั้น ก็เรียกว่ายังมีกวามสุข มีกวามสงบ. พวกฤๅษี โยกี มุนี เขามองเห็น อย่างนี้ เขาจึงไม่ไปเย็กใยกับเรื่องชนิดนั้น, เขาไปอยู่ป่า เขาหากวามสงบได้ อย่างนี้ก็มี. ที่นี้กุณก็จะเห็นว่า มันเกินไป; แท่พวกฤๅษี มุนี นี้เขาก็เห็นว่า พวก ที่มัวเมาอยู่ในบ้านในเรือนนั้นก็เกินไป. นี่ก็**เกิดความเกินขึ้นทั้งสองผ่าย** : ผ่ายซ้าย ผ่ายขวา, *ผ่ายหนึ่งหลงใหลในกามเกินไป, อีกผ่ายหนึ่งหลงใหลในการทรมานตนให้* แห้งแล้งเกินไป. นี่ก็ยังไม่ใช่บัญญาด้วยกันทั้งนั้น; ต่อเมื่อทำให้ถูกต้อง **ไม่มี** ความทุกข์เลย นั่นแหละ จะเรียกว่าบัญญาได้.

นี่ผมพูดคล้าย ๆ กับว่า ปริทรรศน์ กว้าง ๆ ทั้งหมด ของสิ่งที่เรียกว่า บัญญา นับตั้งต้นมา : ตั้งแต่บัญญาอย่างชาวบ้าน, บัญญาที่เราทำให้เกิดขึ้น ให้เจริญขึ้น จน กระทั่งสูงสุด. ส่วนที่เป็นสัญชาตญาณ ที่จริงก็เป็นบัญญาเหมือนกัน แต่เราไม่เรียก ว่าบัญญา. การที่สัตว์ หรือคนก็ได้ ฉลาดอยู่ รู้สึกได้เองตามสัญชาตญาณ, ยิ่งของ สัตว์เคร็จฉานแล้ว บางทีก็ยิ่งน่าอัศจรรย์. ดูนกบางชนิดทำรัง ดูสัตว์บางชนิตมัน เลี้ยงลูก เหล่านี้ล้วนแต่เต็มไปด้วยบัญญา ซึ่งเป็นสัญชาตญาณ ; อย่างนี้ไม่นับเอามา รวมไว้ในกลุ่มนี้.

#### บ้ญญาอันถูกต้องช่วยดับทุกข์ได้

เอาละ เบ็นอันว่า **บัญญานี้** ถ้ามีความหมายถูกต้อง และบริสุทธิ์นั้น **ต้องช่วยดับความทุกข์ให้ได้จริง.** ถ้ายังอยู่ในขั้นที่ไปทำให้หลงใหลในความทุกข์ หรือโง่ไปเอากงจักรเบ็นดอกบัวเสียเอง, เอาความทุกข์ เอาความชั่ว มาเป็นที่พอใจเสีย แล้ว นี้ก็ไม่ใช่บัญญา ไม่มีทางที่จะเป็นบัญญา; มันเบ็นความรู้อย่างโลก ๆ, เป็น ความฉลาดปราดเปรื่องอย่างโลก ๆ อย่างที่กล่าวมาแล้ว.

ขอให้ระวังให้ดีๆ ให้รู้จักแยกออกไปให้เด็ดขาด, แล้วเรา อ**ย่าได้ไปเสีย** เวลาหลงบูชาความฉลาดปราดเปรื่อง ชนิดนี้; เพราะมันยังไม่สำเร็จประโยชน์ แล้ว มันมีอันตราย กือจะทำให้อวกที จองหอง ยกหูชูหาง.

୭୦୯

กุณจะไม่สังเกตเห็นบ้างหรืออย่างไร คนที่เฉลียวฉลาด เขายกหูขูหางอยู่มาก และมักเบ็นไปในทำนองนั้น และเขาภาคภูมิในความเฉลียวฉลาดนั้น เขาเข้าใจผิดไปว่า นี่ดีที่สุดแล้ว. มันก็*เหมือนแมลงป่อง มีพิษนิดเดียว ก็ยกหางร่า คล้าย ๆ กับบอกว่า มีพิษมาก*. คนที่เฉลียวฉลาดแต่ในทางโลก นี้ ยังไม่มีบัญญาที่แท้จริง หรือถูกต้อง จึงมัก จะอวดดี หรือ ยกหูชูหาง แล้วในที่สุดก็วอกวายวินาศไป ด้วยอำนาจของบัญญา ชนิดนี้ ก็เลยเห็นได้ว่า ไม่เอาตัวรอด.

# ผู้มีบัญญาแท้ต้องเอาตัวรอดได้

นี่ผมก็อยากจะจำกัดความทามหลักของภาษาบาลี ว่า **สู้มีบัญญาอันแท้จรง** เขาเรียกว่า **บัณฑิต**, *บั้ณฑา* หรือ *บัญญานี้* เขาแปลว่า *ความรู้ที่ช่วยให้เอาตัวรอดได้*, กำ *อิตะ* เอามาต่อท้ายเป็น *บัณฑิตะ* นี้แปลว่า *ผู้มีบัญญา*; *บัณฑิตะ – ผู้มีบัญญา ที่เป็นเครื่องช่วยให้เอาตัวรอดได้*. กุณเรียนจบมหาวิทยาลัยก็ได้ปริญญา แล้วก็เรียก ว่าบัณฑิตนัน บัณฑิตนี นี้ไปยืมเขามา; กวามหมายอันแท้จริงของกำว่า "บัณฑิต" นั้นหมายไปถึง เอาตัวรอดได้จากกิเลส บรรลุ มรรก ผล นิพพาน; นั่นแหละกือ บัณฑิตที่เอาตัวรอดได้จริง.

เกี๋ยวนี้ เราเอาตัวรอดได้แต่ในบางอย่าง บางสิ่ง แล้วก็บางระดับเท่านั้น; เช่นว่าสอบได้ปริญญา เป็นบัณฑิต วิศวกรรมบัณฑิต อะไรบัณฑิต นี้ก็เอาตัวรอดได้ จากความโง่บางระดับ, รอดจากความไม่สามารถบางระดับ; เอาตัวรอดมาได้เท่านั้น ก็เรียกว่าบัณฑิต แต่แล้วก็มักจะยกหูชูหางกันเสียแล้วมันยังไม่ถึงไหนสักที. ต้องเอา ตัวรอดให้ได้ต่อไปอีก; ออกไปประกอบอาชีพการงาน เอาตัวรอด : พันฝ่าอุปสรรก เรื่อยไป จนถึงกับว่า สูงอายุแล้ว มีทรัพย์สมบัติพอตัวแล้ว มีเกียรติยศชื่อเสียงพอตัว มีอำนาจวาสนาพอตัว มีกรอบกรัวที่ดี มีมิตรสหายที่ดี; อย่างนี้ก็พอจะเรียกได้เหมือน กันว่า เอาตัวรอดได้ เมื่อมาถึงขั้นนี้ แต่ก็ยังไม่ใช่ที่สุด ไม่ใช่ถึงขั้นที่สุด. อีกอย่างหนึ่ง ความรู้วิชาสามารถ ของพวกที่จบปริญญามาจากมหาวิทยาลัยนั้น จะส่งไปถึงไหนอีก มันก็ดูจะอยู่ที่นั้น หยุดอยู่ที่นั้น; เพราะฉะนั้น **ปริญญา** หรือ บัญญาอย่างนี้ ก็เรียกว่าอย่างโลก หรืออย่างโลกิยะ คืออย่างที่ยังวกเวียนอยู่ในโลก เรียกว่า **เป็นโลกิยบัญญา** ก็แล้วกัน.

ทีนี้ ถ้าสมมติว่า คนนั้น ที่เขามาถึงขั้นโลกิยะนี้แล้ว รู้สึกว่ายังไม่ไหว แก่ นี้เอง ยังหลอกลวง; เขาเดินก่อไปตามทางของศาสนา พบบัญญาในระคับสูง ทำ ให้ไม่หลงใหลในสิ่งเหล่านั้นทั้งหมดทั้งสิ้น ที่เคยหลงใหลอย่างเต็มที่มาแต่กาลก่อน แล้ว จิตอยู่เหนือสิ่งเหล่านั้น เป็นจิตที่สะอาค สว่าง สงบ, คำว่า "สงบ" นั่นคือไม่ มีทุกข์ เป็นอิสระ นี่เขาเรียกว่า เอาตัวรอกในขั้นสูงสุก; แล้ว บัญญา นี้ก็เลยเรียก กันเสียใหม่ว่า โลกุตตรบัญญา – *บัญญาที่จะทำให้อยู่เหนือความบิบคั้นของโลก* หรือเหนือบัญหานานาชนิดของโลก.

ถ้าเรา **มีบัญญาชนิดโลกุตคระนี้** เรา **จะอยู่เหนือบัญหาทุกอย่างในโลก** เหนือการบีบคั้นของความทุกข์ทั้งหลายในโลก ; ถ้าเรามีบัญญาอย่างโลกิยบัญญาแล้ว ก็ยังต้องทนการบีบคั้นของโลก เพราะเราชอบความเป็นโลก หลงใหลในโลก หลงรส อร่อยในโลก แต่ก็เป็นบัญญาเหมือนกัน.

เรื่องเป็นบัณฑิตนี้ ก็มีอยู่ ๒ ชนิกตามเกย : เป็นบัณฑิตอย่างชาวบ้านก็ เหมือนที่เราเห็น ๆ กันอยู่, มีปริญญามีอะไรนั้น ; **เป็นบัณฑิตอย่างของพระอริยเจ้า ในพระศาสนา** จะเป็นบัณฑิตต่อเมื่อ ละดิเลสได้เป็นลำดับไป จนหมดกิเลส นี้เรียกว่า บัณฑิตอีกแบบหนึ่ง. แม้พระพุทธเจ้าเองก็มีกำว่า บัณฑิต : เป็นบัณฑิตหรือเป็น จอมของบัณฑิต เป็นยอกสุดของบัณฑิต. ฉะนั้น ถ้าเราผู้ที่จะชอบเรียกตัวเองว่าเป็น บัณฑิต ๆ กัน ก็กวรจะนึกถึงพระพุทธเจ้าบ้าง ที่ไปมีจอมบัณฑิตอยู่ที่พระพุทธเจ้า. ที่ผมพูดมานี้ ก็เป็นอันว่า พอจะหมดเก้าเงื่อน หรือเรื่องกร่าว ๆ ของสึงที่ เรียกว่าบัญญา และผู้มีบัญญา. ขอเทือนให้รู้ว่า มันเป็นกวามสับปลับเล่นตลกของ ภาษา ที่เราใช้กันอยู่ ทำให้เราเข้าใจสิ่งนี้ไม่ถูกต้อง ไม่สำเร็จประโยชน์เต็มตามที่กวรจะมี.

# การฝึกมีปัญญา ต้องมีปฏิภาณด้วย

ทีนี้ ยังมีอีกกำหนึ่ง ที่อยากจะพูกเสียเลยในเรื่องเกี่ยวกับบัญญา ภาษาไทย ก็มีพูดว่า **บัญญาไว** ภาษาบาลีเขาเรียกว่า **มีปฏิภาณ** นั้นกือ **มีบัญญาทันลวัน** ในการ พูดจา หรือเเม้จะไม่ใช่ในการพูดจาก็ใช้ได้ กือ*ทันควันในการที่เผชิญหน้ากันเข้ากับ บัญหา* หรืออันตราย หรือความทุกข์; ถ้าบัญญามีมาทันควันอย่างนี้ ก็เรียกว่า ปฏิภาณ. แต่กำนี้เขาใช้ในการพูดจา.

ถ้าเรามีบัญญาเพียงพอจริง และเป็นบัญญาไวเหมือนสายพ้าแลบ มาทันเวลา ที่จะพูกจา จะโต้เถียง หรืออะไร ก็เรียกว่า มีปฏิภาณ, กือบัญญาสำหรับจะให้พูก โต้ตอบ หรือกระทำโต้ตอบ. บางกนมีบัญญามาก แต่อีกอาก พอถึงกราวพูก ก็พูก ไม่ได้ นึกไม่ออก พูกข้า พูกงุ่มง่าม; อย่างนี้ขากปฏิภาณ กือขากบัญญาที่ไว หรือ ว่าจะขากกวามไวของบัญญา ก็แล้วแต่จะเรียก.

ในเรื่องของ **บัญญา** นี้ นอกจากจะผืกฝน**ให้มีความรู้จริง** แล้ว ยังต้อง ผืกฝน**ให้ไวด้วย**: เช่น พอรับข้อสอบมา นึกไม่ออก หรือว่าบัญญาความรู้ ไม่รู้ว่า ไปไหนเสียหมด นึกไม่ออก มันก็ชาดปฏิภาณ. เมื่อไปโต้เถียงกัน ในการโต้วาทีนี้ ยิ่งยากกว่าตอบข้อสอบ เพราะตอบข้อสอบเรามีเวลาสำหรับคิดนึกนาทีสองนาที หรือห้า นาทีสิบนาทีก็ได้. แต่ถ้าเป็นเรื่องโต้วาทะกันแล้ว ไม่มีเวลาจะคิดนึก พอถามจบต้อง ตอบทันที อย่างนี้ ต้องมีปฏิภาณที่ไวมาก.

แม้แต่จะเทศน์ จะพูด จะแสดงปาชูกถานี้ ก็เหมือนกัน ถ้ามีปฏิภาณ ก็อ ปัญญาไว นี่ก็จะแสดงปาชูกถาพูดจาอะไรได้ดี ไม่ใช่มีความรู้ สอบได้ปริญญาวิชาความรู้ ได้แล้วจะพูดได้ดีไปเสียหมด นี่อีไม่ใช่: บางคนพูดไม่ได้เลยก็มิ ถึงเขาจะเรียนอะไร มามหา รู้อะไรมาก แต่ก็ไม่มีปฏิเาณ ก็ได้. ฉะนั้น การที่จะพูดได้แจ้วเจื้อย พูดได้ เร็ว ๆ นี้ก็ต้องมีปฏิภาณ, จะตอบบัญหาได้ดี ก็ต้องมีปฏิลาณ, จะโด้วาทะกันไปมา ก็ต้องมีปฏิภาณ. ปัญญาที่ถูกกระทำให้ไวนี้ เขาต้องฝึกกันในส่วนนี้ อีกส่วนหนึ่ง ก็อ **หัดหูด ทัดโต้ตอบ** หัดอะไรก็ตาม เพื่อฝึกปฏิภาณ หรือบัญญาไว.

สรุปกันเสียทีหนึ่ง ก็คือว่า เมื่อเรา มีลวามรู้ ที่จะแก้ปัญหา อะไรได้ชั้น หนึ่งแล้ว ก็พอจะเรียกได้ว่า มีปัญญา แต่ก็ยังแบ่งเป็นหลายผักหลายผ่าย จะถูกหรือจะผิด หรือจะอะไรก็ได้; แต่ในชั้นเด็ก ๆ ชั้นดัน ๆ ต่ำ ๆ ก็มีปัญญาชั้นด่ำ ๆ มีปัญญาอย่าง เด็ก ๆ ซึ่งก็ต้องเรียกว่า เขามีปัญญา, ปัญญานี้มันสูงขึ้นไป สูงขึ้นไปจนแก้ปัญหา ได้หมด ก็เรียกว่าปัญญาแท้จริงในพุทธศาสนา คือกับทุกซ์ได้.

มีดำแทนนี้ออีกมากมาย หลายกำ เช่นกำว่า *ญาณ – ความรู้*, กำว่า *จักษุ* แปลว่า *ควงตา* นี้ก็เป็นชื่อของบัญญา, กำว่า *อาโลกะ* แปลว่า *แลงสว่าง* นี้ก็เป็นชื่อ ของบัญญา คลอกถึงกำว่า *ทัสสนะ – ความคิดเห็น* ก็ล้วนแต่เป็นเรื่องของบัญญาทั้งนั้น อามมากตามน้อย.

## กรรมพันธุ์ ส่งให้มีปัญญา

**เราจะมีบัญญาโด้ออ่างไร** ? ถ้าดูกันไห้กว้าง **ด็มีกรรมพันธุ์** : พืชพันธุ์ ที่ไวต่อการรู้ จะเรียกว่า เป็นตัญชาตญาณอันหนึ่งก็ได้ ที่ได้มีมาอย่างดี แล้วถ่ายมาทาง กรรมพันธุ์ของพ่อแม่ นี้เป็นจุดแรก, แล้วเขามีร่างกายกี มีการบริหารร่างกายถูกต้อง เป็นร่างกายดี เป็นที่ตั้งของความรู้แบบกรรมพันธุ์ หรือตัญชาตญาณ. นี้เขาก็เกิดมาแล้ว ได้รับการแวดล้อมที่กี ไม่ผิดพลากไปในทางร่างกาย ไม่ผิดพลาคไปในทางจิตใจตลอด จนถึงระบบต่าง ๆ ที่มันเกี่ยวกันอยู่กับจิตใจ หรือร่างกาย เช่นระบบประสาทเป็นต้น; เขาก็เจริญเติบโตขึ้นมาทุก ๆ วัน แล้วศึกษาจากสิ่งแวกล้อม. เมื่อมี **บัญญาขั้นกรรมพันธุ์นี้ดี** ถูกแวดล้อมดี ก็จะเจริญเร็ว; เพราะว่า ถ้ามีบัญญาในชั้นที่เป็นพืชพันธุ์ เป็นเมล็ดพืชที่จะงอกงามออกไป เป็นต้นบัญญาที่สมบูรณ์ ถ้าเขามีพืชพันธุ์อันนี้อยู่ เขาก็จะเป็นคนช่างถาม เป็นคนอยากรู้ เป็นคนไม่ยอมให้ผ่าน ไปโดยไม่รู้; ฉะนั้น เราจึงมองเห็นเด็กที่ช่างถาม ซึ่งแทบทั้งหมดนั้น เป็นเด็กที่มี บัญญา. นี้เรียกว่า เขาอบรมบัญญากันมาโดยธรรมชาติ โดยไม่รู้สึกตัว.

ต่อไปจากมีบัญญาโดยธรรมชาติ ก็เป็นหน้าที่ของบิดามารดา ครูบาอาจารย์ จะ ช่วยเหลือ ให้เขาใด้ มีโอกาสได้พอกพูนบัญญา ในชั้นการศึกษาเล่าเรียนใน โรงเรียน ในมหาวิทยาลัยก็ตาม ให้ได้ผ่านไปด้วยดี ก็จะมีบัญญาในชั้น intellect มากขึ้น.

ทีนี้ เขาก็จะได้ เรียนรู้ในเรื่องบั้ญญาทางพระธรรม ก็อ เดี๋ยวกับลวามพุกข์ ลวามดับทุกข์ เพิ่มขึ้น; นี้ก็เกิดบัญญาขั้นเห็นแจ้งแทงตลอดกันจริง ๆ เป็นตัวบัญญา จริง ๆ. บางกนก็ใช้เวลาไปบวช เพื่อจะฝึกศึกษาอบรมฝึกฝนเฉพาะส่วนที่เป็นบัญญา จริง; ไม่ใช่บัญญาที่เป็นความเฉลียดฉลาดปรากเปรื่อง, เป็นบัญญาจริง เกี่ยวกับ ความจริงของชีวิต ความจริงของกวามทุกข์. เรื่องเหล่านี้ก็เป็นบัญญาจริงมากขึ้น ๆ จนถึงขนาดเป็นบัญญาที่จะทำให้บรรลุ มรรก ผล นิพพาน.

การเจริญแห่งบัญญา มีแนวของมันมาอย่างนี้ ทีนี้เรา จะทำให้บัญญาเกิด ขึ้นได้อย่างไร ?

### แนวปฏิบัติ ในการทำให้เกิดปัญญา

ผมจะพูดได้โดยไม่กลัวเขาโกรธ หรือเขาค่า คือจะพูดว่า : การศึกษาที่เขา จัดให้กุลบุตรศึกษาเล่าเรียนในเวลานี้ ทั่ว ๆ ไปทั้งโลก หรือโดยเฉพาะประเทศไทย นี้**เป็นการศึกษาผิด, ไม่ทำให้เกิดบัญญา ในส่วนที่ควรจะได้** หรือจะมี; แต่ ไปทำให้เกิดบัญญาในส่วนเพ้อเจ้อ หรือเพื่อ ฉลาดปรากเปรื่องไปในทางที่จะให้หลงใหล ลืมตัวไปเสียหมด. ฉะนั้น เราจึงมีบัญหายุ่งยาก มีวิกฤติการณ์ทั้งหลายเกิดขึ้นในโลก เพราะไม่มีบัญญาที่จะดับทุกข์ หรือแก้บัญหาได้จริง เพราะว่าการศึกษาจัดผิด.

เราไม่มีบัญญาที่จะไปเปลี่ยนให้การศึกษาถูกได้ เราจึง **เปลี่ยนเฉพาะตัวบอง** เรา ซึ่งเป็นของเราคนเดียว เราทำได้ เราเปลี่ยนได้ เราจัดได้; เราก็ไปตรวจดู เราก็ไป เปลี่ยนแปลงไปปรับปรุงอะไรให้มันถูกกับเรื่อง ที่เราเห็นว่ามันควรจะเป็นอย่างนั้น คือ **ให้ดับทุกบ์ได้ก็แล้วกัน**, ให้เป็นผู้ที่เป็นปรกติอยู่ได้ด้วยความสงบสุข; *ไม่ต้อง หัวเราะในสิ่งที่ถูกใจ* หรือหัวเราะเหมือนกับเป็นบ้า, แล้วก็*ไม่ต้องร้องไห้ในเมื่อไม่* ถูกใจ หรือถึงกับฆ่าตัวตายในที่สุด.

คนที่มีปริญญาการศึกษายาวเป็นหาง ก็ยังเป็นบ้า ยังฆ่าดัวตาย ยังประกอบ อาชญากรรม; เราควรจะหยิบสิ่งเหล่านี้มาพิจารณาดูให้ดีว่า เขามีบัญญาอย่างไรกัน, แล้วเราก็จะได้ปรับปรุงการศึกษา หรือการพอกพูนบัญญาของเรา ให้ถูกทาง. ผมไม่ พูดได้โดยรายละเอียก เพราะเป็นเรื่องเฉพาะคนเกินไป; พูดได้แต่เป็นหลักใหญ่ ๆ เป็นแนวทางที่ว่าจะต้องไปทำกันอย่างไร จึงจะมีสิ่งที่เรียกว่า ปัญญาแล้วก็จะเอาดัวรอดได้; **บัญญามีค่ามาก ตรงพี่ทำให้เอาตัวรอดได้**.

๒. ขอพูกพากพิงไปถึงกำว่า บัญญาไว แล้วก็พากพิงไปถึงกำว่า สทิ คือสึง ที่สำกัญอันหนึ่ง ที่จะขนเอาบัญญามาทันท่วงที ในเมื่อเกิกบัญหาขึ้นมา. ให้เป็นผู้มีสติ บัญญา และปฏิภาณ แล้วก็พอ ดูจะไม่มีอะไรมากไปกว่านั้น, ให้ทุกอย่างจริงไปหมก : มีสติที่แท้แจริง มีบัญญา ที่แท้จริง มีปฏิภาณ ที่เพียงพอจริง ๆ; บัญหวของเราก็หมก จะให้ทำอะไรก็ได้, จะให้ทำงานอย่างโลก ๆ ก็ได้ ทำงานอย่างธรรมะ ศาสนาอะไรก็ได้, บรรลุมรรก ผล นิพพาน ก็ได้.

นี้คือเรื่องของบัญญา มีอยู่ระบบหนึ่งซึ่งจะต้องพิจารณาดูให้ดี ๆ ศึกษาให้ดี ปรับปรุงแก้ไขให้ถูกต้อง.

๑. ถ้าต้องการจะต่านโลกิยะ คือผ่านเรื่องโลก ๆ ไป ก็ต่านไปถูกต้องด้วย บัญญาอย่างโลก ๆ; ถ้า จะไปให้ถึงโลกุตตระ ก็เสริมต่อไปอีก. แต่พร้อมกันนั้น อาจจะทำได้ โดยที่เมื่อเราอยู่ในโลกนี้ เราดูโลกในแง่ลึกอยู่บ่อย ๆ เกี๋ยวก็จะพบเรื่องที่ เป็นโลกุตตระ มันก็ง่ายในตอนท้าย ตอนปลายที่เหลือ มีบัญญาในขั้นโลกุตตระได้.

 ๙. บออย่าได้ไปหลงใหลในเหยื่อบองโลก ซึ่งเรียกว่า โลกามิส โดย เฉพาะอย่างยิ่งก็คือ กามารมณ์; ถ้าหลงใหล ก็ดูมันไม่ออก ก็เลยถูกผังอยู่ในนั้น เรียกว่า ไม่มีปัญญา เอาตัวไม่รอก. ฉะนั้นพยายามแก้บัญหาเฉพาะหน้าให้หลุดมาเป็น เปราะ ๆ ๆ เป็นลำดับ ๆ ไป เรียกว่าเป็นผู้มีปัญญาเอาตัวรอกได้. ขอให้พอกพูนปัญญา ให้เจริญก้าวหน้า ให้มากที่สุดเท่าที่จะมากได้.

ที่จริงเดี๋ยวนี้ ธรรมชาตินั้นจักมาให้ดีแล้ว กรรมพันธุ์ก็ดีพอสมกวร แต่เรามา ทำผิดบิดเบ้ไปทางนั้นทางนี้ในตอนหลัง มันก็เอาตัวไม่รอก หรือบางที ก็พลักลงไป ในเหว เพราะบัญญาชนิดที่เป็นกวามฉลาดปราดเปรื่อง แต่ไม่ประกอบไปด้วยธรรม.

รวมกวามแล้ว ต้องเป็น **บัญญาที่ประกอบไปด้วยความถูกต้อง** หรือ ธรรมะ แล้วก็ **เอาตัวรอดได้** อย่างที่หลักในพระพุทธศาสนาก็สรุปไว้อย่างนี้ว่า สมมาทิฏฐิ สมาทานา สพพ ทุกข์ อุปจจคุ – คนล่วงความทุกข์ทั้งปวงได้ เพราะ สมาทานสัมมาทิฏฐิ. **สัมมาทิฏฐิ** นั้นก็คือ **บัญญา** นั่นเอง จะมีความหมาย หรือ กวามมุ่งหมายเป็นพิเศษโดยตรงกึ่งไปทางหนึ่ง ที่จะกับทุกซ์โดยตรง. วันหลังเราก่อย พูดกันเรื่องสัมมาทิฏฐิก็แล้วกัน. วันนี้จะยุติการบรรยายไว้เพียงเท่านี้ กือหมดเวลาสำหรับพูด เหลืออยู่แต่ เวลาสำหรับให้ถาม – ตอบ. ใกรมีปัญหาอะไร เกี่ยวกับเรื่องนี้ กือเรื่องบัญญา เรื่อง อื่นไม่เอา ; ยังสงสัย ยังกลุมเกลืออยู่ ในข้อไหนแง่ไหน มุมไหนก็ถามได้เลย.

### คำอธิบาย ตอบปัญหา

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ผมมีความคิดเห็นว่า บัญญาเบ็นวิวัฒนา-การอย่างหนึ่ง ในช่วงชีวิตของมนุษย์แต่ละคน. อย่างเช่น ในภาพเด็กตามรอยโคตวัหนึ่ง แล้ว ในที่สุดก็จะพบว่า ชีวิตมันไม่มีอะไร นอกจากความไม่ยึดมันถือมัน เพราะนั่นเป็นเหตุให้เกิดความ ทุกข์ขึ้นมา. อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า มันจะเป็นการเน็นช้าหรือเปล่า ? เพราะบางคน อาจจะชิงตายเสียก่อนที่จะรู้ หรือเข้าใจ ว่าชีวิตมันเป็นอย่างไร และจะจัดการกบชีวิตอย่างไร. อยากเรียนถามท่านอาจารย์ว่า มีวิธีการอะไรซึ่งไม่ทำความเน็นช้า กว่าจะเรียนรู้ได้ จะกายเสียก่อน หรือว่าตายเสียก่อนที่จะรู้ ?

(ตอบ) กำถามสรุปไก้ทรงที่กำว่า สิ่งที่ทำความเนิ่นข้าให้แก่การก้าวหน้า ของบั้ญญา. นี่ก็เป็นสิ่งที่สำคัญอย่างยิ่ง ถึงแม้ในพระกัมภีร์ ในพระบาลีก็มีพูกถึงสึง นี้มาก เขาเรียกว่า สิ่งที่ทำความเนิ่นข้าแก่การที่จะก้าวหน้าไปสู่ความกับทุกข์ คือนิพพาน. เขาก็ระบุไปถึง ความหลงอยู่ในเหยื่อในโลก นี้นานเกินไป เรียกว่าความเนิ่นข้า; มันมีความเหนียวแน่นเกินไป เป็นมิจฉาทิฏฐิบ้าง เป็นสัญญาวิปลาสบ้าง ก็ทำความ เนิ่นข้า.

สำหรับ **รูปภาพเกี่ยวกับเรื่องจับวัว** ใน้้น ผู้ที่เขียนภาพนี้เขามุ่งหมายจะให้ เป็นเรื่องจบสมบูรณ์ทันแก่เวลา สำหรับบุคคลที่มีบัญญา ที่พอจะเรียกได้ว่า มีบัญญา. นี่ก็เห็นได้ชักว่า พูดไว้เป็นเรื่องสำหรับคนธรรมดา ที่เกิดมาไม่มีบัญญา; ไม่ต้องเป็น กนมีบัญญาชั้นพิเศษอะไร แต่ก็ต้องไม่เป็นคนที่เรียกว่า โง่เง่า บ้าใบ้. ฉะนั้น เขาจึง วางระยะไว้ว่า : –

ดูภาพนี้ได้ จากหนังสือธรรมโฆษณ์บางเล่ม เช่น บรมธรรม.

ภาพที่ ๑. เขียน เป็นเด็ก เกิกมาไม่รู้อิโหน่อิเหน่ หันหน้าหันหลังอยู่ อย่าง **ไม่รู้อะไร** จะไปทางไหน. แต่ต้องเข้าใจว่าในเด็กคนนี้ก็ต้องมีบัญญา พืชแห่ง บัญญา มีกรรมพันธุ์ หรือมีอะไรที่ถ่ายมาแล้ว มีพืชแห่งบัญญาแล้ว.

ภาพที่ ๒. ถัดไปก็ เห็นภาพรอยวัว ที่ดินเป็นแนว เป็นสายอะไรไป : นี่ก็อการศึกษาที่เด็ก ๆ ได้รับ จนรู้ว่า เราจะต้องไปทางไหนกัน ไม่ได้หมายถึงศึกษาใน โรงเรียน หรือในมหาวิทยาลัยโดยเฉพาะ แต่เป็นการศึกษาโดยธรรมชาติ นั้นแหละเป็น ส่วนใหญ่.

อยากจะให้มองเห็นกันเสียว่า **การสึกษาที่แท้จริง** และที่ยิ่งใหญ่ คือ **การ** สึกษาจากธรรมชาติ หรือสิ่งแวดล้อม; การศึกษาในโรงเรียนกลายเป็นอุปกรณ์ สำหรับจะได้ใช้ศึกษาจากธรรมชาติที่แวดล้อม. ฉะนั้น กนเราเมื่อมีชีวิตล่วงมา ๆ ตั้งแต่ เด็กจนหนุ่มนี้ก็พอจะรู้ได้จากการที่ผ่านไป ผ่านนั้นผ่านนี่ ผ่านผิด ผ่านถูก ผ่านอะไรไป ก็ได้กวามรู้จากชีวิตที่ผ่านมา. การศึกษาในสถาบันการศึกษานั้นมาประกอบก็ทำให้รู้ มากขึ้น; **อีกทางหนึ่งก็คือตัวอย่าง** เราอยู่ในโลกนี้ มันเต็มไปด้วยตัวอย่าง ทีนี้ เรามันโง่ ไม่มีตาที่จะมองเห็นตัวอย่าง ที่มีอยู่รอบด้าน.

ในเมื่อเขามีกรบ ก็อมีบัญญา ที่เป็นพืชพันธุ์ มีการศึกษา ศึกษาจาก ธรรมชาติแวกล้อม ซึ่งเต็มไปด้วยตัวอย่าง มันก็เหมือนกับเห็นรอยวัว; ที่เดินตาม รอยวัวไปด้วยกวามแน่ใจ ก็ใกล้ตัววัวเข้าไป. นี่กือจุดมุ่งหมายในชีวิตอย่างโลก ๆ.

ภาพต่อ ๆ ไปพอถึงระยะหนึ่ง ก็เห็นกันวัว, อีกทีหนึ่งจึงเข้าไปจนถึงตัววัว ประชิกตัว แล้วก็ต่อสู้ จับวัว กล้องวัว ทีวัว. นี่กงเป็น จุดสูงสุดพื้มนุษย์จะต่อสู้ จากการศึกษา จากหน้าที่การงาน อาชีพอะไรต่าง ๆ เป็นจุดสูงสุดที่นั่น ; ก็ได้ใช้ ปัญญาที่มีมาโดยกำเนิด กรรมพันธุ์ และได้ศึกษาเพิ่มเติมอะไรหมด เรียกว่าใช้ปัญญา กันหมดเลย ต่อสู้กับวัวนั้นอย่างอุดตลุด จนเอาชนะสิ่งที่เขาวางไว้อย่างที่ชาวโลกกวรจะ ปรารถนา ก็อทรัพย์สมบัติ เกียรทิยศ ชื่อเสียง อำนาจวาสนา กวามพรั่งพร้อมไปด้วยผู้กน ที่แวกล้อม. นี่ก็เรียกว่า จับวัวได้ แล้วจูงวัวกลับบ้าน ก็อมีสิ่งเหล่านี้ไว้ในกรอบกรอง.

กรั้นอยู่กับสิ่งเหล่านั้นนานเข้า ๆ ก็มีภาพหนึ่งซึ่ง **เป็นภาพ ที่ถอดเข่าแหงน** มองไปข้างบน; นั้นกือหมายกวามว่า ที่อยู่ข้างล่าง หรือข้าง ๆ รอบดัวนี้ ไม่มีรส ชาติ มันจึกชึกจึงแหงนไปข้างบน ก็กือทิ้งวัว ไม่สนใจกับวัว, บางภาพก็มีถึงขนาด เป่าปีชีวัว นี่ก็สนุกกันใหญ่ละในเรื่องมีวัว. แต่ในที่สุดจะเบ่าปีชีวัวอยู่ตลอดไปไม่ได้ มันก็เอือมการเป่าปี เอือมการชีวัว. แหงนไปข้างบนไปพบว่า ไม่มีวัว หรือไม่เบ่าบี นี้กีกว่า. นี่กือ เบื่อระอาต่อเหยื่อในโลก ก็หยุดสนิท ไม่ดื่ม ไม่กิน ไม่อะไรใน รสของโลกนั้นอีกต่อไป; ก็เรียกว่า หมดตัวตน ไม่มีตัณหา ไม่มีอุปาทานในสิ่งใด ก็อหมดตัวตน. ภาพนั้นเขาเขียนเป็นภาพว่างเป็นภาพที่ ๗ หรือ ๙ ไปดูเอาเอง.

ทีนี้ เรื่องทัวทนหมด ก็ขึ้นเรื่องใหม่ เป็นเรื่องผู้อื่น เขาจึงเขียน ภาพต่อ ไปอีก เป็นการผลิออกไปในแนวใหม่ มียอกหน่อไม้อะไรผลิตออกไปในแนวใหม่. แล้วเป็นภาพ แจกของส่องตะเกียง คือช่วยผู้อื่นให้มีความเจริญก้าวหน้าอย่างเดียวกันอีก คือซ้ำรอยผู้นั้นมาก็แล้วกัน. แจกของ นั้นคือ ช่วยเขาค้วยวัตอุ, ส่องตะเกียง คือ ช่วย เขาในทางสติบัญญา. คนที่ได้รับการช่วยเหลือ ก็เดินมาตามแนวที่คน ๆ นี้เกยเดินมา ก็มาเป็นอย่างเดียวกันอีก.

การแสดงภาพที่ว่ามานี้ กวรจะเรียกได้ว่า เป็นเรื่องของบั้ญญา เป็นพวง มาลัยของบัญญาที่แสดงมาทามลำดับ. เราไม่อาจจะทำให้มันเร็วอย่างชิงสุกก่อนห่ามได้ ; แต่เราจะมัวอึกอาดจน ไม่แก่ ไม่ห่าม ไม่มีโอกาส สุก ก็ไม่ได้. มันอยู่ที่ทำให้พอดี ๆ ก็อเราจะกระโดดพรวดไปว่าเอาเองว่า ไม่เอา – ไม่เป็น – ไม่ต้องการอะไรนี้ มันก็ไม่ได้ เพราะไม่รู้รสของสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่งกวามหลง ; ฉะนั้น ในวัยที่ศึกษาก็ศึกษา ในวัย หนุ่มสาวก็ถือเอาการศึกษาที่สมบูรณ์ แล้วก็ไปต่อสู้กับชีวิต ซึ่งตามปรกติก็เป็นเรื่อง ชีวิตคู่ มีภรรยา สามี มีความเป็นบิคามารคา มีลูกมีอะไรไปให้กรบหมด, แล้วก็ต้อง ไปถึงจุดที่สุดที่ว่า มีกรอบกรัวแล้ว มีทรัพย์สมบัติแล้ว มีเกียรติยศชื่อเสียงแล้ว ถ้าไม่โง่ เกินไป ก็กงทำทันในระยะที่เรียกว่า อายุขัย.

ł

เกี๋ยวนี้เขาก็ยังถืออายุขัย ว่าเป็นร้อยปีกันอยู่ คือยุคนั้นเหมา ๆ กันว่าคนมี อายุขัย ๑๐๐ บี่ แม้จะลดลงมาสัก ๘๐ ปี ก็ยังพอจะทำทัน. แต่เดี๋ยวนี้ เราไม่ได้ทำไป อย่างที่จะก้าวหน้าเรื่อย มันไปทิดหล่มติดบ่วง ไปติดอะไรอยู่นานเกินไปในที่บางแห่ง ; ฉลาดไม่พอ บัญญาไม่พอ.

ถ้า มีบัญญาพอ และ ฉลาดในการใช้บัญญา แล้ว ก็คง จะเดินเรื่อย ไม่มีหยุด; เมื่อเดินไปเรื่อย ก็อเปลี่ยนไปเรื่อย มันก็ทันแก่เวลา. อายุ ๖๐ ปีนี้ เขาถือกันว่า เป็นยุคเกษียณ ก็เหมาะที่สุดแล้ว; ยุกเกษียณเรื่องทางโลก; ที่เหลือ อีก ๒๐ – ๓๐ – ๔๐ ปีก็ตามใจ เป็นเรื่องของผู้อื่น ช่วยเหลือผู้อื่น แจกของส่องตะเกียง เป็นแสงสว่างของลูกหลานต่อไป, เป็นบิดามารกา ปู่ ย่า ตา ยาย อะไรที่สมบูรณ์ แล้ว เป็นแสงสว่างของลูกหลานเหลนต่อไป.

ภาพของชีวิต นั้นเป็นเรื่องที่ถูกต้อง ใช้ได้ทั้งทางโลกและทางธรรม; ฉะนั้น คุณสนใจภาพชุดนี้ก็นับว่าดีมาก ผมเห็นด้วย. ไปสนใจสิ่งที่ควรสนใจ แล้วก็ ไม่ต้องกลัวว่ามันจะไม่ทัน โดยที่เราอย่าไปตกบ่ออะไรให้มันนานนัก ให้มีสติปัญญา พอกพูนเพิ่มเติมอยู่เสมอ.

มันมีข้อเท็จจริงแฝงอยู่อีกอันหนึ่งที่ว่า แรงเหวี่ยงมันก็เท่ากันทั้งสองฝ่าย : ถ้าทำผิดไปมาก มันก็กงจะถูกมาก, ถ้ามันพุ่งไปเร็ว มันก็กงจะกลับมาเร็ว. กนที่ เขามีบัญญาไว เขาก็ลงไปในโลกลึก แต่ไม่ใช่ลึกอย่างติก ; นั้นแหละลึกสำหรับจะรู้ แล้วก็ถอนออกมาได้เร็ว เวลาก็พอ. ถ้าเรียกตัวเองว่าบัณฑิตแล้ว ก็ต้องใช้เวลาพอ สำหรับชีวิตหนึ่ง ; ใช้เวลาชีวิตหนึ่งไม่พอสำหรับสูตรเหล่านี้แล้ว ก็ไม่ใช่บัณฑิต. (ถาม) ผมเลยอ่านหนังสือของท่านอาจารย์ แล้วพบอันหนึ่งบอกว่า มนุษย์จะมีการ เลื่อนชั้นของกัวเองกามธรรมชาติ คือ เป็นวิวัฒนาการเข้าสู่ประกูของพระนิพพาน ถ้าหากว่าเป็น อย่างนั้นจริง ๆ มนุษย์ก็ควรจะมีการพอกพูนบัญญาของกัวเองขึ้นไปเรื่อย ๆ. แต่สภาพบัจจุบัน ที่เราพบ ทำไมจึงเป็นกรงกันข้ามกันเช่นนั้น ?

(ตอบ) เรื่องที่พูดไว้นั้นเป็นหลักทั่วไป โดยถือเอาตามธรรมชาติเป็นหลัก พูดว่าวิวัฒนาการทั้งหลายมีจุดจบ; ถ้าเป็นเรื่องจิตใจ มันก็เป็นจุดจบสูงสุด ที่รู้แจ้ง แทงตลอด จนไม่ไปหลงในอะไร ไม่ต้องไปมีความทุกข์เพราะอะไรอย่างนี้ จิตใจมัน ควรจะไปได้อย่างนั้น มีจุดจบอยู่ที่พระนิพพาน.

ทีนี้ มันมีอะไรที่แทรกเข้ามา ทำให้ไม่ไปในทำนองนั้น ไปจมอยู่ที่ไหน นานบ้าง เปะ ๆ ปะ ๆ ข้าง ๆ กู ๆ บ้าง มันก็ต้องช้า. พอมาถึงตอนช้านี้ มันมีความ หมายในทางกำพูกที่น่าหวัวเหมือนกัน ว่าต้องเวียนว่ายตายเกิดไปอีกหลายร้อยหลายพันชาติ จึงจะไปพบนิพพาน ; ภาษาชาวบ้านกนธรรมดาเขาก็เข้าใจว่า เข้าโลงแล้ว เข้าโลงอีก ไปอีกหลายร้อยหลายพันชาติ จึงจะพบนิพพาน.

แต่ผมสังเกตดู กำว่า "**บาติ**" ในกรณีอย่างนี้ ไม่ใช่อย่างนั้น **ไม่ต้อง** เบ้าโลง; มีชาติในวันหนึ่ง ๆ ได้หลายชาติ หลายสิบชาติ คือ **ตัวกูเกิดครั้งหนึ่ง** ทำผิดทำถูกอะไรไปกรั้งหนึ่ง **ก็เรียกว่าชาติหนึ่ง** แล้ว, แล้วมันดับไป ก็ทำเรื่องใหม่อีก ก็ชาติหนึ่งอีก. วันหนึ่งมีได้หลายสิบหลายร้อยชาติ เกือนหนึ่งก็หลายหมื่นหลายแสนชาติ ปีหนึ่งมือสงไขยชาติ ก็ได้; นี่ทำผิดได้จนเพียงพอ พอแก่ที่จะรู้ว่าอย่างไรถูกในที่สุด มันก็ต้องมาถูก. ถ้าเราไม่มีอะไรมาแทรกแซงชัดชวาง ก็ต้องเชื่อว่า อายุข้ยมันจะพอ สำหรับรู้ และปล่อยวางกวามทุกข์ หยุดด้วยกวามดับทุกข์ได้.

เกี๋ยวนี้มันเป็นโรก หรือว่าเป็นราศี หรือว่าเป็นจังหวะอะไรก็ตาม ซึ่งไม่ ทราบว่าจะเรียกอะไรดี ที่โลกเราหมุนไปนิยมกวามสุขทางเนื้อหน*ัง,* ไม่ชอบกวามสุข ทางสงบ ทางวิญญาณ ก็ไปหลงวัทถุที่ให้กวามเอร็กอร่อยสนุกสนานนั้นมาก ๆ; นี่เป็น เรื่องทำให้เนิ่นช้า.

ที่เรียกว่า สิ่งที่ทำให้เนิ่นบ้านั้นมีมาก มันก็แทรกแซงเข้ามา สะกัดกั้น กระแสแห่งวิวัฒนาการตามปรกติ ทำให้ไปไม่รอก ไหลไปไม่ได้ ก็เลยตายด้าน, หรือ บางที่ร่างกายนั้น ก็ตายแตกดับเข้าโลงไปเสียก่อน; บุคคลนั้น หรือว่าชีวิตนั้น ๆ เลย ไม่เข้าถึงจุดหมายปลายทางของวิวัฒนาการ หรือบัญญา. ถ้าเบ็นอย่างนี้ ก็ต้องใช้คำพูดอีก กำหนึ่งว่า ให้ลูกหลานสืบต่อไป จนกว่าจะถึง, แล้วก็เปลี่ยนกำว่ามนุษย์เบ็นมนุษยชาติ คือมนุษย์ทั้งหลายทุกกาละ ทั้งอดีต อนาคต บัจจุบัน เรียกว่ามนุษย์มีอยู่ – มีอยู่, ให้ มนุษยชาตินี้ไป ๆ ไป ๆ จนถึงนิพพาน; คนนี้ไม่ได้ ก็หมายความว่ามนุษยชาตินั้นกือ ทุกคน แล้วลูกหลานก็ทำต่อไปจนถึงนิพพาน.

เกี๋ยวนี้วัตถุนิยมกำลังเกือกจัก มันก็เหวียงกันไปพักหนึ่ง; เกี๋ยวมันก็พ้น ไปอีก กลับไปหาเรื่องถูกอีก มนุษยชาติก็กงจะพบกับยุกที่ถูกต้อง บรรลุนิพพานกันอีก เหมือนอย่างกรั้งพุทธกาล อย่างนี้. นี้ก็ถือว่าไม่เป็นหลักที่ผิก เป็นกำกล่าวที่ใช้ได้ตลอก ไปว่า วิวัฒนาการของชีวิตนี้จะต้องไปจบที่นิพพาน; ถ้าไม่อย่างนั้น มันกลิ้งไปเรื่อย หมุนไปเรื่อย จบไม่ได้ เพราะมีที่จบแต่เพียงแห่งเกียวอย่างเกียว.

**วิวัฒนาการทั้งหลายต้องไปจบลงที่นิพพาน** ก็อห**ยุด** หรือดับสนิท; ฉะนั้น ผมก็ยังยืนยันกำพูกนี้อยู่ การที่อะไรจะมาเป็นอุปสรรกขัดขวางทำให้เนิ่นข้า มันก็ มีอยู่. เราจะต้องไปเนิ่นข้ากันทำไม่ ให้ชีวิตจิตใจนี้ กนนี้ ไก้ลิ้มรส ได้ชิมรสของ กวามสงบเสีย ไม่ต้องฝากไว้กับลูกหลานให้ทำต่อ หรือเพื่อนมนุษย์คนอื่นทำต่อ; อย่าเหลวไหล มีสติบัญญาพอตัว ก็แน่นอนจะพบกวามสงบทันในชีวิตนี้, กวามหยุก กวามไม่ปรารถนาอะไร ที่เป็นกวามเร่าร้อน หมายกวามอย่างนี้. สงสัยอย่างไรถามอีก ก็ได้เกี่ยวกับเรื่องนี้.

ඉගේ

#### โมกขธรรมประยุกต์

(ถาม) ผมไม่สงสัยเกี่ยวกับเรื่องนี้แล้ว แต่อยากจะถามบัญหาอีกข้อหนึ่งว่า การ จะมีบัญญาของมนุษย์ จะต้องขึ้นอยู่กับชาติพันธุ์ของเขาเอง ที่ท่านอาจารย์บอกว่า นั้นก็อ heredity แล้วก็สึงแวกล้อมต่าง ๆ. ผมสงสัยว่า ถ้าหากบังเอิญว่า ถ้ามีการถ่ายทอกทางชาติ พันธุ์ที่ไม่ดี คือบัญญาไม่ดี อย่างมนุษย์ทั่วไป แล้วเขาอยู่ในสึงแวกล้อมที่เลว แล้วลูกหลาน ก่อ ๆ ไปก็อ offspring ของเขา ก็กงจะไม่มีโอกาสได้สัมผัสกับธรรมะเลย อย่างนั้นหรือ ?

(ตอบ) ไม่อย่างนั้น; สติบัญญาที่อบรมแล้ว ก็มาจากพืชของบัญญาที่ เป็นกรรมพันธุ์ เป็นอะไรนี้. สัญชาตญาณนั้นมีระกับของมันอยู่ระกับหนึ่ง ไม่เลวเกินไป ไม่ก็เกินไป แต่ตรงตามหน้าที่; หมายความว่า อยู่ในลักษณะที่อบรมได้ หรืออบรมได้ จึงจะเรียกว่า สัญชาตญาณ; ไม่ได้เลวจนถึงอบรมไม่ได้, แล้วก็ไม่ใช่ดีมากจนถึง กับว่า ไม่ต้องอบรม. สิ่งที่เรียกว่า **สัญชาตญาณ นั้นก็อ ควานรู้ตามพื้มันจะมีให้แก่** สิ่งพื้มีชีวิต.

ทีนี้ *ความรู้* หรือ *ญาณ* นี้ *เป็นธาตุ* อันหนึ่ง, ธ – 1 – ๆ = element อันหนึ่ง เมื่อพูกถึงหลักธรรมะในพุทธศาสนา มันเป็นธาตุอันหนึ่ง เป็นนามธาตุ มโนธาตุ; สิ่งนี้มันมีคุณสมบัติที่ต้องรู้ เพราะมันเป็นธาตุสำหรับรู้ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม นี้มันมีหน้าที่อย่างอื่น; แต่ **มโนธาตุ วิญญาณธาตุ นี้มีหน้าที่** สำหรับจะรู้ เราจึงเรียกว่า พืชแห่งบัญญา. เมล็ดพืชแห่งบัญญา. แต่ที่ *จะเพาะขึ้น* หรือไม่ขึ้นนั้น ก็แล้วแต่สิ่งแวดล้อมพืหลัง.

มโนธาตุ นี้โดยพื้นฐานแท้ ๆ ไม่ต้องมีอะไรเข้ามานั้น มันก็ เป็นสิ่งที่จะ ต้องอบรมได้, อบรมให้รู้ได้ คือพัฒนาได้ นี่เป็นหลักทั่วไป. ส่วนที่จะได้อบรม หรือไม่ได้อบรมนั้น มันอีกเรื่องหนึ่ง; ถ้าไม่มีโอกาสจะอบรม; เช่นว่าตายเสียก่อน หรือได้รับการอบรมที่เลวเกินไป มันก็ช้าหน่อย. แต่ว่าก็ไม่แน่ ความช้านี้กลับไป กลับมาได้ มันแล้วแต่สิ่งแวดล้อมอย่างอื่นอีก. บางที **ความผิดพลาด** นั้นแหละกลับ **เบ็นครูอาจารย์ที่ด**ี, กวามทุกข์นั้นเอง เบ็นกรูบาอาจารย์ที่ดี ทำให้ลืมตาโพลงขึ้นมาได้ เหวี่ยงกลับทีเดียวไปลิบ ไปเลย ; **ความสุบ** เสียอีก **ทำให้หลง** วนเวียนอยู่ที่นั่นนาน ๆ. มันต้องมีความทุกข์บ้าง ความสุข บ้าง เจือกันไป พอที่จะทำให้มโนธาตุ หรือที่เรียกว่าสัญชาตญาณนี้มันวิวัฒนาการทัน, ไม่ทิ้งกันจนถึงกับว่า อันหนึ่งได้ อันหนึ่งไม่ได้ นี่ในกรณีปรกติ.

ถ้าในกรณีพิเศษ ก็เอามาเป็นหลักไม่ได้; เกิดมาไม่ได้รับการอบรม หรือ ตายเสียก่อน หรืออะไรก็สุดแท้, หรือว่าได้รับการอบรมผิดจนตลอดอายุขัย. ถ้ามี ก็มีผลอย่างนั้นจริง; แต่ที่จริงไม่กวรจะมีอย่างนั้น หรือมีไม่ได้ เพราะมันเป็นธาตุรู้ เป็นธาตุที่ดิ้นรนที่จะรู้ จะรู้ให้ถูกอยู่เรื่อยไป, แล้วธาตุรู้นี้จะดิ้นรนไปหาที่ดีกว่าอยู่เสมอ เพราะเป็นสัญชาตญาณอันหนึ่ง ที่มันจะเอาดีกว่าเสมอ. ฉะนั้น ไม่ต้องกลัว หลักก็มี อยู่อย่างนี้ มันเปลี่ยนไม่ได้ โดยกำว่า "สังบารทั้งหลายหั้งปวง เป็นไปตามเหตุตาม บัจจัย. ไม่มีอะไรที่ไม่ใช่สังขาร คือมิใช่สิ่งที่ไม่มีเหตุไม่มีบัจจัย; เพราะฉะนั้นมัน ก็ไปตามเหตุตามบัจจัย. เรื่องในโลกนี้เป็นอย่างนั้น กว่าจะถึงที่สุดคือนิพพานคือมิใช่ สังขาร. ไปคิดเอาเองก็เข้าใจได้.

**(ถาม) ถ้าหากว่า ซึ่งแวกล้อมจะเบ็นท**ัวกำหนกกวามรู้ทางก้านบัญญาแล้ว; จะ เบ็นไปไก้ไหมว่า ทฤษฎี dialectic materialism ของมากซ์นี่จะถูกก้องสำหรับใช้ในบัจจุบัน โดยสร้างสึงแวกล้อมขึ้นมากำหนดจิกใจขึ้นก่อน แล้วเสริมกวามรู้ในก้านจิกใจเข้าไปทีหลัง ?

(ตอบ) นี่เขามองเฉพาะเหตุการณ์ เฉพาะบัญหาของเขา แล้วก็เป็นบัญหา ทางสังกม ไม่ใช่บัญหาส่วนบัจเจกชน. ลัทธินั้นก็กงจะต้องเหมาะสำหรับแก้บัญหาส่วน สังกม ในแง่หนึ่ง ในกวามหมายหนึ่ง และในสมัยหนึ่ง, ทั้งโลกไม่ได้เป็นเหมือน กันทมด, มนุษย์ไม่ได้เป็นเหมือนกันทุกกน. ที่ต้องแก้บัญหาทางวัตถุด้วย ระบบนั้น มันก็ได้ สำหรับประเทศที่จะต้องแก้ด้วยระบบนั้น; แต่อย่าเข้าใจว่า ทุกประเทศ หรือทุกกนจะต้องแก้ด้วยบัญหาระบบนั้น. ระบบนั้นเขาให้ใช้วัตถุเป็นหลัก อย่างจะ มีผลลีลูงสุด มันก็ แค่เจริญด้วย วัตอุ ที่จะมีจิตชนิดที่ปล่อยวาง หลุดพัน ไม่ยึดมั่นถือมั่น นั้นคงไม่ได้ ; มันจะสูงสุด อยู่แก่วัตถุนั่นเอง แล้วก็เป็นเรื่องในโลก เป็นเพียงส่วนหนึ่ง แขนงหนึ่ง ซึ่งจะต้อง เป็นไปในโลก ก็ แก้บัญหาเฉพาะหน้าบองคนบางพวก และบางยุก บางสมัย, ประเทศ ที่จะใช้ dialectic materialism เมื่อก่อนนั้นก็ไม่ต้องใช้, แล้วเกียวนี้สมมุติว่า ได้ใช้และ สำเร็จ แล้วต่อไป ก็ไม่ต้องใช้ ; เพราะ ยอดสุดบองวิวัฒนาการ อยู่ที่จิตใจสูงสุด จนไม่ต้องการอะไร.

นี้เราไม่ถือว่า เป็นเรื่องถูกต้องล้ำยุก หรือว่าจะต้องใช้ลัทธินี้แก้บัญหาทั้งปวง เดี๋ยวนี้ก็ยัง **มีคนส่วนมาก** หรือจะมากกว่า ที่เขา **ยังต้องการธรรมะ ความส่งบทาง** จิตใจ แก้บั้ญทาบองเบา แล้วสร้างสังกมขึ้นมาไก้ เป็นสังคมที่เยือกเย็นกว่า สังกม ที่สร้างก้วย dialectic materialism.

(ถาม) ตั้งแต่ผมได้มาศึกษาที่นี่ ผมก็ได้เชื่อมโยงสงัคมกับพุทธศาสนาให้เข้ามา ก้วยกัน ก้วยการที่ท่านอาจารย์ได้พูดอยู่เสมอว่า กวามเจริญทางวัตถุ ทำให้จิตใจของคนเสื่อมลง; แล้วทำไมจึงเป็นเช่นนั้น ? ผมก็พอจะมองเห็นได้ว่า ถ้าเผือในโลกนี้มีบุคกลบางกลุ่มที่เป็นเจ้าของ กิจการอะไรมากมาย ที่เราเรียกว่า นายทุนนั้น เขาเป็นผู้ผลิตของอะไรขึ้นมา แล้วเขาต้องการจะ ขายของสิ่งนั้นให้ได้ เขาก็พยายามโฆษณานำให้กนอื่นนิยมวัตถุตามเขาไปก้วย ทำให้เขาขาย สินก้าได้ เพราะฉะนั้น เราก็ยึ่งนิยมวัตถุขึ้นไปทุกวัน.

แต่ถ้าเผื่อเบ็นสังกมนิยม ผมว่าเบ็นก้าวแรกของการให้กนเราถือหลักการ ให้เฉลีย กวามสุขไปทั่ว ๆ กัน แล้วการผลิตในระบบสังกมนิยมนั้น ผลิตเพื่อกวามจำเบ็นต้องใช้ ไม่ใช่ผลิต มาพร่ำเพรื่อ ผลิตมาเพื่อกำไร. ถ้าเบ็นอย่างนั้น ผมกิกว่า จะกำหนดให้กนนิยมวัตถุน้อยลง ก็อจะมีของเท่าที่จำเบ็น แล้วเราจะใช้พุทธศาสนาในตอนนั้นได้ ก็อเบ็นขั้น ๆ ให้เขาบำบัด ทุกขเวทนาของเขาก่อน แล้วจึงให้ความรู้ทางจิตใจแก่เขาทีหลัง ผมมีกวามกิดเห็นอย่างนี้.

(ตอบ) นี้คือ ความกำกวมของกำพูก กำว่า "สังคมนิยม" เป็นคำที่กว้าง และกำกวม สังคมนิยมเป็นวัตถุนิยมก็ได้, เป็นจิตตนิยมก็ได้ หรือ เป็นทั้งสองอย่าง

ം പര

*เงือกันไป* ก็ไก้ กำพูกมันเล่นตลก ; แต่เราจะเอากวามหมายของกำนี้เพียงว่า **ลัทธิที่จะ** ช่วยสังคมให้รอดไปได้ เรียกว่า สังกมนิยม ในทางวัตอุก็ต้องมีพอ อูกต้อง ในทาง จิตก็ต้องมีพอ อูกต้อง สังคมจะรอดไปได้.

ทีนี้ สังกมนิยมที่จะหนักไปในทางวัตถุท่าเดียว ดิ่งไปในทางวัตถุท่าเดียว, แล้วจะช่วยกนทั้งโลกให้รอกได้; นี้มันขัดกันอยู่ในตัว เพราะกนเรา **จะรอดไม่ได้ โดยลำพังมีวัตถุสมบูรณ์**, มันก็กงจะอิ่มเกินไปจนทำอะไรไม่ได้อีกนั้นแหละ; มันต้อง พอดี และมีกวามกิดที่จะทำอะไร. *ไปพิจารณากวามหมายของกำว่า วัตถุนิยม จิตตนิยม สังกมนิยม กันเสียใหม่ให้ถูกต้อง*.

เกี๋ยวนี้มักจะยกข้ออ้างที่ว่า โลกยังหิวอยู่ มนุษย์ในโลกยังหิวอยู่ ถ้าไม่ทำ ให้อิ่มเสียก่อน เขาจะไม่ก้าวหน้าทางจิตใจ; นั้นเพราะไปแยกกายกับจิตใจออก เป็น กนละเรื่อง จนถึงกับว่า ไม่ต้องเกี่ยวข้องกันก็ได้; ที่จริงมันเป็นไปไม่ได้ ต้องมี ความถูกต้องควบคู่กันไป ทั้งเรื่องกายและจิตใจ; และให้รู้เถอะว่า ที่หิวทางวัตถุ ขาดแกลนทางวัตถุนั้น เพราะว่าทำผิดทางจิตใจ; ถ้าทำถูกในทางจิตใจคือมีธรรมะ ประพฤติธรรมะแล้ว จะไม่เกิดความขวดแลลน หรือกวามไม่พออย่างรูปนี้.

ทีนี้ ทำผิด, และบัญหาส่วนใหญ่ พวกกนจนนี้ ก็เพราะว่า **ประพฤติสิก ในด้านจิตใจ ไปหลงใหลในรสบองวัตถุ** เสียตั้งแต่เริ่มแรก เลยสุรุ่ยสุร่าย ไม่รู้จัก เก็บหอมรอมริบ **ไม่รู้จักตั้งเนื้อตั้งตัว**. อย่าลึมว่า พวกนายทุน เขาก็มาจากกนจน เขาก็ก็อกนจน ที่ตั้งเนื้อตั้งตัวขึ้นมาได้; กนจนที่ตั้งตัวไม่ได้ส่วนใหญ่ก็เหลืออยู่เป็น กนจน. เขาต้องทำถูกต้องตามกวามจริงของเรื่องนั้น ๆ; ฉะนั้น เราจะมีนายทุน ก็ไม่ถูก จะมีกนจน ก็ไม่ถูก ก**ีต้องมีคนดี ๆ ที่อยู่เหนือความหมายของคำว่า มีหรือจน.** กนที่ไม่ก่อยจะมีทรัพย์สมบัตอะไรเช่นภิกษุอย่างนี้ ก็ไม่กวรจะเรียกว่า กนจน เพราะรู้จัก ทำจิตใจให้อิ่มได้. กนมั่งมีก็กวรจะมีกวามสุขได้เหมือนกัน มีเรื่องทางจิตใจที่สมบูรณ์ได้, แล้ว เป็นกนมั่งมีที่มีประโยชน์ คือเป็นกนมั่งมีที่พร้อมที่จะช่วยกนจน เอาธรรมะ พระธรรม นี้แหละ ใส่เข้าไปก็แล้วกัน ที่คนมี ก็ได้ ที่คนจน ก็ได้; ธรรมะจะเกลื่อน ให้กลายเป็นคนดีได้พอดี, ไม่เป็น "มี" ไม่เป็น "จน", ให้เป็นกนดีพร้อมที่จะ รักใคร่กัน เมตตากรุณาซึ่งกันและกัน. นี่กือกวามถูกต้องระหว่างเรื่องวัตถุนิยม กับ จิตตนิยม จนมันกลมกลืนกันไป เรียกว่าพระธรรม หรือธรรมะ คือกวามถูกต้อง ระหว่างทุกสิ่ง ซึ่งเรามาแยกออกเป็นสองฝ่าย : วัตถุ กับ จิตใจ.

คนหิวนั้นแหละ จะหายหิว ดาทำจิตใจให้ดูกต้อง แต่ถ้าไปมัวหลง เป็น ทาสของวัตถุแล้วจะหิว ไม่มีวันอื่ม จะให้วัตถุเท่าไร ๆ ก็อื่มไม่ได้ ถ้าไปเป็นผู้หลง วัตถุ; เพราะฉะนั้น นายทุนก็อื่มด้วยวัตถุไม่ได้, จะสร้างนายทุนให้เต็มโลก ก็คง ทำไม่ได้ และนายทุนเองก็ไม่มีกวามอื่ม ยังหิวอยู่เรื่อย หิวทางจิตทางใจ แล้วก็ออกมา หิวทางวัตถุ ที่จะเล่นงานคนอื่น ที่จะเอาเปรียบคนอื่น.

**ไปหาลัทธิที่ทำให้ทั้งสองผ่ายอื่มได้** แก้ปัญหาทั้งทางจิตและทางวัตถุพร้อม กันไปในตัว แล้ววัตถุทั้งหลาย ที่เป็นทรัพยากรของธรรมชาติในโลกนี้จะพอ หรือจะ เหลือใช้ จะรู้สึกว่าเหลือใช้. เดี๋ยวนี้มีกวามค้องการมากเกินไป จนรู้สึกว่าไม่พอ; เพราะความอยากมีมากเกินไป เอาไปทำลายเสียโคยไม่จำเป็นจะต้องทำลาย นี่มันมาก เกินไป.

ถ้าอยู่แบบวัทถุนิยมก็แปลว่า บุคกลกนหนึ่งกว่าจะทายนี้ ก็แสวงหาความสุข จากวัทถุโดยทำลายวัทถุ ซึ่งเป็นทรัพยากรของธรรมชาติ มีก่าเป็นล้าน ๆ ทีเดียว ทามอุดมกติที่วางไว้. ทีนี้ไม่ต้องถึงอย่างนั้นประมาณว่าคน ๆ หนึ่งอยู่ในโลกกว่าจะตายนี้ ทำลายทรัพยากรของธรรมชาติกนหนึ่งสักหมื่นสองหมื่นก็พอ นับตั้งแต่อะไรที่กินเข้าไป เครื่องใช้ไม้สอยที่เอามาใช้ ที่ไม่จำเป็นก็ไม่ต้องใช้; เป็นอยู่แบบหนึ่ง ชีวิตหนึ่ง ไม่ต้องใช้น้ำมันเบนซินสักลิตรหนึ่งก็ได้. ส่วนที่เป็นอยู่แบบหนึ่งชีวิตหนึ่ง ใช้น้ำมัน เบนซินเป็นหมื่นลิตร แสนลิตร ล้านลิตร ก็ไม่แน่.

เรื่องนี้ท้องจัดให้ถูก คือให้ถูกในทางวัทถุ; ทางวัตอุจะถูก ก็เพราะ ถูกในทางจิตใจก่อน; ก็ใช้ความรู้ค้านจิตใจ แก้ความจนที่เป็นปัญหาเฉพาะหน้า, แล้วก็สร้างความถูกต้องพอดีขึ้นในระหว่างทุกคน, เลยไม่เรียกว่าวัตถุนิยม หรือจิตตนิยม ก็เรียกว่า ความถูกต้อง คือพระธรรม เป็นธรรมนิยม.

(ถาม) มีบัญหาอีกข้อหนึ่ง เท่าที่ท่านอาจารย์บรรยายมา พอจะสรุบได้ไหมว่า บัญญาจะไม่เกิดแก่ผู้ไม่เพ่งพิจารณา, แล้วก็อยากจะเรียนถามว่า การเพ่งนั้นเพ่งอย่างไร ? เพ่ง โดยวิธีใด ? แล้วก็เพ่งอะไร ?

(ตอบ) บัญญาเกิดจากการเพ่งพินิจ หรือการเพ่งพินิจนั้น ก็คือการ กระทำ; เดี๋ยวนี้เรียกกันว่า ทำวิปัตสนา ทำกรรมฐาน. ถ้าถามว่าเพ่งอย่างไร เมื่อพูดโดยรายละเอียดแล้วละก็ วันหนึ่งก็กงจะพูดไม่จบ เพราะมีรายละเอียดมาก ถ้าพูด ให้สรุปสั้น ๆ ในขั้นแรก ก็คือ เพ่งจิตไปที่อึ่งใด อึ่งหนึ่ง ให้จิตรวมกำลัง เป็น จิตที่มีกำลังแรง เป็นสมาธิ, จิตมีกำลังแรง ว่องไวในการกิดนึก; นี่เพ่งที่หนึ่ง เรียกว่า เพ่งทางสมาธิ.

ทีนี้พอมีจิตอย่างนี้แล้ว เอาจิตที่เก่งถึงขนาดนี้แล้ว เพ่งลงไปที่ความจริงของ สิ่งที่เราต้องการจะทราบความจริง ผลก็จะออกมาเป็นความรู้ คือวิบัสสนาเห็นแจ้งในสึง นั้น ๆ: นี่เราเพ่งทางปัญญาโดยสมบูรณ์. เพ่งสมาธินั้น เพ่งไปที่ตัววัตถุล้วน ๆ ไม่แสวงหาความจริง เพื่อรวมกำลังจิต ผึกจิตให้มีการรวมกำลัง. พอได้จิตอย่างนี้แล้ว ก็มาเพ่งลงไปที่ความจริง หรือข้อเท็จจริง หรือสิ่งลึกลับอะไรก็ตาม เพื่อให้ออกมาเป็น กวามรู้ที่ถูกต้อง เกี่ยวกับเรื่องนั้น ๆ. เรื่องเพ่ง มีอยู่ ๒ เพ่ง เรียกว่าเพ่งทั้งนั้น; ใช้คำว่าฌานเหมือนกัน คือ เพ่ง : เพ่งไปที่วัตถุ ก็เกิดสมาธิ, เพ่งไปที่บ้อเห็จจริงบองวัตถุ หรือของอะไร ก็ทาม ก็เกิดบัญญา; มีรายละเอียกมากมาย เป็นพระกัมภีร์เป็นเล่ม ๆ เกี่ยวกับการ เพ่งฌาน เพ่งสมาธิ หรือเพ่งวิบัสสนา.

ท้องบิดประชุมกันที เพราะหมดเวลา.

โมกขธรรมประยุกท์

- œ -

๖ เมษายน ๒๕๑๙

# สม มา ทิฏ ฐิ

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายของเราในที่นี้ มาถึงครั้งที่ ๕ แล้ว ขอให้ระลึกนึกลึงความหมายของกำว่า โมกขธรรมประยุกต์ ไว้เรื่อย ๆ.

## ทบทวนครั้ง ๑ – ๔

ขอให้ระลึกนึกถึงความหมายของคำว่า "โมกขธรรมประยุกด์" เพื่อให้จับใจความของเรื่องที่พูดนี้ได้ เข้ารูปกันกับหัวข้อที่ว่า โมกขธรรม ประยุกต์, คือ *จะเอาสิ่งที่เรียกว่า โมกขธรรมมาประยุกต์ คือปฏิบัติ ใช้ให้ ได้จริง ๆ ในขีวิตประจำวัน* โดยไม่ต้องคำนึงถึงเพศ ว่าเป็นเพศบรรพชิต หรือ เป็นเพศฆราวาส ก็ได้. ในตอนทัน ๆ เราได้กล่าวถึงเรื่องโมกขธรรม โดยหัวข้อว่า *บัญหาของคน* เรื่อย ๆ มา; ขอให้พิจารณาดู ก็จะเห็นว่า **มุ่งหมายที่จะให้เป็นประยุกต์**. ในกร้ง แรกพูดถึงหัวข้อทั่ว ๆ ไป ว่าบัญหาของกน คืออะไร, มาจากอะไร, อย่างไรเรียกว่า ไม่มีบัญหา, ทำอย่างไรจึงจะเป็นกนไม่มีบัญหา. บัญหาของกนก็มีอยู่มาก จึงท้อง แยกออกไปเป็นชนิก ๆ.

บ้ญหาใหญ่มันก็รวมกผู่ที่ว่า *เราไม่ได้รับประโยขน็จากการเป็นคน โดย* ถูกต้อง หรือโดยสมบูรณ์ ไม่สมกับที่ว่า มนุษย์กวรจะได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์กวรจะได้ แล้วก็แยกออกเป็นบัญหาย่อย ๆ ว่า เพราะเหตุอะไร. สิ่งซึ่งเป็นอุปสรรก หรือสร้าง บัญหาขึ้นมานี้ ก็มีมาก เราก็ได้พูดมาแล้วตามลำดับ นับตั้งแต่การที่ตามปรกติธรรมดา เราไม่สามารถบังกับกวามรู้สึกได้ หรือว่าไม่ทัน เพราะกวามไวของกระแสจิต ที่เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท นี่เราก็ต้องรู้เรื่องนี้ให้ถูกต้อง.

*ในครั้งต่อมา* ก็ได้พูดถึง สติ ว่าเป็นสิ่งที่จำเป็น นับตั้งแต่ **จำเบ็นสำหรับ** มีชีวิตอยู่ ทีเคียว ถ้าเราขาดสติ ก็ต้องเป็นเรื่องตายแน่ แม้กระทั่งทางร่างกายนี้; คนตาย ทางจิตทางวิญญาณนั้นตายแน่ ยิ่งไปกว่านั้นอีก สตินี้ต้องมีไว้ทันกับเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น ถ้ามางุ่มง่ามก็ไม่เรียกว่าสติ ถ้าไม่มาเสียเลยก็ยิ่งไม่มีสติ. ตัวสตินั้นประกอบอยู่ต้วยความ รู้ที่ถูกต้อง, และการมาเร็วของความรู้นั้นเรียกว่าสติ คือระลึกถึงความถูกต้องต่าง ๆ ได้เร็วทันแก่เหตุการณ์ แล้วเราก็จะประพฤติปฏิบัติอะไรไม่ผิด; นี้เรียกว่า คนมีสติ มีกวามระลึกได้อย่างถูกต้องในทุกเรื่องทุกราว.

ท่อมาก็พูดกันถึงเรื่อง **บัญญา** หรือกวามรู้ ที่ต้องมือยู่เป็นพื้นฐาน สำหรับ จะให้รอบรู้ในทุกกรณี เท่าที่กนเรากวรจะรู้ หรือเท่าที่บัจเจกชนกนหนึ่ง ๆ จะต้องรู้ตาม หน้าที่ของเขา, รู้หมดทุกอย่างนั้นก็ไม่จำเป็น แม้จะใช้กำว่า "ทุกอย่าง" ก็ได้เหมือน กัน; แต่ทุกอย่างที่จำเป็นจะต้องรู้. บัญญาก็ยังมีเป็นชั้น ๆ สติบัญญาตามธรรมดานี้ ช่วยไม่ได้เต็มที่ สู้สติบัญญาจากกวามรู้สึก ที่ได้ผ่านเรื่องนั้นไปแล้วจริง ๆ ไม่ได้. ฉะนั้น กนที่เคยศึกษามาก อายุมาก จึงได้เปรียบกว่า เพราะว่าได้ผ่านสิ่งก่าง ๆ มามากกว่า ก็มี บัญญากว่า ; **บัญญา** นี้ก็มีกวามหมายว่า **รู้อย่างถูกต้อง.** 

# สมมาทิฏฐิเป็นเครือเดียวกับปํญญา

ทีนี้ก็มาถึงบัญญาอีกข้อหนึ่ง คือสิ่งที่เรียกว่า **สมมาพิฏฐิ** หรือ ความเห็น อันถูกต้อง และได้บอกให้ทราบเหมือนกับบอกล่วงหน้าแล้วว่า "สัมมาพิฏฐินี้เป็นเครือ เดียวกับบัญญา" แต่ท่านให้กวามหมายเพียนไปเล็กน้อย เรียกว่า "กวามเห็น"; ใน เมื่อ **บัญญาเป็นความรู้ สัมมาพิฏฐิ เป็นความเห็นชอบ** หรือกวามเห็นถูกต้องก็ได้. กำว่า "*สัมมา*" นี้ก็กือกำที่ถือเอาเป็นหลัก จะเรียกว่า *โดยถูกต้อง โดยขอบ* ได้ทั้งนั้น.

มีพระพุทธภาษิท ที่เราถือเบ็นหลัก สำหรับพุทธบริษัทก็ว่า "คนล่วง ทุกข์ได้ เพราะสัมมาทิฏจิ" นี้อยากจะขอให้จำไว้ให้แม่นยำ, หรือว่าจะเขียนให้สะดุคทา อยู่ที่ทรงไหนก็ได้ว่า สมมาทิฏจิ สมาทานา สพุท ทุกข์ อุปจจคุ – ล่วงความทุกข์ ทั้งปวงได้ เพราะมีสัมมาทิฏจิ. นี้ก็เป็นอันสรุปได้ทีหนึ่งว่า **ถ้าไม่มีสัมมาทิฏฐิ** ก็ล่วงทุกข์ไปไม่ได้ ไม่ว่าความทุกข์ชนิดไหน. สัมมาทิฏฐินี้ก็เหมือนกัน มีความ สำคัญสำหรับการมีชีวิตอยู่.

ถ้าเรามีชีวิตอย่างเป็นมิจฉาทิฏฐิ คือตรงกันข้าม ทางธรรมะก็ถือว่า มีก่า เท่ากับตายแล้ว หรืออาจจะตายลงมาถึงทางร่างกาย; พอมีมิจฉาทิฏฐิ เราก็ต้องทำ อะไรผิก ๆ หรือว่ากินอะไรผิก ๆ เข้าไป ด้วยอำนาจของมิจฉาทิฏฐิโง่เขลา ย่อมตายทาง ร่างกายก็ได้. แต่แม้ว่าไม่ได้ทำอย่างนั้น คือไม่ได้ตายทางร่างกาย ตลอดเวลาที่มี มิจฉาทิฏฐินั้น ตายทางวิญญาณ ไม่มีความหมายว่าเป็นมนุษย์. นี่จะต้องพยายาม กันให้สุกความสามารถ ที่จะให้มีสัมมาทิฏฐิ.

බේගත්

ตามที่กล่าวมาแล้วว่า **สมมาพิฏฐิ** เป็นสิ่งที่เรียกว่า **เครือเดียวกันกับบัญญา** แต่มีความหมายเพี้ยนไป; แทนที่จะเรียกว่า ความรู้ที่ถูกต้อง ก็มาเรียกว่าความเห็น ที่ถูกต้อง. ความรู้กับความเห็นมันต่างกันอย่างไร ใครจะมองในแง่ไหนก็สุดแท้; แต่ ในกรณีนี้ เราจะมองกัน ตามหลักธรรมะ ว่า ความเห็น นั่น มาก่อนความรู้. ใน การปฏิบัติ หรือในการใช้งานนี้เราต้องมีความเห็นที่ถูกต้องนำไปข้างหน้า, ในสิ่งที่ยัง ไม่รู้โดยเฉพาะแล้วละก็ พิฏฐินี้ต้องไปก่อนบัญญา; เพราะเหตุนั้น พระพุทธเจ้า ท่านจึงได้เอามาเรียงลำคับไว้ เป็นข้อแรกที่สุดขององก์มรรก ๙ ประการ ที่เรียกว่า อฏิฐังคิกมรรก.

เรื่องนี้เป็นเรื่องที่จะต้องไปศึกษาดู หรือว่าเราจะได้พูดกันให้ละเอียดพอ สมกวรในกรั้งหลัง ๆ.

ท่านเปรียบ **สัมมาทิฏฐีว่า เหมือนกับรุ่งอรุณ** ซึ่งเป็นจุดตั้งต้นของวัน ถ้าเราเห็นรุ่งอรุณพ้าสาง ก็รู้ได้ว่าเป็นจุดตั้งต้นของแสงสว่าง; ฉะนั้น ถ้าเรามีสัมมา-ทิฏฐิ ก็เป็นที่เชื้อได้ว่า มัน**เป็นจุดตั้งต้นของความรู้** หรือปัญญา หรืออะไรที่จะแจ่ม จ้าออกไป คือความแน่นอนที่ว่าจะต้องถูกต้อง. ขอให้ช่วยจำไว้อีกคำหนึ่ง ต่างหาก จากคำว่า ปัญญา.

ทำไมจิงต้องมีสมมาทิฏฐิ นี้ก็เหมือนกับว่าจะมีแสงสว่างสำหรับเดินไป สำหรับคนที่มีลูกตา ถ้ามันมีคคนก็เดินไม่ไหว ; แต่ว่าแม้สว่างแล้ว ก็ยังต้องเดินให้ ถูกทาง มีความรู้ ความเข้าใจ ความคิดเห็นอะไรที่ถูกต้องเป็นแสงสว่าง โดยเฉพาะ อย่างยิ่งสำหรับมนุษย์ยุคบั่จจุบัน ยิ่งต้องมีสมมาทิฏฐิ เพราะเทตุว่ามีเรื่องที่จะทำให้ มีมิจฉาทิฏฐินั้นมากเหลือเกิน, มีเรื่องที่มายั่วให้ทิฏฐิออกไปนอกลู่นอกทางนั้นมาก เหลือเกิน.

ରାଜ୍ୟ

## ทิฏฐิคือความเห็นนี้มาจากผัสสะ

ขอให้สังเกตดูว่า ทิฏฐินี้มันเกิดขึ้นจากอะไร ? ถ้าถือตามหลักของพระบาลี ก็เกิดจากผัสสะ. พวกคุณอาจจะไม่เชื่อ หรือไม่มองเห็น หลักธรรมะในพระพุทธศาสนานี้ มีอะไรแปลก ๆ บางอย่างต่อบุคคลที่ศึกษากันอย่างสมัยใหม่ ; แต่ถ้าเขาพยายามทำความ เข้าใจ ก็จะเข้าใจได้ แล้วก็จะเห็นด้วย เช่นว่าสัมมาทิฏฐิกีมาจากผัสสะ หรือว่า อะไร ๆ ก็มาจากผัสละ เป็นส่วนมาก.

เรื่องผัสสะนี้ก็ได้พูดกันมาแล้วในกรั้งก่อนว่า อายตนะกระทบกันทั้ง ๖ คู่; ตากระทบกับรุป หูกระทบกับเสียง กลิ่นกระทบกับจมูก รสกระทบกับลิ้น สัมผัสทาง ผิวหนังมากระทบผิวหนัง กวามรู้สึกมากระทบกับจิต; อย่างนี้เรียกว่าเป็นคู่สำหรับ ผัสสะ กระทบแล้วก็เกิดดวานรู้สึก ทางอายตนะนั้น ๆ ก็อรู้สึกทางกา รู้สึกทางหู บลบ เรียกว่า จักขุวิญญาณ โสตวิญญาณ บลบ; สามประการนี้ถึงพร้อมกันแล้ว เรียกว่า ผัสละ.

ผัสสะ นี้ให้เกิดเวทนา – ความรู้สึกพอใจ หรือไม่พอใจ; รู้สึกเป็น
 เวทนานี่แหละจะทำให้เราเกิดกวามคิดอย่างใดอย่างหนึ่ง ตามความรู้สึกนั้น เป็นความคิด
 ใหม่ ๆ ขึ้นทุกกรั้งไป สำหรับจะพอใจ หรือไม่พอใจ นี้เป็นส่วนใหญ่. ถ้ามันถูกกับ
 กวามรู้สึกของเรา หรือว่าพูดโดยตรงก็ว่า ถูกกับกิเลสของเรา เราก็พอใจ ไม่ถูกกับกิเลส
 ก้ไม่พอใจ; ความคิดเห็นก็เถิดขึ้น เป็นการแบ่งแยกว่าอะไรน่ารักน่าพอใจ, อะไร
 ไม่น่ารักไม่น่าพอใจ.

ทีนี้ เมื่อเอา ตามความรู้สึดของปุ่ดุชน คนธรรมคา ก็ว่าไปตามภาษาปุถุชน; ฉะนั้น ปุถุชนจึงมีทิฏฐิ – ความคิดเห็นว่า อะไรน่ารักน่าพอใจ จนกลายเป็นแบบฉบับ ไปเลย นี้ก็**ไม่เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ** จะเรียกว่ามิจฉาทิฏฐิเสียมากกว่า. ถ้าพระอริยเจ้า มีสติปัญญา ก็ไม่รู้สึกว่า มันน่ารักน่าพอใจ หรือว่ามันไม่น่ารักไม่น่าพอใจ คือเห็น

### โมกขธรรมประยุกต์

เป็นธรรมดาเสมอกัน ในการที่จะไม่ไปรัก หรือไปพอใจเข้า, และก็รู้ว่าควรจะทำอย่างไร กับสิ่งนั้น.

อย่างนี้จะเห็นได้ว่า มิจฉาทิฏฐิก็เกิดมาจากผัสสะ สำหรับทำให้รักให้พอใจ, สมมาทิฏฐิก็เกิดมาจากผัสสะในเมื่อรู้ถูกต้อง ไม่ทำให้เกิดความเห็นไปว่า สิ่งใดน่ารักน่า พอใจ หรือไม่น่ารักไม่น่าพอใจ. ถ้าไม่มีผัสสะก็ไม่มีอะไรที่มาทำความรู้สึก คือไม่มีอะไร มาปรุงให้เกิดกวามเห็นอย่างนั้นอย่างนี้ขึ้นมา; ฉะนั้น ผ**สสะ จึง เป็นจุดตั้งต้น** เป็นตัว บัญหาสำหรับคนทั่ว ๆ ไป ว่า **ถ้าปฏิบัติผิดต่อสิ่งที่เรียกว่าผัสละ ก็เป็นผิดไปทมด** ปฏิบัติถูกต่อสิ่งที่เรียกว่าผัสสะ ก็จะเริ่มถูกไปหมด. นี่ทิฏฐิมาจากผัสสะอย่างนี้.

# เหตุที่ทำให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ

ทีนี้ จะพูดถึงมิจฉาทิฏฐิก่อน แล้วก็รู้จักสัมมาทิฏฐิโดยนัยที่ตรงกันข้าม เพราะ ว่าพูดได้ง่ายกว่า ปัญหาของเราก็มีว่า **ทำอย่างไรเราจึงจะมีสัมมาทิฏฐิ**; นี่เป็นตัว ปัญหาในเรื่องนี้ หรือว่า จะกลับกันเสียว่า **ทำอย่างไรเราจะละมิจฉาทิฏฐิได้**. ถ้าเรา จะมีสัมมาทิฏฐิเราก็ต้องละมิจฉาทิฏฐิได้ อย่างนี้จะถูกกว่า ที่ว่าจะสร้างสัมมาทิฏฐิขึ้นมา ได้โดยตรงล้วน ๆ, แล้วต้องรู้จักตัวมิจฉาทิฏฐิ ซึ่งมีอยู่ตามธรรมดามีมากขึ้นทุกวัน สำหรับผู้ที่มีการเป็นอยู่ผิด ๆ.

เท่าที่มองเห็นกันอยู่ ก็พอจะพูดได้ว่า : มีมิจฉาทิฏฐิ เพราะเราลิดผิด หรือ รู้สึกผิด ไปเอง และมีมิจฉาทิฏฐิเพราะว่าเราได้ รับการอบรมผิด คือสอนผิด แล้ว ก็เป็นมิจฉาทิฏฐิได้, หรือว่า มิจฉาทิฏฐิเล็ก ๆ น้อย ๆ บางอย่างข้อปลีกย่อย ที่ควรจะ พูดถึงก็เพราะว่า เรามีโรคภัยไข้เจ็บบางอย่าง ใน ระบบประสาท หรืออะไรก็สุดแท้. บางทีมันมีการ ทลอนความรู้สึก ก็เกิดมิจฉาทิฏฐิได้เหมือนกัน; แต่ไม่ลึกซึ้งเท่ากับ มิจฉาทิฏฐิที่เกิดขึ้นจาก อวิชชา ของคนธรรมดา. ถ้าเป็นโรคภัยไข้เจ็บทางระบบประสาท ก็แก้ไขได้ทางหยูกยา หรือการปฏิบัติ ซึ่งไม่เป็นปัญหานัก. ทีนี้ ในข้อที่ว่า ได้รับการ อบรมผิด คือ ในโรงเรียนสอนผิด หรือว่าใน มหาวิทยาลัยสอนผิด หรือสิ่งแวดล้อมทั่ว ๆ ไป เช่นความนิยมกันทั้งบ้านทั้งเมืองมันผิด อย่างนี้ก็ต้องผิดไปตาม. มิจฉาทิฏฐิอย่างนี้ก็มีอยู่ไม่ใช่น้อย; แต่ก็ **แก้ ไบได้** โดยที่ ไปหาดำสอนเสือใหม่ให้ถูก หรือหลีกการคบกับพวกมิจฉาทิฏฐิเหล่านั้นเสีย.

ท่อไป ก็มาถึง มิจฉาพิฏฐิที่ร้ายกาจ คือที่เกิดจากผัสสะ ของเราเองโดยตรง. กนเราก็ต้องมีวิตกวิจารณ์ไปตามอำนาจของเวทนา ซึ่งมาจากผัสสะ ; ผัสสะทางไหนก็ตาม ทางตาเป็นต้นก็ตาม เมื่อเกิดขึ้นแล้ว มีสักษณะอาการที่จะปรุงแท่ง ให้เกิดกวามรู้สึก ทางจิตใจไม่เพียงแต่เวทนาอย่างเกียว ยังช่วยให้เกิดกวามรู้สึกที่จะเป็นประเภทกวามรู้ สติปัญญาก้วยเหมือนกัน. แต่ว่าอันนี้ก็ขึ้นกันอยู่กับสิ่งแวกล้อมเป็นส่วนใหญ่.

เรา*เกิดในตระกูลที่มีสัมมาทิฏฐิ ก็นับว่ามีบุญ* เพราะจะได้รับการแสดง ให้เห็น หรือแวดล้อมให้รู้สึกมาแต่ในทางถูก แม้จะเป็นเพียงขนบธรรมเนียมประเพณี หรือวัฒนธรรม ประจำบ้านเรือน; หมายความว่า บิดามารดา ปู่ย่า ตายายของเรา ก็ไม่ได้เป็นนักศึกษาเฉลียวฉลาดปรากเปรื่องอะไร แต่ว่ามีวัฒนธรรมประจำบ้านเรือนมา แต่โบราณ เขาให้ทำกันอยู่อย่างถูกต้องอย่างนี้; นี้ก็ช่วยได้มาก ที่เด็ก ๆ เขาจะเติบโต ขึ้นมาก้วยหลักเกณฑ์สำหรับคิดนึกที่ดี.

เมื่อ **แวดล้อมอยู่ในความคิดที่ดี** พอมีอะไรมากระทบทางผัสสะ มีเวทนา ความกิดก็ **ยากที่จะน้อมไป ในทางมิจฉาทิฏฐิ** เพราะเขาได้รับการอบรม ให้มีการกิด โดยไม่รู้สึกตัว ไปตามแนวของสัมมาทิฏฐิ. ฉะนั้น กำว่า "ประเพณีขนบธรรมเนียม" หรือที่จะเรียกกันใหม่ว่า "วัฒนธรรมประจำบ้านเรือน" นี้ไม่ใช่เป็นของเล่น.

ได้เกยเห็นกลุ่มพุทธศาสตร์ของมหาวิทยาลัยต่าง ๆ ยอมรับรู้ถึงขนบธรรมเนียม ประเพณีข้อนี้ แล้วก็ไส่ไว้ในหัวข้อสำหรับกลุ่มนี้จะศึกษา และปฏิบัติ; ถ้าทำได้จริง จะมีประโยชน์มาก ที่ว่าเราจะมีสัมมาทิฏฐ์. นี้กลัวแต่ว่าจะไปเอาประเพณีมิจฉาทิฏฐิเข้า มาเสีย; ประเพณีหลงใหล เช่นประเพณีรับน้องใหม่ ซึ่งไม่รวมอยู่ในกำพูกที่พูกมานี้ ซึ่งเราหมายถึงประเพณีกั้งเกิม ในบ้านเรือน : ให้อ่อนน้อมถ่อมตัว ให้กลัวบาป ให้ รับผิกชอบอะไรทำนองนี้.

**คนที่เป็นมิจฉาพิฏฐิ** ก็คือ **ไม่กล้วบาป** แล้วไม่รู้ไม่ชี้ว่า อะไรผิดอะไรถูก เอาแต่ตามใจตัวเรื่อย ไม่เท่าไรก็ได้เป็นมิจฉาทิฏฐิอย่างเต็มตัว. *นี่มิจฉาทิฏฐิเกิดขึ้น เพราะทำผิดมาตั้งแต่ผัสสะ* ก็อการกระทบทางอายตนะ : ตา พู จมูก ลิ้น กาย ใจ นี้ เป็นประจำวัน สะสม เพิ่มพูนมากขึ้น ๆ ; จนเป็นรูปร่างที่มั่นกง นี้ชั้นลึกซึ่ง. ส่วนชั้น **ที่พูลกันติก ๆ สอนกันติก ๆ** ทีหลังนี้ เมื่อไราเทิบโตแล้ว หรือว่า เราไปได้พึ่งได้อิน เรื่องลัทธิไหม่ ๆ อะไรมา อย่างนี้ เราจะพลอยผิดพลอยถูกกับเขาไปด้วยหรือไม่ ; **นี่เป็น เรื่องสิ่งแวกล้อมที่หลัง** ; แล้วการสอนในโรงเรียน ซึ่งไม่รับผิดชอบในข้อนี้ ก็ทำ ให้กันหลงใหลในเรื่องวัตถุ ในเรื่องเนื้อหนังก็เป็นมิจฉาทิฏฐิไป ก็อหลงในทางวัทถุ นิยมอย่างเป็นบ้าเป็นหลังไปทีเดียว.

ส่วนที่เบ็นเพราะโรกภัยไข้เจ็บนั้นเบ็นเรื่องเล็กน้อย ควรจะแก้ไข; เมื่อ เรามีสุขภาพทางกายดี สุขภาพทางประสาท ทางจิตดี ได้รับการแวดล้อม สั่งสอนอบรมดี เรามีสติกิดนึกถูกต้อง ก็อยู่ได้ด้วยสมมาทิฏฐิ คือมีชีวิตอยู่ได้ด้วยสมมาทิฏฐิ นับตั้งแต่ จุกตั้งต้น แล้วก็ยิ่ง ๆ ขึ้นไปกว่าจะถึงที่สุด.

บ้ญหาของคนต้องการแก้ทุกข์ จึงต้องมีความเห็นถูกเสียก่อน

ทีนี้ ก็มาพูดถึงหลักใหญ่ ๆ ที่เป็นใจกวามของสัมมาทิฏฐิ ตอนนี้ขอให้กิดดู เสียก่อนว่า มนุษย์เราโดยแท้จริงนั้นมีบัญหาอะไร เมื่อตอบอย่างกำบั้นทุบดิน ซึ่ง หาง สาสนา ก็ยอมรับ ว่าเรา **มีบัญหาคือความหุดบ์**, ความที่เราต้องเจ็บปวดทางจิตใจ ทนทรมาน ทนอยู่ไม่ได้ คือบัญหา. ถ้าเราสบายดีจะมีบัญหาอะไร ; ทางกายก็สบายดี ทางจิตก็สบายดี ทางสติบัญญาก็ถูกต้องสบายดี ก็ไม่มีบัญหา. เกี่ยวนี้เรามีบัญหาทางจิตกือ กวามทุกข์ ซึ่งมาจากเหตุผลอันอึ่นอีกหลายอย่าง เราทนอยู่ไม่ได้ เพราะฉะนั้น จึงเป็นบัญหา ก็ต้องแก้บัญหาตรงที่ กำจัดกวามทุกข์ออก ไปให้ได้. ฉะนั้น เรื่องเกี่ยวกับทิฏชินั้นจึงเล็งถึงกวามทุกข์ นี่เป็นตัวประเด็นสำคัญ จะต้องมีความเห็นพื่ถู่กต้อง ว่า กวามทุกข์กืออะไร ? เกิดมาจากอะไร ? ปราศจาก ทุกข์นั้นเป็นอย่างไร ? ทำอย่างไรจึงจะได้ปราศจากทุกข์อย่างนั้น.

ตรงนี้ขอพูดแทรกอีกหน่อยหนึ่งว่า ทำไมช่างไม่พูดถึงความสุขกันเสียเลย การศึกษาอย่างที่พวกคุณได้รับมาจากมหาวิทยาลัย ไม่มีทางที่จะทำให้เกิดความคิดว่า เรามี บ้ญหาที่ความทุกข์; มีแต่ที่จะนำไปสู่ความคิดที่ว่า เรามีบัญหาที่ว่า ทำอย่างไรเราจึง จะได้ความสุข โดยที่เชื่อหรือมีความคิดเห็นตายตัวลงไปว่า ความสุขเป็นสิ่งที่มีอยู่สำหรับ มนุษย์. ลนมักจะวาดความสุขนั้น ๆ ไปตามรูปของความคิดนึกของชนธรรมดาสามัญ ลือ ได้อย่างอกอย่างใจ หรือ ตามที่กิเลสต้องการ ซึ่งไม่พ้นไปจากเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; เมื่อได้ตามต้องการแล้ว ก็เรียกว่าความสุข เลยไม่มีอะไรมากไปกว่านั้น ที่จะมองเห็น.

ส่วนทางธรรมะ หรือทาง หลักพุทธสาสนา โดยเฉพาะนี้ ไม่หยิบเอาตัวกวาม สุขขึ้นมา เป็นจุกมุ่งหมาย กลับไปหยิบ เอาตัวความทุกข์ขึ้นมาเป็นประเด็นสำคัญ, แล้วก็เอาเพียงว่า ไม่มีทุกข์ แล้วใกร ๆ ก็ไปว่าเอาเองก็แล้วกัน ว่าที่ไม่มีทุกข์นั้นแหละ ก็อกวามสุข. แต่ในหลักการที่มีอยู่ หรือวางไว้นั้นจะมีแต่ ทุกข์ เหตุให้เกิดทุกข์ ความไม่มีแห่งทุกข์ และ ทางให้ถึงความไม่มีแห่งความทุกข์นั้น, ไม่มีคำว่าสุข เลย ; ถ้าจะมีก็โดยสมมุทิว่า ที่ไม่มีทุกข์นั้นแหละก็อสุข เมื่อกับทุกข์หมดสิ้นนั้นแหละก็อสุข อย่างนี้ก็ได้เหมือนกัน.

โดยเหตุที่ว่า เราต้องการให้จิตใจ ไม่ไปผูกพันติดอยู่กับสิ่งใด จึงไม่พูดเรื่อง สุขอย่างนั้น ๆ, ไม่นิยมพูดอย่างนั้น. เราต้องการให้ดับทุกข์แล้วก็สิ้นสุดกันไปเลย ไม่ต้องมีความสุขเหลือสำหรับจิตใจไปหลงใหลพัวพัน ; เพราะจะย้อนกลับไปหาความสุข อย่างที่คนธรรมดาสามัญเขารู้สึกว่าต้องการ. ถ้าเป็นเรื่องดับทุกข์สิ้นเชิง, คือเป็น เรื่องของนิพพาน นี้ ต้องมีจิตใจที่ ไม่เข้าไปเกาะเกี่ยวพัวพันกับความสุขนั้น ๆ หรือ กวามรู้สึกเป็นสุขนั้น ๆ.

หรืออีกทางหนึ่งที่ถูกกว่า ก็คือว่า ความสุข ชนิดนี้ ชนิด พี่ดับกิเลสตัณหา พมดนี้ ทำให้ปราสจากความรู้สึกที่เป็นด้วลัน - เป็นของลน ก็อ มันว่างไปเลย; จึงถือว่า ถ้ายังมีสิ่งเหล่านี้หมุนเวียนเปลี่ยนแปลง ว่ายเวียนอยู่ ก็เรียกว่ายังทุกข์อยู่. พอ หมดกวามว่ายเวียนเปลี่ยนแปลงของกวามรู้สึกกิดนึก ของอะไรต่าง ๆ เหล่านี้ : ไม่มี กรรม ไม่มีผลกรรมในความรู้สึก แล้วก็เลยว่างไป. จึดนี้ก็เป็นจิตที่ว่างจากความรู้สึก ว่าตัวฉัน เพราะฉะนั้น จึง ไม่ต้องการทั้งสุข และไม่ค้องการทั้งพุกข์; ฉะนั้น การ ที่ประพฤติปฏิบัติจนหมดกวามทุกข์ ก็จบกันเท่านั้น.

ทึกล่าวมานี้คือข้อที่ว่า ทำไมสัมมาทิฏฐิตามหลักพุทธศาสนา จึงได้แจกเป็น ประเภท ๆ ว่ามีอยู่ ๔ อย่าง : คือ *มีความเห็นถูกต้องในเรื่องของความทุกข์*, *มีความ เห็นถูกต้อง ในเรื่องของเหตุที่ให้เกิดทุกข์*, ความเห็นถูกต้องในความไม่มีทุกข์, และ ความเห็นถูกต้องในการทำให้ถึงความไม่มีทุกข์นั้น จึงเป็นหลักใหญ่ ที่วางไว้ใช้ ทั่วไป เป็นเรื่องของขาวบ้านธรรมดาสามัญก็ได้. ความทุกข์มันก็ลตหลันลงมาเป็นเรื่อง กวามทุกข์อย่างธรรมดาสามัญ; เขยิบให้สูงขึ้นไป เป็นเรื่องความทุกข์ของกิเลส ของ ตัณหา อนุสัย เป็นเรื่องลึกซึ่งออกไปก็ได้ มีหลักเกณฑ์อย่างเกียวกัน.

แม้ในเรื่องบัญหาทางอุคมคติการเมือง มันก็ยังเนื่องกันอยู่กับกฎเกณฑ์ ๔ ข้อ ที่กล่าวแล้วนี้ เช่นพวกวัทถุนิยมก็จะพูคว่า เพราะวัตถุยังไม่สมบูรณ์ เราจึงรู้สึกเป็นทุกข์; นี้ก็เท่ากับเขาถือหลักว่า ความไม่สมบูรณ์แห่งวัคถุ เป็นเหตุแห่งก่วามทุกข์ พุทธศาสนา ถือว่า เพราะว่าเรา อยากควัยความโง่ ท่างหาก เป็นเหตุแห่งความทุกข์ เรียกว่า *ตัณหา* 

ണെൾ

แปลว่า *ความอยากด้วยอำนาจของความโง่*, ไม่ใช่ความอยากด้วยบัญญา; นี้เป็น เหตุแห่งกวามทุกข์. แต่เอามาจับกันกับระบบวัตถุนิยม เขาก็ว่า ความที่วัตถุมันยัง ขาดแกลน มนุษย์จึงมีกวามทุกข์; ฉะนั้น ต้องเร่งสร้างทางวัตถุ ให้ทุกกนมีวัตถุเพียงพอ.

นี่ก็ต้องเตลิดเบิ่ดเบิ่งไปถึงว่า ต้องฆ่า ต้องทำลาย พวกที่เอาวัตถุไว้มาก เช่นพวกนายทุนเป็นต้น; นี้เรื่องมันก็เดินไกลออกไปอีกทางหนึ่ง ไม่มีวันจะพบกับ กวามสุขได้; เพราะว่า **ตัวผู้ที่อยากจะทำลายเขานั้น** ก็ยัง**มีความอยากด้วยความโง่** ต้องการวัตถุมาด้วยอำนาจของกวามคิดที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ.

เมื่อทำตามความต้องการด้วยสติปัญญาชอบจะไม่มีทุกข์ ถ้าว่าถือ ตามหลักธรรมะ แล้ว ก็ต้อง คัดสันเหตุของความพุกข์ ตรงที่มี สัมมาทิฏฐิเสียให้ถูกต้องว่า; อะไรเป็นเหตุของความทุกข์ ? ก็มองเห็นว่า เมื่อเรา อยากด้วยความโง่ มันก็ มีความทุกข์พุกที. แม้พวกนายทุนชั้นที่เป็นเทวกาแล้ว ถ้าเขาอยากด้วยความโง่ขึ้นมาเมื่อไร เขาก็มีความทุกข์ทันที ไม่ต้องพูดถึงกรรมกร. ถ้า ว่าเป็นชาวนาที่ยากจน แต่มีสัมมาทิฏฐิ ไม่ได้อยากอะไรด้วยความโง่ กลับจะเป็นสุขยิ่ง กว่าพวกนายทุน; เพราะว่าระวังวางจิตใจไว้ถูกต้อง อย่างที่ความทุกข์มันเกิดไม่ได้.

ทีนี้ก็มี*มิจฉาทิฏฐิแทรกเข้ามาว่า* ถ้าอย่างนั้นพวกนี้ก็ไม่ทำอะไรซิ, *พวกที่ ไม่มีความอยากนั้น ก็ไม่ต้องทำอะไร แล้วก็จะกินอะไรกัน*. นั่นมันเป็นกวามเห็นผิด แยกแขนงออกไป ไม่พึ่งให้ดี. เราก็ได้บอกแล้วว่า อยากด้วยอำนาจของกวามโง่ ที่เรียกว่าตัณหาบ้าง โลภะบ้าง อะไรบ้าง นี่เป็นทุกข์.

ที่ถูก **ต้องอยากด้วยสติบี้ญญา** มีกวามรู้อย่างถูกต้อง กวรจะทำอะไร ก็ทำไปซิ; ฉะนั้น จึงพอใจ : จะมีทรัพย์สมบัติน้อย หรือจะมีทรัพย์สมบัติมาก ก็พอ ใจทั้งนั้น ก็อเป็นสุขได้ทั้งนั้น, กระทั่งไม่มีเลย จะต้องตายก็ยังมีกวามพอใจ หรือเป็น สุขไก้. แม้จะมีมากจนไม่รู้ว่าจะเอาไปไหน ก็ไม่หลงใหล เพราะเขารู้ว่าไปอยากเข้า ด้วยกวามโง่ แล้วก็ต้องมีกวามทุกข์, กวามวิตกกังวล กวามหวาดกลัว กวามอะไรต่าง ๆ ล้วนมีมูลมาจาก กวามอยากด้วยกวามโง่ทั้งสิ้น.

นี่ท้องไปศึกษากันอีกทีหนึ่ง มันเกี่ยวกับแง่ของจิตวิทยา ซึ่งพุทธศาสนา ก็ถือเอาเป็นหลักสำคัญ ว่า**บัญหาทางจิตใจ** ที่เป็นกวามทุกข์ทั้งหลาย มาจากความ อยากควยอำนาจของความโง่, กวามอยากนี้ เราเรียกว่า ตัณหา. เราอยากหรือว่า เมื่อมีท่าว่าจะไม่ได้ตามที่เราอยาก เราก็กลัว; กวามกลัวก็มาจากกวามอยาก. เมื่อ ไม่ได้เข้าจริง ๆ เราก็มีกวามโศกเศร้า, กวามโศกเศร้าก็มาจากกวามอยาก, ทุกอย่างจะ มาจากกวามอยากในลักษณะอย่างนี้; เพราะฉะนั้น ตักตัวกวามอยากเสียอย่างเกียวก็พอ จึงถือว่า ตัณหาเป็นตันเหตุแห่งความอยาก.

้<sup>ผ</sup>ึกพิจารณาเบ็นสมมาทิฏฐิทำให้ไม่ผิดและไม่ทุกข์

กนเรา **มึสติบัญญา** มีกำลังกาย กำลังอะไรไม่เท่ากัน; ฉะนั้น ดำงลน ก็ต่างทำ ไปตามความสามวรถบองตน, หาทรัพย์สมบัติ หาอะไรไปเท่าที่จะหาได้ เมื่อเหลือใช้แล้ว ก็ทำประโยชน์ผู้อื่น มันก็มีประโยชน์มากออกไป อย่างนี้เรียกว่าไม่มี กวามทุกข์. อย่าไปอยากด้วยอำนาจของความโง่เข้าเป็นอันขาด; ความต้องการ ก็เบ็นไปด้วยสติบัญญาที่ถูกต้อง แล้วก็ทำไป, ได้อะไรมาก็ไม่ยินดี หรือเสียไป หรือ ขาดทุนไป ก็ไม่ยินร้าย เห็นเสียว่า "อย่างนี้เอง".

กำว่า "อย่างนี้เอง" ไม่ใช่กำเล่น ๆ พูกเล่นทลก แท่ เป็นคำสำคัญที่สุดใน พุทธศาสนา ที่เขาเรียกว่า อิทัปบัจจยตา หรือสั้นกว่านั้นก็ว่า "ตลตา"; ตลตา แปลว่า "อย่างนั้นเอง". อิทัปบัจจยตา ก็เป็นความหมายของกำว่า "อย่างนั้นเอง" กือ เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี, เพราะสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี, หรือเพราะสิ่งนี้หายไป สิ่งนี้จึง หายไป; นี้เรียกว่า "อย่างนี้เอง".

໑ຓຉ

พิจารณาตามหลักธรรมะอย่างนี้เป็นยอดของสัมมาทิฏฐิ ที่จะทำให้ไม่ไง่ไม่ หลง ไม่ตกไปสู่ความคิดผิด เห็นผิด ทำผิด แล้วเป็นความทุกข์ในที่สุด. ถ้ากุณ สามารถถึงกับว่า *"อ้าว, อย่างนี้เอง นี่อย่างนี้เอง"* **นิดีอยอดสุดของสัมมาทิฏฐิ** ซึ่งเรายังไม่ควรพูกถึงกันโดยละเอียกก็ได้ คือมันละเอียก หรือลึกเกินไป. เอาแต่เพียง ให้รู*้ว่า ความทุกข์เป็นอย่างไร เหตุของความทุกข์เป็นอย่างไร ความไม่มีทุกข์นั้น เป็นอย่างไร*; แม้แต่เพียงกำว่า "ความไม่มีทุกข์เป็นอย่างไร" นี้มันก็ยากที่จะเข้าใจ อยู่แล้ว.

ไปคิดดูให้ดี ตามธรรมดา คนก็ต้องนึกถึงเรื่องต้องมีนั่นมีนี่ มีอะไรตามที่ กิเลสตัณหาต้องการนั้นแล้ว จึงจะเรียกว่าไม่มีทุกข์; นี่มันขัดกัน ในข้อที่ว่า มันเป็น ไปไม่ได้ เพรา**ะ เมื่อไรกิเลสตัณหาต้องการ เมื่อนั้นก็เป็นทุกข์ทันที**่: แสวงหา อยู่ก็เป็นชุกข์ ได้มาแล้วก็เป็นทุกข์ บริโภคใช้สอยอยู่ก็เป็นทุกข์ เพราะมันอยากด้วย กวามโง่ มันก็ไม่หยุดอยาก.

**ด้ามีความรู้ว่า "อย่างนี้เอง" แล้ว ก็ไม่เห็นเป็นของแปลก.** ถ้าได้ กำไร ก็*เห็นตามกฎของอิทัปบัจจยตานี้* ว่า **มันเป็นสักว่า ได้**มาเกินทุนเท่านั้นหนอ ไม่ได้มีอะไรพิเศษมากไปกว่านั้น, มันเป็นเพียงการได้มาเกินทุนเท่านั้นหนอ. ถ้าขาดทุน ก็รู้สึกเพียงว่า เป็นเพียงการได้มาไม่ครบทุน หรือไม่เท่าทุนเท่านั้นหนอ; แล้วก็ไม่ อินดีอินร้าย ไม่บื้น ๆ ลง ๆ เพราะเหตุที่มีกำไร หรือขาดทุนเป็นต้น. นี้จะเป็น ความสงบสักกี่มากน้อย. กุณลองไปพิจารณาดูเอง.

**ความไม่มีทุกบ้** กวามกับทุกข์นี้ **คือไม่มีต**ัณหา ที่เป็นเหตุให้ขึ้น หรือ ให้ลง คือยินดี หรือยินร้าย; ความไม่มีทุกข์อย่างนี้ ก็คือความไม่มีทุกข์เพราะไม่มี ตัณหา ตามความหมายในพุทธศาสนานี้จึงเป็นความถูกต้องกว่าที่คนจะมากิกว่า ไม่มีทุกข์ ก็ต้องสมบูรณ์ในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ เป็นต้น.

## ปฏิบัติให้ถูกต้อง แล้วจะไม่มีความทุกข์

ทีนี้มาถึงข้อที่ว่า ทำอย่างไรจึงจะได้ความไม่มีทุกข์ นี้ก็ทำให้ดูกต้อง นับ ตั้งแต่ มีความคิดเห็นดูกต้อง ก็อสัมมาทิฏฐินี้ เป็นค้นไป. ได้พูดแล้วว่า สัมมาทิฏฐินี้ เหมือนรุ่งอรุณ; ถ้ารุ่งอรุณมาแล้ว กลางวันก็ต้องตามหลังมาเป็น แน่นอน. นี่ถ้าสัมมาทิฏฐิมาแล้ว สัมมาสังกัปโป ก็อความต้องการ ใผ่ผันถูกต้อง ก็ตามมา, สัมมาวาจา – พูดจาถูกต้อง ก็ตามมา, สัมมากัมมันโด – การทำการงาน ทางกายถูกต้อง ก็ตามมา, สัมมาอาบีโว – กำรงเลี้ยงชีวิตอยู่อย่างถูกต้องก็ตามมา, สัมมาวาชาโม – พากเพียรพยายามอยู่อย่างถูกต้อง ก็ตามมา, สัมมาสดิ – กวามรำลึก โดยถูกต้อง ก็ตามมา, สัมมาสมาชิ – กำลังใจที่มั่นกง ก็ตามมา.

แต่อย่าลึมว่าในทุก ๆ อย่างนั้น มีสัมมาทิฏฐิเข้าไปเกี่ยวอยู่ทั้งนั้น จึงจะถูก ต้อง ก็เลยเป็นกวามถูกต้อง ๘ ประการ. เมื่อมีชีวิตอยู่อย่างนี้แล้ว ตัณนาโตไม่ได้ ไม่มีตัณหาเลิด ก็ไม่มีเหตุแห่งทุกบ์; ฉะนั้น เราจึงไม่มีกวามทุกข์. เราต้องมี สัมมาทิฏฐิในข้อนี้ก้วยว่า จะอยู่อย่างไม่มีความทุกข์นั้นต้องอยู่อย่างมีหลัก ๔ อย่าง ที่กล่าวมานี้; *ไม่ต้องไปทวังถือลัทธิยื้อแย่งนายทุน หรือว่าบีบคั้นกรรมกรอะไร* ซึ่ง*ไม่ถูกทั้งนั้น*.

*"ถ้าอยู่อย่างถูกต้องทุกประการ ก็ทำให้โลกนี้ไม่ว่างจากพระอรหันต์"* นี่พูกทีเกียวสูงสุกเลย; การเบ็นอยู่อย่างถูกต้อง ทำให้โลกนี้ไม่ว่างจากพระอรหันค์. กำว่า **"พระอรหันต์" นี้กลายเบ็นคำที่เข้าใจยากไปเสียแล้ว**; เพราะว่าเมื่อไม่รู้ หรือไม่เข้าใจ ก็กากกะเนเอาเอง ก็ว่าเอาเอง สำคัญมั่นหมายเอาเอง จนความเป็นพระ-อรหันท์นั้น ดูจะเบ็นของลึกลับ แปลกประหลาด เกินกว่ากวามรู้ของกนธรรมดาไป.

ถ้าตามกวามเป็นจริง เรื่องเป็น พระอรทันต์ นั้น ก็มีแต่เพียงว่า **ผู้ที่ปราสจาก** ตัณหาโดยประการทั้งปวง เรียกว่าพระอรหันท์ได้, หรือเป็นพระอรหันท์โดยตรง. ตามหลักจะ ไม่มีตัณหา ได้นั้น ก็ ต้องมีสัมมาทิฏฐิ หรือการเป็นอยู่ที่ถูกต้องทั้ง
 ๘ ประการนั้น ตัณหาก็เกิดไม่ได้ เพราะมีการพินิจพิจารณาอย่างลึกซึ่งอยู่เสมอ ก็ทำลาย
 กวามโง่ให้หมดไป ให้ความฉลาด หรือวิชชาเกิดขึ้น. ต่อไปนี้อะไรมากระทบเป็น
 ผัสสะก็ไม่มีปัญหา ไม่มีความคิดผิด เห็นผิด เข้าใจผิด; จะมีแต่ความคิดถูก เห็นถูก คือ
 เฉยได้ไปทุกอย่างทุกประการ. นี้ผลของสัมมาทิฏฐิเป็นอย่างนี้.

เมื่อเราเริ่มเข้าใจผิญ นับตั้งแต่เข้าใจกำว่า "พระอรทันต์" ผิญ มันก็ผิญๆ ตาม ๆ กันลงมา ทั้งที่ว่าคนก็อยากจะเป็นพระอรหันต์อยู่เหมือนกัน.

### โลกปัจจุบันตกอยู่ในอำนาจมิจฉาทิฏฐิมาก

เกี๋ยวนี้ถนมีบัญหามากยิ่งขึ้นทุกที อย่างที่ได้กล่าวมาแล้วข้างต้น; แม้กน ไทยเรานี้ก็ **มีบัญหามาก เกี๋ยวกับว่ามีมิจฉาพิฏฐิ** : ไปกล้อยตามความนิยมอย่างไหม่ ๆ นี่ก็เป็นมิจฉาพิฏฐิที่น่าเกลียกน่าขังอย่างยิ่งอยู่แล้ว; แม้ที่สุกแต่เรื่องแฟชั้นทั้งหลาย สำหรับผู้หญิงผู้ชายในการแต่งเนื้อแต่งตัว เล่นหัวสำเริงสำราญอะไรต่าง ๆ นี้ มันก็นำมา ซึ่งมิจฉาพิฏฐิมากขึ้น ๆ ไปดูให้ดี.

ถ้าไม่กลัวความทุกข์ ไม่กลัวความยุ่งยากก็ไม่เป็นไร ก็ลองดู - ลองดู แล้ว มันก็จะทบหน้า ให้หงายหลังกลับมาเอง มาสู่ความเข้าใจที่ถูกต้องกันได้สักวันหนึ่ง. แท่ เดี๋ยวนี้พูดว่า อย่าต้องไปลองในเรื่องอย่างนี้ จะเป็นสัมมาทิฏฐิมากกว่า. ถ้ากำลังของ มิจฉาทิฏฐิยังมีมากอยู่ ก็ไปลองซิ ไปลองกับความเจริญทางวัตถุทางเนื้อทางหนัง ประกิษฐ์ เป็นแฟชั้นใหม่ ๆ แม้แต่ของกิน จนเงินเดือนไม่พอใช้ อย่างนี้เป็นต้น.

ข้อนี้ขอให้เข้าใจว่า อย่าว่าแต่เรื่องกินเล่นทางวัตถุ ทางเนื้อทางหนัง, แม้ แต่เรื่องทางจิตใจ มันก็อกที่จะมีมิจฉาทิฏฐิไม่ไก้. แม้แต่กำว่าบุญนั่นแหละ ถ้าเราไป เข้าใจผิกก่อกำว่าบุญ แล้วบุญนี้จะกัดเอา จะตบหน้าเอา เพราะว่าเป็นเรื่องของมิจฉาทิฏฐิ ไปแล้ว. ฉะนั้น เราต้องเข้าใจกำว่าบุญ ว่ากุศล ว่าอะไรให้ถูกต้อง ให้เป็นสัมมาทิฏฐิ.

มีเรื่องจริงที่มีผู้มาเล่าให้พั่ง แต่ไม่ต้องออกชื่อคน หรือที่ไหน ในเรื่อง ชาวนาที่ว่ายากจนกันนัก ที่มารบเร้ารัฐบาลให้ช่วยเหลือเป็นพิเศษนั้น ล้วนแต่มีมิจฉา-ทิฏฐิเป็นรากฐาน อย่างเช่น : – ชาวนาคนหนึ่งมีนา รับมรดกมาจากบรรพบุรุษ พอ ทำกินทำใช้ไปได้. ทีนี้ เขาเกิดความกิดเปลี่ยนแปลงขึ้นมา ไปเห่อตามเพื่อนบ้าน หรือบางคน ที่อยู่ในฐานะผิดกัน : บวชลูกชายคนหนึ่ง ก็ไปกู้เงินเขามา โดยเอานา เป็นประกันหมื่นบาท เอามาใช้ในการบวชลูกชายตามธรรมดาสามัญ ตามธรรมเนียม บวชสามเดือน สองเดือนอะไรนี้. ที่นั้นเฉพาะค่าไฟฟ้า เครื่องกำเนิดไฟฟ้า เครื่อง เสียง คนร้องเพลง คนกล่อมขวัญอะไรกันก็ตาม เหมากันเสร็จ ๒๕๐๐ บาท คือหนึ่ง ในสีของเงินที่กู้มา แล้วก็ยังมีการเลี้ยงดูกันอย่างยิ่งอีก, แล้วมีสิ่งที่ต้องใช้ในการบวช โดยตรงอีก อะไรอีกจิปาถะ ก็หมดเงินหนึ่งหมื่นบาท; แล้วลูกชายก็บวชตามธรรมเนียม สึกออกมาก็ดุยังเป็นทิดอยู่นั้น.

ต่อมาถึงลูกชายคนที่สอง ก็ทำอย่างนั้นอีก; พอถึงลูกชายคนที่สาม ก็ทำ อย่างนั้นอีก ; แล้วนานั้นก็หลุดไปสามหมื่นบาท ก็กลายเป็นชาวนาที่เกือดร้อนอย่างยิ่ง ที่จะต้องมารบเร้ารัฐบาล หรือจะรบเร้าเทวกาที่ไหนก็สุดแท้ เพราะว่ามันเดือกร้อนเหลือ ประมาณ.

้นี่ขอไห้ดูเถิด ถ้าเป็น มิจฉาพิฏฐิ แล้ว แม้แต่เรื่องของสิ่งที่เรียกกันว่า "บุญ" นั้นแหละ ก็ระวังเถอะ **เป็นเรื่องผิดได้** เป็นเรื่องทำให้เกิดกวามทุกข์ขึ้นมาได้. ถ้าเป็น บุญที่ถูกต้อง ไม่ต้องเป็นอย่างนั้น มันอาจจะไม่ต้องเสียสกสตางก์หนึ่งก็ไก้.

สักสตางก์เกียว จะช่วยให้ได้บวชทุกอย่าง ตามวิธีการของพระพุทธเจ้า ไม่ใช่บวช อย่างนั้น แล้วไม่เสียสักสตางก์หนึ่ง ก็ได้. นั่นเขาเสียทีละหมื่น ๆ สามทีหมดเงิน นานั้นหลุดกรรมสิทธิ์ไป.

อย่างเช่น คนๆ หนึ่งจะบวช; ถ้าจะบวชจริงมาที่นี่ก็ได้ แล้วไม่ต้องเสีย

#### ส้มมาทิฏจิ

ปฏิบัติตามหลักสัมมาทิฏฐิเท่านั้น จะล่วงทุกข์ได้

ไปมองให้ดีว่า มิจฉาทิฏฐิ สัมมาทิฏฐิ นี่เป็นอย่างไร. เดี๋ยวนี้ *พวก* นักศึกษาเรากำลังเห่ออุดมคติการเมือง วัตถุนิยม สังคม อะไร; ระวังให้ดี **ถ้าเข้าใจ** ผิดแล้ว เป็นมิจฉาทิฏฐิอย่างร้าย เพราะกำเหล่านี้กำกวมทั้งนั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง วัตถุนิยมแล้ว ก็ใช้ไม่ได้ อย่างที่เราพูดมาแล้วในวันแรก.

วัตถุนิยม จิตตนิยม นี้ไม่ใช่พุทธศาสนา; แต่ ธรรมนิยม คือ ความ ถูกต้องระหว่างสิ่งทั้งสองนี้ คือพุทธศาสนา, ธรรมนิยมทำให้เราทำผิดไม่ได้ ในเรื่อง ของวัตถุก็ตาม ในเรื่องของจิตใจก็ตาม มันเป็นความถูกต้อง หรือสัมมาทิฏฐิอยู่เรื่อยไป.

กำว่า "บุญ" นี้ก็ประหลาด ทำให้กนเข้าใจผิดได้ หลงใหลได้; ทำบุญ เพื่อให้เกิดความทุกข์ยิ่ง ๆ ขึ้นไป ก็ได้, เดือดร้อนเป็นตกนรก ก็ได้ ด้วยคำว่าบุญ เพราะมัน **เป็นมิจ**ฉา**หิฏฐิ**. เราช่วยกันไปทำความเข้าใจกับคนที่เขาชอบบุญ; อย่างนี้ จะเป็นการช่วยเพื่อนมนุษย์ ดีกว่าช่วยอย่างการเมืองกลุ้มคลัง หรือแม้แต่เรื่องสังคม สงเคราะห์ที่นิยมกันนัก แต่ทำทางวัตถุทั้งนั้น แล้วก็ช่วยไม่ได้.

ตามกวามรู้สึกของผมละก็เห็นว่า ช่วยให้เขามีสัมมาทิฏฐิดีกว่า ประเสริฐ กว่า แล้วก็จะสำเร็จด้วย; สังคมสงเคราะห์นั้นคือ ช่วยให้คนมีสัมมาทิฏฐิ มีความ กิดเห็นถูกต้องว่า อย่างไรเป็นอย่างไร กวรทำอย่างไร นั่นแหละดีกว่าเอาของไปแจก ซึ่งจะทำให้เขาเข้าใจผิด เป็นมิจฉาทิฏฐิ ไปอีกทางหนึ่งก็ได้.

ขอให้เข้าใจกำว่า มิจฉาทิฏชี โดยเกร่า ๆ โดยหลักไว้อย่างนี้ที่ก่อน; โดยเฉพาะ การเมืองในโลกนี้ ทั้งโลกเวลานี้ มีบั้ญหาเรื่องนายทุนกับกรรมกร ถ้าพิจารณาแล้ว เห็นว่ามีมิจฉาทิฏชีค้วยกันทั้งกู่ แล้วก็อย่าได้ไปเข้าฝ่ายไหนเลย จะพลอยเบ็น มิจฉาทิฏชีไปด้วย. พยายามแต่ที่ว่า ทำอย่างไรจึงจะไม่เกิดนายทุน จะไม่เกิดชน กรรมาชีพขึ้นมา นั้นจะถูก, พยายามทำให้มีมนุษย์ที่มีความคิดถูกต้องเป็นสัตบุรุษ ไม่มี วิญญาณแห่งนายทุน ไม่มีวิญญาณแห่งชนกรรมาชีพที่ยังงมงายด้วยอบายมุข นั้นแหละถูก.

ถ้านักศึกษาผู้ใจ หลงใหลในอุดมกติการเมืองบางอย่างแล้ว ก็ขอให้ไปสอบ สวนแยกแยะ, วิเกราะห์แยกแยะสอบสวน analyse scrutinize, อะไรก็ตามที่จะทำได้ ให้ดี ๆ ว่าอะไรผิดถูกอย่างไร. อย่าให้เกิดมิจฉาทิฏฐิขึ้นมา แล้วเราก็จะไม่เสียเวลาไป เปล่า ๆ; จะช่วยกันทำบ้านเมือง หรือทำโลกนี้ให้มีความสงบสุขได้ ด้วยอำนาจของ สมมาทิฏฐิ อย่างที่มี หลักในพระพุทธศาสนาว่า "ล่วงทุกข์ทั้งปวงได้ เพราะสมาทาน สัมมาทิฏฐิ" คือมีสัมมาทิฏฐิอยู่ในมืออย่างกีที่สุด ทำอะไรผิดไม่ได้.

วันนี้ ผมพูกถึงเรื่องว่า บัญหาของเราก็อมิจฉาทิฏฐิ ทำออ่างไรจิงจะสลัด มิจฉาพิฏฐิออกไปได้ ? ก็ก็อว่า พอกพูนสัมมาทิฏฐิ เท่านั้นเอง เวลาสำหรับพูกหมก แล้ว ก่อไปนี้ก็เป็นเวลาสำหรับถาม. ใกรมีอะไรก็ถาม,

### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) ผมขอกราบเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ตอนที่ท่านอาจารย์แนะว่า ในการ สังกมสงเกราะห์แก่ประชาชนทั่วไปนี่ เรากวรจะแนะในก้านสัมมาทิฏฐิแก่เขา ผมอยากจะให้ท่าน อาจารย์ช่วยแนะนำว่า เราจะมีวิธีแนะแก่ชาวบ้านได้อย่างไร? เพราะบัจจุบันนี้งานสังกม สงเกราะห์มีมาก แล้วก็รู้สึกว่าจุกประสงก์อาจจะผิดพลากอยู่.

(ตอบ) เรื่องสังกมสงเกราะห์ที่เราเห็นอยู่ ก็เป็นเรื่องของสงเกราะห์ด้วยวัตถุ เป็นส่วนใหญ่ สงเกราะห์อย่างนี้ มันก็เหมือนกับการเลี้ยงลูกอ่อน ที่ไม่รู้จักโต. ด้า สงเกราะห์ด้วยสติบัญญา จะทำให้เขาช่วยตัวเองได้ ก็มีอย่างนั้น; ถ้าเราจะยกกอง ไปทำการช่วยสังกมสงเกราะห์ที่ไหน ก็พิจารณาดูว่า มีปัญหาอย่างไร. เช่นว่า ในหมู่ ชาวนาที่ยากจนนั้น ยากจนเพราะเหตุอะไร ซึ่งโดยส่วนใหญ่ก็เป็นเรื่องมิจฉาทิฏฐิ คือ หลงใหลในอบายมุข. เดี๋ยวนี้ **ผู้ยากจนหลงใหลในอบายมุขมากกว่าผู้มั่งมี** เสียอีก ถ้าเทียบส่วน ของรายได้ที่เขาหามาได้ ประจำเดือน ประจำบี. ชนชั้นยากจนจำนวนใหญ่ใช้เงินที่หา มาได้ในทางอบายมุขตั้ง ๓๐ – ๔๐ - ๕๐ เปอรเซ็นต์ก็มี; ส่วนพวกนายทุนเขาใช้เงิน ที่หามาได้ไปในทางอบายมุข ไม่ถึง ๕ เปอร์เซ็นต์ ก็เหลือหลายแล้ว เพราะเขามี เงินมาก.

กุณฑ้องไปศึกษาเรื่องนี้ก่อน ว่าคนมีมิจฉาทิฏฐิ "เห็นกงจักรเป็นดอกบัว" ไปบูชาอบายมุข โดยดื่มน้ำเมา เที่ยวกลางคืน ดูการละเล่น เล่นการพนัน คบคน ขั่วเป็นมิตร เกียจคร้านทำการงาน; นี่เป็นสิ่งที่มีอยู่จริงกรบทุกข้อในหมู่กนยากจน หรือคนที่กำลังจะยากจนลงไป. ถ้าเขาเว้นอันนี้เสีย ก็จะบี่กอุดรูรั่ว ไม่เท่าไรก็จะงอก งามขึ้นมา เต็มขึ้นมา นี่เป็นชั้นแรกที่สุด.

ทีนี้ เรื่องโรคภัยไข้เจ็บ ก็ไปสอนให้เขาฉลาดขึ้น ในการที่จะบ้องกัน โรกภัยไข้เจ็บมากกว่าที่จะไปแจกยาเสียตะพึด. เรื่องกวามทุกข์ร้อนทางจิตใจ ก็ไปช่วย สอนให้เขาเข้าใจดูกในหลักของธรรมะในสาสนา เขาก็จะเป็นกนที่ว่า มีกิน มีใช้ มี ร่างกายสบาย แล้วก็มีจิตใจแจ่มใสปรกติ เรียกว่าสังคมสงเคราะห์ดีที่สุด ก็กวรจะต้องทำ ได้อย่างนี้.

เดี๋ยวนี้ที่ทำอยู่นี้ยังไม่ได้ผล มันกล้ายกับเอาของไปให้กิน แล้วเสียงไม่รู้จักโต เพราะเขาจะต้องหวังได้รับช่วยเหลืออยู่เรื่อยไป. กวรจะไปชี้ให้เขาเห็นว่า พวกที่เขา ร่ำรวยขึ้นมา เมื่อก่อนนี้เขาก็จนเหมือนเรา หรือยิ่งกว่าเรา : กนจีนมาจากเมืองจีน ไม่มี ทรัพย์สมบัติติกตัวมาแม้แต่บาทเดียว; ว่าอย่างนี้ดีกว่า; ในที่สุดเขาก็มาเป็นกนร่ำรวย. เราอยู่ที่นี่มีนา มีไร่ มีอะไรมาแต่บรรพบุรุษ ทำไมกลับยากจนลง จนจะไม่มีอะไรเหลือ.

ขอให้ไปดูให้ดีว่า สังคมนี้ หมู่บ้านนี้ เขามีอะไรที่เป็นเหตุให้ยากจน หรือ ทุกข์ยากอย่างไรก็ตาม **ต้องช่วยกันแก้บัญหา** นั้น ๆ โดยตรง อ**ย่างอื่มหูอื่มดา** พอ

ବଝ୍ଟ

เหมาะพอดีและถูกต้อง; นี้พูดโดยรายละเอียกก็ไม่ได้ ต้องไปดูเอาเอง. แต่สรุปความ ได้ว่า ไปทำให้เขาช่วยตัวเองได้ นี่คือสังกมสงเคราะห์ที่ประเสริฐที่สุด ตามหลัก พระพุทธศาสนา เพราะแม้แต่พระพุทธเจ้า ท่านก็ตรัสว่า *"การปฏิบัตินั้น เธอต้องทำเอง* ตถาคตเป็นแต่ผู้ ขี้ทาง" เพราะเป็นเรื่องที่จะไปทำแทนกันไม่ได้.

การปฏิบัตินั้นกือ ไปชี้ทางให้เขารู้จักช่วยตวัเอง เรียกว่า เป็นสังคม สงเคราะห์ในด้านจิตด้านวิญญาณ ที่ยังขาดอยู่ ซึ่งถ้าทำได้แล้ว เขาจะเป็นกนช่วย ตนเองได้; ถ้าไปช่วยแต่ทางวัตถุ มันก็เลี้ยงไม่รู้จักโต. แต่ถ้าเขามีความเห็นเขว ก็ต้องมีกนช่วย ไม่ช่วยไม่ได้ ไม่ช่วยก็เป็นพิษ อย่างที่เขามาบีบคั้นเอากับกนอื่น หรือ บีบคั้นเอาจากรัฐบาล หรือบีบคั้นเอาจากผีสางเทวดา อะไรก็ตามใจ ซึ่งเป็นเรื่องไม่ถูก.

(ถาม) ผมอยากจะกราบเรียนถาม กือ อย่างบัญหาที่เกิดขึ้น สมมุทิว่า นิสิทนัก ศึกษาออกไปสร้างโรงเรียนให้แก่ชนบทสักแห่งหนึ่ง อย่างนี้ แล้วเรามีความคิดที่จะไปแนะนำเขา อย่างที่ท่านเจ้าคุณอาจารย์บอก; แล้วทีนี้ ชาวบ้านส่วนมากจะเป็นผู้ใหญ่ ที่มีอายุมากกว่าเรา แล้วเราเป็นเก็ก จะไปแนะนำเขาทางก้านนี้ เกรงว่า เขาจะไม่ให้กวามเชื่อถือ.

(ตอบ) ถูกแล้ว บัญหานี้นับว่า practical ที่สุก ต้องมองให้เห็นว่า เราไป สร้างโรงเรียน นี้ก็ส่วนหนึ่ง; แล้วพร้อมกันนั้น เราจะไปช่วยเขาในด้านจิตใจ ส่วนหนึ่ง แยกออกเป็นส่วน ๆ, อย่างน้อยเป็น ๒ ส่วน แล้วด้านช่วยสร้างโรงเรียน นี้เรากง ทำได้แน่ และก็เป็นอุปกรณ์สำหรับให้มีการศึกษา ซึ่งเป็นรากฐานของสัมมาทิฏฐิ ก็ได้ เหมือนกัน. นี้เราพูดไปตามหลักทั่วไป ที่ว่า สร้างโรงเรียน ทำให้กนฉลาด อยู่ใน พวกให้ทางธรรมได้ ข้อนี้ไม่มีบัญหา.

บ้ญหานั้นอยู่ที่ว่า จะไปทำคนแก่ ๆ ให้มีความเห็นถูกต้อง ก็จริง ; ถ้าเรา ยังเป็นเด็กอยู่ ; มิจฉาทิฏฐ์ของกนแก่จะปฏิเสธไว้ทีก่อน ว่ายังเด็กนักนี้. ผมก็เกยโดน มาแล้ว อย่าว่าแต่กุณ. เมื่อเขาได้ยินได้พั่งเราพูก เขาเห็นด้วย แต่เขาไม่อยากทำตาม ; เกยได้ยินเข้าหูว่า อะไรก็ดูดีทุกอย่าง แต่ **ยังเด็กนัก** ยังหนุ่มนัก เขาว่าอย่างนี้. นี่คือ บัญหาทั่วไป แม้พระไปสอนก็เป็นอย่างนี้ ผมก็เกยถูกมาอย่างนี้มันก็ ต้องอดทน ต้อง พยายามพิสูจน์ เรื่อย ๆ ไปว่า เขายังไม่รู้อย่างถูกต้องหรือสมบูรณ์. เราจะต้องฉลาด บ้าง ที่จะหาอะไรมาเป็นเรื่องเป็นราว เป็นตัวอย่าง เป็นอุทธาหรณ์ เป็นเหตุผล จนเขา มองเห็นว่า ถูกอย่างของเรา.

ยังมีเลล็ด อีกอย่างหนึ่ง ผู้ที่จะไปสอนเขา, ขออภัยพูกกันตรงไปหน่อยว่า อย่าไปทำเพื่อจะเอาหน้า หรือเพื่อจะเอาเกียรติ หรือเพื่อจะเอาความเคารพนับอือ มาเป็นของเรา. เราต้องใช้ลูกไม้, ผมใช้กำว่า "ลูกไม้" ภาษาโสกโกกธรรมดา ใช้ลูกไม้ให้เขากิด หรือให้เขารู้สึกว่า เป็นกวามรู้ของเขา. เรา อย่าไปทำตัวเหมือน กับเราไปสอนเขา แล้วเขาได้กวามรู้จากเรา; เราต้องไปทำตัวเหมือนกับว่า เราไม่รู้ โดยพูกปรึกษาหารือด้วยข้อที่เราต้องการจะสอน จนเขากิดไปว่า "อ้าว, นี่เรานึกออก เองนี้ เราไม่ไปเชื่อเด็กหนุ่มคนนั้นนี้ เรากิดออกเอง เราไม่ได้ทำตามเด็กคนนั้น"; นี่เขาก็ตกหลุมพรางของเรา คือทำตามที่เราต้องการให้ทำ. อย่างนี้ มีทางสำเร็จเกือบ ร้อยเปอร์เซ็นต์.

ถ้าเราจะทำตัวเหมือนกับกรูไปสอนเขา ให้เขาขอมรับเราว่าเป็นกรู หรือเป็น ผู้รู้ อย่างนี้ไม่ก่อยจะมีทางสำเร็จ ; นี้กวรจะสังเกตด้วย. อย่าไปทำตัวเป็นผู้สอน แต่ไป ทำตัวเป็นเพื่อนทุกบ์ เกิด แก่ เจ็บ ดาย แล้วก็ระบายอะไรให้พั่ง จนเขารู้สึก เหมือนกับว่า เขากิกออกเอง แล้วเขาก็ทำ ก็มีหวังว่า การยกกองออกไปทำสังกม สงเกราะห์นี่จะได้ผลกี.

(ถาม) ผมมีกวามเห็นบางประการ เท่าที่ทราบมา ที่ท่านอาจารย์บอกว่า ชาวนานี้ ยากจนเพราะมีอบายมุข. ผมเห็นว่า ข้ออบายมุขนี้จริง *แต่ยังมีเหตุอื่น ๆ อีก*; เหตุผลก็ ก็อว่า ผลิตผลทางเกษตรนี้ขึ้นอยู่กับลมพ้าอากาศ เป็นส่วนมาก แล้วชาวนาก็ไม่ได้มีทุนมีรอน อะไรมาก เพราะฉะนั้น การที่จะหาของมากินในระหว่างที่ข้าวยังไม่ได้มีผลออกมา นี่ก็จำเป็น ต้องไปยืมคนกลางก่อน แล้วคนกลางก็ขอของตอบแทนเบ็นข้าวซึ่งมันไม่กุ้มกัน. ที่นี้ถ้าเกิดนา ปีนั้นฝนไม่ตก นาก็ล่ม ก็ต้องไปยืมเงินเขามาอีก. พอยืมมาอีก ก็ต้องมีของแลกเปลี่ยน คือ เอานาไปจำนองหรืออะไรไว้. ถ้าอีกบีเกิดน้ำท่วม นานั้นก็หลุดไป.

หรืออีกอย่างหนึ่ง *คนกลางเป็นคนที่เอาประโยชน์ในการผลิตข้าวไปคนเดียว* จาก การที่สำรวจมาแล้ว ปรากฏว่า รากาข้าวเปลือกถูก แต่รากาข้าวสารแพง, นอกจากนี้รากาข้าว ท่างประเทศ ยังแพงกว่าในประเทศมากมาย. ที่นี้ถ้าเผื่อต้องการจะรวยเร็ว แล้วก็จงไปเป็น พ่อก้าข้าวออกไปต่างประเทศจะรวยได้อย่างรวกเร็ว.

อีกอย่างหนึ่ง ที่ท่านอาจารย์บอกว่า คนรวยที่รวยขึ้นมาเพราะขยันขันแข็งนั้น ผมเห็นว่าการรวยที่*รวยขึ้นอย่างทันตาเห็น* คือ *การกักคุนสินค้า โดยการที่ซื้อมาถูก แล้วก็กักคุน* ให้มันขากแกลน เวลาแพง ๆ ก็ขายออกไป. เรื่องนี้ผมมีข้อเท็จจริงบางอย่าง คือว่ารายได้ของ ประชาชาติของประเทศไทย บีละ ๓,๐๐๐ บาทต่อกน นี้เป็นรายได้เฉลี่ย แสดงว่า คนที่ได้น้อย ก็ต้องได้น้อยกว่านี้ นี่ผมไม่ทราบว่าเขาอยู่กันได้อย่างไร ๓,๐๐๐ บาท หรือไม่ถึง ๓,๐๐๐ บาท ต่อบี. ผมว่าภากใต้นี้อาจจะอยู่ได้ เพราะว่าอุดมสมบูรณ์พอสมกวร แต่ภากอีสานนี้ ผมเห็นว่า อยู่ไม่ได้แน่ ๆ.

(ตอบ) สำหรับข้อที่ยกเอาอบายมุขมาเป็นทัวอย่างนั้น มิได้หมายความว่า อย่างอื่นมันไม่มี; ก็ถูกแล้วมันมีบัญหาอย่างอื่น แต่เกี๋ยวนี้ เราอยากจะซี้ ที่เป็น บัญหาจริงๆในบั้นรากฐาน ว่ามันเกี่ยวกับอบายมุบ ถ้าเขาไม่กิ่มน้ำเมา แล้วจะรอก ขึ้นมาเท่าไร, ถ้าเขาไม่เที่ยวกลางกึน หรือว่าดูการเล่น ติกมหรสพ, กระทั่งขี้เกียจ ทำงาน ชวนกันสำมะเลเทเมา นี้มันจะรอกขึ้นมาได้สักเท่าไร; นี่เป็นกวามผิดพลาดขั้น รากฐาน ถ้าแก้บัญหานี้ได้ก่อน โดยไม่ต้องพระเจ้ามาช่วย ก็จะรอกตัวขึ้นมาตั้งกรึ่งก่อน.

ส่วนบัญหาอย่างที่ว่านั้น เป็นบัญหาอีกด้านหนึ่ง ซึ่งเป็นไปตามยุกตามสมัย; เมื่อก่อนนี้ก็ไม่ก่อยมีนั้นถูกแล้ว. เดี๋ยวนี**้ บัญหาเรื่องนายทุนเอาเปรียบ** ก็มีมากขึ้น ๆ นี่ก็ **ต้องแด้กันไป** อีกบัญหาหนึ่ง. กนที่เขาตั้งตัวขึ้นมาร่ำรวยได้ ด้วยการเว้นจาก อบายมุขนั้น เรียกว่า ตั้งตัวด้วยสุจริต, ยกตัวขึ้นมาได้ด้วยสุจริต หรือรวยเร็วอย่าง สุจริต, ควรจะถือเอาเป็นสิ่งที่ควรเอาอย่าง หรือถูกต้อง. ส่วนรวยเร็วด้วยการเอา เปรียบหรือกดโกงนั้น เป็นบาปอยู่แล้ว ก็อย่าไปเอาเป็นตัวอย่างเลย อย่าเอามาเป็น เกรื่องอ้างเพื่อว่า เราจะเดินตาม. และการก้านี้ก็มีได้ทั้งโดยสุจริต ทั้งโดยทุจริต; ฉะนั้น เลือกเอาแต่ส่วนที่สุจริต.

ชาวนา ย**ังไม่บอันบันแข็ง** ถึงขนาดที่มนุษย์ควรจะทำได้ ข้อนี้ไปรียบได้ กับชาวนาในประเทศอินเดีย กับชาวนาในประเทศไทย ที่ได้ไปเห็นมา; ชาวนาใน ประเทศอินเดียแข็งขันกว่ากันมาก จนตักน้ำรดนาได้ เมืองไทยยังไม่มี ยังไม่เกยพบว่า ภากไหนตักน้ำรดนา. ชาวนาอินเดียต้อง **เป็นอยู่อย่างประหยัด**, ชาวนาอินเดีย **ไม่เคยไปดูมทรสพ** ที่ไหนเลยทั้งปี่ ๆ; ชาวนาเมืองไทยจะหัวเดือนท้ายเดือน หรือ หัวสัปดาห์ท้ายสัปกาห์ ไปดูหนังดูละกรงานวัดงานวา; อย่างนี้ที่อินเดียสอบถามแล้ว ไม่มี เขาไม่รู้จะไปดูที่ไหน เพราะอยู่ไกลลิบ และไม่มีเวลาที่จะไปดูได้.

ชาวนาอินเดียเขาต้องดูวัว ดูบ้าน ดูเรือน ดูกิจประจำวัน, ตอนเย็นลง เขาต้องทำไม้พื้น. "ทำไม้พื้น" กุณกงจะพึ่งไม่ถูก มันไม่มีไม้ แม้แต่จะติดไฟหุงข้าว จึงต้องทำไม้พื้น : เอาชี้วัวกับเศษหญ้าเศษฟาง ใบไม้แห้ง มากลุกเกล้ากันเข้า บั้นเป็น ลูก ๆ กลม ๆ แล้วไปอักติดไว้กับข้างฝ่า ให้แบนเป็นข้าวเกรียบติดอยู่ที่ฝ่า; นั้นผม เรียกว่า ทำไม้พื้น. เขาต้องทำทุกวัน ถ้าเขามาดูงานที่วักเสีย มันก็เหลวหมด ล้มละลาย หมด; แล้วก็หาดูยาก บ้านก็อยู่ไกลเหลือเกิน.

ส่วนเราชาวนาไทยอยู่ใกล้ ๆ และวักก็ชอบจัก สร้างอบายมุขให้แก่ชาวนา ชาวไร่ที่ยากจน, มันผิดต่อ ๆ กันไป. ทางโน้นเขาเก็บหอมรอมริบแม้แต่เศษฟาง เพราะว่าเศษฟางชิ้นหนึ่งกือไม้พื้น, เอามากลุกกับชี้วัว แล้วเบ็นไม้พื้น; ถ้าเหลือ ก็เอาไปขายเพื่อนฝูงกัน. ฟางข้าวเกี่ยวหมด ไม่มีเหลือในนา เพราะวัวไม่มีหญ้ากิน ต้องเก็บฟางข้าวไว้. พอถึงฤดูไม่มีหญ้า ก็ห้นฟางข้าวใส่ถ้วบ้าง ใส่เกลือบ้าง ใส่น้ำบ้าง ให้วัวกิน, อะไร ๆ มันผิดกันมากกว่าเรา เพราะฉะนั้น เขาจึงอยู่กันได้ ทั้งที่แผ่นดิน แห้งแล้งแร้นแก้นยิ่งกว่าเรา.

เขาต้องตักน้ำในบ่อ ซึ่งลึก ๒ เมตรบ้าง ๓ เมตรบ้าง กระทั่ง ๑๐ เมตร กระทั่ง ๒๐ เมตร ก็มี ในบ่อลึก ตั้ง ๑๕ เมตร ๒๐ เมตร เขายังตักน้ำขึ้นมารคนาได้. เราทำได้หรือ ៖ หรือว่า เกยทำกันที่ไหน ؛ นี่เขาแข็งขัน ไม่เหมือนเรา. เขาเอารอก แขวนที่เหนือปากบ่อ เอาเชือกกานเข้าไป ผูกกับถุงหนังที่จะใส่น้ำ, แล้วเอาวัวลาก เชือกนั้นไปตั้งเส้นหนึ่ง น้ำจึงจะขึ้นมาพันบ่อ แล้วก็จะผลักออกไป ให้น้ำหกลงไป ในรางที่เขาทำเบ็นร่องทั่วไปตามผืนนา; ทำอย่างนี้แหละตั้งแต่เข้าจนเทียง แล้วหยุด; แล้วทำบ่ายจนเย็นจึงหยุด; สองกนผัวเมียก็ทำได้.

กวามขยันขันแข็งของชาวอินเดียเป็นอย่างที่กล่าวมานี้ แล้วไม่มีมหรสพจะดู และไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า เหล้า หรือน้ำเมา นี้เป็นต้น. เพราะฉะนั้น เรา แก้ ใบส่วนนี้เสีย ก่อนชิ ที่เป็นเรื่องพื้นฐานแท้ ๆ.

ทีนี้ ก็ต้องกิดว่า เราจะต้องมีการเสียหายสามบีกรั้ง เราก็ต้องเก็บพืชผลของ สองบี่ หรือสามบีก็ตามไว้ ให้เหลือพอใช้สำหรับหนึ่งบี่ หรือสองบีที่ฝนไม่ตก. แต่นี่ ไม่มีการกิดอย่างนี้ ทำบีใช้บี่ ทำบีกินบี; แล้วอ้างว่า ยังไม่พอ มันก็ไม่ถูก; มันต้อง ทำให้พอ ต้องปรับกันให้พอ.

ไปพิจารณากันดูเสียไหม่เถิก ผมยังยืนยันว่า จะยกตัวขึ้นมาได้ด้วยสัมมา ทิฏฐึ, ทำให้ถูกต้องและให้จริง ให้ขยันขันแข็งที่ควรกระทำ. เดี๋ยวนี้มันอยู่ในภาวะที่ทรุก หนักจนช่วยตนเองไม่ได้; ต้องการให้สังกมช่วย หรือให้รัฐบาลช่วย. มันก็ถูกเหมือนกัน ส่วนนั้นก็มี ไม่ใช่ไม่มี แต่ดูจะไม่ใช่ชั้นรากฐาน เหมือนกับชั้นที่ว่า เรามือบายมุข.

ถ้าคุณเบ็นนักสังคมสงเคราะห์ ออกไปช่วยตามชนบท แล้วก็ช่วยทำสถิติ มาดูที ว่าบ้านไหนไม่มีอบายมุข, บ้านไหนมีอบายมุข มากน้อยเท่าไร เป็นรายเรือน รายคนไปเลย ในหมู่ชนชาวนาที่ยากจนเหล่านั้น. บางทีเราจะพบสถิติอันไหม่ พูด กันใหม่. เวลาของเขาเหลือมากในการเล่นหวัว หรือบางทีเขาก็อยากจะขี้เกียจ, ขี้เกียจ ทำการงาน ไม่ได้ทำเป็นเกลียวทั้งวัน เหมือนพวกที่เอาจริงเอาจัง อย่างที่ประเทศอินเดีย ไม่มีเวลาพักผ่อน.

ชาวนาอินเดีย ไปขายของที่ตลาดก็ต้องไปกลางก็น อย่าให้เสียเวลากลางวัน; เอาของใส่เกวียน แล้วก็นอนหงายไปบนเกวียน เกวียนแล่นไปตามถนน วัวมันพาไป เองแหละ, ไปถึงตลาดก็ขาย แล้วก็รีบกลับมาบ้าน บางทีไม่ทันสว่างก็ได้ หรือสว่าง บ้างก็ได้ เขาประหยัดเวลาถึงอย่างนี้; ส่วนเรายังมีกวามเห็นผิดเรื่องการใช้เวลา ใช้ แรงงาน ใช้อะไรต่าง ๆ.

 พีนี้ บัญหาสมัยใหม่ ซึ่งมันได้เกิดแล้วจริง เรื่องนายทุนมีอิทธิพลดวบกุม การก้า หรือว่าเอาเปรียบได้ นี้ก็เป็นอีกบัญหาหนึ่ง; เราก็ต้องต่อสู้ไปอีกทางหนึ่ง. แต่ว่า ในทางรากฐานของตัวนั้น อย่าให้มันพังทะลาย ให้ปราศจากอบายมุขเสียก่อนเถิด มันก็สูงขึ้นมาได้ตั้งกรึ่งตั้งก่อน, แล้วขยันขันแข็งนั้นก็ไม่ใช่ของเล่น. นี่เรา **ยังไม่** ได้บอันบันแข็ง มีแต่ดำว่า เกียจลร้านทำการงาน ก็อ อ่อนแอในการทำการงานรวม อยู่ในกำว่า อบายมุข ด้วย.

อบายมุข คือ ดื่มน้ำเมา เที่ยวกลางคืน ดูการเล่น เล่นการพนัน ซึ่งมีมาก ลบลนชั่วเป็นมิตร และ เกียจคร้านทำการงาน, ๖ อย่างนี้คืออบายมุข ทุกคนควรจะจำได้ มีอยู่ในหนังสือนวโกวาท พระบวชใหม่ก็ต้องเรียนอบายมุขนี้.

ทีนี้ การที่จะมา รวมหวัดนัต่อลู้นายทุนนั้น ก็ต้องมีสัมมาทิฏฐี; ถ้าทำ ผิกจะยิ่งร้ายไปกว่าเกิม, เขายิ่งจะเล่นงานเอาหนักไปกว่าเกิม. ต้องมีสติปัญญา มี สมมาทิฏฐี ทำไปอย่างถูกต้อง, อย่าทำไปอย่างมุทะลุดุกัน ที่จะใช้อาวุธใช้อะไร ซึ่งไม่ ถูกไม่กวร มันมีแต่จะร้ายหนักขึ้น.

(ยังไม่จบ แต่เทปหมด บันทึกไว้ได้เพียงเท่านี้)

โมกขธรรมประยุกท์

#### – D –

ส เมษายน ๒๕๑ส

# จุดหมายปลายทางของคนคืออะไร

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในบุดโมกขธรรมประยุกต์เบ็นครั้งที่ ๖ นี้ เราจะได้กล่าวถึงบ้ญหาของคน ต่อไปตามเดิม และจะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า จุดหมายปลายทางของคนคืออะไร.

# ทบทวนเรื่องที่พูดมาแล้ว

ขอทบทวนถึงคำบรรยายครั้งที่แล้ว ๆ มา เพราะว่าเป็นสิ่งที่เนื่อง กัน. ใน *ครั้งแรก* เราพูดถึงปัญหาของคนทั่ว ๆ ไป ว่า *ปัญหานั้นคืออะไร*, เกิดมาจากอะไร, ภาวะที่เรียกว่าไม่มีปัญหานั้น คืออย่างไร, แล้วก็จะถึง ภาวะอย่างนั้นได้โดยวิธีใด. ใน*ครั้งต่อมา* เราพูถถึงสิ่งที่เรียกว่า *ความไวของจิตนี้* จะควบคุมมันได้ อย่างไร; นี้ก็ย่อมเป็นการแสดง หรือเป็นกำตอบ ในข้อที่ว่า จะถึงภาวะที่ไม่มีปัญหา ได้อย่างไร, หมายความว่า ถ้าเราควบคุมความไวของจิตได้ ก็ไม่มีปัญหาเกิดขึ้นเป็น แน่นอน; เพราะเราควบคุมจิตไม่ได้ โดยเฉพาะความไวของมัน มันก็สร้างปัญหา เป็น กิเลส และความทุกข์ขึ้นมา.

*ในครั้งถัดมาอีก* เราก็วินิจฉัยกันถึงสิ่งที่เรียกว่า *สติ. ทำไมเราจึงไม่มิสติ*, บางทีเราไม่รู้ว่า สติก็ออะไรด้วยซ้ำไป; อย่างที่แนะให้สังเกตว่า สิ่งที่เรียกว่า สติ นั้น มีกุณมีก่า มีอะไรมหาศาล แต่ไม่ใกร่มีใกรให้กวามสำคัญแก่สิ่งนี้ เท่ากับความสำคัญ ของมัน; เพราะฉะนั้น เราจึงพลากพลั้งอยู่เป็นประจำ เพราะเราไม่ให้ความสำคัญ หรือให้ก่าแก่สติมากเต็มตามที่มันเป็นจริง ๆ. นี้เราต้องรู้ว่า มันก็ออะไร, จำเป็น อย่างไร, แล้วพอกพูนให้มีขึ้นอย่างไร.

*ในครั้งอัดมาอีก* ก็พูกถึงซึ่งที่เรียกว่า *บัญญา* ซึ่งเป็นสิ่งที่เล่นตลกโดย กวามหมายแห่งภาษา แปลว่า รอบรู้ หรือรู้ทั่ว มันไม่กวรจะมีอะไรผิดพลาด. แก่ เกี่ยวนี้กนที่มีบัญญาอย่างสมัยบัจจุบันนี้ ยิ่งผิดพลาด เพราะว่า เขามีบัญญาในทางที่จะ แก้ตัว, ในทางที่จะหลีกเลี่ยงข้อกล่าวหา. ที่ร้ายแรงที่สุดก็คือ มีบัญญาสำหรับจะโง่ คือ ยิ่งมีบัญญามาก ก็ยิ่งตกเป็นบ่าวเป็นทาสของกิเลสได้ลึกกว่ากนที่ไม่มีบัญญา; อย่างนี้ ก็กวรจะเรียกว่า เขามีบัญญามากสำหรับจะโง่, สำหรับจะผั่งตัวเองให้ลึกลงไปใน กวามทุกข์.

นี่ท้องสะสางกันให้ดีว่า *ปัญญาที่แท้จริงนั้นคืออะไร*. ถ้าถือทามภาษาบาลี เป็นหลักแล้ว ปัญญานี้ก็ไม่มีโทษอะไร, ปัญญาชนิกที่ทำให้กนกลิ้งกลอกหลอกลวงนั้น มันมีกำกลาง ๆ เช่นกำว่า เฉโก เป็นทัน, แล้วปัญญาสำหรับเป็นนักปราชญ์ เทลิก เปิ๋กเบิ่งไปอย่างนักปราชญ์ เป็นโกวิโท อย่างนี้ก็มี. ถ้าเป็นปัญญาจริง แล้วก็จะรู้แท่ สิ่งที่ควรรู้ แล้วก็กับทุกข์; เพราะฉะนั้น เรากวรจะรู้จักปัญญา พร้อมทั้งใช้ปัญญาได้ รวดเร็วที่สุด ที่เรียกว่าปฏิภาณ.

ถ้าเราไม่มีปฏิภาณ ก็คือว่า บัญญามาช้า, แล้วโดยเฉพาะอย่างยิ่งเวลาจะ โต้ตอบ นึกไม่ทัน นึกไม่ออก นี้ปฏิภาณเป็นสิ่งจำเป็นมาก. แม้เราจะไม่ต้องโต้ตอบ กับใคร เราไม่อาจจะใช้บัญญาได้ทันควัน เราก็ต้องตาย; เช่นเมื่อเผชิญกันกับอันตราย ที่มาอย่างรวดเร็วผลุนผลัน ถ้าเราไม่มีปฏิภาณพอ เราก็ไม่รู้ว่า จะทำอย่างไร ให้พ้นจาก อันตรายนั้นได้ในพริบตาเดียว อย่างนี้เป็นต้น. นี้ก็เป็นบัญหาของมนุษย์อยู่มาก คือ เราไม่มีบัญญาที่ถูกต้อง และทันแก่เวลา.

ต่อมาอีกได้พูดถึง มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งกู่กันกับ สมมาทิฏฐิ, พูดถึงสมมาทิฏฐิ โดยตรง แต่ก็ต้องเนื่องไปถึงมิจฉาทิฏฐิด้วย เพราะเป็นของตรงกันข้าม. *เราไม่รู้ว่า เรามีหรือเป็นมิจฉาทิฏฐิ แม้ว่าเราจะกำลังเห็นกงจักรเป็นดอกบัวอยู่* เราก็ยังไม่รู้สึก; นี้เป็นกวามยากลำบากอย่างยิ่ง เพราะถ้ามีอวิชชา มีความไม่รู้ ก็ย่อมไม่รู้ว่า อันนี้ผิด. ทีนี้สิ่งที่ผิด กึกลายเป็นเห็นว่าถูก กลายเป็นเห็นกงจักรเป็นดอกบัว, แล้วส่วนที่มัน เป็นกงจักร คือเป็นฝ่ายทำกวามทุกข์นั้น มันก็มีลักษณะสวยงาม หรือว่าย้วยวนกว่า; ฉะนั้น กงจักรนั้นจึงถูกเห็นเป็นดอกบัวได้ง่าย เราจึงตกอยู่ในบ้ญหานานาชนิด คือ เหมือนกับตกอยู่ในห้วงพัดผันของสิ่งที่เรียกว่าปัญหา หรือกงจักร.

เรา *ต้องศึกษา* กันเป็นพิเศษ คือให้รู้ถึงขนาดที่รู้จักแยกออกไปว่า มัน *เป็น* มิจฉาทิฏฐิ หรือเป็นสัมมาทิฏฐิอย่างไร; พูดอย่างเปรียบเทียบหน่อยก็คือว่า ไม่ให้ กิเลสมันตบตา หรือหลอกลวงได้. แต่ก็ยากลำบากที่มันมีมาแต่อ้อนแต่ออก สะสม ขึ้นมาทีละนิก ๆ ทีละนิก ๆ ที่จะตกไปในผ่ายยึกมั้นถือมั้น, พอใจในสิ่งที่เป็นที่ตั้งแห่ง ความทุกข์. ถ้าไม่ได้รับการอบรมดี ไม่ได้เกิดในสกุลที่เป็นสัมมาทิฏฐิ ก็เรียกว่า มีบุญน้อย คือ ยากที่จะมีสัมมาทิฏฐิได้. ในวันนี้จะพูดถึง จุดหมายปลายทาง ใหฐานะเป็นภาวะแห่งความหมด บั๊ญหา คือเราได้เดินทางมาเรื่อย ด้วยคุณธรรมอย่างที่ว่ามาแล้ว อย่างนั้นอย่างนี้. นี่จะพูดถึงจุดหมายปลายทางว่า คืออะไร, หรือถ้าจะดูกันในแง่ที่ว่า มันจะมาถึง ได้อย่างไร เป็นวิธีการแก้บั๊ญหา; ถ้าถึงจุดหมายปลายทางเมื่อไร ก็แปลว่า หมด บัญหา.

# สิ่งที่เป็นจุดหมายปลายทาง

ทีนี้ จะทั้งบัญหา อย่างบัญหาของกนธรรมดาสามัญ **ในแง่บองประยุกต์** ก็อว่า เข้าใจได้ หรือปฏิบัติได้นี้ ว่า *จุดหมายปลายทางของคนเรานี้ มันคืออะไร ?* บัญหาชนิกนี้มันขยายความออกไปได้ หรือกล่าวได้ในรูปประโยคอย่างอื่น เช่นว่า เกิดมา ทำไม เป็นต้น. ถ้าเรารู้ว่า เกิดมาทำไม ก็เท่ากับรู้ว่า อะไรเป็นจุดหมายปลายทาง.

ขอให้ไปเทียบดูเอาเอง ว่าจะผูกเบ็นรูปบัญหาขึ้นมาในลักษณะอย่างไรบ้าง ที่เบ็นกวามจำเบ็น หรือเบ็นกวามสำคัญอย่างยิ่งของมนุษย์เรา ว่าถ้าไม่ถึงจุดหมายปลายทาง ก็ต้องเรียกว่า เสียชาติเกิด. ที่พูดนี้เบ็นกำหยาบสักหน่อย แต่ไม่รู้ว่าจะพูดอย่างไรดี จึงว่า เสียชาติที่เกิดมาเบ็นมนุษย์; บางทีก็แถมเข้าไปว่า ได้พบพระพุทธศาสนา แล้ว ก็ยังไปไม่ถึงปลายทาง จึงถือว่าเบ็นสิ่งสำคัญที่กวรจะสนใจ และไปให้ถึง.

ถ้าถามขึ้นมาว่า *อะไรเบ็นจุดหมายปลายทาง* ? ตามธรรมกา พุทธบริษัท ทั้งหลาย จะตอบว่า "นิพพาน"; นี้ตอบเป็นธรรมเนียม. มันก็ถูก ก็จริง ; ไม่ใช่เป็นแต่ธรรมเนียม แต่ว่าตามธรรมเนียมก็ต้องตอบอย่างนั้น เพราะว่า กนที่ไม่รู้จัก นิพพานก็ตอบอย่างนั้น เพราะเป็นธรรมเนียมที่ถามแล้ว ก็ต้องตอบอย่างนั้น ; ก็เป็น อันว่า กำตอบที่ถือเป็นหลักได้ว่า จุกหมายปลายทางนั้น คือนิพพาน, แล้วก็ตอบเผือ ไว้ทั้งที่ยังไม่รู้ว่า นิพพานก็ออะไร. นี่ก็ไม่ผิก ก็เลยถือว่า จะตอบเผือไว้ก็ได้. ฉะนั้น เรามาพูดกันถึงกำว่านิพพาน ให้เป็นที่เข้าใจ จนมองเห็นได้ด้วยตนเองว่า เป็นจุดหมาย ปลายทางได้อย่างไร.

## นิพพาน เป็นจุดหมายปลายทางได้อย่างไร ?

เกี่ยวกับข้อนี้ ต้องขอทำความเข้าใจบางอย่างเป็นพิเศษ แทรกเข้ามาก่อน คือว่ามีการแบ่งแยก ออกเป็นสองพวก : – พวดหนึ่ง ถือว่า *เราจะต้องตายแล้วเกิด* – ทายแล้วเกิด – ตายแล้วเกิด ; อย่างเกิดจากท้องแม่ แล้วตายอย่างเข้าโลงนั้นแหละ เรื่อย ๆ ไป เป็นจำนวนมาก ๆ ชาติ, แล้วเราก่อยดีขึ้นทุก ๆ ชาติ. ชาติสุดท้าย มันจะ ล่วงไปก็อสงไขยแสนกัปป์ ก็สุดแท้ **แล้วเราก็บรรลุนิพพาน** อย่างนี้ก็มี ; ตัวหนังสือ ที่เขียนไว้อย่างนี้ก็มี.

อีกพวกหนึ่ง *ไม่ได้ถือขาติอย่างนั้น* กือถือเสียว่า เวลาที่กิเลสไม่ได้ เกิดขึ้น เราอยู่กับนิพพาน หรือเป็นนิพพานชนิกชั่วกราวอยู่ตลอดเวลา ; ฉะนั้น เราก็มีหน้าที่เพียง ทำอย่าให้กิเลสเกิดขึ้น ให้ระยะเวลาที่อยู่กับนิพพานนั้นยึดออกไป ๆ ให้ยาวออกไป – ยาวออกไป ยึดออกไป จนกระทั่งว่า ไม่มีโอกาสที่จะเกิดขึ้นอีกต่อไป เราก็นิพพานที่สมบูรณ์และแท้จริง ไม่ใช่นิพพานชิมลอง หรือนิพพานชั่วกราวอย่างที่ เราจะชิมลองได้จากกวามรู้สึกในบางขณะ ที่กิเลสมได้เกิดแม้แต่ประการใก.

ถ้าเป็นนิพพานอย่างที่กล่าวมานี้ ก็ไม่ต้องจำกัดลงไปว่า ต้องตายแล้วเกิด ตายแล้วเกิด – ตายแล้วเกิด, หรือจะพูดว่า ตายแล้วเกิดก็ได้ แต่ต้องเป็นอีกกวามหมาย หนึ่ง; ฉะนั้นในชาตินี้ที่นี่ ในโลกนี้ ในบัจจุบันนี้แหละ อาจจะทำนิพพาน ให้ปรากกฏออกมาถึงที่สุดได้. นิพพานมีกวามหมายต่างกันอย่างนี้ แม้จะถือหลักทั่วไป ตรงกันว่า มีนิพพานเป็นจุดหมายปลายทาง.

#### ความหมายของนี้พพาน

ทีนี้ พูกถึงนิพพานโดยทรงกันสักหน่อย ว่ามีความหมายอย่างไร จะได้เข้าใจ นิพพานอย่างถูกต้องขึ้นมาบ้าง.

#### จุดหมายปลายทางของคนคืออะไร

*นิพพาน*, เก้าเอาตามตัวหนังสืบ ก็แปลว่า *ดับ เย็น*; นี้ย่อมเป็นการ บอกอยู่ในตัวแล้วว่า *ถ้ามีการดับ ก็จะต้องดับสิ่งที่มีการเกิด*, หรือถ้าว่า ดับเย็น ก็จะต้องมีกวามร้อน หรือการอยู่ด้วยกวามร้อน แล้วมันดับเย็นลงไป.

ในความหมายทั่วไปที่**ใช้กันอยู่ตั้งแต่ก่อนพุทธกาล** มาจนถึงพุทธกาล กำว่า **นิพพาน แปลว่า ดับเย็น ;** แต่แม้จะพูกว่า ดับเย็น ก็ยังมีความหมายเป็น สองชั้น หรือสองชนิก อยู่นั้นเอง : คือไฟธรรมดากับนี้ก็เย็นเหมือนกัน, หรือจิตใจ ที่ร้อน แล้วความร้อนแห่งจิตใจดับลง อย่างนี้ก็เรียกว่า ดับเย็นเหมือนกัน เป็นนิพพาน เหมือนกัน. ฉะนั้นจึงพบหลักที่กล่าวไว้ในพระบาลีนั้นเองว่า : –

นิพพาน นี้หมายถึง ดับเย็นของวัตถุ ก็ได้ วัตถุร้อน ๆ เช่นไฟที่กำลังไหม้ อยู่, หรือถ่านไฟแดง ๆ อยู่ ดับเย็นลงไป, นี้ก็เรียกว่านิพพานของถ่านไฟ คือถ่านไฟ มันนิพพาน. ถ้า สัตว์ที่มีพยศคุร้าย มันถูกฝึกให้เชื่อง หมดพยศร้าย อย่างนี้ก็เรียก ว่า ดับเย็นของสัตว์ ตัวนั้น, เป็นนิพพานของสัตว์ตัวนั้น. ถ้า ความร้อนใจของมนุษย์ ดับไป ชนิดไหนก็ตาม ก็เรียกว่าดับเย็น, ดับจริงถึงที่สุด ซึ่งก็เย็นจริง ๆ; ดับ อย่างไม่ถึงที่สุด ก็เย็นชั่วกราว เรียกว่าดับแห่งกวามร้อนทางจิตใจ คือกิเลส, หมายถึง ความรู้สึกตามธรรมดาสามัญของบุถุชน ที่รู้สึกไปด้วยอำนาจของอวิชชา แล้วก็มีแต่ ความร้อนนานาชนิดหลาย ๆ แบบ.

เมื่อ ดับอวิชชา ซึ่งเป็นต้นตอของกิเลสทั้งหลายได้ ก็จะมีความเย็นเกิดขึ้น เรียกว่า นิพพานตามหลักแห่งพระพุทธศาสนา คือสิ้นกิเลส. คำว่า *"สิ้นกิเลส"* นี้ มีกำแทนชื่อเรียกกันได้หลายอย่าง เช่นเรียกว่า *หมดความยึดมั่นถือมัน* ก็ได้, *หมด* การเวียนว่ายในวัฏฏสงสาร อย่างนี้ก็ได้ มีหลาย ๆ คำ ; เอาความหมายของมันให้ถูกต้อง แล้วก็จะพบได้เองว่า มันตรงกันอย่างไร. รวมใจกวามในที่นี้ก็คือว่า กวามเย็นแห่งจิตใจที่ปราศจากกิเลส เรียกว่า นิพพาน มีเป็นขณะ ๆ ตามที่ว่า กิเลสยังไม่เกิดก็ได้ ; เป็นเองน้อย ๆ เป็นของชิมลอง. อย่างที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า จิตนี้ประภัสสร คือว่างเฉย แล้วก็เศร้าหมองเมื่อ กิเลสเกิดขึ้นเป็นครั้งเป็นคราว.

เมื่อ **กิเลสเกิด** ขึ้นเป็นกรั้งเป็นกราว ก็สูญเสียสภาวะเดิมของมัน **ด็ร้อบ** ขึ้นมา; พอประเดี๋ยวเหตุบัจจัยอันนั้นหมดไป ก็เป็นสภาวะเดิม; ฉะนั้น เราต้องผึกจิต ชนิดที่ ไม่ให้เปลี่ยนได้อย่างนั้นอีก, หมายกวามว่า ไม่ให้เกิดมีกิเลสขึ้นมาในจิตนั้นได้อีก ก็อ **จิตอยู่ในสภาพที่จะเกิดกิเลสไม่ได้อีก** มันก็ **เป็นประภัสสรตลอดกาล** จึงจะ เรียกว่า **นิพพาน** ในที่นี้.

เราจะรู้จักสิ่งนี้ได้ ก็ต้องสังเกตดู ทุกคราวที่เกิดกิเลสเบ็นความร้อนขึ้นมา แล้วมันหมดไป แล้วมันเย็นอย่างไร, เดี๋ยวมันก็ร้อนขึ้นมา เดี๋ยวก็ดับไปเย็นอย่างไร; ยย่างนี้เรื่อย ๆ ไป จะรู้จักนิพพานเร็วเข้า, รู้เร็ว รู้ดีกว่า ที่จะอ่านจากหนังสือ. ฉะนั้น เรื่องนิพพาน เป็นต้นนี้ จะต้องสึกษาจากภายใน.

เรามีหน้าที่ดำรงต**ัวให้ถูกอย่าให้เกิดร**้อนขึ้น

เดียวนี้ เรารู้แล้วว่า **นิพพาน**นี้แปลว่า **ดับเย็นแห่งความร้อน** ดับเย็น แห่งความทุกข์: เราก็มีหน้าที่ต่อไป ที่จะต้องกำรงตัวไว้ในความถูกต้อง อย่าให้เกิด ร้อนขึ้นมาได้. ถ้าเกิดร้อนขึ้นมาได้ ขอให้ยอมรับเสียดีๆว่า ได้กำรงตัวไว้ผิดแล้ว กำรงจิตไว้ผิดแล้ว ความร้อนจึงเกิดขึ้นมา.

มีพระบาลีว่า *จกุขุ้ อาทิตฺตํ, รูปํ อาทิตฺตํ* เป็นท้นนี้ *ว่าดวงตาก็ลุกโพลง, รูปก็ลุกโพลง*, จักขุวิญญาณ – การเห็นทางตา ก็ลุกโพลง; ทั้งทัวลุกเบ็นไฟ ดวงตา ลุกเบ็นไฟ เราก็ไม่รู้สึก เราไม่รู้จัก. ใกรรู้สึก หรือว่ามองเห็นบ้าง กวงตาของเรา กำลังลุกเป็นไฟคีกรักน, รักนเพราะมีไฟลุกที่นั้น, แล้วรูปที่มากระทบตาของเราก็ลุก เป็นไฟ, แล้วจักขฺวิญญาณ คือการเห็นทางตาของเรา ก็ลุกเป็นไฟ.

คำว่า อาทิตฺติ นี้ ตามตัวหนังสืออย่างถูกต้อง ต้องแปลว่ากำลังลุกเป็นไฟ เหมือนกับควงอาทิตย์; เราไม่เคยรู้สึก หรือมองเห็นใช่ไหม ? นี่พูดกันตรง ๆ. เราไม่เลยรู้สึก ว่า ดวงตาลุกเป็นไฟ, หรือ รูปที่มากระทบตาก็ลุกเป็นไฟ, การเห็น ทางตาของเราก็ลุกเป็นไฟ, พวก สัมผัส เวทนา ทั้งหลายที่เนื่องกัน ก็ลุกเป็นไฟ ทั้งหมด กระทั่งเป็นทุกข์เป็นร้อนเป็นไฟติกอยู่ภายใน. ทางหู ก็เหมือนกัน ทางจมูก ก็เหมือนกัน ทางลิ้นก็เหมือนกัน ทางผิวหนังก็เหมือนกัน กระทั่งทางจิตใจเอง ก็เป็น อย่างเดียวกัน.

ถ้าเราไม่เข้าใจข้อนี้ เราก็ไม่อาจจะเข้าใจคำว่า "กับเย็นเป็นนิพพาน": หมาย กวามว่า ถ้ามีสติสัมปชัญญะพอ ตา นี้ก็จะไม่เห็นรูปด้วยความโง่หรืออวิชชา คือไม่สัมผัส รูปด้วยอวิชชา, หูก็ไม่สัมผัสเสียงด้วยอวิชชา จมูกก็ไม่สัมผัสกลิ่นด้วยอวิชชา ซึ่งเป็น เหตุให้เกิดตัณหา อันเป็นของร้อน. ความร้อนนั้น บางทีก็ ร้อนอย่างราคะ หรือ โลกะ ซึ่งมันก็ร้อนไปแบบหนึ่ง, บางทีก็ ร้อนอย่างโทสะ ซึ่งร้อนอย่างฉุนเฉียว วู่วาม, บางทีก็ ร้อนอย่างโมทะ ซึ่งร้อนไปอีกแบบหนึ่ง และอาจจะหลอกว่าเย็น ก็ได้.

ต้องรู้จักลักษณะของความร้อน หรือความทุกข์

เมื่อต้องศึกษาจากของจริงอย่างนี้ ก็ต้องพยายามเท่านั้นเอง; มันช่วยไม่ได้ ที่จะให้คนอื่นอธิบายให้พั่ง ให้เราเข้าใจได้ จนถึงบรรลุธรรมะนี้ได้. เมื่อ **เราอยากเย็น** เราก**็ ต้องรู้** ว่า **ร้อนนี้เป็นอย่างไร**. แต่เกี๋ยวนี้ *ร้อนอยู่ ก็ไม่รู้ว่าร้อน* เพราะมีความ ชินชาชนิดหนึ่ง อย่างที่เขาพูดกันอยู่ ว่า "หนอนที่อยู่ในพริกไม่เกยรู้สึกร้อนเลย"; ส่วนเราไปถูกเข้า ไปขยำเข้าแล้วมันร้อน. นี่เป็นเรื่องทางวัตถุทางรูปธรรม. ร้อนทางนามกรรม ทางจิตใจ ก็เหมือนอย่างทางวัตถุ; *เมื่อร้อนอยู่* เราก็ไม่รู้สึกร้อน เหมือนกับหนอนในพริก ก็เลยไม่ต้องรู้ว่า จะต้องเย็น หรือจะต้อง แสวงหาความเย็น ก็เลยถือเอาความทุกข์ความร้อนนั้นเป็นเรื่องสนุกสนานไปเสียเลย. นี้ยังโง่มากเกินไป; ต่อมาคนฉลาดขึ้นบ้าง : มองเห็นความทุกข์ว่าเป็นความทุกข์, มีความยึดมั่นที่ไหน เป็นความทุกข์ที่นั้น, กือ **มือวิชชาที่ทำให้ยึดมั่นที่ไหน ในสิ่งใด** เมื่อไร ก็มีความร้อนที่นั้น; รู้อย่างนี้จึงก่อย ๆ เกลียดความร้อน หรือความทุกข์; แต่เราก็รู้กันแต่ความร้อน หรือความทุกข์ชนิดผิวเผินมาก ความร้อนที่แท้จริงนั้นไม่รู้.

ยก ตัวอย่าง ความทุกข์ที่เกิดคามธรรมดา เช่นกวามเจ็บไข้ หรือกวาม บากเจ็บเป็นแผล แม้ที่สุดในการถูกยิง รู้สึกเจ็บปวดที่เนื้อที่หนังอย่างไร นี้เรียกว่า เป็น กวามทุกข์ หรือกวามร้อนอย่างธรรมดา เป็นของเอ็กน้อย **เป็นเพียงหุดบเวทนา** เท่านั้น. **ถ้าว่ามีอวิชชา** มีกวามโง่ มันจะยึดมั่นถือมั่น ว่ากูเจ็บ กูไข้ กูถูก่ยิง กูอะไรต่าง ๆ อย่างนี้ก็เรียกว่า **ร้อนด้วยอุปาทาน ด้วยกิเลสตัณหา, นี่ร้อนลึก** ร้อนมาก. ถ้ารู้จัก กวามร้อนในระดับนี้ละก็ พอจะพูดกันรู้เรื่องในเรื่องของนิพพาน.

มีคำเปรียบเทียบไว้ในพระพุทธภาษิต ว่า ถูกยิงด้วยลูกศรธรรมดา ไม่ได้ อาบยาพิษ ก็รู้สึกเจ็บบ้าง เป็นทุกขเวทนาในระดับธรรมดา; ดึงศรออกเสียค่อย ทายเจ็บ. ทีนี้ มีลูกศรอีกดอกหนึ่ง อาบยาพิษมาเต็มตัว แล่นมาเสียบเข้าไปอีกทีหนึ่ง; ความเจ็บอย่างนี้ก็เหลือประมาณ บางทีจะขาดใจตายไปเลย เพราะยาพิษ.

เปรียบกวามที่กล่าวมานี้ เหมือนเมื่อเราถูกเข้ากับอะไรที่เป็น ความทุกข์ตาม ธรรมดา สามัญนั้น มันทุกข์อย่างที่เรียกว่า ถูกลูกศรธรรมดาเล็ก ๆ ไม่มียาพิษ; แต่ พอไปรู้สึกว่า "ถูถูก" เข้าเท่านั้นแหละ ภูเป็นเจ้าของกวามทุกข์นี้ขึ้นมา เท่านั้นแหละ ก็เลย เหมือนกับถูกลูกศร ดอกที่สอง ที่อาบยาพิษ. กนโง่ ๆ ก็ถูกลูกศรพร้อมกันทั้ง สองดอกเรื่อยไป : ลูกศรธรรมดาก็ถูก ลูกศรอาบยาพิษ ก็ถูกอีกด้วย; เพราะพอ อะไรเกิดขึ้นแก่เรา เราก็มีทุกขเวทนาเท่านั้นเสียชั้นหนึ่งแล้ว, แล้วยังมีความยึดมั่น ถือมั่นในทุกขเวทนานั้น ทุกข์มากขึ้นไปกว่านั้นอีกมาก และเร็วจนไม่รู้สึกทัว.

พระพุทธเจ้า ทรงสอนให้รู้จักแยกออกไปเสียจากกัน ว่า ส่วนที่เป็นไปตาม ธรรมชาติที่เรียกว่า **บันธ์ นั้นมันเป็นของมันเอง** : ความเกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตาย ตามธรรมดาสามัญ นี้เป็นของมันเอง มีอยู่ระดับหนึ่ง เป็นความทุกข์อย่าง เด็กเล่น. ทีนี้พอ**ไปยึดถือเบ้า** เอาความเกิดของกู ความแก่ของกู กวามเจ็บของกู ความตายของกู อะไรขึ้นมานี้ กึกลายเป็นลูกศรดอกที่สอง ซึ่ง **เป็นตวบนัญหา** ของคนเรา หรือเป็นตัวบัญหาที่พระพุทธเจ้าท่านทรงยกขึ้นมา เป็นเรื่องสำคัญสำหรับให้ศึกษา.

ในเรื่องอริยสัจจ์, กำว่า "ทุกข์" ในอริยสัจจ์ นั้น หมายถึงทุกข์พื้มา จากอุปาทาน – กวามยึกมั่นถือมั่นทั้งนั้น; ถ้าเป็นเรื่อง เกิก แก่ เจ็บ ตาย ล้วน ๆ ก็ไม่มีปัญหาอย่างนี้. พระอรหันต์ ก็ยังมีความเจ็บ ความแก่ และกระทั่งความตาย ลงไป; แต่ท่านไม่มีความเจ็บของเรา ความแก่ของเรา ความตายของเรา; ฉะนั้น จึงไม่อยู่ในความทุกข์ชนิกนี้. ส่วนผู้ที่ไม่ใช่พระอรหันต์ละกึ อะไร ๆ ก็ของเราทั้งนั้น : ความเกิดของเรา ความแก่ของเรา ความเจ็บของเรา ความตายของเรา อะไรนิดหนึ่ง ก็ของเรา.

**ลวามพุกบ์พี่มาจากอุปาทานนี้ลือลวามพุกบ์ที่แท้จริง** เป็นเรื่องของอริยสัจจ์ แล้วก็มาจากอวิชชา มาจากฑัณหา มาจากอุปาทาน จึงได้เกิดกวามทุกข์ชนิดนี้. พระอรหันต์ท่านไม่มีอวิชชา ฑัณหา อุปาทาน แม้จะมีอาการอย่างนั้น ก็ไม่มีกวามทุกข์ ในรูปที่เรียกกันว่า "กวามทุกข์", มันเป็นทุกขเวทนาตามธรรมกาสามัญไป.

ที่ว่า "ไม่มีทุกข์" ภาวะไม่มีทุกข์ เป็นทุกขนิโรธ นั้นก็ดับตัณหา อุปาทาน นั้นเสีย ก็เลยไม่เกิดความทุกข์อีกต่อไป. นี้ทำอย่างไร ? ก็คือ เป็นอยู่ให้ถูกต้องด้วย อริยมรรคมีองค์แปด : อยู่อย่างนี้ ถ้าอยู่ได้ก็ถึงที่สุดจริง คือสมบูรณ์จริง ๆ, แล้ว จะไม่มีอวิชชา ตัณหา อุปาทานจริงเหมือนกัน ก็เลยไม่มีความทุกซ์ เรียกว่าไม่มีไฟไหม้.

# ทุกข์ปรากฏที่ไหน ต้องดับที่นั่น

อีกข้อหนึ่งที่จะต้องมองให้เห็นพร้อมกันไปในกราวเกียว กือ ทุกข์ปรากฏ ที่ไหน หรือจากอะไร เราต้องกับที่นั้น หรือจากเหตุอันนั้น, กับสิ่งที่เป็นเหตุของกวาม ทุกข์นั้น; อย่าแยกกันเป็นกนละที กนละเรื่อง กนละกราว. เมื่อ ความทุกข์เกิดจาก อวิชชา ซึ่งเป็นเหตุให้เกิดตัณหา อุปาทาน มันก็ ต้องคับที่อวิชชา ตัณหาอุปาทาน; ทำไมจะต้องไปจ้างเทวดามากับ เสียเป็ก เสียไก่ เสียหัวหมูหัวอะไรต่าง ๆ เหล่านี้.

เพราะว่าความทุกข์นั้นเกิดมาจาก อวิชชา ตัณหา อุปาทาน มันก็ต้องดับลง ไปที่ต้นเหตุของมัน. ความทุกข์เกิดที่ไหน : ก็กือ เกิดที่ตา ที่หู ที่จมูก ที่ลิ้น ที่กาย ก็ต้องดับกันให้ถูกเรื่องที่ตรงนั้น; แต่ว่า ในที่สุด ก็ต้องถือว่า มันเกิดที่ใจ; เพราะ แม้แต่เข้ามาทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางผิวหนังอะไรก็ตาม มันก็ไปรวมจุด อยู่ที่ใจ จึง ต้องจัดการที่สูนย์กลาง คือ ใจ.

ที่นี่ (ในสวนโมกข์) เรา *มีภาพแสดงการดับทุกข*ึ่ว่ามันเกิกที่ไหน กับที่นั้น กือสระน้ำที่มีต้นมะพร้าวอยู่กลางสระ ทางทิศใต้ เรียกว่า ภาพการดับทุกข์. นิพพาน **เกิดที่วัฏฏสงสาร** นั้นเอง **ก็ดับที่วัฏฏสงสาร**, ทุกข์อยู่ที่วัฏฏสงสาร พอดับความทุกข์ ที่วัฏฏสงสารลงไป นิพพานก็อยู่ที่นั้น; ฉะนั้น ต้นมะพร้าวกับน้ำทะเลขี้ผึ้ง ก็อยู่ด้วย กันที่นั้น. ให้ดับความหมายของวัฏฏสงสารเสีย ก็จะมีนิพพาน คือดับวัฏฏสงสารที่อยู่ ที่นั้น : หยุดทุกข์ หยุดกวามเวียนว่ายของกองทุกข์.

กนเขามักจะเอาไปแยกกันเสีย : มีความทุกข์ที่บ้าน เอามาดับที่วัก หรือมี กวามทุกข์เกิดที่ตา ที่หู เขาก็ไปดับที่ไหนกันก็ไม่รู้ ; ไม่แก้บัญหาให้ถูกเรื่อง ถูกสถานที่ ถูกเหตุการณ์ของมัน. นี่เป็นอันว่า เรารู้กวามหมายของกำว่า "นิพพาน" ก็อ ความคับเย็นแห่ง สิ่งที่มีความร้อน พอสมกวรแล้ว. ที่นี้จะย้อนไปพูกกันถึงเรื่องว่า มีนิพพานเป็น จุดหมายปลายทางนี้อย่างไร ?

ควรรู้จักละอายกลัวทุกข์ ทุกชาติที่ต้องเกิด
 พวดลนที่เขาเชื่อการเวียนว่ายตายเกิด, เข้าโลงแล้ว เข้าโลงอีก, เข้าโลง
 แล้ว เข้าโลงเล่า, กว่าจะนิพพาน อีกร้อยชาติพันชาตินั้น; เราก็ไม่ไปว่าอะไรเขา
 ในเมื่อเขาอยากจะเชื่ออย่างนั้น เพราะว่าเขาไม่อยากจะเชื่ออย่างอื่น. ถ้าไม่ให้เขาเชื่อ
 อย่างนั้น เขาก็จะไม่เชื่อเสียเลย แล้วบาปก็จะมาอยู่ที่เรา ที่ไปบอกเขาว่า อย่าเชื่ออย่างนั้น,
 แล้วเขาก็ไม่มีอะไรจะเชื่อ มันก็ยึงร้ายไปกว่าที่จะไม่เชื่ออย่างนั้น.

แต่ทีนี้ เราเห็นว่า เชื่ออย่างนั้นมันนานนัก ไม่ทันใจเรา เราจึง ขอบ กำว่า "บาติ" เข้ามาให้ใกล้ ๆ หน่อย กือในจิตนี้ : เกิดตัวกู – ของกู, มีกวามมั่นหมาย โดยความเป็นตัวกู – ของกู ในเรื่องอะไรก็ตาม ขึ้นมาครั้งหนึ่ง ก็เรียกว่าชาติหนึ่ง. ตัวดูเกิดทีหนึ่ง ก็เรียกว่าบาติหนึ่ง เดี๋ยวก็ดับไปตามเหตุตามบ้จจัย, เดี๋ยวก็เกิดอีก; ฉะนั้น วันหนึ่งเราเกิดได้ตั้งหลายชาติ หรือเกิดเก่ง ๆ อาจจะได้หลายสิบชาติ เดือนหนึ่ง ปีหนึ่ง ก็หลายร้อยหลายพันชาติ หลายหมื่นชาติเหมือนกัน. ถ้าอย่างนี้ไม่ทันจะเข้าโลง เราอาจจะได้แสนชาติ อสงไขยชาติก็ได้ นับรวมเรื่องเล็กเรื่องน้อยเข้าไปหมด.

ใน พุก ๆ ชาติ นี่ ขอให้เรา รู้จักเบ็ตหลาบ รู้จักกลัว รู้จักละอายกันเสียบ้าง กีพอ; เมื่อเราไม่รู้ว่า นี้เป็นความทุกข์ น่ากลัว น่าละอาย เราก็ไม่มีความกลัว ไม่มี ละอาย มันก็ไม่ก้าวหน้า. ฉะนั้น ไปศึกษาให้มองเห็นว่า เกิดตัวกูลรั้งหนึ่งนี้ เป็น สิ่งพื้น่าละอาย ไม่รู้จะเอาหน้าไปซุกซ่อนไว้ที่ไหนแล้ว สำหรับพุทธบริษัท; เกิด อุปาทานเป็นตัวกู หมายมั่นขึ้นมานั้น *ในรูปของโลภะ* กรั้งหนึ่งก็ได้, *ในรูปของโทสะ* กรั้งหนึ่งก็ได้, *เป็นโมหะ* กรั้งหนึ่งก็ได้, ก็เรียกว่าเลวร้าย น่าละอาย และน่ากลัวที่สุด. ถ้ารู้สึกอยู่ดังที่กล่าวมาอย่างนี้ ก็จะก่อยกีขึ้นโดยเร็ว ในทางที่จะเกลียกกลัว กิเลส ถอยห่างออกมาเสียจากกิเลส ให้เป็นว่า เกิดมาชาติหนึ่งให้ฉลาดขึ้นนิดหนึ่ง, **เกิด** มาบาติหนึ่งให้ฉลาดขึ้นนิดหนึ่ง : เกิดรากะทีหนึ่ง ให้ฉลาดขึ้นมานิดหนึ่ง, เกิดโลภะ ทีหนึ่งให้ฉลาดขึ้นมานิดหนึ่ง. เกิดโทสะทีหนึ่งให้ฉลาดขึ้นมานิดหนึ่ง; เกิดโกธะ – กวามโกรธขึ้นมาทีหนึ่ง ให้ฉลาดนิดหนึ่ง, เกิดโมหะโง่ทีหนึ่ง ก็ฉลาดนิดหนึ่งทุกทีไป; อย่างนี้จะเร็ว ไม่กี่บาติก็จะดับเอ็นเป็นนิพพานได้ ไม่ต้องถึงหมื่นชาติแสนชาติ เพราะว่า มีกวามกลัว มีกวามละอาย มีกวามเข็ดหลาบ.

ในที่สุก ก็ถึงจุกอันหนึ่ง ซึ่งเรา**ไม่เกิดดัวกู** ในรูปของโลภะก็ดี โทสะก็ดี โมหะก็ดี นั้นแหละก็อนิพพาน หรือ **เป็นจุดหมายปลายทางของมนุษย์** ที่กวรจะได้ สิ่งที่กีที่สุก ที่มนุษย์กวรจะได้; แล้วกุณไปกิกกู ว่ามีอะไรดีกว่านี้ ที่มนุษย์กวรจะได้ ก็อได้ชีวิทชนิกที่เป็นชีวิทจริง ไม่ใช่ชีวิทชนิก *biology* ชีววิทยาซึ่งตายเกิด – ตายเกิก อยู่ในตัวมันเอง.

ชีวิตที่แท้จริง ไม่มีตายอีกต่อไป นั่นจึงจะเรียกว่าชีวิต เพราะว่าชีวิตนั้น แปลว่าความเป็นอยู่; ถ้ายังมีตายสลับอยู่ละก็จะเรียกว่า ชีวิตที่แท้จริงได้อย่างไร. ฉะนั้น ต้อง**ไม่มีเกิดตัวกูอีกต่อไป จึงจะเป็นบีวิตจริง;** มีธรรมะอันเป็นอมตธรรม คือ *ไม่มีความเกิด ความแก่ ความเจ็บ ความตาย* สำหรับตัวกูอีกต่อไป นี้คือ **จุดหมาย** ปลายทางอยู่พื้นี้ จะดีกว่าสึงทั้งปวงอย่างไร ก็ไปเทียบเกียงดู. ถ้าผมพูด ผมก็ถูกค่า ว่าเป็นนักโฆษณาเป็นแน่นอน เมื่อผู้พึ่งไม่เข้าใจ ก็อย่าต้องพูด.

ควรพิจารณาดูว่า แต่ละคนมีจุดหมายปลายทางเพียงไร ขอฝากให้ไปพิจารณาดูเอาเองว่า *ชีวิตมันเป็นอย่างไร ? มีค่าสูงสุดจริง* หรือไม่ ? ควรจะอือว่าเป็นเป้าหมายปลายทางหรือไม่ ? เรายกเอากำว่า "เบ้าหมาย" อย่างที่เขาชอบใช้กันเวลานี้ ขึ้นมาเป็นเรื่องสำหรับพูกก็ได้เหมือนกัน; เช่นจะตั้งปัญหา ขึ้นมาว่า : -

ၜၣၜ

พวกกุณมีเป้าหมายในชีวิตของกุณอย่างไร ร ผมก็ไม่ต้องตอบเพราะกุณก็ รู้เอง. แต่อยากจะบอกว่า บางกนเขาอาจจะกิดตื้น ๆ สั้น ๆ เพียงว่า มีเงินใช้เหลือเพือ ในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ก็พอแล้ว; นี่กือเป้าหมายของกุณ ตามกวามรู้สึก เกิม ๆ ของกุณ. ที่จริง **องมือะไว** ที่สูงไปกว่านี้ ที่สูงไปกว่าเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นั้นมันมีอะไว.

เกี๋ยวนี้มาบอกว่า ยังมี ที่เป็นเป้าหมายสูงไปกว่านั้น เป็นจุกหมายปลายทาง กือ จิตใจที่มีอำนาจอยู่เหนืออำนาจของ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นั่นเอง. อิทธิพลของเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ กรอบงำจิตใจชนิกนั้นไม่ได้, จิตใจชนิกนั้น อยู่เหนืออิทธิพลเหล่านี้. อย่างนี้ก็เรียกว่าเป็นเป้าหมายปลายทางของพุทธบริษัท.

ทรงนี้ กุณพึ่งให้เข้าใจก่อน เกี่ยวพอผมเอ่ยชื่อที่เขาใช้เรียกกันในภาษาบาลี แล้ว กุณก็จะเกลียดมันอีก คือคำที่เขาเรียกว่า *โอกุตตระ* หรือ โลกอุดร, เดี๋ยว กุณก็ชักจะไม่สนใจแล้ว. *โลกุตตระ* หรือ *โลกอุดร* แปลว่า *อยู่เหนือโลก* ยิ่งไปกว่า โลก พันโลก. **"โลก" ก็คือ สิ่งที่มีค่า เพียงเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ;** ที่อุดมสมบูรณ์ที่สุด อย่างธรรมดาสามัญ ก็เรียกว่า *โลกมนุษย์*, อย่างดีเลิศ ก็เรียกว่า *โลกเทวดา*, เว้นเรื่องกามเสีย เว้นเรื่องกินเสีย ก็ได้ เหลือเรื่องเกียรติบริสุทธิ์ ก็เป็น เรื่องของ *พรหมโลกนานาแบบ*. แม้เป็นพรหมโลกแล้ว ก็ยังเป็นโลก เพราะว่ายังมี ตัวกู ที่จะหลงอยู่ในเกียรทิ คือ อัตตา ว่าตัว ว่าตนชั้นเลิศ ชั้นวิเศษ เหนือกาม เหนือ อะไรแล้ว แต่ยังมีตัวกอยู่; อย่างนี้เรียกว่าโลกทั้งนั้น.

ทีนี้ พวกเรา **กำลังอยู่ในโลกไทน ?** ถึงเทวโลก พรหมโลกแล้วหรือยัง **ร** โดยธรรมดาก็อยู่เพียงแก่มนุษย์โลก ก็จะยังไม่ไก้ ก็อ ยังไม่เท็มเบียมบริบูรณ์แม้ในโลก มนุษย์. เรายังหวังจะยื้อแย่งนายทุนอยู่ใช่ไหม **ร** เพราะว่า เขามันมีอะไรมาก ส่วนเรา ยังไม่ได้. **นี่เพียงแล่โลกมนุษย์ ก็ยังไม่ได้โดยสมบูรณ์**; ฉะนั้น จึงไม่ต้องพูด ถึงเทวดา เทวโลก หรือพรหมโลก. *จิตใจของเราจึงอยู่ภายใต้โลก ภายใต้การบีบคั้น* ของเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ อย่างไม่รู้จักอิ่มไม่รู้จักพอ. ยังยอมตัวเป็นทาส ของสิ่งเหล่านี้ เพื่อจะได้สิ่งเหล่านี้ให้มากขึ้นไป ให้ยิ่งขึ้นไป.

# ผู้ที่รู้จักโลกดี ต้องการอยู่เหนือโลก

เบ้าหมายของเราอยู่ที่นี่ คือภายใต้โลก; แล้วเป็นอย่างไรไหวไหม ? ฉะนั้น ผู้ที่มองเห็น จึงเห็นว่า ไม่ไหว; ต้องการจะ **เขยิบต่อไปอีก** มันจึงเป็นเรื่องให้เกิดขึ้น ก็อ **เป็นเรื่องเหนือโลก**, มีจิตใจอยู่เหนืออิทธิพลของสิ่งต่าง ๆ ในโลก ที่มันบีบกั้นมนุษย์ ในโลกอยู่, ซึ่งเรียกอีกอย่างหนึ่ง ก็เรียกว่า กามารมณ์ก็ได้ : กามารมณ์ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย.

กามารมณ์ ทางทา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย, ความสมบูวณ์ ด้วยกามารมณ์เช่นนี้ เป็นที่ใผ่ผื่นกันนัก แล้วก็ไม่เกยมีใกรอื่มด้วยกามารมณ์ได้ เพราะ กวามต้องการนั้นขยายตัวได้เรื่อยไม่มีที่สิ้นสุด. ไม่เกยมีใกรอื่มด้วยกามารมณ์ แม้อายุ มากแล้ว มีอวัยวะเสื่อมในการบริโภคกามแล้ว จิตก็ยังกระหายต่อกามารมณ์อยู่; นี่คือ ยังไม่มีใครอื่ม จากกามารมณ์ เว้นแต่ผู้พื่มองเห็น และรู้ และเข้าใจ ว่านี้ลืออะไร เท่านั้น.

เมื่อรู้ว่า กามารมณ์ นี้คืออันตราย นี้คือศัตรู นี้คือสิ่งบีบคั้น มันจึงจะ เกลียดซังเรื่องกามารมณ์ขึ้นมา; ฉะนั้น จึงถือกันว่า หรือได้มีคำกล่าวไว้ว่า แม้พวกเปรต พวกสัตว์นรก มันก็ยังหิวกามารมณ์, พวกมนุษย์ก็หิวกามารมณ์ พวกเทวดาในสวรรค์ ก็หิวกามารมณ์. พอไปถึงเทวดาชั้นพรหม ชั้นนั้นเหนือกามารมณ์ แต่ไปติดในเรื่อง เกียรติก็เรียกว่าอยู่ในโลกของเกียรติ. ต่อพันจากนี้ไปอีกทีหนึ่ง จึงจะถึงเหนือโลก หรือ โลกุตตระ; ฉะนั้น เป้าหมายอยู่ที่นั้น. ถ้าจะเคา สิ่งพื้ดพื้สุดพื้มนุษย์ควรจะได้รับ ก็อไม่มีการบีบกั้น เผาลน ทีมแทง อะไร ผูกพันอะไรเลย มีอยู่ที่นั้น ก็เรียกว่า "ความรอด" หรือกวามหลุกพ้น หรือ เรียกว่า โมกขะ. กำว่า "โมกขะ" นี้ก็แปลว่า *พ้น* กือ *เกลี้ยงไป เสียจากสิ่งที่มา* พัวพัน หุ*้มห่อ แปดเปื้อนต่าง ๆ*, มีกำไข้เรียกแทนกันได้หลายกำ.

# จุดหมายปลายทางแท้จริง คือน์พพาน

เกี๋ยวนี้เรากำลังพูกถึงกำว่า *"โมกขธรรมประยุกต์" – ธรรมะที่ทำให้ถึง โมกขะ;* ที่เราอาจจะใช้ปฏิบัติได้ ก็คืออย่างที่เรากำลังพูกอยู่. นี้กือ **จุดหมาย ปลายทางที่แท้จริง** ที่สูงสุกแท้จริงก็คือ โ**มกขะทรือนิพพาน**. ทีนี้พูกอย่างนั้นพึ่งไม่รู้ และชวนง่วงนอน ก็พูกว่า กวามที่จิตอยู่เหนืออำนาจอิทธิพลของสิ่งท่าง ๆ ที่มีอยู่ในโลก ที่มันบีบกั้นเรา มันทรมานจิตใจเรา หรือยั่วให้เราหลงไปตามอำนาจของมัน; แม้เรา รู้สึกตัวอยู่ แต่ไม่เข้มแข็งพอ ไม่ฉลาดพอ ก็ต้องตกเบ็นทาส เป็นบ่าวของมัน.

ถ้าออกมาได้เสียจากสิ่งนั้น มา **เป็นอิสสระอยู่** นั้นเรียกว่า **จุดหมายปลาย** ทางของจิต หรือของมนุษย์ ที่ตรงตามความหมายของกำว่า มนุษย์. กำว่า "*มนุษย์"* แปลว่า *มีจิตใจสูง*; นี้ถ้า สูงสุด ก็ไปถึง นั้นคือ อยู่เหนือโลก. ฉะนั้น จะตอบ ว่า นิพพาน เป็นจุกหมายปลายทาง ก็ได้, ความรอดพัน หรือ วิมุตติ เป็นจุกหมาย ปลายทาง ก็ได้, โมกบะ เป็นจุกหมายปลายทาง ก็ได้, อมตธรรม – ภาวะของ ความไม่ตาย เป็นจุกหมายปลายทางของโลก ก็ได้.

ผมจะพูดภาษาธรรมดาหน่อยก็พูดว่า ชีวิตที่เต็มไปด้วยความสะอาด สว่าง สงบ ไม่มีความทุกข์เลยนี้ เป็นจุดหมายปลายทาง; เพราะฉะนั้น แม้ว่า กนจะมี เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ สมบูรณ์แล้ว แต่ถ้ายังมีเรื่องเสียบแทงในทางจิตใจอยู่ มันก็ยังไม่ได้ไปถึงไหน ยังอยู่ใกล้ ๆ นี่เอง. กุณไปพิจารณาดูให้เข้าใจเถิก ว่า เงิน ทอง ทรัพย์สมบัติ ก็มีแล้ว, เกียรติยศ ชื่อเสียงก็มีแล้ว, สึ่งอำนวยกวามสนุกสนาน เกี่ยวกับเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นี้ก็สมบูรณ์แล้ว; มันก็ยังมีสิ่งเ**สียบแทงในทางจิตใจ** เช่น กวามหลงใหล หรือ กวามใกร่ ที่มันใกร่ยิ่งขึ้นไป แปลกออกไป อะไรอย่างนี้ **ยังเหลียยยู่** จึงเียว่า ไม่ใช่จุกสุกท้ายของเบ้าหมายของสิ่งที่เรียกว่า ชีวิต ตามหลักการของพวกพุทธบริษัท.

พวกอื่นเขาอาจจะกกลงกันเพียงเท่านั้นก็ไก้ : เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่อง เกียรทิ ก็พอแล้วสูงสุดพอแล้ว. เราพุทธบริษัท ก้องพิจารณาดูให้ดี ว่า เดี๋ยวนี้ คน ทั้งโลกนี้ เขาก็ก้องการเพียงเท่านี้ แล้วก็ยังไม่ได้, แล้วก็ยังกำลังยือแย่งกันอยู่. ยังจะ พักเหวี่ยงกันอยู่ ยังกัดกันอยู่ พัดกันอยู่เพื่อจะแย่งชิงสิ่งเหล่านี้ : เพื่อเรื่องกิน เรื่อง กาม เรื่องเกียรทิ; นี้ก็ยัง **ในอิงความสมบูรณ์** ของสิ่งที่เรียกว่า **ดิน** หรือ **ดาม** หรือ **เกียรติ แล้วจะไปถึงกวามสมบูรณ์อันแท้จริง ก็ออยู่เหนือกวามบีบกั้นของสิ่งเหล่านี้ได้** อย่างไร.

รู้จักจุดหมายปลายทางของชีวิตไว้ เพื่อไม่หลงทาง

เอาละ, กุณเอาไปพิจารณาดูก็แล้วกัน ว่าจุดหมายปลายทางที่แท้จริงของ มนุษย์เรานั้นควรจะเป็นอะไร; แล้วอย่าเพ่อเข้าใจว่า ผมกำลังเกลี้ยกล่อม ชักจูงพวกกุณ ให้เดินตามหลังพระพุทธเจ้าไป ไม่ต้องกลับไปเข้าโรงเรียนแล้ว ไม่ต้องกลับไปเรียน ในมหาวิทยาลัยแล้ว; ไม่ใช่อย่างนั้น, แต่**ให้รู้ไว้** ว่า มันมีจุดหมายปลายทางอยู่อย่างนี้ **เพื่อว่าจะไม่หลงทาง**.

เพราะว่า เรากำลังเดินอยู่ที่ต้นทาง หรือกลางทาง หรืออะไรก็ได้; ถ้าเรา รู้เรื่องจุดหมายปลายทางนี้ดี เราก็ไม่หลงทาง, แล้วเราอาจจะถึงจุดหมายปลายทาง อย่างที่ว่านี้ ภายในชีวิตนี้ ซึ่งกงจะไม่เกินร้อยปีไปได้ สำหรับกนสมัยนี้. แต่ว่า เรา อาจจะจัก อาจจะทำให้ทัน ก่อนที่จะมีอายุสิ้นสุกลง. ถ้าเราได้พบกันเข้ากับชีวิต หรือจิตใจชนิดนี้ ก็เรียกว่า **ยิ่งจุดหมายปลาย** ทางได้ แล้วก็ไม่ขัดกับคำที่เขาจะถือกันอีกอย่างหนึ่งว่า ต้องเรียนว่ายตายเกิดไป ร้อยชาติ พันชาติ หมื่นชาติ แสนชาติ อสงไขยชาติ ก็ได้เหมือนกัน เพราะว่าเราขยับชาติของเรา ให้สน้แข้ามา; ดังที่ว่า เกิดตัวกูทีหนึ่ง เรียกว่าชาติหนึ่ง แล้วก็ผ่านร้อยชาติ พันชาติ หมื่นชาติไปได้ ก็ถึงจุดหมายปลายทางได้ในชีวิตนี้ **ไม่เลียทีที่เกิดมาเบ็นมนุษย์** และ พบพระพุทธศาสนา.

เกี๋ยวนี้เรายังไม่ไป หรือ **อังไปไม่ถึง แต่รู้ไว้ว่า หนทางมันมีอยู่** อย่างนั้น ทางอื่นนั้นไม่มีปลายทาง เราก็จักทำไปให้กี : จะมีการเรียน ก็เรียนให้กี จะประกอบ อาชีพ มีเงิน มีทรัพย์สมบัติ มีเกียรติยศ ชื่อเสียง ก็มีให้ถูก ก็อมีในลักษณะที่ไม่บีบกั้น เรา ไม่เผาลนเรา ไม่ทำให้เราต้องทุกข์ยากลำบากเพราะสิ่งเหล่านี้; เพราะเราไม่ได้ บูชาสิ่งเหล่านี้ เหมือนกับคนบางพวกที่เขาว่า เขาเกิดมาเพื่อสิ่งเหล่านี้ แล้วเขาก็บูชา กามารมณ์ เป็นต้น.

เรานั้นเกิดมาเพื่อสึงโน้น แล้วก็มีสึงเหล่านี้เพียงเพื่อเป็นยานพาหนะบ้าง เป็นอุปกรณ์เล็ก ๆ น้อย ๆ สำหรับเดินก่อไปบ้างเท่านั้นเอง ; ถึงแม้จะมีเงินมาก มีอะไรมาก ก็ถือเป็นเพียงอุปกรณ์ สำหรับรู้จักโลกนี้ สำหรับผ่านโลกนี้ไป หรือว่า ผ่านอิทธิพลของทรัพย์สมบัติ เกียรติยศ ชื่อเสียงเหล่านี้ไป มันจึงมีส่วนที่ได้เปรียบ กือ ไม่เสียเวลาหลงใหลอยู่ ไม่มีอะไรทำให้เราเป็นทุกข์เป็นร้อน.

เมื่อเราเรียนก็ดี เมื่อเราประกอบอาชีพก็ดี อย่าเข้าใจตามพวกโง่ ๆ; ขออภัย ใช้กำหยาบ เพราะหลีกเลี่ยงไม่พ้น ไม่มีกำอะไรจะใช้ ต้องใช้กำว่าบรมโง่, คือมี บรมโง่ว่า ถ้าเรียนรู้ธรรมะแล้ว จะไม่ยยากทำอะไร ไม่อยากทำการงาน ไม่อยากทำการ เรียน ไม่อยากก้าวหน้าอะไร; อย่างนี้คนโง่พูด. ถ้า รู้ธรรมะจริง ยิ่งจะทำให้ ผ่านสิ่งเหล่านั้นไปได้ดี : เรียนที ทำการงานกี มีอะไรดี มีประโยชน์แก่กนมาก, มีประโยชน์แก่กนทั้งโลกก็ได้. อย่าเข้าใจผิด ว่า ศึกษาธรรมะเรื่องเหนือโลกแล้ว จะทำให้เป็นบ้าเป็นบอ ไปเลย ไม่กิดจะทำอะไรให้ก้าวหน้า แล้วไม่ทำประโยชน์แก่ผู้ใก; ไม่ใช่อย่างนั้น.

นี่เป็นเหตุให้เกิดอุปสรรคขึ้น ในการที่ว่า กนในโลกนี้ จะศึกษาธรรมะกัน บ้าง ก็มากลัวอย่างนี้เสีย ในที่สุดเขาก็**ไม่รู้จักจุดทมายปลายทาง** ของมนุษย์; **มนุษย์** ก็ตายเปล่า มันก็ลุ่มหลงอยู่ในสิ่งเหล่านี้ อย่างที่เขาเรียกกันว่า *หนอนเกิดในหลุมดูถ* – *แล้วมันก็ตายในหลุมดูถ*, แล้วก็เกิดในหลุมดูถ – แล้วก็ทายในหลุมดูถอีก, ไม่รู้ อิโหน่อิเหน่ว่า ทิศทางที่สูงสุดนั้นอยู่ที่ไหน. ฉะนั้น จึงกวรจะเอามาพูดกันเสียด้วย ในฐานะเป็นบัญหาของกนเราตามธรรมดาสามัญ ว่า กนเรานี้มีจุดหมายปลายทางอันแท้จริง อยู่ที่ตรงไหน.

แม้ว่า เกี๋ยวนี้ เรา **ยังถึงไม่ได้ เราก็ควรรู้จุดนั้น** ซึ่งเราย่อม ดำนวณได้
 โดยหลักง่าย ๆ ในเบื้องทันก่อนก็ได้ ว่า : เดี๋ยวนี้ เราไม่อยากจะมีความทุกซ์, ถ้าไม่มี
 กวามทุกข์แล้ว มันก็กวรจะหมดบัญหา, ถ้า หมดความทุกข์ โดยแท้จริงนั้น ก็เรียก
 ว่านิพพาน แล้วจุดนั้นก็กวรจะอยู่ที่นั่น. ถ้ากามารมณ์ยังมีบัญหา มันก็ไม่ใช่จุกสูงสุด,
 ถ้าเกียรทิยศชื่อเสียง ยังมีบัญหาอยู่ เสียบแทงอยู่ ก็ยังไม่ใช่จุกสูงสุด.

เมื่อกำนวณได้ ก็จะรู้จัก สิ่งที่สูงสุด คือ ไม่เสียบแหง โดยประการทั้งปวง และ เข็นสนิท จนบอกไม่ถูก; ไม่รู้ว่าจะใช้คำอะไร ต้องยืมเอาคำว่า "เย็น" มา. กนบางกนก็จะบอกว่า ถ้าอย่างนั้นซื้อน้ำแข็งมามาก ๆ ชิ แล้วก็หมกตัวลงไปให้มันตาย เลย แล้วจะเป็นนิพพานได้; นี่จะชวนเข้าใจผิดอย่างนี้อยู่เรื่อยไป. ที่จริงนั้นไม่กวร จะเรียกว่า "เย็น" หรืออะไร; ต้องเรียกว่า "หลุดพ้น" อยู่เหนืออันนั้นเอง, อยู่เหนือ ความทุกบ์ทั้งปวง.

นี้กือ บัญหาของมนุษย์ ว่า จุดทมายปลายทางอยู่ที่ไทน ? ก็ตอบว่า ดวามมีจิตใจสะอาดสว่าง สงบ ถึงที่สุด อยู่เหนือกวามบีบกั้นของสิ่งต่าง ๆ ในโลก ที่กำลังบีบกั้นกนทั้งหลายอยู่. เวลาสำหรับพูดหมดแล้ว ต่อไปนี้เป็นเวลาสำหรับถามตามเคย.

### คำอธิบาย ตอบบัญหา

(อาม) อยากเรียนถามท่านอาจารย์สักนิดหนึ่ง คือ มีผู้ทรงพระไทรบีฎกคนหนึ่ง เขาถามว่า คำว่า "ชาทิ" นี้ที่ท่านอาจาย์ที่กวามว่า เป็นความเกิดขึ้นครั้งหนึ่งของกวามสำคัญ มันหมายว่า เรา – ของเรา เกิดขึ้นครั้งหนึ่งเรียกว่าชาทิ เขาถามว่า ท่านอาจารย์ ที่ความเอาเอง หรือว่าข้อนี้จะถูกต้องหรือเปล่า ? ขอให้ท่านช่วยขยายความ.

(ตอบ) ทำไมจึงไม่ถามให้ชักว่า อยู่ในพระไทรบี่ฏกเล่มไหน หน้าไหนเล่า ผมจะได้บอกว่า มันมีอยู่ทุกหน้า และทุกบรรทักเลย. เหตุผลที่แสดง หรือ หลักฐาน ที่แสดงให้เห็นอย่างนี้ นั้น ก็คือ พระไตรบี่ฏก นั้นแหละ ถ้าเราอ่านเป็น เราจะพบว่า มันแสดงอยู่ทุกบรรทัก และทุกหน้า ทุกเล่ม คือแสดงถึงข้อที่ว่า *ความยึดมั่นถือมั่น เป็นตัวทุกข์*; ถ้าไม่ยึดมั่นถือมั่น ก็ไม่เป็นตัวทุกข์, แล้วความเกิดคับ – เกิดคับ ก็มีมาก ถึงกับว่า *เกิดดับแห่งจิตนั้น ขณะจิตหนึ่งก็มีเกิด, ขณะจิตหนึ่งก็มีตั้งอยู่*, *ขณะจิตหนึ่งก็ดับไป*; อย่างนี้ก็เรียกว่าเกิดเหมือนกัน แปลว่า มัน มีการเกิดอยู่อย่าง ถือบ แต่เราไม่ได้เอาเกิดชนิดนี้ เอาเกิดชนิดที่เป็นที่ตั้งของอุปทาน ยึดมัน ว่าตัวเรา ว่าของเรา ซึ่งเป็นความหมายที่ทำให้เกิดความทุกข์.

ท้องไปเข้าใจให้ดี เรื่องปฏิจจสมุปบาท ที่**ในปฏิจจสมุปบาหนั้น ด้ารอบ** หนึ่งจะมีคำว่า "ชาติ" อยู่ด้วยชาติหนึ่งเสมอ. ถ้าเขาเข้าใจเรื่องนี้ เขาจะเห็นได้เอง ว่า ปฏิจจสมุปบาทนี้ มีได้ในหนึ่งรอบ ในขณะหนึ่งรอบ ในขณะหนึ่ง ในเรื่องหนึ่ง ในกรณีหนึ่ง ๆ ซึ่งอาจจะวินาทีหนึ่งก็ได้ สองวินาทีก็ได้, ในรอบของปฏิจจสมุปบาทนั้น ทุ**กข์บิ๊นมาวาบหนึ่ง** แล้วก็เรียกว่าต้อง **มีชาติหนึ่ง** อยู่ในนั้นเสมอไป ตามนัยะแห่ง ปฏิจจสมุปบาท. ฉะนั้น ขอให้ไปศึกษาเรื่องปฏิจจสมุปบาท แล้วจะพบว่า มันต้อง เป็นชาติชนิถนี้ แล้วปฏิจจสมุปบาทเกิดขึ้นได้เสมอไป วันหนึ่งก็หลาย ๆ รอบ. แต่ถ้า **ดีความหมาย** ปฏิจจสมุปบาทรอบหนึ่ง รอบเกียวเท่านั้น; *ตั้งต้น* อยู่ชาติที่แล้ว มาตรงกลางอยู่ชาติปัจจุบันนี้ ตอนปลายอยู่ชาติข้างหน้าโน้น อย่างนี้ ก็พูคกันไม่รู้เรื่อง; ผมถือว่า นั่นเป็นกวามเข้าใจแบบหนึ่ง ซึ่งผมถือสำหรับผมเอง ว่าไม่ถูกต้องตามพุทธประสงก์ ที่จะเอาปฏิจจสมุปบาทวงหนึ่งแบ่งเป็นสามส่วน : ส่วน หนึ่งอยู่ชาติที่แล้วมา ส่วนตรงกลางอยู่ชาตินี้ แล้วส่วนหนึ่งอยู่ชาติหน้า ที่ยังจะไปข้างหน้า จะตายแล้วเข้าโลงไป อย่างนี้พูดกันไม่รู้เรื่อง.

ชาติอย่างที่กล่าวมานั้นเขาก็มีพูดกันมาก ก็เช่นเดียวกับที่ว่า กว่าจะนิพพาน ก็เข้าโลงแล้วเข้าโลงเล่า, เข้าโลงแล้วเข้าโลงเล่า, **ก็ยกไว้ให้เขาแบบหนึ่ง. เรา ไม่เอาอย่างนั้น เราจะเอานิพพานให้หันแก่เวลาในชาตินี้;** ฉะนั้น เราจะต้องตี กวามหมาย ชนิดที่เรียกว่าปฏิบัติได้ คือเป็น apply หรือว่าเป็น practical นั้นแหละ จึงจะไม่เสียทีที่ว่า ได้รับพระพุทธศาสนามาสำหรับบำบัดกำจัดกวามทุกข์.

เรื่องนี้ก็เคยพูกมาแล้วหลายกรั้งว่า **ดำแต่ละดำ มีก**วามหมายเป็นตอง : ก็อ อย่างธรรมดาสามัญ กับ อย่างลึกขึ้ง ที่เรียกกันว่า ปรมัตถ์ แต่เรียกให้ถูก ต้องเรียก ว่า *ทิฏ จูธัมมิกโวหาร*. พูดอย่างชาวบ้านพูด กำว่าชาติกีกือ เกิดมาจากท้องแม่จน กว่าจะเข้าโลง; ถ้าพูดอย่าง *สัมปรายิกโวหาร* ที่ผู้รู้ธรรมะพูก กำว่าชาติหนึ่งก็หมายถึง เกิดขึ้นแห่งตัวกูกรั้งหนึ่ง ซึ่งจะปรับกันได้ เข้ากันได้ กับกำสอนเรื่องปฏิจจสมุปบาท : การเกิดมีขึ้น เมื่อตาเห็นรูป หูพึ่งเสียง เป็นต้น แล้วอวิชชาเข้ามาครอบจำ จะต้องมี ชาติหนึ่งเสมอ เดี๋ยวตา เดี๋ยวพู เดี๋ยวจมูก ๆ วันหนึ่งจึงมีหลายชาติ.

ถ้าผมจะว่าเอาเอง มันจะมีประโยชน์อะไร มันก็ใช้เป็นประโยชน์ไม่ได้ ; แล้วก็ยิ่งทรงกับที่พระพุทธเจ้าท่านทรัส จึงถืออย่างนี้.

(ถาม) อีกบัญหาหนึ่ง จะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ที่กล่าวว่า ความสามารถใน การตรัสรู้ หรือว่า ความสามารถในการเข้าถึงนิพพานนั้น มีอยู่ในทุกๆ คนแล้ว เป็นคำกล่าว ที่ถูกต้องหรือไม่ ? (ตอบ) เขากล่าวว่า เชื้อแห่งกวามสามารถ มากกว่า, มีอยู่ในทุกสิ่งที่มีชีวิต หรือทุกสิ่งที่มีจิต โดยที่เขาถือว่า ถ้ามีชีวิต ต้องมีจิต, แล้วสิ่งที่เรียกว่าจิตนี้ เป็นธาตุ พิเศษ เรียกว่ามโนธาตุ. ฉะนั้น **ลุณสมบัติ สำหรับรู้อะไร** นั้น **มีมาแล้วในมโนธาตุ** ทีนี้ก็ไปปรับปรุงมัน ไปพัฒนามัน. อย่าพูดว่าทุกคน แก่พูดว่ามีอยู่ในธาตุ.

คนไหนบ้างที่ไม่มีมโนธาตุ ถ้าไม่มีมโนธาตุ มันก็ไม่มีชีวิต หรือตาย; ฉะนั้นทุกกนย่อมมีมโนธาตุ หรือวิญญาณธาตุ อย่างที่ได้ถือเป็นหลักตามพระพุทธภาษิต ว่า บุรุษนี้ประกอบอยู่ด้วยธาตุ ๖ อย่าง คือ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อากาสธาตุ วิญญาณธาตุ; ฉะนั้นทุกกนมีวิญญาณธาตุ แล้วกวามรู้ที่พัฒนาได้, ญาณ – กวามรู้ที่ พัฒนาได้มีอยู่ในวิญญาณธาตุ ที่เป็นส่วนหนึ่ง ซึ่งประกอบกันขึ้นเป็นตัวมนุษย์กนหนึ่ง. ฉะนั้นจึงถือว่า ใน มนุษอ์ทุกลน มีเชื้อแห่งความสามารถที่จะบรรลุนิพพานได้.

พวกชาวพุทธฝ่ายนิกายเซ็น เขาพูดย้ำในข้อนี้มาก และย้ำในทางประชด ประชัน; ใช้กำหยาบหน่อย. เรานี้ยอมรับได้โดยหลักแห่งเหตุผลว่า วิญญาณธาตุ หรือจิตนี้ เป็นสิ่งที่พัฒนาได้ เพราะฉะนั้นเมื่อในผู้ใดก็ตาม **มีวิญญาณ**ธาตุแล้ว ก็มี หวังว่าจะได้ **รับการพัฒนา ให้สู่งบื้นไป**, สูงขึ้นไปจนบรรลุมรรค ผล นิพพานได้.

ทีนี้ มองกันอีกแง่หนึ่งสำหรับทั้งหมด คือ รวมสำหรับคนโง่ที่สุดด้วย ขยาย ขอบเขตออกไป แล้วเราก็ลองคิดดูว่า คำพูดอย่างไหนจะมีประโยชน์กว่า ในระหว่าง กำพูดสองอย่าง ที่ว่าเรามีเชื้อแห่งการบรรลุนิพพานมาในตัวแล้ว กับพูดว่า เราไม่มีเชื้อ แห่งการบรรลุนิพพานมาในตัวเลย; คำพูดไหนจะมีประโยชน์กว่า จะให้กำลังใจกว่า **?** เดี๋ยวนี้ก็เห็นได้; บางทีจะมีประโยชน์มากเกินกาดก็ได้ ที่ให้ทุกคนมีหวังหรือสนใจ เพราะรู้ว่าตัวมีหวัง; นี่เป็นเรื่องการเมืองหน่อย แต่ก็ไม่เป็นไร ยังมีประโยชน์ แล้วก็ใช้ได้. แต่ผมก็มิได้ถือว่า จะเป็นเครื่องมือโฆษณาแบบนั้น ที่ถือถามหลักธรรมดา สามัญทั่ว ๆ ไป ว่า **ทุกอย่างมันเปลี่ยนได้ ;** ดังนั้น ทุกอย่างมันก็พัฒนาได้. จิต นี้ก็เหมือนกัน พัฒนาให้ถูกวิธี มันก็จะเร็วเกินกาด ในการที่ จะบรรลุมรรค ผล นิพพาน. ถ้าพัฒนาไม่ถูกวิธี แม้จะเกิดมาเฉลียวฉลาด ก็บรรลุมรรก ผล ไม่ได้ ; ต้องถูกวิธีเสมอ. นี้ยอมรับว่า จิตเป็นสิ่งที่พัฒนาได้ ให้ถูกวิธีก็แล้วกัน

(ถาม) มีปัญหาเกี่ยวเนื่องกันกับข้อที่ ดี ก็อที่ท่านว่า วิญญาณธาทุนั้น กรงกับ วิญญาณในขันธ์ ๕ หรือเปล่า หรือว่าวิญญาณธาทุนี้ หมายถึง เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ?

(ตอบ) เอ๊ะ ถ้าจะไปกันใหญ่แล้ว. วิญญาณธาตุ หมายถึง ส่วนประกอบ ที่ประกอบกันขึ้นเป็นกน; ส่วนวิญญาณในขันธ์ « ก็หมายถึงวิญญาณทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ. บางพวกอาจจะพูกว่าเป็นปฏิสนธิวิญญาณก็ได้ เราไม่เห็นอย่างนั้น: วิญญาณทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มันเกิดขึ้นได้ทันกวันทุกกรณีไปอย่างนี้ ก็เพราะว่า มันมีส่วนที่เรียกว่า วิญญาณธาตุ เป็นส่วนประกอบของชีวิต.

ธาตุตัวนั้นมาทำหน้าที่ทางวิญญาณ ทางๆา หู จมูก ๆ นี้ก็มีวิญญาณ เป็นวิญญาณอย่างในชันธ์ ๕; ส่วนเวทนา สัญญา สังขาร นั้นมันเป็นปฏิกิริยา คือๆ่อ มาจากวิญญาณ วิญญาณทางๆา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ. พูกว่า มีรากฐานอยู่ที่วิญญาณ ธาตุก็ได้ แต่มันต้องผ่านวิญญาณทางๆา หู จมูก ลิ้น กาย นี้มาก่อน จึงจะเกิดสัญญา เวทนา สังขาร อะไรๆ่าง ๆ.

รวมความแล้วก็ให้มองเห็นว่า วิญญาณธาตุเป็นกำกว้าง เป็นธาตุผ่ายจิต ผ่ายมโนผ่ายวิญญาณชนิกหนึ่ง ซึ่งจะไป develop ให้มันไปทางไหนก็ได้ ในรูปไหนก็ได้. นี่ก็ควร ต**้องไปสึกษา** เป็นพิเศษ เกี่ยวกับกำว่า **บันธ์** ว่า ธาตุ ว่า อายตนะ เสียก่อน แล้วจะเข้าใจได้เอง. (ถาม) ขอกราบเรียนถามท่านอาจารย์ เกี่ยวกับกวามหมายของนิพพานธาตุ ในกวามหมายก็อชื่อของมันเลย. นิพพานธาตุในกวามหมายไหน แล้วก็ภาวะจิตซึ่งถึงอาการที่ กวามโกรธกับลง อย่างนี้เราจะเรียกว่า ภาวะจิตกรงนั้นเป็นนิพพานหรือเปล่า หรือว่าภาวะก่อน ที่มันจะเกิกกวามโกรธขึ้นจะเป็นนิพพานหรือเปล่า แล้วเกี่ยวข้องอะไรกับนิพพานธาตุหรือเปล่า มันแยกกันหรือเปล่า หรือว่าเป็นอย่างเกี่ยวกัน ?

(ตอบ) ก่ำถามชนิกนี้ จะกินกวามกาบเกี่ยวไปถึงกำอื่นตั้งหลายกำหลายขั้น กลายเป็นเรื่องใหญ่ จึงสรุปเอาแต่ไจกวามสั้น ๆ ว่า นิพพานธาตุ นั้นเขากล่าวถึง นิพพาน ในฐานะที่เป็นธาตุชนิกหนึ่ง ซึ่งมีอยู่จริงเหมือนกัน เป็นที่กับแห่งสังขารทั้งปวง. กำว่า *สังขาร* กือ *กิริยาอาการที่ปรุงแต่ง* หรือสร้างขึ้น, ปรุงแต่ง ของสิ่งต่าง ๆ ทุกชนิก; ถ้า ปรุงแต่งกันขึ้น เป็นของใหม่ขึ้นมา อย่างกิริยาอาการ นี้ เรียกว่าสังขาร, ถ้า หยุก กิริยาอาการ นี้ เรียกว่านิพพาน.

การนิพพานมีได้โดยเหตุที่ว่า มีธาตุชนิดหนึ่ง ที่เรียกว่า นิพพานธาตุอยู่ ในโลกนี้ หรือนอกโลกนี้ หรือในที่ทั้งปวงก็แล้วกัน เป็นธาตุอันเป็นที่ดับของสิ่งที่ก่อ. สิ่งทั้งหลายมีการก่อ มีหน้าที่แห่งการก่อ หรือปรุงแต่ง นั้นมีอยู่พวกหนึ่ง ก็เรียกว่า สังบารธาตุ เป็นค้นเหตุให้มีการปรุงแต่ง, แล้วก็มีวิสังบารธาตุ หรืออสังบารธาตุ แล้วแต่จะเรียก มีอยู่อีกฝ่ายหนึ่ง ซึ่งมันจะตรงกันข้าม หรือให้หยุดเสีย. บางทีก็เรียกว่า นิโรธธาตุ - ธาตุเป็นที่ดับ.

อาตุเป็นพี่ดับ กวามหมายกว้าง กือกินกวามทั้งฝ่ายที่ดับชั่วกราว และ ดับสนิทดับสิ้นเชิง; เราใช้กำว่า นิพพานธาตุ หรือ นิโรธธาตุ ก็ได้ มีอยู่ในพี่ใด ที่นั้นก็มีการดับปรากฏ; ให้รู้เถิดว่า ในที่นั้น นิพพานธาตุ หรือนิโรธธาตุมันทำ หน้าที่ ในกรณีใดเล็งถึงนิพพานอันแท้จริงและถาวร ก็ให้รู้ว่าในกรณีนั้นเขาหมายถึง อย่างนั้น. ในกรณีที่ การปรุงแต่งทางขันธ์ ทาง ธาตุ ทาง อายตนะ กรณีใจกรณีหนึ่ง กับลงไปนี้ มันก็ ดับลงไปด้วยนิโรธ ธาตุ ส่วนน้อยส่วนชั่วกราว; มันก็เลยลึกซึ่ง และซับซ้อน เมื่อพูดถึงกำเหล่านี้. แต่อยากจะบอกให้ทราบไว้ด้วยว่า สิ่งที่เรียกว่า ธาตุ ในกัมกีร์ พระบาลี ในพระไตรบี่ฎก ประมวลดูแล้ว มีตั้งหลายสิบธาตุ อะไร ๆ ก็ เป็นธาตุไปหมด กล้าย ๆ กับว่า เอาเปรียบ เช่น ธาตุตา ธาตุหู ธาตุจมูก ธาตุลิ้น ธาตุกาย ธาตุมโน นี้กุณไม่เกยได้ยินใช่ไหม ? แต่มันมี, ว่า ธาตุรูป ธาตุเสียง ธาตุกลิ่น ธาตุรส ธาตุโผฏฐัพพะ ธาตุธัมมารมณ์ ก็มี, เวทนาธาตุ สัญญาธาตุ สังชารธาตุ วิญญาณธาตุ ก็มี; มีชื่อธาตุเหล่านี้เป็นหลายสิบหรือตั้งร้อยกว่า ถ้าจะสำรวจกันให้หมด จริง ๆ : –

เช่น เพราะมีธาตุตา สำหรับเห็นอยู่ นี้จึงมีสมรรถภาพในการเห็น ท่านพูก อย่างนี้ เกี่ยวจะว่ากำบั้นทุบดิน, หู อวัยวะนี้ได้ยิน ก็เพราะมีโสตธาตุ ก็อธาตุหู เป็นธาตุสำหรับได้ยิน มีอยู่แล้วมันทำหน้าที่ จึงได้ยิน.

ถ้าผมพูดอย่างนี้ เดี๋ยวก่ำลงก็ไม่จบ แล้วก็จะเลยพื้นเผื่อไปก็ได้ ให้สรุปเสีย แต่เพียงว่า **นิโรธธาตุ หรือ นิพพานธาตุนั้น ทำหน้าที่ดับ**; ดับอะไร **ร ก็ดับสิ่งที่ เกิด**; เกิดชั่วกราวก็ได้ ก็ดับไปชั่วกราว. ถ้าดับหมด มันก็ดับต้นเหตุ ดับอวิชชา ดับตัณหา ดับอุปาทาน. นี้ไม่รู้สึกว่ามีการเกิดอีกต่อไป หรือมีการเกิดอยู่ ก็เรียกว่า มันดับชนิดลึกซึ่งสิ้นเชิง.

เราจะไม่แนะนำ ไม่ชักชวนให้ศึกษาอย่างเลยขอบเขต มันยุ่งยาก และไม่ จำเป็น; เอาแต่ว่า ทำอย่างไร เราจึงจะเกิดเกลียดกลัวกวามทุกข์ แล้วก็ดำรงตนอยู่ใน ลักษณะที่กวามทุกข์เกิดไม่ได้ ก็พอแล้ว ในนั้นแหละจะมีนิพพานธาตุรวมอยู่ด้วยเสร็จ.

(ถาม) ขอกราบเรียนถาม ท่านอาจารย์ ว่า เรื่องบัญหาความทุกข์เป็นเรื่องที่ยอก ย้อน. สมมุทิว่า เราทุกข้อย่างหนึ่งขึ้นมา พอความทุกข์บีบคั้นเราแล้ว เรามักจะหาสึงอื่น ซึ่ง เป็นความทุกข์อีกอย่างหนึ่งมากลบเกลื่อนทันที; แล้วก็ความก่อเนื่องกันของการที่เอาสึงหนึ่งมา

#### จุดหมายปลายทางของคนคืออะไร

สนองอีกสิ่งหนึ่งอยู่ตลอดเวลานั้น มันเป็นเหตุทำให้เรามองไม่เห็นว่า อะไรก็อกวามทุกข์ที่แท้จริง, แล้วก็ไม่เกิดกวามรู้สึกว่า เกลียดทุกข์ หรือว่าอะไร เพราะว่ามัวแต่สนองตอบต่อกวามทุกซ์ โดยเอาสิ่งอื่นมากลบเกลื่อนอยู่ตลอดเวลา. อยากกราบเรียนถามท่านอาจารย์ว่า กวรจะทำ อย่างไร ในกรณีเช่นนี้ ให้มองเห็นตัวทุกข์จริง ๆ ?

(ตอบ) กำถามอย่างนี้เป็นกำถามที่มีประโยชน์ หรือว่า ควรจะหยิบขึ้นมา วินิจฉัย, แล้วก็ดูจะมีคำตอบอยู่ในคำพูดตอนท้ายสุดแล้ว ว่า *ทำอย่างไรจิงจะมองเห็น ตัวความทุกข์จริง ๆ ?* ก็คือ การมองเห็นตัวความทุกข์จริง ๆ นั้นแหละ มันก็ไม่อยาก จะกลบเกลื่อนไว้ด้วยสิ่งกลบเกลื่อน. คนเราในโลกโดยเฉพาะโลกสมัยบัจจุบัน มีสิ่ง กลบเกลื่อนกวามทุกข์ร่ำรวยเหลือเกิน; ความทุกข์เกิดขึ้น ก็ กลบเกลื่อนความทุกข์ ก็อเอาสิ่งอื่น ซึ่งที่แท้ก็เป็นที่ตั้งแห่งกวามทุกข์เหมือนกัน มากลบเกลื่อนความทุกข์ราย นี้ไว้ ไปสนใจอย่างอื่น เป็นเหตุให้ไม่มองเห็นความทุกข์ตัวจริง. นี้ก็เป็นบัญหา กวรจะถือว่าเป็นบัญหาของกน โดยเฉพาะในบัจจุบันนี้ มีมาก เป็นมาก ก็เป็นเรื่องหนึ่ง ซึ่งเรียกว่า เกรื่องทำให้เนินช้า เป็นธรรมะประเภทหนึ่ง เขาเรียกว่า เครื่องทำให้เนินช้า ให้ติดอยู่ที่นี่นาน.

การที่เอาอะไรไปกลบเกลือนเสีย ดึงความสนใงไปสู่เรื่องอื่น เดี๋ยวก็มีความ ทุกข์อีก แล้ว **กลบเกลื่อน เสี**ยอีก มันก็ **ทำให้ติดอยู่ในกองทุกข์นาน**. แต่เมื่อคน เขาไม่รู้อิโหน่อิเหน่เรื่องนี้ เขาก็จะคงทำอย่างนั้น แล้วก็กำลังทำอยู่เบ็นประจำ : มีความ กลุ้มใจขึ้นมา ก็ไปดูหนังเสีย เบื่อหนังขึ้นมา ก็ไปกินเหล้าเสีย, กินเหล้าแล้วไม่สบาย ขึ้นมา ก็ไปทำอย่างอื่นเสีย ซึ่งมันมีให้เปลี่ยนเรื่อยไป เบ็นบาป หรือว่าเบ็นโรคร้าย ของกนสมัยนี้ ซึ่งมีเครื่องกลบเกลื่อนมาก.

ถ้าเป็น พุทธบริษัทที่ชื่อตรง จะ ต้องดู ลงไปที่ ต้นเหตุของความทุกข์ แล้ว กำจักเสีย ไม่ต้องเสียเงินไปซื้อเกรื่องกลบเกลื่อนเหล่านั้น ก็เลยเหมือนอย่างที่กุณว่า คือ ภูตัวกวามทุกข์จริง ๆ. อย่าไปกลบเกลื่อนมัน อย่าไปกิกกลบเกลื่อน เพราะสิ่งกลบเกลื่อน นี้เป็นเกรื่องทำให้เนิ่นช้า. กวามทุกข์มีสิ่งกลบเกลื่อน ทำให้เนิ่นช้า นี่เราไม่อยากจะ เสียเวลา ก็กันลงไป : – อะไรเป็น เหตุให้เถิกความทุกข์ รายนี้ ร สิ่งแรกก็กือ ความอีดมั้นถือมั้น, หาให้พบก่อน แล้วกันท่อไปว่า ยึดมั่นถือมั่นในอะไร ร พบสิ่งนั้นว่า ยึดมั่นด้วยอะไร ร วิธีใด ร ต่อไปอีก ; เดี๋ยวก็จะเกิดกวามระอา เลิกความยึดมั่นถือมั่นในสิ่งนั้น. ความ ทุกข์ก็คับไปในกรณีหนึ่ง ก็ไปเข้าเรื่องของสติ ที่เราพูดกันมาอย่างยึดยาววันแรก ๆ : มีสติรู้ทันท่วงที ว่า อันนี้เป็นความทุกข์ ที่เราต้องถอนรากถอนโกน, ไม่ใช่เป็นเรื่อง ที่เราจะไปมัวเป็นทาสมันด้วยการกลบเกลื่อน.

ขอให้ถือหลักอันนี้อย่างนี้ ตามสามัญสำนึกอย่างนี้ ไม่ต้องมีอะไรมาก เพราะผู้ถามก็มองเห็นดีอยู่แล้ว, เห็นอยู่แล้วว่ากำลังกลบเกลื่อนเรื่อย ไม่มีที่สิ้นสุด ก็เลิกกลบเกลื่อนเสียซิ.

(ถาม) ขอให้ท่านอาจารย์ ช่วยขยายความอีกสักหน่อย เกี่ยวกับความทุกข์ทาง ว่างกาย.

(ตอบ) กวามทุกข์ที่เกิดแก่ร่างกาย ตามธรรมดาสามัญที่สุด ที่ต้องเปลี่ยน อริยาบถ ไม่ได้กินกวามไปที่ว่า อริยาบถปิดบังกวามทุกข์. ดูให้ฉลาดหน่อย ก็ดูว่า ที่เรา ไม่ด่อยรู้สึกความทุกข์ทางร่างกายนี้ ก็เพราะว่า เราเปลี่ยนอิริยาบถอยู่โดยไม่ รู้สึกตัว : เดี๋ยวเรานั่ง เดี๋ยวเรายืน เดี๋ยวเราเดิน เดี๋ยวเรานอน อะไรอย่างนี้เป็นต้น มันก็เปลี่ยนอยู่โดยไม่รู้สึกตัว มันกึกลบเกลื่อนกวามทุกข์ทางร่างกายไว้โดยไม่รู้สึกตัว.

ถ้าถามว่า อะไรบี้ดบังทุกบ์ ? กวรจะตอบว่า อวิชชา ตามที่พระพุทธเจ้า ท่านตรัส เป็นหลักทั่ว ๆ ไป, แล้วอิริยาบถปิ่กบังทุกข์ มันเป็นกวามทุกข์ในกวามหมาย ที่แกบ แล้วก็อย่างธรรมกาสามัญ ที่เราไม่ก่อยรู้สึกทางกาย เพราะอิริยาบถมันเปลี่ยนอยู่ เองเรื่อย. กำว่า อิริยาบถมันมีกวามหมายแต่อย่างนี้ กำว่าอิริยาบถที่มีกวามหมายอย่างอื่น เรายังไม่พบ. อิริยาบถ แปลว่าเกรื่องไปของอวัยวะกือ เกี๋ยวเดิน เกี๋ยวยืน เกี๋ยวนั่ง เกี๋ยวนอน เกี๋ยวเหยียก เกี๋ยวกู้ เกี๋ยวกัม เกี๋ยวเงย ฯลฯ ก็แล้วแต่ นี่บี่ดบังความทุกข์ ทางร่างกายได้.

(เทปหมดเพียงนี้)

โมกขธรรมประยุกท์

– ยา –

ด๓ เมษายน ๒๕๑๙

# มายาและสิ่งที่เป็นมายา

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายเรื่องโมกขธรรมประยุกต์ เบ็นครั้งที่ ๑ นี้ ผมจะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า มายาและสิ่งที่เบ็นมายา.

พูดอย่างปัญหาของคน ก็ต้องพูดว่า ทำไมเราจึงไม่รู้จักมายา หรือสิ่งที่เป็นมายา; เพราะเราไม่รู้จักสิ่งนี้ เราจึงต้องเป็นทุกข์ มีความทุกข์ เพราะความโง่ในเรื่องนี้อยู่เป็นประจำวัน. **บอบ้อมความเบ้าใจ** เกี่ยวกับทำว่า "โมกบธรรมประยุกค์" ไว้บ่อย ๆ ด้วย กือเรามี ความมุ่งหมายที่จะใช้หลักพระพุทธศาสนาให้เป็นประโยชน์ในชีวิตประจำ วันทุก ๆ วัน. ที่แล้วมาเราไม่รู้จะใช้มันอย่างไรเสียเป็นส่วนมาก ทั้งที่เราก็ได้เรียนได้รู้ และท่องได้สวดได้ แล้วบางที่สอนได้ อธิบายได้ก็มี; แต่ก็ไม่รู้ว่าจะใช้มันให้เป็น ประโยชน์โดยแท้จริงได้อย่างไร. เราได้พูดมาตามลำดับถึงบัญหาต่าง ๆ หรืออุปสรรก ที่ขักขวางไม่ให้เรารู้จักใช้สิ่งนี้ให้เป็นประโยชน์ คือไม่รู้จักใช้โมกขธรรมให้เป็นประโยชน์ จึงมาพูดกันเสียใหม่ เพื่อใช้เป็นประโยชน์ให้ได้.

ความไวของจิต จนเรากวบกุมไม่ได้ *นี้ก็เบ็นบัญหา, ความไม่มิสติสัมป-ขัญญะเพียงพอ* หรือ *สมบูรณ์ นี้ก็เบ็นบัญหา* ที่ทำให้เราทำผิดพลาดอยู่เป็นประจำวัน หรือกวบกุมจิตไม่ได้. เราไม่มีบัญญาก็อกวามรู้เกี่ยวกับสิ่งเหล่านี้ ในทางที่ หรือใน ลักษณะที่ สามารถเอามาใช้เป็นประโยชน์ได้ เพราะว่า **เราไม่**ล่อยจ**ะมีสัมมาทิฏฐิ** ที่ได้อบรมมาแต่กำเนิด หมายถึงว่าแม้ติดมาในท้องแม่ก็ได้; ถ้าพ่อแม่เป็นผู้มีสัมมา-ทิฏฐิ; พูดอย่างนี้กึกล้าพูด. แต่ที่ถูกก็เอาเพียงว่าพอกลอดออกมาจากท้องแม่ ก็ได้ เห็นตัวอย่างที่เป็นสัมมาทิฏฐิอยู่รอบด้าน โตขึ้นมาในท่ามกลางสิ่งนั้น คนก็มีสัมมาทิฏฐิ ได้โดยง่าย.

ถ้าเป็นอย่างที่กล่าวมานี้ มันช่วยให้เรารู้จุดหมายปลายทาง ว่าเกิดมาทำไมกัน, หรือว่าเกิดมานี้ไปไหนกัน, ไปจบที่ไหนกัน. ที่ถูกต้องแท้จริงนั้น เรามีจุดหมาย อะไร เป็นสิ่งที่สำคัญ หรือเป็นปลายทางอันแท้จริง ไม่ใช่ของเล็ก ๆ น้อย ๆ กรึ่ง ๆ กลาง ๆ. ถ้าเรารู้ เราก็ถึงที่นั้น หรือว่าเราอาจจะมีชีวิตอยู่โดยการมีนิพพานพื้นฐาน ก็อระยะเวลาที่จิตว่างจากการปรุงแต่งเป็นกิเลสต่าง ๆ ; อย่างน้อยที่สุดก็มีความเยือกเย็น พื้นฐานชนิดนี้ จนกว่าจะถึงจุดหมายปลายทาง ก็อมันเย็นถึงที่สุด ไม่กลับเปลี่ยนได้อีก ต่อไป, ไม่เปลี่ยนมาเป็นร้อนได้อีกต่อไป. "คน" ต้องอบรมจิตให้สูง เป็นมนุษย์ เพื่ออยู่เหนือความทุกข์ นี่กือบ้ฤหาของกนซึ่งรวมทั้งเราก้วย "คน" อย่างที่ยังเป็นกน ยังมีจิตไม่สูง **ธงไม่เป็นมนุษย์** ที่มีจิตใจสูง; ยังเป็นเพียงกน ที่มักจะเรียกว่าชน ช – น ชนผู้ เกิดมา. แม้ว่าเราจะถือตามหลักของลัทธิอื่นว่าคนมาจาก บุคคล; คำว่า "บุคคล" นั้นก็ยัง **เป็นเพียงลึงที่มีชีวิต** เป็นตัว เป็นตน ที่ยังไม่รู้อะไร. ลัทธิอื่นเขาถือว่า เป็นตัวเป็นตน แม้มีตัวบุคกล ก็มีชีวิตอย่างที่ยังไม่รู้จักอะไร เป็นอาตมันหรือตัวตน เหมือนกับว่าพื้นฐานสำหรับจะมีกวามรู้ กวามเบิกบาน หรือการตรัสรู้ เป็นตัวตนที่สูงสุด สมบูรณ์หลุกรอกทำนองนี้. บุคกลอย่างนี้ไม่มีในหลักของพระพุทธศาสนา แต่ก็อาจจะ เอ็ได้เป็นหลักทั่วไปว่า พอเกิดมาก็เป็นบุคกลได้ เพราะเขาถือว่า มันเป็นบุคกล มา เกิดเป็นบุคกล เป็นหน่วยพื้นฐาน รากฐานอะไรอันหนึ่ง.

ที่นี่ก็จะ เป็นมนุษย์ กัน ต้องเป็นกนหรือเป็นบุคคล หรือสัตว์หรืออะไร ก็ตาม ที่มีใจสูง คำว่า "สูง" นี้ไม่ใช่ความหมายเพียงทางคณิตศาสตร์ ว่ามันสูงกว่า มิติอันหนึ่งซึ่งสูงกว่านี้; ไม่ใช่อย่างนั้น. ในทางธรรมะเรา อยู่ สูง นี้คือ อยู่ใน ลักษณะที่จะเพ็นของที่ต่ำกว่าได้โดยง่าย; ฉะนั้น เราจึงพยายามที่จะทำใจให้สูงขึ้นไป แล้วมองลงเห็นสิ่งที่มีอยู่ทั่วไปนั้นอย่างถูกต้องตามที่เป็นจริง, แล้วจิตก็รู้จักสูงขึ้นไป สูงขึ้นไป จนสึงเหล่านั้นท่วมไม่ถึง หรือตามขึ้นไปไม่ได้ มันก็เรีย ๆ อยู่ที่พื้นคินทั้งหมด. จิตมันอยู่สูงจนสึงเหล่านั้นทามขึ้นไปรบกวนไม่ได้ อย่างนี้น่าพอใจ น่าชื่นใจ ในคำว่า มนุษย์ ที่แปลว่า มีใจสูง; เพราะฉะนั้น เราจึงมีการประพฤติกระทำหลายชนิดเรียกว่า จิตตโยคะ คือ การประกอบในอธิจิต ทำจิตให้อิ่ง ให้สูง ก็เป็นมนุษย์ อยู่เหนือ ความทุกข์ได้.

ต้องฝึกจิตให้สูง จนรู้จักมายา และสิ่งที่เป็นมายา

คำว่า "สูง" ในที่นี้ จะพูดกันในวันนี้ ก็คือสูงจนรู้จักสิ่งที่เรียกว่ามายา เราจึงมีหัวข้อสำหรับวินิจฉัยกันในวันนี้ว่า มายา ภาระแห่งมายา และสิ่งที่มีภาระแห่งมายา เรียกสั้น ๆ ก็คือว่า **มายาและสิ่งที่เป็นมายา**. พวกที่เกิดมามีอายุถึงเท่านี้แล้ว คงจะเคยได้ยินคำว่า "มายา" แล้วด้วยกัน ทั้งนั้น ; บางกนอาจจะเก่งถึงกับเคยค่าเพื่อนว่า ไอ้มายา อย่างนี้ก็มีกระมัง เพราะ มันเบ็นกำพูดภาษาไทยอย่างธรรมดาสามัญคำหนึ่ง. ในที่นี้ก็ต้องพูดกันอีกส่วนหนึ่ง **ใน** แง่ของภาษา คือกวามสับปลับแห่งภาษา กวามกิ้นได้เดินได้ เปลี่ยนไปได้แห่งภาษา.

กำว่ามายานี้มี ๒ กวามหมาย : **ดวามหมายพื้นบ้านทั่ว ๆ ไป** ที่ไกร ๆ ก็พูด เป็นนั้น ก็คือ *มายาสาไอย* คือ *ไม่ตรง คดโกง มีเล่ห์เหลี่ยม มีปากอย่างใจอย่าง*; อย่างนี้ก็เรียกว่า มีมายา แสดงออกมาอย่างในรูปของมายา. นี้ก็เป็นมายาอย่างหนึ่ง ในกวามหมายหนึ่ง เช่นกนมีมายา ก็กือกนเจ้ามายา.

มายา อีกลวามหมายหนึ่ง หมายถึงภาวะที่ซ่อนความจริงหรือพรางกา โดย เฉพาะในพุทธศาสนา ก็จะเล็งถึง สัญญาวิปลาส คือ ความหมายมั่นสำคัญผิดเพราะ อำนาจของมายานั้นเอง : เห็นสิ่งที่ไม่เที่ยงว่าเที่ยง หมายมั่นว่าเที่ยง, เห็นสิ่งที่ เป็นทุกข็ว่าเป็นสุข แล้วก็หมายมั่นลงไปว่าสุข, เห็นสิ่งที่โดยเนื้อแท้ไม่เป็นตัวเป็นตน ไม่ใช่ตัวไม่ใช่ตน ไม่มีความหมายแห่งตัวตนเลยนี้ ว่ามันเป็นตัวเป็นตน ก็หมายมั่นลง ไปว่าเป็นตัวตน.

สัญญา แปลว่า ความหมายมั้น สัญญาวิปลาส ก็ก็อว่า ความหมายมั้น นี้มันวิปลาส ติดพลาดจากความเป็นจริง เพราะอำนาจของสิ่งที่มีมายา เป็นเครื่อง พรางตา. ฉะนั้น เราก็จะต้องรู้จักภาวะแห่งมายา และตัวสิ่งที่มีภาวะชนิดนั้น ซึ่งพูด กันอย่างภาษาวัดวานี้ ก็ต้องเรียกว่า สังบาร นั้นแหละเป็นมายา มีภาวะแห่งมายา; สิ่งตรงกันบ้ามจากสังบาร ก็มีแต่สิ่งที่จริงที่แท้ ที่ไม่ใช่เป็นมายา คือ พระนิพพาน หรือวิสังขาร.

### ภาวะแห่งมายา คือสังขาร

นี่เมื่อพูดถึงสังขาร คุณก็งงอีกแล้ว ไม่กุ้นกับวัดวา **ก็ยากที่จะรู้จักลวาม** หมายของดำว่า "สังขาร"; เพราะชาวบ้านทั่ว ๆ ไป หรือแม้แต่ปทานุกรมทั่ว ๆ ไป ในการได้พูดจากันอยู่นี้ สังขารมักจะหมายถึงแต่เพียงร่างกายอย่างที่พูดว่า สังขารร่างกาย แล้วมีของหลอกให้เข้าใจผิดอยู่เสมอ. เมื่อได้ยิน **พระบังสุภุลศพ** ว่า *สังขารไม่เที่ยง เกิดขึ้นแล้วดับไป การที่รำงับแห่งสังขารนั้นเป็นความสุข*; ก็เลยเข้าใจว่าผีตายนั้น เป็นกวามรำงับแห่งสังขาร. นี้ก็ถูกเหมือนกัน แต่ว่าถูกน้อย.

**ส่งขารไม่ใช่เพียงแต่ร่างกาย,** กวามกับแห่งสังขาร ไม่ไข่กวามกับแห่ง ชีวิตร่างกายตายไป; รู้จักกำว่า "สังขาร" กันเสียก่อน แล้วก็จะรู้จักว่า นี้เป็นสิ่งที่มี มายา ประกอบอยู่ก้วยภาวะแห่งมายา กือไม่ตรงตามที่มันเป็นจริง มันหลอกให้เห็นเป็น อย่างอื่น.

กำว่า "สังขาร" นี้ กวรจะรับเอากำนี้ ที่อยู่ในรูปของภาษาบาลีไปใช้ เพราะมันเปลี่ยนไม่ได้ มันแปลไปไม่ได้ ขึ้นแปลมันก็ยุ่ง และไม่สำเร็จด้วย; รับ เอากำเดิมไปใช้ดีกว่า แล้วรู้เอากวามหมายของมันให้กรบถ้วนก็แล้วกัน; เช่นกำว่า "ธรรม" หรือ "พระธรรม" นี้ *ไม่มีทางจะแปลได้* ต้องใช้กำเดิมในภาษาบาลี. กำที่มีลักษณะอย่างนี้ ก็มีอยู่หลายกำ โดยเฉพาะกำว่า "สังบาร" นี้กำหนึ่ง; เราก็อาจ จะรู้ได้โดยกวามหมายของมัน ว่ามันกินกวามกว้างขวางอย่างไร เท่าไร. กำพูดหรือ ตัวหนังสือ "สังขาร" กำนี้แปลว่า สิ่งปรุงแต่ง ก็ได้ ผลของการปรุงแต่ง ก็ได้.

สังขารความหมายที่ ๑ ผลของการปรุงแต่ง

ที่เราจะต้องมองดูก่อน ก็กือผลของการปรุงแต่ง ได้แก่ปรากฏการณ์ทั่ว ๆ ไป ที่เราประสบอยู่ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางผิวหนัง อะไรก็ตาม กือปรากฏ ทั้งหลายรอบตัวเรา ฑี่เรารู้จักอยู่ด้วยตาเป็นต้น; นี่สังขารที่เป็นผลของการปรุงแต่ง. จะเหลียวไปทางไหน ก็เห็นสิ่งที่เรียกว่าสังขารนี้, หรือหูก็ได้ยินสิ่งที่เรียกว่าสังขาร ที่เป็นเสียงมากระทบหู, จมูกก็ได้สังขารที่เป็นกลิ่นมากระทบจมูก, ลิ้นก็ได้สังขารที่ เป็นรส มากระทบลิ้นบ่อย ๆ เมื่อเรามีการรับประทาน, แล้วผิวหนังก็มีสังขารที่มา กระทบผิวหนังบ่อย ๆ โดยเป็นของแข็ง ของอ่อน ของนีมนวล ของกระด้าง ของ สบายแก่ผิวหนัง ของไม่สบายแก่ผิวหนัง, สึงเหล่านั้นก็เรียกว่าสังขารเหมือนกัน. ที่เป็นภายนอกก็เรียกว่าสังบาร ก็อสิ่งที่มากระทบเนื้อหนัง, สึ่งที่มากระทบตัวเรา นี้เรียกว่าสังขาร ; ตัวเราที่รับอารมณ์นี้ก็เป็นสังบาร.

แต่เดี๋ยวนี้ เราจะมองสังขารคือสิ่งที่ปรากฏอยู่รอบด้าน : บางอย่างก็มีชีวิต.
 บางอย่างก็ไม่มีชีวิต. ที่มีชีวิต เรียกว่า สังขารมีชีวิตครอง หรือมีวิญญาณกรอง สมัย
 ก่อนก็ได้ยินชินหูกันมากคือคำว่า วิญญาณกะสังขาร อวิญญาณกะสังขารอะไรนี้ก็มีชินหู;
 เดี๋ยวนี้ก็เลือนหายไป ไม่ก่อยจะใช้คำพูดนี้.

สิ่งท่าง ๆ รอบทัวเราที่มีชีวิท กับไม่มีชีวิท เช่นก้อนหินนี้ เราถือว่าไม่มี ชีวิท, สัตว์หรือคนนี้ถือว่ามีชีวิท, หรือจะเบ็นผี เป็นเทวดาถ้ามันมีอย่างเราว่านะ ก็เรียกว่ามีชีวิท ; ทันไม้นี้เถียงกัน บางคนถือว่าเป็นสิ่งที่ไม่มีชีวิท ไม่มีวิญญาณ, บางคนถือว่ามีชีวิทมีวิญญาณ ถ้าดูให้กีแล้ว มันก็มีชีวิท และมีวิญญาณในระดับท่ำ. ฉะนั้น ควรจะจักสิ่งที่มีชีวิทนันแหละ ว่าเป็นสังขารที่มีวิญญาณกรอง ไร้ชีวิทก็ไม่มี วิญญาณกรอง.

สังบารส่วนพี่เป็นตล ที่เรารู้สึกได้อยู่ นี้ต้องดูให้ดี มันอยู่ในรูปต่าง ๆ กัน : อยู่ในรูปพี่เป็นวัตลุ เนื่องด้วยวัตถุ ก็เรียกว่า รูป, สังชารที่เป็นรูป; เช่นเนื้อหนัง ล้วน ๆ อย่างนี้ ผม ขน เด็บ พื้น หนัง อะไรล้วน ๆ อย่างนี้ ก็เรียกว่ามันเป็นสังขารที่ เป็นรูป มีสังขารอีกพวกหนึ่ง ส่วนที่เป็นจิด หรือเป็นวิญญาณนั้นเอง ก็เรียกว่า นาม สังขาร ที่เป็นนาม. อย่างหนึ่งเป็น รูป อย่างหนึ่งเป็น นาม มาต่อกันเข้า เรียกว่า นามรูป; ในภาษาบาลี เขานิยมเรียกว่า นามรูป แต่ใน ภาษาไทย นิยมเรียก รูปนาม ไม่ต้องเถียงกันเพราะข้อนี้.

କର୍ଗାଡ

เรามีสังขารชนิดที่เป็นรูปธรรมอยู่พวกหนึ่ง, มีนามธรรมอยู่พวกหนึ่ง; พูดให้ชักลงไปก็กือ กายกับใจ ของกนของสัตว์ หรือของต้นไม้ก็ได้ แต่ของก้อนหิน มันไม่มีใกรพูด. ฉะนั้น เรารู้ว่าสังขารที่เป็นผลเป็นปรากฏการณ์ กือ **นามรูป เป็นของ** สองสิ่งที่เนื่องไปด้วยกัน; ถ้ามีแต่รูปล้วน ๆ ก็ไม่นับเนื่องอยู่ในสิ่งนี้, ไม่นับเนื่อง อยู่ในกำว่า นามรูป แยกออกไปเป็นรูปเฉย ๆ. นี่เรียกว่าสังขารในกวามหมายที่ว่า สิ่งที่เป็นผลของการปรุงแต่ง หรือถูกปรุงแต่ง เห็นปรากฏอยู่เป็นปรากฏการณ์ทั่วไป เป็นกวามหมายที่ ๑.

สังขารความหมายที่ ๒ อาการที่ปรุงแต่ง

กวามหมายที่ **๒. ดิริยาอาการพี่เบ็นการปรุงแต่ง** นั่นเอง **ถ็เรียกว่า สังขาร** กือใช้เป็นกิริยา เบ็นการปรุงแต่ง, *เป็นกิริยานาม* มากกว่า เรียกว่าเบ็นการปรุงแต่ง อาการที่ปรุงแต่ง กำลังที่ปรุงแต่ง ประกอบส่วนประกอบหลายส่วนขึ้นมา ให้เกิดเป็น สิ่งใหม่ขึ้นมาสิ่งหนึ่ง แล้วปรุงแต่งอย่างนั้นเรื่อยไป ๆ ๆ กิริยาอาการเหล่านี้ก็เรียกว่า สังขารได้ ในฐานะเป็นกิริยานาม.

ทั่วที่ถูกปรุงแท่งก็อย่างหนึ่ง อาการที่ปรุงแท่งก็อย่างหนึ่ง; แล้วดูให้ดีว่า มันปรุงแท่งเรื่อย **มือาการปรุงแต่งเรื่อย** : สิ่งนี้ได้ปรุงแท่งสิ่งหนึ่งขึ้นแล้ว สิ่งนั้นมัน ยังปรุงแท่งสิ่งอื่นท่อไปอีก, แล้วสิ่งอื่นนั้นยังปรุงแท่งสิ่งอื่นโน่นท่อไปอีก เรื่อยกันไป เป็นสายไม่มีที่สิ้นสุด.

ที่เบ็นวัตถุธรรมหรือรูปธรรม ก็เบ็นไปตามแบบของรูปธรรม เช่นผิวพื้น โลกนี้ ประกอบอยู่ด้วยอะไร มันปรุงแต่งอะไร แยกไปเป็นสาย ๆ; **ปรุงแต่ง** จน เกิดต้นไม้ จนเกิดสัตว์ จนเกิดคน. **มึกิริยาอาการปรุงแต่ง** ที่ไหลเวียนอยู่; เช่น ว่าทำให้ *น้ำระเหยขึ้นไป* นี่ก็ปรุงแต่ง *ไอน้ำจากน้ำ* ขึ้นมา. *ไอน้ำก็ปรุงเมฆ เมฆ* หนักเข้าก็ *ปรุงแต่งฝน* ฝนหนักเข้าก็ตกลงมา *เป็นน้ำฝน* น้ำฝนตกลงมาก็ ทำให้เปี่ยก *แฉะ* ไปหมก ; มีอะไรเกิกขึ้นก่อ ๆ ก่อ ๆ กันไป ไม่มีที่สิ้นสุก ; ตัวอย่างผ่ำยรูปธรรม ก็เป็นอย่างนี้.

**ย่ายในธรรมในด้วดน** ที่มีจิตใจไวท่อกวามรู้สึก ก็**มีการปรุงแต่งไปตาม แบบนามธรรม** อย่างที่เขาเรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท เช่นเมื่อตาเห็นรูป – เกิดการเห็น รูปแล้ว – ก็ปรุงแต่งผัสสะสมบูรณ์ขึ้นมา – ปรุงแต่งเวทนา – ปรุงแต่งตัณหา – ปรุงแต่ง อุปาทาน – ภพ – ชาติ – กวามทุกข์ในที่สุด. ไปหาอ่านดูจากเรื่องนั้น ; เรื่องนี้เป็น เรื่องสำคัญที่สุด ที่เกี่ยวกับกวามทุกข์ หรือจะดับทุกข์ได้. เรายังไม่ต้องการจะอธิบาย เรื่องปฏิจจสมุปบาทในที่นี้; ต้องการแต่เพียงจะชี้ว่า *อาการที่ปรุงแต่งนั้น ก็เรียกว่า* สังขารได้, ตัวรูปธรรมนามธรรมที่อูกปรุงแต่ง หรือปรุงแต่งสึงอื่น ๆ ต่อไป ก็เรียกว่า สังขารได้.

# รสของการปรุงแต่งที่สำคัญได้แก่ สุขเวทนา

ทีนี้ มีสิ่งที่สำคัญที่สุดที่จะต้องบอก ก็คือรสที่เกิดมาจากการปรุงแต่ง คำว่า "รส" ในที่นี้มีความหมายกว้าง, กว้างกว่าคำว่ารสที่คู่กับลิ้น รสที่คู่กับลิ้น; รสคำ นั้นแคบ มีความหมายแคบ. รธ ในที่นี้มีกวามหมายกว้าง หมายถึงปฏิดิริยาใด ๆ ที่มันเกิดขึ้นมาจากการปรุงแต่งแล้ว เป็นที่ตั้งแห่งความยินดีของสัตว์ผู้โง่เบลา, จำกัดความอย่างนี้ไว้ให้ชัดเจน ไม่อย่างนั้นจะเข้าใจผิดได้.

ปฏิกิริยาที่เกิดมาจากการปรุงแต่ง เรียกว่ารส ในที่นี้ เป็นที่ทั้งแห่งกวาม ยินดีของสัตว์ที่ยังมีอวิชชาหรือโง่เขลา. สึ่งนี้เป็นสังขาร ที่กำลังเป็นปัญหา ยิ่งกว่า สังขารในกวามหมายใก ๆ; เพราะว่าเราจะไปทำผิกอะไร ไปหลงในอะไร นั่นก็คือไป หลงในสังขารส่วนนี้ ถือส่วนที่เป็นรสของการปรุงแต่งนั้น : ระบุลงไปตรง ๆ ก็ว่า ส**ุขเวทนา** ทั้งหลาย.

**ඉ**ක්රැ

ทัว สุขเวทนา นี้ก็ เบ็นลังขาร มันจะทำให้กุณงงได้ ในที่นี้เรียกว่า *สุขเวทนา* - ความรู้ สึกที่เป็นสุข, เวทนานี้ก็เรียกว่าสังขาร; นี้ก็ไปตีกันยุ่งกับในคำ ๕ คำที่
 ว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นั้น แยกออกเบ็น ๕ อย่าง. สังขาร ที่กล่าว
 ใน ๕ คำนี้ เบ็นอีกอย่างต่างหากจากเวทนา นั้นก็หมายถึง ความคิดนึกที่ปรุงแต่ง;
 แต่ สังขาร ที่เป็นรสของปรุงแต่งนี้ เป็นสังขารทั่วไป ไม่ว่าอะไร ไม่ยกเว้นอะไร นอกจาก
 นิพพานอย่างเกียวแล้ว เรียกว่าสังขาร.

### เวทนาเป็นรสของการปรุงที่เป็นมายา

สุบเวทนา นี้ ก็ เป็นสังบาร เบ็นผลที่อูกปรุง ขึ้นมาจากผัสสะ จะทางทา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย หรือทางใจ เองก็ตามใจ; เมื่อปรุงขึ้นมาเป็นเวทนา ก็มีบัญหาเกิดขึ้นแก่กนที่ไม่รู้ตามที่เป็นจริง ว่าเวทนานั้นก็ออะไร. ที่เป็น สุบเวทนา เป็นบัญหามาก คือมันเป็นเหยือล่อมากที่สุด กนจึงไปติดสุขเวทนา.

ส่วน พุ<mark>ดบเวทนา</mark> นั้นไม่เป็นเหยือล่อ แต่ก็หลีกไม่พ้น มัน **ก็มีบั้ญหา** เกี่ยว กับทุกขเวทนาด้วย.

เวทนาอีกชนิดหนึ่งก็เรียกว่า อทุกบมสุขเวทนา คือยังไม่จับได้ว่าเป็นทุกข์ หรือเป็นสุข นี้ก็ ยังเป็นบัญหา คือทำให้ข้องใจสงสัย และเมื่อไม่รู้จักมัน มันก็ เพิ่ม ความโง่ให้ทุกที่ : ของอร่อยถูกใจ มันก็เพิ่ม *ราคานุสัย – เดยขินที่จะรัก*, ของไม่ อร่อยไม่ถูกใจ มันก็เพิ่ม *ปฏิฆานุสัย* คือความ *เดยขินที่จะโกรธจะเกลียด*, ของที่ไม่ พูกได้ว่าถูกใจหรือไม่ถูกใจ มันเพิ่มความโง่ว่า "ทุกกราวที่เราเข้าไปสัมผัสกับมัน เราไม่ รู้ทุกทีไป เราไม่รู้จักมันทุกทีไป" มันก็เท่ากับ *เพิ่มความโง่* ทุกทีไป ก็เรียกว่า *เพิ่ม* อวิชชานุสัย.

นี้เอา เวทนาทั้ง ๓ อย่างนี้ มาพูกให้พั่ง เพื่อจะชี้กวามที่มัน เป็นมายา, มันเป็นรสของการปรุงแท่งออกมาในรูปของเวทนา แล้วประกอบอยู่ด้วยมายา. เราไม่ รู้จักมันว่าสุขเวทนาเป็นมายาอย่างไร, ทุกขเวทนาเป็นมายาอย่างไร, อทุกขมสุขเวทนา เป็นมายาอย่างไร.

สุขเวทนาก็ดี ทุกขเวทนาก็ดี อทุกขมสุขเวทนาก็ดี โดยแท้จริงแล้ว เป็นสักว่าเวทนา เท่านั้น. คำว่า "สักว่า" นี้ หมายกวามว่ามัน เป็นแต่สักว่าสังบาร ที่เป็นปฏิกิริยา ถูกสร้างขึ้นมาจากสมตสัเท่านั้น, โดยแท้จริงมันเป็นเพียงเท่านั้น ตามธรรมชาติเป็นเพียงเท่านั้น; แต่เกี่ยวนี้มันเกิกมีส่วนที่พิเศษ เสริมออกไปว่า ถ้า ส่วนใดอร่อยแก่กวามรู้สึก มันก็มีความหมายอย่างหนึ่ง, ส่วนใดไม่อร่อยแก่กวามรู้สึก มันก็มีความหมายอย่างหนึ่ง, ส่วนใดเฉย ๆ กลาง ๆ มันก็มีความรู้สึกอีกอย่างหนึ่ง.

เรา **ถูกหลอกให้หลงอยู่ด้วยเวทนาทั้ง ม**ี โดยไม่รู้สึกว่าแท้จริงมันเป็น อย่างไร; ฉะนั้น เราจึง ไปหลงใหลในสุขเวทนา ไปเกลียดขังในทุกขเวทนา ไปเพิ่ม ดวามโง่ในอทุกขมสุขเวทนา.

### ต้องมีสติรวดเร็วจับตัวเวทนาให้ได้

ถ้าต้องการให้ธรรมะนี้ประยุกต์ ก็ไม่มีอะไร กุณต้องจับตัวมันให้ได้ คือ มีสติที่รวดเร็วจับตัวมันให้ได้ ว่า *สุขเวทบา* ทำให้เราหลงมันอย่างไรแล้วโว้ย, หรือ ว่า *ทุกขเวทนา* ทำให้เราอึกอักขักใจ เกลียกชัง มันอย่างไรแล้วโว้ย, *อทุกขมสุขเวทนานี้* ผ่านมันไปด้วยความโง่อย่างไรโว้ย, คือให้รู้จักว่ามัน เป็นสักว่าเวทนา เป็นปฏิกิริยา เป็นผลของการกระทบเท่านั้นเอง.

นี้ **ดูให้ละเอียด** หรือชักลงไป **ในความหมายของมายา** ซึ่งเป็นสิ่งที่ยาก ลำบากมากที่จะรู้จักมายา คือรู้จักกวามจริงของสิ่งท่าง ๆ อย่างแท้จริง จนมันหลอกไม่ได้. สำหรับสุขเวทนานั้น ก็มีความหมายอยู่แล้วว่า มันอร่อยแก่ทา แก่หู แก่จมูก แก่ลิ้น แก่กาย แก่อะไรท่าง ๆ นี้; แล้วคนที่ไม่รู้จักว่าเป็นสักว่าเวทนา ก็หลงใหล คือรวม ทั้งเราเองก็หลงใหล.

**යේ** ව

ต้องไปสึกษา กันจริง ๆ เมื่อ อร่อยทางตา คือสวยงามที่สุด เราโง่อย่างไร; เมื่อ อร่อยทางทู เสียงที่ไพเราะที่สุดนี่เราโง่อย่างไร, กลิ่นที่หอม ที่สุด เราโง่อย่างไร, รสที่ อร่อยที่อิ้น เราโง่อย่างไร, สมตลัอนละเอียดอ่อน ย้วยวนนี่มนวลทางผิวหนัง เรากระทบแล้ว เราโง่อย่างไร. ไม่ต้องเอาเรื่องคนอื่น ต้องเอาเรื่องของตัวเอง แล้ว โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เมื่อมันมีอยู่จริง : เมื่อตากำลังอร่อยทางตา หูกำลังอร่อยทางหู จมูก กำลังอร่อยทางจมูก, เมื่อเวลาอย่างนั้นจริง ๆ รู้จักว่าเราโง่มันอย่างไร.

แต่เราไม่ยอมรับว่าโง่ไช่ไหม ร ก็ **เราไม่เลอดิดว่าเราโง**่ เมื่อเราอร่อย ทางต่า ทางหู ทางจมูก เป็นต้น. เรากลับเห็นว่ามันเป็นโชกดีไช่ไหม ร แล้วกำลัง หลงรักมัน บูชามัน อุตต่าห์ศึกษาเล่าเรียน เพื่อจะได้ออกไปมีอาชีพดีๆ มีเงินมาก ๆ ไปหาความอร่อย ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ให้มันมากยิ่งกว่าเดี๋ยวนี้; ดูซิ, เราจะบูชามันยิ่งกว่าสิ่งใคหมด : บูชาสุขเวทนา เราก็ไม่รู้สึกว่าเป็นมายา รู้สึกเป็น ของจริง แล้วอร่อยที่สุด.

เมื่อไรจะรู้ของจริงถึงขนาดที่มันเป็นมายา ? ต้องศึกษาต่อไป ต้องศึกษา อย่างแท้จริง คือ **สึกษาจากของจริง** ไม่ใช่ศึกษาจากหนังสือ หรือจากใครพูด. มันเกิด เป็นสัมผัส ปรุงแต่งเป็นเวทนา จนรู้สึกเอร็ดอร่อยอยู่อย่างนั้น ; มันก็ยากเหมือนกัน เพราะว่ารสหรืออำนาจหรืออิทธิพลของเวทนานั้นมันกรอบงำเต็มที่ ไม่ทำให้เรามีความกิด ไปในทางอื่นได้ นอกจากหลงรักมัน ; อย่างนี้ก็ต้องเรียกว่าด้วยอำนาจของอวิชชา คือ ความไม่รู้.

# เวทนาก็เบ็นสักว่า เป็นธรรมดาของสังขาร

เกี่ยวนี้ จะต้องรู้ กือไม่หลง อย่างที่แล้วมา สำหรับกำพูก ในภาษาธรรมะ ที่ว่า "สักว่าเวทนา" หรือ สักว่าเป็นธรรมดาของสังขารที่จะต้องเป็นอย่างนั้น กือ จะต้องรู้สึกอย่างนั้นที่เรียกว่าธรรมดา; เช่นว่าสมผัสผิวหนังก็เกิดกวามกำหนัด เกิด พอใจ เกิดกวามหลงใหล ในสัมผัสทางผิวหนัง โดยเฉพาะระหว่างทางเพศ ก็เลยบูชา ลุ่มหลงเบ็นพระเบ็นเจ้าไปเลย เรียกว่าเป็นพระกามเทพนี้.

ผู้ที่มีธรรมะ ศึกษาธรรมะ รู้จักธรรมะแล้ว ก็เห็น **เป็นสักว่**า เวทนา; แม้สุขเวทนาเกิดจากเพศตรงกันข้าม ก็**เป็นสักว่**า เวทนา, เป็นธรรมชาติอันหนึ่ง, เป็นเหมือนเกรื่องจักรที่ทำงานตามหน้าที่ ก็อว่าในมนุษย์กนหนึ่ง มันก็มีประสาท มีความ รู้สึกได้ก้วยประสาท มีต่อม gland ต่าง ๆ ที่ทำให้ประสาททำหน้าที่ แล้วมันจะต้องทำ หน้าที่อย่างนั้น ที่ธรรมชาติสร้างมาแล้ว. ฉะนั้น เมื่อมีอะไรเข้ามาเกี่ยวข้องก้วย มันก็ ทำงานตามนั้น ตามหน้าที่อย่างเทียงกรงที่สุก.

ถ้ากวามรู้สึกทางเพศเกิดขึ้น เป็นกวามเอร็ดอร่อยทางโผฏฐัพพะ ทางผิวหนัง แล้วก็ให้รู้ไว้ว่า มัน**เป็นเพียงการทำหน้าที่ที่ถูกต้**อง ตรงตามหน้าที่ของมัน ของ ระบบประสาท ของต่อม gland ต่าง ๆ ที่ธรรมชาติมันใส่มา ให้เป็นอย่างนั้น; เพื่อ ประโยชน์แก่การสืบพันธุ์ เพื่อให้กนโง่หลง แล้วรับจ้างธรรมชาติเพื่อทำการสืบพันธุ์. นี้เรียกว่าเป็นผู้มองในด้านที่ตรง ที่แท้จริง คือไม่ติดอยู่ที่มายา.

ถ้า**ไปดิดอยู่ที่รสอร่อยบองเวทนา** นั้นแล้ว ก็เรียกว่า **ดิดอยู่ที่**มายา; แล้ว มายา นั้นก็ ยังบังดับให้เกิดดวามดิดปรุงแต่ง ตรงตามหน้าที่ของมันอีกแหละ ก็อ กวามรัก ก็อกวามหลง ก็อกวามหึงหวง กวามอะไรต่าง ๆ ไปตามหน้าที่ ตามธรรมชาติ ที่มีอยู่ในตัวกน, ไม่ใช่ได้วิเศษวิโสมาแต่ไหน มันเป็นการทำงานตามหน้าที่ของอวัยวะนั้น ละเอียดประณีตลึกซึ้ง เท่านั้นเอง. ถ้ากวามรู้นี้มีเพียงพอ มีมากพอ มีอิทธิพลมากพอ มันก็ระงับกวามรู้สึกโง่เขลาไปตามอำนาจของมายาเสียไก้; นี่เป็นผลของการที่รู้จักมายา.

ที่เราเป็นทาสกันมาก ก็คือมายาที่เกิดมาจากสัมผัสทางผิวหนัง ที่เรียกว่า โผฏฐัพพะ แล้วโดยเฉพาะ เรื่องระหว่างเพศ; ถึงแม้เรื่องที่สัมผัสทางตา ทางหู ทางจัมูก ทางลิ้น ก็เหมือนกัน ถ้าเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับเพศตรงกันข้ามแล้วละก็ ให้ความ หมายมาก ให้น้ำหนักมาก ให้อิทธิพลมาก ทามแบบของเรื่องระหว่างเพศ. ฉะนั้น รูปที่เกี่ยวกับเพศตรงกันข้าม, เสียงที่เกี่ยวกับเพศตรงกันข้าม, กลิ่นที่เกี่ยวกับเพศตรง กันข้าม, มันจึงมีอิทธิพลยิ่งไปกว่ารูปทามธรรมกา เสียงตามธรรมกา กลิ่นตามธรรมกา.

บางทีกนก็มีความฉลาดที่โง่มาก ก็อไปแปลกวามหมายตามธรรมกา ที่ไม่ ใช่เรื่องเพศ ให้มาเป็นเรื่องของเพศไปเสียก็มี เพราะว่ามันง่ายที่จะตีกวามหมายอย่างนั้น; ฉะนั้น จึงมีสัญลักษณ์ของเพศหญิง เพศชาย อยู่ที่สิ่งต่าง ๆ ที่ไม่มีเพศก็ได้ หรือมีเพศ ก็ได้ เช่นดอกไม้ ใบไม้ อะไรก็ตาม. แม้เสียงโน้ตของเสียงต่าง ๆ นี้ ก็พึ่งเป็นกวาม หมายเนื่องไปทางเพศอย่างนี้ก็ได้ มันก็เป็นมายาหลายซับหลายซ้อน; ฉะนั้น คนเราจึง กำลัง พลงติดอยู่ในมายา ทางอายตนะทั้ง ๖ กือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ.

ควา**มเบ็นมายาก็มีอยู่ที่รอ ซึ่งเดิดมาจากเวทนานั้นๆ** เบ็นส่วนใหญ่; อย่างอื่น เรื่องอื่น แขนงอื่นมันก็มี แต่มันไม่สำคัญเท่าแขนงนี้ คือสุขเวทนาที่มาจาก การสัมผัสเนื่องกันกับเพศตรงกันข้าม. ทีนี้แม้ไม่ได้เนื่องกับเพศตรงกันข้าม ก็ไปทำ ให้มีความเนื่องด้วยเพศตรงกันข้าม เสียเรื่อยไป; ยิ่งผูกพันตัวเองมากขึ้น หรือว่า ชุกหลุมผั่งตัวเอง นี้มันมากขึ้นๆๆ ไม่มีสร่าง.

นี้ระวังสิลปะแท่งโลกบั้จจุบัน นี้ให้กี ๆ. ที่เรียกว่าศิลปะ ที่กุณจะไปบูชา ไปชอบมัน ระวังให้กี ๆ ; มันล้วนแต่จะทำที่ไม่เป็นมายาให้เป็นมายา ให้มีกวามหมาย ที่เป็นมายา ที่ผูกพันจิตใจรุนแรงหนักขึ้น ๆ จนหลงอยู่ในมายา ออกไปไม่รอก.

เราจะ **ต้องใช้สิลปะแต่ในทางเปลื้องม**ายา พังทะลายมายา; แก้ไข อุปสรรกเหล่านั้น จึงจะเป็นศิลปะในหลักของพระพุทธศาสนา ก็อในหมู่ของพุทธบริษัท. ส่วนพวกชาวบ้านเขามีศิลปะ ชนิกที่จะผังทั่วให้กึ่มก่ำ จมมิกลงไปในรสของมายา โกยเฉพาะสุขเวทนา และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ที่เกี่ยวกับเพศกรงกันข้าม. เวทนาทั้งสาม เป็นมายาที่เป็นอันตรายและมีปัญหามาก

เวทนาที่ ๑. สุขเวทนา ถ้าดูตามที่เป็นจริงแล้ว ก็ สักว่าเป็นเวทนา, เมื่อ เป็นตักว่าเวทนา ก็ เป็นสังบารตามธรรมดา ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ดูแล้วก็น่าเกลียก; ฉะนั้น จึงพูดได้เลยว่า สุขเวทนาก็เป็นหุดข์ คือดูแล้วน่าเกลียก ทำกวามทรมานใจให้ แก่กนโง่ ที่เข้าไปหลงยึดมั่นถือมั่น. พูดสั้น ๆ ก็ว่า แม้กวามสุขนั้นก็คือกวามทุกข์ ก็อดูแล้วน่าเกลียก มันจะขบกัดเอากนที่เข้าไปหลงมันด้วยกวามโง่.

**บอให้เฉยได้ต่อสิ่งที่เรียกว่าสุบเวทนา**; แม้จะเอร็คอร่อยสูงสุดอย่างไร ก็เฉยได้ เห็นว่าเป็นสักว่าเวทนา เป็นปฏิกิริยาที่เกิดขึ้นอย่างเที่ยงทรง ตามการปรุงแต่ง. มันเป็น mechanism เป็นกลไกทางจิตทางวิญญาณ ที่จะต้องเกิดขึ้นอย่างนั้น ๆ ๆ ตาม หลักของมัน, แล้วปรากฏอยู่ที่จิตใจอย่างนั้น ด้วยอำนาจของอวิชชา ก็เป็นความโง่ เป็นกวามหลง เป็นกวามทุกข์. นี่คือสัตว์ทั้งหลายทั่วไปในโลก กำลังตกอยู่ได้อำนาจ ของมายาอย่างนี้.

เวทนาที่ ๒. ทุกบเวทนา ที่ถูกเข้าแล้วเจ็บปวกนั่งร้องห่มร้องไห้อยู่ : ทางรูปธรรมก็เจ็บปวกที่กาย เจ็บไข้เป็นต้น, ทางนามธรรมก็ผิกหวัง อกหัก อกฉีก อะไรกัน อย่างที่เขาเรียกกัน; นี่มันเป็นทุกขเวทนา. คนโง่เข้ามาเกี่ยวข้องกับ ทุกขเวทนา ก็มานั่งร้องไห้อยู่ ถ้ากวามกิดเตลิดเบิ่ดเบิ่งไป ก็ทำอันตรายตัวเอง; นี่มันโง่ ๒ ซ้อน ๓ ซ้อนจนฆ่าตัวเอง ก็ไม่เห็นว่ามันจะแก้ทุกขเวทนาได้.

ที่นี้วิธีการที่จะมองเห็นอันนี้ ก็อย่างเดียวกันแหละ สุบเวทนาเป็นสกว่า การปรุงแต่งตามธรรมชาติ; ทุกบเวทนาก็เป็นสักว่าการปรุงแต่งตามธรรมชาติ ผิดกันแต่ว่ามันออกมาในรูปที่ทนยากเจ็บปวด. ถ้าเราไปหลงในทุกขเวทนาเราก็เจ็บปวด; ถ้าเห็นว่า มันออ่างนี้เอง เราก็หัวเราะได้ ฉะนั้น ปู่ ย่า ตา ยายสมัยโน้น เขาฉลาดกว่า กนสมัยนี้มาก เพราะว่าเขาไม่ฆ่าทั่วทายเพราะอกหักเหมือนกนสมัยนี้; เพราะเขารู้ว่า มันอย่างนั้นเอง.

เขาสอน อิทัปบั้จจยตา อันสูงสุก ในทระทุทธศาสนาไว้ในวัฒนธรรมของขาว บ้าน; พอมีอะไรแปลกออกมา เขาว่า **มันอย่างนี้เอง** แล้วเขาก็หัวเราะเสีย. เขา เจ็บปวกทางผิวหนัง เขาก็พยายามที่จะมองว่ามันอย่างนี้เอง กือเบ็นกรรม เป็นผลกรรม มันอย่างนี้เอง ไม่เป็นทุกข์ไม่เป็นร้อนอะไรมากมาย ถ้าเบ็นเรื่องจิกที่ไม่เจ็บปวกทางกาย เขาก็สลักออกไปได้ง่าย ๆ ว่า มันอย่างนี้เอง, อย่างนี้มันเป็นอย่างนี้เอง.

กนสมัยก่อนไม่เหมือนสมัยนี้ ยึ่งเรียนมากสำหรับจะโง่ จะหมายมั่นจะเอาให้ เป็นอย่างนั้น จะเอาให้เป็นอย่างนี้ จนฆ่าตัวตายในเมื่อสิ่งต่าง ๆ มันผิดหวัง. กนที่ มาถามปัญหาเรื่องผิดหวังจะทำอย่างไรดีนี้ มีมากขึ้นทุกวัน ๆ ซึ่งผมได้รับ จากที่เขามา ถามผม นี่ผมจึงรู้ว่าเดี๋ยวนี้มันยึ่งโง่มากขึ้น โง่มากขึ้น จำนวนกวามโง่ก็มากขึ้น ปริมาณ กวามโง่ก็แรงขึ้น.

กวรจะรู้ว่า **หุดขเวทนาด์สักว่าเวทนา** อย่าให้มายาอันร้ายกาจนี้หลอกให้ร้องให้ หรือให้ฆ่าตัวตาย ทำนองนั้น; มายาจากทุกขเวทนา อย่ามาทำให้เราต้องร้องไห้ หรือต้องเป็นทุกข์ หรือต้องถึงกับฆ่าตัวตาย ซึ่งมันโง่เกินไป.

เวทนาที่ ๑. อทุกบมสุบเวทนา นี้กล้าย ๆ กับว่า พระพุทธเจ้าท่านทรง มุ่งหมายว่า ทุกกราวที่เรารู้สึกท่อเวทนา หรือมีเวทนา ขอให้เราฉลาดในเวทนา, แล้ว เราก็จะรู้กวามจริงได้เร็ว อยู่เหนืออำนาจของเวทนาได้เร็ว. เวทนาที่เป็นสุบ หรือ เป็นทุกบ์ นั้นมันมาห่าง ๆ นาน ๆ มาครั้ง; แท่ เวทนาที่ ไม่สุบไม่หุกบ์ นี้กล้าย ๆ กับว่า จะมา สัมศัสอยู่แทบจะตลอกเวลา ที่ทาเราเห็นรูปอยู่ หูได้พึ่งเสียงอยู่ จมูกได้กลิ่นอยู่. แม้เกี๋ยวนี้ *ตาเราลิ้มอยู่ ก็เห็นอยู่, หูก็ได้ยินเสียงอยู่* แท่เราก็ไม่เคย

**สิคว่ามันสักว่าสัมผล** สักว่าเวทนาที่ไม่สุขหรือไม่ทุกข์ เราไม่ไก้สนใจเลย. เวทนา

ชนิทนี้จะมีมากมายเท่าไรในวันหนึ่งๆ เราก็ไม่มีความรู้เรื่องเวทนาเพิ่มขึ้น; ฉะนั้น เราจึงโง่เท่าเดิม หรือมันโง่ลงไปกว่าเดิม ยิ่งไปกว่าเดิม คือผ่านเวทนาไปจนชินกันไป เสีย จนไม่รู้ว่าเวทนานั้นคืออะไร. เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าท่านจึงทรัสว่า อทุกบมลุบ เวทนานี้ เพิ่มอวิชชานุสัย คือกวามโง่ กวามเกยชินที่จะโง่ หรือกวามโง่นั่นเอง.

มายาที่เป็นอันตราย เป็นปั้ญหาที่สุด ก็ลือมายาที่เวทนาทั้ง เวทนา ก็อทั้งสุขเวทนา ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนา. สิ่งอื่นที่เป็นมายาก็มี แต่ไม่เป็นปั้ญหา ไม่เป็นอันตรายมาก เหมือนกับมายาที่มีอยู่ที่เวทนา ที่กำลังพาเราไปสู่ลัทธินั้น ลัทธินี, อุดมกตินั้นอุดมกตินี้, กระทั่งการเมือง อุดมกติการเมืองนั้น การเมืองนี้, แล้วกำลัง เป็นทาสของอุดมกติวัตถุนิยมใช่ไหม ร จะให้สมบูรณ์ทางวัตถุ ก็เพื่อสุขเวทนา มันก็ไม่มี ทางจะฉลาด คืออยู่เหนือเวทนา หรือว่าแก้ปัญหาต่าง ๆ ได้.

ภาวะที่ไม่แสดงความจริง เราเรียกว่ามายา; ภาวะนี้มีอยู่ที่สังขาร ทั้งหลาย ที่เป็นปรากฏการณ์ก็มี, ปรากฏอยู่ที่กิริยาแห่งการปรุงแต่งของสิ่งนั้น ๆ ก็มี, แต่ว่าที่ร้ายกาจก็กือ ที่ปรากฏอยู่ที่รสอันเกิดมาจากการปรุงแต่งนั้น ๆ เช่น สุขเวทนา ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนา เป็นสิ่งสำคัญ. ถ้ารู้จักสิ่งเหล่านี้ แล้วก็จะไม่หลงใน มายาที่เป็นอันตราย หรือว่าจะไม่หลงในมายาใก ๆ ก็ได้; เพราะมายาทั้งหลายจะขึ้นอยู่ ที่มายานี้ทั้งนั้น : มายาที่มีอยู่ที่รสอันอร่อย ก็อปฏิกิริยาจากการปรุงแต่ง, แล้วก็ รสที่ หลอกให้เกลียดขัง หรือทุกขเวทนา แล้วก็ รสที่ต่านไปต่านมา ก็ยังหลอกให้โง่อยู่ นั้นเอง ก็อ อทุกขมสุขเวทนา.

ป้ญหาที่ทำให้มีการเกิดสิ่งต่าง ๆ อยู่ที่เวทนา

ถ้าคุณเข้าใจเรื่องนี้ คุณจะพบความจริงทรงกับหลักของพระพุทธศาสนา ว่า ตั้นตอ ทั้งหลายอัน อยู่ที่เวทนานั้น ทำให้เกิดนั่น ทำให้เกิดนี่ ทำให้เกิดทุกสิ่งทุกอย่าง; เขยิบออกไปอีกนิกก็ที่ผัสสะ เพราะมันต้องมีผัสสะ มันจึงเกิดเวทนา ผัสสะนั้นมันเป็น

#### มายาและสิ่งที่เบ็นมายา

คันตอลึกเข้าไปกว่า. เราเขาที่มันกำลัง เป็นบัญหาโดยตรงก็คือเวทนา : อร่อยที่ตา
 หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, หรือว่าไม่อร่อยที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, หรือว่าไม่มีกวามหมาย
 อะไร เมื่อผ่าน ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ; ล้วนแต่เป็นมายา ทำให้ไม่รู้ตามที่เป็นจริง.

**ลนในโลก ท**ั้งแท่อกีทมาจนถึงบัจจุบัน กระทั่งอนากท จะมีบัญหา ข้อนี้ เกี่ยวกับเวทนาเหมือนกันหมก **ลักษณะเดียวกันหมก**; แท่ว่าจะรุนแรงหรือไม่ ขึ้น อยู่ว่า ยุกไหน สมัยไหน มันมีการปรุงแท่งหลอกลวงมาก. โดยเฉพาะอย่างยึงก็ยุก บัจจุบันนี้ มีการกันกว้าก้าวหน้าไปในทางปรุงแท่งให้หลอกลวงมากยิ่งกว่ายุกที่แล้วมา; ฉะนั้น จะมองดูกันในแง่เสียเปรียบได้เปรียบ มันก็พูกยาก.

สมัธด่อน เขาก็ได้เปรียบในข้อที่ว่า ไม่มีอะไรมาขั้วมาด, ไม่ช้าไม่นาน กนก็เบื้อหน่ายในกามารมณ์ในอะไรได้ ก็เบ็นผู้บรรลุมรรกผลไปได้ ก็ได้เปรียบ. เดี๋ยวนี้ มีเรื่องยุ่งยากมาก เพราะว่าการประดิษฐประดอยค้นคว้า ปรุงแต่ง เพื่อความขั้วยวน มีมาด จนสางไม่ออก ก็ทำให้จมลงไปในกองทุกข์มาก.

แต่ถ้าจะมากิดในแง่กี คือมองกันในแง่กี ก็จะต้องกิกว่า ถ้ามันมาก มันกี กวรจะถอยกลับมาก; เหมือนกับว่าเหวียงไปเท่าไร มันก็มีการตีกลับเท่านั้น. เพราะฉะนั้น เมื่อ เหวี่ยงมาก มันก็ จะมีการตีกลับมาก แล้วเราก็ใช้ประโยชน์ของการก้าวหน้าแห่ง วิชาการทั้งหลายในปัจจุบันนี้ ที่ทำให้มันเหวี่ยงจมลงไปในกวามหลอกลวง ของกวาม อร่อยของเวทนามาก ก็ให้ตีกลับมามาก และมาเร็ว ๆ กงจะไม่เสียเปรียบกันนัก.

## เมื่อ**ม**ีความรู้มาก ควรจะมีสติปัญญาแก้บัญหา

ผมก็เคยคิดเรื่องนี้มาก ว่าคนในสมัยที่มีอะไรย้วยวนมากนี้ จะมีทางรอกได้ อย่างไร จากสิ่งที่หลอกลวงนั้นๆ ก็เลยมองเห็นอยู่อย่างนี้แหละ : เพราะว่าเรามีวิชา กวามรู้ที่ก้าวหน้า นี้ก็ต้องถือว่า เราก็มีความรวกเร็วในการที่จะเปลี่ยนแปลงด้วย. ฉะนั้น ถ้าก้าวหน้าไปด้วยสติปัญญา แล้วก็พลิกกลับนิดเดียว ให้มันเป็นสติปัญญาสำหรับจะแก้ไข

#### โมกขธรรมประยุกต์

กันบ้าง; อย่ามีแท่บัญญาสำหรับจะลุ่มหลงซิ ให้มีบัญญาสำหรับจะแก้ไขกันบ้าง. แต่เดี๋ยวนี้คนโง่ตะพืดไปตั้งแต่ต้นจนปลาย ตั้งแต่เกิดจนเข้าโลงนี้ มันก็ไม่ต้องพบกันกับ กวามฉลาด ที่จะถอนออกมาได้ ทั้งๆ ที่ว่าโอกาสก็มีอยู่ หรือมันกวรจะมี. ฉะนั้น เรามีสติบัญญามาก ก็ขอให้ใช้สติบัญญาทำลายมายาหรือสิ่งหลอกลวงนี้ ให้มาก ให้พอกัน คือให้รู้จักกินเร็ว อีมเร็ว เบื้อเร็ว อย่างนั้นแหละ แล้วจะเหมาะสมกับสมัยบัจจุบันนี้.

ขอให้ทุกคน เข้าใจ คำว่า มาธา และ สิ่งที่ประกอบอยู่ด้วยมายา ให้สม กับที่มีการศึกษาในระดับมหาวิทยาลัย, มีปัญญาคำเนินชีวิทให้มันดีกว่า คนที่ไม่ได้ เรียนในมหาวิทยาลัย; ไม่อย่างนั้นก็ยิ่งน่าสงสาว. นี้คือระวังให้ดีๆ อย่าทำเล่นกับ มายา.

เอาละ พอกันที่สำหรับการพูกจา เวลาเหลือนี้ก็เป็นเวลาสำหรับตอบกำถาม ใกรมีอะไรก็ถาม แล้วถามอยู่ในขอบเขตของหัวข้อนี้ กือมายากับสิ่งที่ประกอบอยู่ก้วยมายา.

## คำอธิบายตอบปัญญา

(ถาม) ท่านอาจารย์กรับ ผมอยากจะกราบเรียนถามว่า ทำอย่างไรจึงจะให้รู้ว่า จุดที่เราก้าวถลำลึกลงไป แล้วจะต้องวกกลับมา มันอยู่ตรงไหน? ก็อจุดที่เมื่อเรามี action ลงไปในทางที่ผิด ถลำลงไปแล้ว แล้วจะต้องหมุนตัวกลับมา; จุดๆนั้นซึ่งเป็นจุดสำคัญที่สุด เราจะรู้ได้อย่างไรว่า เป็นระยะที่เราจะต้องหมุนกลับมาแล้ว?

(ตอบ) นี้เป็นกำถามที่กว้าง หรือว่าที่ไม่แน่นอน มันขึ้นอยู่กับปัจจัยภายใน ภายนอก, สถานการณ์ทั้งหลาย; แล้วเรื่องท่างๆ มันก็ไม่เหมือนกันทุกเรื่อง และไม่ใช่มีเรื่องเดียว. ฉะนั้น ขอ**ให้ใบ้สามัญสำนึก** เหตุผลอย่างสามัญสำนึกนี้ ตอบดูได้เอง. ดูทัวอย่างกนที่เขากลับ; เขากลับของเขาอย่างไร, หรือว่าเราที่เกย กลับนั้น ในบางกรั้งมันกลับของมันอย่างไร ในเรื่องอะไร.

୭ହଙ୍

ที่จะเกณฑ์ให้ตอบทีเดียวหมดทุกเรื่องนั้นตอบไม่ได้ เป็นหลักเพียงข้อเดียว จะใช้กันทุกเรื่องนี้ ดูจะไม่ไหว; แต่ว่ามันตอบได้อย่างกำบั้นทุบดิน คือไม่มีทางผิด ว่า **บอให้มีชีวิตเป็นอยู่ที่ประกอบด้วยสติสัมปชัญญะ** ที่เราพูคมาแล้วในการบรรยาย กรั้งก่อนโน้น. เรื่องสติสัมปชัญญะจำเป็นในทุกกรณี; ฉะนั้น มีชีวิตอยู่ด้วย สติสัมปชัญญะ มันจะไม่ถลำลึก จะรู้ตัวก่อนแต่จะถลำด้วยซ้ำไป ฉะนั้น มันจึงหยุดได้เร็ว มันถอยกลับมาได้เร็ว.

**บอให้ ใช้สติสมัปชัญญะนี้เป็นเลรื่องควบคุมอยู่เสมอ** มันก็จะไม่ถลำลึก ลงไปจนขึ้นไม่ได้; แล้วเราก็พยายามที่จะหยิบบัญหาเฉพาะของเรา ไม่ต้องบัญหา ของกนอื่น มันเหมือนกัน. เรามีบัญหาอย่างไร ที่เรามักจะจมลงไปในความหลอกลวง ของมายา คืออะไร; นับตั้งแต่ว่าเราทิ้งบุหรี่ไม่ได้นี่ ดูจะเป็นบัญหาเด็กเล่น เด็กอมมือ มากกว่า เราก็ยังเอาชนะบุหรี่ไม่ได้ทั้งที่รสของมันก็เป็นเพียงมายา.

นี่กุณเอาทัวอย่างอันนี้ไปพิจารณา ว่ามันจะรู้ของมันได้อย่างไร, มันจะถอย กลับของมันได้อย่างไร. ถ้าสำหรับเรื่องที่ลึกไปกว่านั้น คือเป็น *เรื่องทางจิต ทาง* วิญญาณ เรื่องกามารมณ์ เรื่องทิฏฐิ ความคิดความเห็นที่เตลิดเบิดเบิง นี้มันก็ยึง ยากกว่า; ฉะนั้น จงให้ **มีสติสมปชัญญะ** ไปตั้งแต่แรก ๆ เรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ สูง ขึ้นไป ๆ นับตั้งแต่ **บัญหาง่าย ๆ** ว่า **หำในเราจึงคกอยู่ใต้มายาบองบุหรี** ? ตอบได้ แก่เป็นหลักกว้าง ๆ อย่างนี้ อย่างกำปั้นทุบคิน ไม่มีทางจะพูดเฉพาะเรื่อง เฉพาะราย.

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์อีกข้อว่า ถ้าหากว่าทุกสิ่งทุกอย่างที่เราเห็น มันเป็นสังขาร เราจะแยกมันออกจากธาทุได้อย่างไร ?

(ตอบ) กำพูกนี้ประหลากเสียแล้ว. กำว่า "สังขาร" นั้นมัน เป็นกำกลาง ใช้แก่ทุกสิ่ง : ทุกสึ่งมันมีการปรุงแต่ง มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง ปรุงแต่งสิ่งอื่น จะเรียก มันอย่างอื่น ว่า ขันธ์ ว่า ธาตุ ว่า อายตนะ ว่า เวทนา ว่าอะไรก็ได้ทั้งนั้น เป็นสังบาร **ทั้งนั้น**. จะเรียก ในฐานะ ที่มัน *เป็นส่วนประกอบ* ของส่วนอื่น ก็*เรียกว่าธาตุ*, ถ้ามัน *เป็นกลุ่ม* กันแล้ว จึงจะสำเร็จประโยชน์อย่างหนึ่ง ๆ นี้เรา *เรียกว่าขันธ์*, หรือ ว่าถ้ามัน ทำหน้าที่สำหรับความรู้สึก เราก็ *เรียกว่าอายตน*ะ อย่างนี้เป็นทัน; ที่แท้ แล้วเป็นสังขารด้วยกันทั้งนั้น.

มันมีมายา อยู่ที่สิ่งเหล่านั้น : อยู่ที่อาการ ในหน้าที่ของสิ่งเหล่านั้น หรือ เกิดมาจากการกระทำ ของสิ่งนั้น ๆ ก็เรียกว่า สังบาร ล้วนแต่มีมายาอย่างใดอย่างหนึ่ง, อย่างใดอย่างหนึ่ง แต่ไม่ร้ายกาจเท่ากับมายาของรสที่เป็นกวามสุข กวามเอร็ดอร่อย เราจึงพูดมากหรือเน้นมากในเรื่องนี้.

ถ้าถามอย่างทะกีนี้ ไปสึกษา กำว่า ธาตุ ว่า บันธ์ ว่า อายตนะ ว่า เวทนา ว่า สังบาร ว่า วิญญาณ อะไรก็ตาม, ไปศึกษากำเหล่านั้น ก็จะเห็นได้ว่า ทุก ๆ สิ่งเหล่านี้เป็นสังขารอันหนึ่ง ๆ ในกวามหมายหนึ่ง ๆ.

(ถาม) อยากเรียนถามท่านอาจารย์ว่า มายาชนิดอทุกขมสุขเวทนานั้น เกิดขึ้นได้ อย่างไร ? และเป็นอย่างไร ? แล้วก่อให้เกิดอวิชชาได้มากที่สุดอย่างไร ?

(ตอบ) ปัญหานี้ก็ถามเพื่อให้อริบายซ้ำ แยกให้ชัดออกไป ก็ต้องไล่ไป ตั้งแต่ : สุบเวทนา มีความเอร็ดอร่อย ยั่วยวน เป็นมายา หลอกให้เรารัก, ทีนี้ หุ**กบเวทนา** ก็มีความเจ็บปวก ความไม่น่าปรารถนา เป็นมายาสำหรับหลอกให้เราโกรธ ให้เราเกลียด ให้เรากลัว หรืออะไรที่มันคล้าย ๆ กัน, ส่วน อหุ**กบมสุบเวทนา** มันไม่ ให้เกิดความรู้สึก ๒ อย่างนั้น อย่างใดอย่างหนึ่งเลย; ผ่านไปด้วยความโง่ ทุกครั้งที เวทนาเกิดขึ้น มันก็คือเพิ่มความโง่ เพิ่มความไม่รู้อะไร ไม่สนใจอะไร; ไม่เข้าถึง ตัวสังขารที่เป็น อทุกขมสุขเวทนา เราจึงไม่รู้จักเวทนา ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า เวทนา ไม่รู้จักความจริงต่าง ๆ ของสิ่งที่เรียกว่าเวทนา. ถ้าจะ พูดให้ชัด ก็เอาอย่างนี้ก็แล้วกัน คือว่า เราไม่สนใจอะไรเสียเลย, อะไรมันจะผ่านไปอย่างไร เราก็ไม่สนใจเสียเลย เราก็ไม่ฉลาดขึ้น. เดี๋ยวนี้เราไม่ยอม อะไรจะผ่านมา เราจะจับขึ้นมาดู มาพิจารณา เราก็ฉลาดขึ้นทุกที. สำหรับอทุกขมสุข-เวทนา คือเวทนาที่เฉย ไม่แน่ลงไปว่าน่ารักหรือน่าเกลียกนั้น มันก็ทำให้โง่ ทึ่มไปเลย; ถ้ามันไม่ผ่านมาเสียอีก มันยังไม่ก่อยจะน่าทกใจ. เดี๋ยวนี้มันก็ผ่านมา แล้วก็ไม่รู้สึก; มันก็พอกพูนนิสัย ไม่รู้สึกท่ออะไร ไม่สังเกตอะไร ไม่รู้สึกต่ออะไรนี่มากขึ้น ๆ. เรา เรียกว่ามันเพิ่มอวิชชา เพิ่มความชินแห่งอวิชชา เพิ่มกวามชินที่จะโง่ จะสะเพร่า จะปล่อย ไปตามกวามไม่รู้.

เรื่องธรรมกาสามัญ ก็กวรจะพูกว่า เราไม่สนใจกับสิ่งที่เราควรจะรู้จัก ในเมื่อสิ่งนั้น ๆ มันก็ผ่านมา ๆ ๆ เหมือนกับมาสอนเรา. ถ้าจะยกตัวอย่างในทางวัตถุ ก็เห็นได้ชักว่า เกี่ยวนี้มีเรื่องอะไร มีสิ่งใก ๆ มีภาพ มีรูป มีเสียงมีอะไรมาผ่านเราอยู่ เสมอ แล้วเราก็ไม่สนใจที่จะรู้ว่า มันเป็นอะไร. ตอนนี้มันยังไม่ให้ผลอะไร แต่ต่อไป มันจะให้ผลว่า เราจะไปหลงรักในสิ่งที่น่ารัก ไปหลงเกลียกในสิ่งที่น่าเกลียก; เพราะ เราไม่สนใจสิ่งที่เรียกว่าเวทนา ในรูปธรรมชาติ ธรรมกาสามัญที่มันมีอยู่.

เราไม่สนใจเวทนา ซึ่งมันจะมีความหมายรุนแรงท่อเมื่อเป็นสุขหรือทุกขเวทนา ส่วนอทุกขมสุขเวทนานี้เหมือนกับพื้นฐานทั่ว ๆ ไป; ฉะนั้น จะต้องแยกกันให้รู้จักว่า สุขเวทนานี้ทำให้เราขินที่จะรัก, ทุกขเวทนาก็ขินที่จะทำให้เราเกลียด มันก็ทำให้เรา ชินที่จะเกลียก เกยชินที่จะเกลียก จะโกรธ, อทุกขมสุขเวทนา ก็จะทำให้ ขินที่จะ ปล่อยให้มันผ่านพ้น ๆ ไป โดยไม่สนใจอะไร ไม่อยากรู้อะไร.

อพุกขมสุบเวทนานี้จับอาก แต่ที่แท้มันก็มีอยู่ตลอดเวลาก็ว่าได้ เพราะตา ลึมอยู่มันก็เห็นภาพ มันก็รู้สึกชนิดเฉย ๆ อยู่, หูได้ยินอยู่ มันก็ได้ยินเสียง; แต่มัน ไม่มีกวามหมายตรงกับเรื่องราว ที่จะให้รักหรือเกลียด มันก็เฉย ๆ ต่อเมื่อรูปหรือเสียง หรือกลิ่นนั้น มันมีกวามหมายเฉพาะอะไรขึ้นมา ตามการกระทำของกิเลต จึงจะรักหรือ จึงจะเกลียก.

ดูเป็นความรอบคอบของท่านมาก จะเป็นพระพุทธเจ้าหรือใกรก็ตาม ที่บัญญัติ เวทนา ๓, แล้วก็บัญญัติปฏิกิริยาต่าง ๆ กัน ของเวทนาทั้ง ๓ ว่ามันให้เกิดนั้นเกิดนี้. เราก็ไปพิจารณาดูเอง; บางที **อทุกบมสุบเวทนานี้ ยังตั้งเรา ๆ ๆ,** ลึกลงไป ๆ ๆ ทุกวัน ๆ ในความไม่รู้ต่อสิ่งที่เรียกว่าสังขาร.

(ถาม) ขอถามท่านอาจารย์ว่า สมมุทิว่ามีทุกขเวทนาอันหนึ่ง เกิดขึ้นมาแล้วเราก็ มองเห็นว่ามันเบ็น กถุกา มันเบ็นอย่างนั้นเอง; ถ้ามันเกิดขึ้นมาอีก เราก็ต้องทนแบบนี้อีก แล้วมันเกิดการทนขึ้นมาก็คือว่า เราจะต้องมีทุกข์ อยากขอให้ท่านช่วยอธิบาย.

(ตอบ) อ้าว ! ต้องอยุ่าเอาเปรียบซิ. ถ้าทุกขเวทนามันต้องทน แต่ถ้าเรามี ความรู้ในเรื่องเวทนาอย่างนี้แล้วมันก็ทนน้อย ; อย่างที่เรียกว่าถูกลูกศรเล็ก ๆ ไม่อาบ ยาพิษ ดึงออกมาใส่ยานิกหน่อยก็หายแล้ว. แต่ถ้าเราไม่รู้ในมายาอันนี้ ไปหลงรักมัน เกิดตัวกู – เกิดของกูในกวามรู้สึกขึ้นมา ; นี้มันถูกลูกศรดอกใหญ่แล้วอาบยาพิษด้วย. ถูกแล้วนั้นแหละต้องทน, ทนจนเรียกว่าตายไปในกรณีหนึ่งเลย.

ถ้ามีสติสัมปขัญญะ รู้ว่า เวทนา สักว่า เวทนา แล้ว มันทนนิกหน่อย แล้ว อาจจะกลบเกลื่อนได้ ด้วยอำนาจของกวามรู้ ปีดิที่เกิดมาจากความรู้, และสมาธิที่เกิด มาจากการบังกับจิตนี้ กลบเกลื่อนไปได้; เพราะมันไม่ไปเกิดอุปาทานอย่างรุนแรง. พอไปเกิดอุปาทานอย่างรุนแรงเสียแล้ว อะไรจะไปกลบเกลื่อนได้; มันก็ต้องมีกวาม ทุกข์ที่ต้องทนอย่างเต็มที่ หรือสุดเหวี่ยง.

กำว่า ต้องทน มันมีอยู่ ๒ ชั้น : ทนตามธรรมดา ที่มันเป็นเองแล้ว มันก็ ทนอย่างเล็ก ๆ น้อย ๆ, แต่พอมันไปเกิด อิดมันถือมันเป็นทุกข์ ด้วยอุปาทานเต็มรูป เต็มกวามหมายแล้ว นี้มัน ทนอย่างที่เหลือจะทนได้. ยกทวอย่างกนที่อกหัก ถ้าเขามีกวามรู้ว่า *ตถตา – มันอย่างนี้เอง* มันก็ทน นิกหน่อยเท่านั้น ถ้าเขาไม่รู้ เขาต้องไปกินยาตาย เพราะมันเหลื่อที่จะทนได้.

(ถาม) ผมขอเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ถ้าสมมทิเราเกิกสุขเวทนา หรือว่าทุกข เวทนา แล้วใช้สติสมปชัญญะช่วยเพื่อจะกลบเกลื่อน ให้เกิดภาวะปกติขึ้น ภาวะปกติซึ่งเราได้ตรึก ตรองสีงก่าง ๆ เหล่านี้แล้ว มันจะเข้าไปสู่สภาพของ อทุกขมสุขเวทนาหรือไม่ ?

(ตอบ) ได้, คำถามนี้ก็น่าถามอยู่ คือว่าเรามีสติสัมปชัญญะในขณะที่มี ทุกขเวทนา หรือ สุขเวทนาก็ตามอย่างรุนแรง ที่มันได้เกิดขึ้น เราใช้สติสัมปชัญญะใน กรณีนั้นอย่างถูกต้อง. ขอร้องว่าคุณ อย่าใช้คำว่ากลบเกลื่อน คุณต้องใช้คำว่าดอน ราก. ถ้ามีสติบัญญา สติสัมปชัญญะเพียงพอจริง มันไม่ใช่เป็นการกลบเกลื่อน. ความ หมายหรืออิทธิพลของเวทนานั้น ๆ มันเป็นการถอนราก ตักรากให้มันหยุดไป ให้มัน ระงับไป; ฉะนั้นเมื่อมันหยุดไป ระงับไป มันกลายเป็นเวทนาอันอื่น ชนิดอื่น. แม้ว่าจะสงเกราะห์ไว้ในอทุกขมสุขเวทนา ก็ในความหมายอื่น, คือเป็นผลของการใช้ สติบัญญา ถอนราก ตักราก ของเวทนา ทุกข์และสุข ซึ่งจะเป็นอุเบกขาชนิกที่มีแก่พระ อริยเจ้าไป; ไม่มาอยู่ในระกับสักว่า อทุกขมสุขเวทนาธรรมดาสามัญในชีวิตประจำวัน.

กำ ๒ กำนี้ปนเปกันยุ่ง ก็อกำว่า อุเบกขา กับกำว่า อทุกขมสุข ระวัง ให้ดีมันจะหลอก, ทัวหนังสือนี้จะหลอก เป็นมายาทางกัวหนังสือ; แล้วกนโดยมาก ก็ชอบเอากำว่า อุเบกขา มาใช้กับอทุกขมสุขเวทนา ธรรมกาสามัญ. มันต้องเป็น อทุกขมสุขเวทนาชนิกที่เกิดขึ้น ด้วยอำนาจของปัญญาแท้จริงอย่างที่ว่านั้นแล้วจึงกวรจะ เรียกว่า อุเบกขา มากกว่า; เรื่องมันก็ไม่ขักกัน มันลงรูปกัน. สติปัญญา สติ-สัมปชัญญะ มาทันท่วงที ระงับทุกขเวทนา หรือ สุขเวทนานั้นได้ ก็ถึงกวามวางเฉย อันหนึ่ง.

ทีนี้ถ้าถามว่า เวทนาที่มาจากกวามวางเฉยมันก็ออะไร ร ต้องพูดว่า อทุกขมสุข-เวทนาอยู่ดี เพราะตามหลักเราจะมีเวทนาแต่เพียง ๓ เท่านั้น ก็อ สุข ก็อ ทุกข์ และ อทุกขมสุข; *อทุกข์ อสุข* นั่นแหละ ภาษาบาลีเขาว่า *อทุกขมสุข*, อย่าเข้าใจว่า เป็นอื่น คือ อทุกข์ อสุข ก็เรียกว่า อทุกขมสุข.

ทีนี้เรามี อ**ทุกขมสุขเวทนา ตามปกติ นี้ไม่ใช่อุเบกบา** หรือกวามวางเฉย ที่มาจากสติบัญญา; เพราะว่ามันไม่รู้ มันไม่ลึมหูลืมทา มันหลับตาปล่อยไปอย่างนั้นเอง จึงเรียกว่า อทุกขมสุขเวทนาในระดับธรรมดา ก็ถูกแล้ว.

ถ้ามันเบ็นได้มันก็ต้องเบ็นไปในทางว่า เรารู้จักอทุกขมสุขเวทนา แล้วก็รู้ ว่านี้ก็เบ็นสักว่าเวทนา แล้วก็เฉยได้. อีกทีหนึ่งมันจะเฉยโดยอัตโนมัติ คือ เฉย ด้วยสติบัญญา อย่างนี้ ก็เรียกว่า อุเบกขา ได้เหมือนกัน. รสบาติที่เกิดออกมา จาก อุเบกขา นี้ จะเรียกว่าเวทนาอะไร : ก็เรียกว่า อทุกขมสุขเวทนา, จะเรียกว่า อุเบกขาเวทนาก็ได้ ไม่ผิดหลักอะไร ; แต่ไม่ก่อยเกยเห็นนิยมเรียก. สุขเวทนา ทุกข เวทนา อุเบกขาเวทนา นี้ไม่ก่อยมีเรียก เรียกแต่ อทุกขมสุขเวทนา ในความหมาย ว่าเป็นด้วยอวิชชาก็ได้ ในความหมายที่ว่ามันมาจาก อุเบกขา ของพระอรพันต์ก็ได้.

(อาม) กราบเรียนอาจารย์ว่า เรื่องที่พูกไปว่า สมมติเราเกิกมีความทุกข์ขึ้นมา แล้วเราใช้อุบายในการระงับทุกข์นั้น อุบายนี้มันเป็นการกลบเกลื่อนเท่านั้นเอง; ตามความกิก ของผมมันไม่เป็นการถอนรากถอนโกนเลย. ตัวอย่างการพิจารณาปัจจเวกขณ์ก็เหมือนกัน รู้สึก ว่ามันกล้าย ๆ ว่าหลอกกัวเองเสียมากกว่า มันไม่ได้ถอนรากถอนโกนของจิตใจว่า ที่พิจารณา ฉันข้าวตอนเช้าอะไรนั้น มันเป็นปฏิกูลหรืออะไรทำนองนั้น.

(ตอบ) ก็ได้ นี่เป็นบัญหาที่ดี กุณถาม บัญหาที่ดี ที่กวรจะถาม มัน เกี่ยวกับความหมายของกำซึ่งยังไม่รู้. กำว่า "กลบเกลื่อน" ก็มีความหมายอย่างหนึ่ง กวรจะไล่มาทั้งแต่กำว่า บ้องกัน ความหมายหนึ่ง, แล้วกลบเกลื่อนไว้ บี่ดไว้ ก็อย่าง หนึ่ง, แล้ว แก้ไข ก็อีกอย่างหนึ่ง, แล้ว ตัดราก ดอนเหง้า ดอนโดน นี้มันก็อีก อย่างหนึ่ง, เป็นระกับ ๆ มา.

6000

**บ้อปฏิบัต**ิ อะไวก็ทาม จะเป็นสดิสัมปชัญญะก็ทาม เป็นปัจจเวกชณ์อย่างที กุณว่าก็ทาม มันก็มีหลายระดับ แล้วแท่ว่าผู้ใช้จะสามารถใช้มันในระดับไหน : บางที อาจจะใช้อย่างงมงาย ไม่ได้ผลเลยก็ได้, เหมือนนกแก้วนกขุนทอง ก็บ่นบริกรรม สติสัมปชัญญะ หรือบริกรรมปัจจเวกชณ์ ก็ได้ ; อย่างนี้จะไม่เป็นการกลบเกลื่อนด้วย ช้ำไป, หรือว่าจะไม่เป็นการบ้องกันด้วยซ้ำไป.

ข้อปฏิบิติท้องมีความหมาย มันจึงจะมีลักษณะที่เป็นการป้องกัน, หรือรู้จักตัว แล้วยังฆ่ามันไม่ได้ ก็ปีดทับมันไว้ก่อน กลบเกลื่อนมันไว้ก่อน หรือตีกว่านั้นเห็นลึก กว่านั้น ก็แก้ไขไปบ้าง, ถ้าดีกว่านั้นอีกก็ว่าตัดราก; ฉะนั้น ข้อปฏิบิติให้ มีอยู่หลาย ๆ ระดับ แล้วแต่ว่าภิกษุองค์หนึ่ง ๆ รูปหนึ่งนั้น เขาจะสามารถใช้มันในระดับไหน ไม่มี บัดกัน. ไปศึกษาเอาเอง เพราะว่ามีกวามรู้พอแล้ว ที่จะไปแยกความหมายของคำว่า ป้องกัน กลบเกลื่อน แก้ไข ตัดราก.

#### โมกขธรรมประยุ**ก**ต์

- ಷ -

ec เมษายน ๒๔๑๘

# าะครองชีวิตอยู่ โดยวิธี ใด

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, ในการบรรยายโดยหัวข้อว่าโมกขธรรมประยุกต์เป็นครั้งที่ ๙ นี้ ผมจะกล่าวโดยหัวข้อย่อยในฐานะเป็นปัญหาของกนว่า : -

จะลงองชีวิตหรือกำรงชีวิตอยู่ โดยวิธี ใด จึงจะมีความเป็นคนที่ถูก ต้องถึงขนาดสมกับที่จะเรียกว่ามนุษย์ ? เหมือนอย่างที่ได้กล่าวมาแล้วในครั้ง ที่แล้วมาว่า เป็นคนสักว่าเป็นบุคคล, ที่เกิดมาก็เป็นบุคคล เป็นคำกลาง ๆ. ถ้า เป็นมนุษย์ห้องมีจิตใจสูง อยู่เหนือบัญหา เหนือความทุกข์ทุกประการ. มีชีวิตเป็นมนุษย์ ต้องอยู่ด้วยธรรมสำหรับหลุดพ้น

ทำอย่างไรจึง จะมีชีวิตอยู่ในระดับที่เป็นมนุษย์ และถึงที่สุดของกวามเป็น มนุษย์ กำตอบสั้น ๆ ว่า เขาจะ ต้องอยู่ด้วยการปฏิบัติหน้าที่ใน สึล สมาธิ บัญญา เป็นกำบัญญัติเฉพาะในทางพุทธศาสนา. โดยทั่วไปมักจะได้ยินกันแต่เพียงว่า ปฏิบัติ แล้วก็ไปนิพพาน ; พอผมบอกว่าทุกคนต้องอยู่ด้วยศีล สมาธิ บัญญา ก็มีนักปราชญ์ บางคนหาว่าผมโง่หรือบ้า หรือบอ หรืออะไรแล้วแต่จะเรียก ในข้อที่ว่าเอาเรื่องโลกุตตระ มาสอนให้ชาวบ้านธรรมกาสามัญเขาประพฤติปฏิบัติกัน นี้มันเป็นกนบ้า. แต่ที่ถูกแล้ว กนพูกนั้นแหละโง่เอง หลับหูหลับตา ไม่รู้ว่า ศีล สมาธิ บัญญา นี้คืออะไร.

กุณลองพึ่งท่อไป ว่าทุกกนจะท้องอยู่ด้วยศีล สมาธิ ปัญญา หรือไม่ ? ถ้า เข้าใจแล้ว ก็จะตอบปัญหาได้เองว่า ในระหว่างผมกับผู้กล่าวหานั้น ใกรเป็นกนบ้ากันแน่.

ขอให้นึกถึงหัวข้อที่เราได้วางไว้แล้ว ว่า "โมกขธรรมประยุกต์" คือ เอาโมกขธรรมซึ่งเป็นธรรมสำหรับหลุดพ้นจากกองทุกข์ บรรลุมรรก ผล นิพพาน นั่นแหละ มาใข้ประยุกต์ในชีวิตประจำวัน. ถ้าไม่สามารถจะเอามาใช้ในชีวิตประจำวันได้ กำว่า "โมกขธรรมประยุกต์" นี้ ก็ไม่มีความหมายอะไร คือเอามาประยุกต์กับคนไม่ได้ แล้วก็ไม่รู้ว่าจะให้ใครเป็นผู้หลุกพ้น หรือว่าที่เรียกว่าโมกขะ,

ถ้าดูให้ดี จะต้องดูจนมองเห็นว่า ความหลุดพ้นนี้ มัน ตั้งต้นที่ความไม่ หลุดพ้น ; ถ้าหลุกพ้นเสียแล้ว ก็จะพูดอะไรกัน. เมื่อพูดถึงกวามหลุดพ้น ก็ตั้งต้น ที่กวามไม่หลุกพ้น แล้วก่อย ๆ หลุดพ้นไปตามลำกับ กว่าจะถึงที่สุด.

กนธรรมกาสามัญ บุอุชน กนหนานี้ กือ คนที่ ไม่หลุดพ้น กือกนที่ทิกทั้งอยู่ ที่นี่; ฉะนั้น การหลุกพ้นมันต้องทั้งกันจากที่นี่ กือจากกนที่ทิกทั้ง ก็กือกนทั่วไป. เขาจะก้องหลุกพ้นไปทามลำกับ ๆ จนกว่าจะหลุกพ้นถึงที่สุก ที่เรียกว่าอยู่เหนือโลก;

ໄສວລາ

โดยโวหารว่าอยู่เหนือโลก. เดี๋ยวนี้เราติดอยู่ในโลก เราจึงพยายามที่จะถอนตัวออกมา จนกว่ามันก่อย ๆ หลุดออกไป ๆ ทีละนิด, จนกว่ามันจะหลุดพัน.

#### ธรรมะทำให้หลุดพ้น คือ ศีล สมาธิ ปัญญา

เครื่องที่จะทำให้หลุดพ้น นับทั้งแท่จุกทั้งทันมานี้ ไม่มีอะไรนอกจาก ระบอบปฏิบัติ ซึ่งเรียกกันในพระพุทธศาสนาว่า คือ ธมาธิ บัญญา; ฉะนั้น เรา ท้องทำกวามเข้าใจในเรื่อง ศีล สมาธิ บัญญา นี้กันเสียใหม่ จนกระทั่งจะมองเห็นว่า บรรกาชีวิททั้งหลายมันก็ต้องประกอบอยู่ด้วย ศีล สมาธิ บัญญา มันจึงจะพอเป็นชีวิท อยู่ได้.

คำว่า "พื่ล" คำแรกนั้นก็คือ มีความปกติ ไม่มีอะไรวิปริคในทางกาย ทางวาจา. คนมีร่างกายนี้ปกติเป็นสุขอยู่ได้; สัตว์เครัจฉานมันก็ต้องมี แต่ว่ามัน ในระดับที่ต่ำมาก จนเราไม่เรียกว่าศีล แล้วไม่มีใกรบัญญัติศีลสำหรับสัตว์เครัจฉาน แต่โดยความหมายแล้ว สัตว์ต้องมี คือมันต้องปฏิบัติถูกต้องในทางร่างกาย การกระทำนี้ มันจึงจะรอดชีวิตอยู่ได้ในส่วนนี้.

กำว่า "สมาธิ" นั้น หมายถึง จิตที่มีกำลังเต็มตามพื่ธรรมชาติกำหนด ให้อย่างไร ว่าจิตจะต้องมีกำลังมากหรือสูงอย่างไร ; และยังมีสมาธิตามธรรมชาติอยู่ อีกชนิดหนึ่ง ซึ่งสิ่งมีชีวิตมันก็มี แม้แต่สัตว์เคร้างฉานมันก็มี : มันรู้จักเพ่งเล็ง มันรู้จัก จ้อง มันรู้จักมุ่ง กำลังจิตไปที่สิ่งใก สิ่งหนึ่ง ตามสัญชาตญาณของสัตว์. คนเรามัน มีมากกว่าสัตว์ แม้คนธรรมดาสามัญก็มีสมาธิอยู่แล้วตามธรรมชาติ; เมื่อจะยิ่งปืน หรือ เมื่อจะขว้างอะไรให้ถูกเป้าหมาย นี้ก็มีสมาธิตามธรรมชาติ, หรือเมื่อเราเพ่งที่จะกิดเรื่อง ยาก ๆ มันก็มีสมาธิอันหนึ่งเกิดขึ้นตามธรรมชาติ พอสำหรับให้มันคิดเรื่องยาก ๆ ได้. นี่ก็เป็นสมาธิตามธรรมชาติ แล้วสามารถที่จะปรับปรุง จะ improve หรือ develop หรือ อะไรก็ตามนี้ได้ จนถึงขนาดที่สูงสุดที่มันจะมีได้ ตามที่ธรรมชาติกำหนดไว้ ตามที่กล่าว ไว้ในแบบฉบับต่าง ๆ. กำว่า "บึญญา" กือ ความรู้พอตัว ตามที่ควรจะรู้; ถ้ารู้ไม่พอตัว หรือไม่ถึงระกับ นี้มันต้องตาย คือมันทำอะไรไม่เป็น : มันหลบหลีกศัตรูไม่เป็น, อะไรไม่เป็นอีกหลาย ๆ อย่าง มันต้องตาย. ฉะนั้น เราก็มีบัญญา ตามสัญชาตญาณอยู่ ระตับหนึ่งต้วย, ใช้กำว่าสัญชาตญาณก็ได้. ญาณที่เกิดอยู่เองตามธรรมชาติ นี้กีอยู่ ในพวกบัญญาตามธรรมชาติ แล้วก็ได้รับการพัฒนาจนกว่าจะได้เป็นบัญญา ชนิดที่จะตัด กิเลสได้ บรรลุมรรก ผล นิพพาน ได้.

**คนธรรมคา ทั่วไป ก็มีบัญญาอยู่ระดับหนึ่ง ก**ือบัญญาที่เกิดเอง, สัทว์-เกรัจฉานก็มี. **สัญชาตบัญญา นี**้ยังถ่ายทอดกันได้ทางสายโลหิต เรียกว่าเราทุกกนก็มี สัญชาตบัญญาอยู่แล้ว; แล้วอันนี้ผมอยากจะให้สนใจ ว่ามันมี **ญาณที่เกิดเองโดย** ธรรมชาติ เรียกว่าสัญชาตญาณ. ไปหาศึกษาดูแบบฉบับว่าด้วยเรื่องสัญชาตญาณ จากตำรา *biology* หรืออะไรก็ได้ แต่ในที่นี้ ต้องการเพียงให้รู้ว่า เรามีญาณหรือบัญญา อะไรอยู่ระกับหนึ่ง อยู่ด้วยกันทุกคน.

สิ่งที่เรียกว่า ญาณ หรือ **บัญญา** นี้ มัน เป็นธาตุตามธรรมชาติ ซึ่งต้องมี แล้วก็ถ่ายทอดกันมา; ที่พวกพุทธบริษัทบางพวกเขาเรียกว่า เชื้อแห่งความเป็นพุทธะ มีอยู่แล้วในทุกคน.

เรื่องเชื้อแห่งพุทธะนี้ ถูกซักหนักเข้า เขาโมโหขึ้นมา เขาก็บอกว่ามีแม้ใน สุนัข ; คนซักก็เห็นเป็นคำค่าเลยโกรธเสีย เลยไม่พูกกันอีก.

ญาณนี้ก็อนามธาตุ เป็นธาตุอันหนึ่งซึ่งมีกุณสมบัติรู้ ก็เรียกว่าญาณในระกับ พื้นฐาน ระกับสัญชาตญาณ; มีเชื้อแห่งความเป็นพุทธะ ก็กือ มีญาณที่เป็นนาม ธาตุ ประจำสิ่งที่มีชีวิตกันมาแล้วก้วยกันทุกกน. ญาณอันนี้ก็อตัวสิ่งที่ ต้องการจะให้ รู้จัก เพื่อจะรู้ว่าเราจะกรองชีวิตกันอยู่อย่างไร จึงจะมีกวามก้าวหน้าในกวามเป็นมนุษย์ ถึงที่สุก.

## ศึกษาเครื่องทำให้หลุดพ้น โดยวิธีอุปมา

ทีนี้ จะขอยืมอุปมามาใช้พูก เพื่อให้จำง่าย เข้าใจง่าย, และจำง่ายนี่เป็น กุณสมบัติเฉพาะของสิ่งที่เรียกว่าอุปมา จะยืมอุปมาจากผู้ร้อยกรองคัมภีร์วิสุทธิมรรกใช้ แล้วมาพูกให้พึ่งง่ายกว่า.

ให้รู้ว่า **ทุกคนมีคาบประจำชีวิต** มาทุกกน; ทีนี้ก็ลกลงไปว่าแม้แท่สุนัข สัตว์เครัจฉานมันก็มี แต่มันไม่มีวิธีการที่จะลับให้กมได้มากเหมือนกน เพราะฉะนั้น เลยไม่ก่อยพูกถึง เพราะว่ามันฝึกได้น้อยมาก. สัตว์ชนิกกนที่จะ เป็นมนุษย์ นี้ มีโอกาส มีความสามารถ ที่จะสบคาบประจำชีวิตของตนให้คมถึงที่สุต แล้วก็ใช้เพียวัทถุ ประสงก์ อันสูงสุก อันสุกท้ายนั้นได้ก้วย.

**คาบประจำชีวิต ที่ได้**มา ก็ก็อว่า **ญาณ** หรือ **บัญญา** ที่เกิดเองตามธรรมชาติ ที่มีอยู่ด้วยกันทุกกนอย่างที่ว่ามาแล้ว; **คาบนี้ต้องลับ** หรือต้อง develop หรือพัฒนา อะไรก็ตาม มันจึงจะเป็นดาบที่ใช้ตัดบัญหาต่าง ๆ ได้หมดสิ้น. ทีนี้ดาบของบางกนมัน ไม่ได้ลับ ก็อย่าเข้าใจว่ามันโง่กักกาน; ถ้ามีการลับ กนก็จะมีบัญญากับเขาด้วยเหมือนกัน พันจากกวามโง่กักถาน. แต่เกี๋ยวนี้ไม่มีการลับ หรือลับไม่ได้ด้วยเหตุใดก็ตาม เมื่อไม่ ได้ลับ มีคนั้นก็ไม่คม; ฉะนั้น ถ้ากุณหยิบเอาดาบประจำชีวิตขึ้นมาลับ ตามวิธีหรือ ตามหลักของพระศาสนา ก็จะได้ ดาบพี่เป็นอาวุธอันคมดล้านี้ ตัดบัญหาทุกอย่างได้.

ทีนี้ ในการลับคาบนี้ อุปมาของท่านมีว่า ต้องยืนบนแผ่นดินที่มั่นคง
 กือศิล ก็ต้องมี ศิลเป็น ข้อแรก ; เหมือนกับแผ่นดินที่มั่นคง ตำหรับยืนเหยียบ,
 แล้วก็ ถือดาบอยู่ แล้วก็ ลับลงไปบนหินที่วิเศษ คือ สมาธิ ; ลับสัญบาตปัญญาด้วยหิน
 กือสมาธิ ก็คือพัฒนา จน กลายเป็นภาวิตปัญญา. ภาวิตะ แปลว่า ทำสำเร็จแล้ว
 เจริญเสร็จแล้ว ถึงที่สุดแห่งการพัฒนาแล้ว เรียกว่า ภาวิตปัญญา.

เมื่อตะก็จาบมันที่ย มันเหมือนกับตาบโกลน ๆ มาอย่างนั้น ตัดอะไวก็เข้า แต่ไม่น่าดู. ทีนี้ก็ **อื่นออู่บนสึ**ล เหมือนกับแผ่นดินที่มั้นกง แล้วก็ลับลงไปที่ **ทิน ก็อ** สมาธิ ตามวิธีที่ถูกต้อง เดี๋ยวก็ **เดิดเบ็นภาวิตบั๊ญญา** ดาบที่กมเฉียบ, บั๊ญญาที่อ ๆ มันมากลายเป็นบัญญาที่กมเฉียบ แล้วก็ตัดบั้ญหาต่าง ๆ ได้.

ถ้าเราจำอุปมา ก็จำง่าย ว่าคน ๆ หนึ่งเขาเอามีคคาบมา ยืนอยู่บนแผ่นคิน ลับลงไปที่หิน จนมีคของเขาคม, แล้วก็สางเชิงหนามได้ ตัดเชิงหนามรกชัฏได้. เชิงหนามในที่นี้หมายถึงเถาวัลย์ที่มีหนาม หรือมีอะไรยิ่งกว่าหนามพันกันอยู่ ออกไป ไม่ได้ มุคไปไม่ได้. นี่เกี๋ยวนี้เรามีมีคกมเฉียบขนาคนี้ แล้วก็ตัดเชิงหนามกระจุยกระจาย กระเด็นเป็นทางโล่งออกไปได้.

ทุกคนมีสัญชาตบัญญายังไม่ได้ลับสำหรับทักหนาม หรือกักเชิงหนามไม่เข้า มันทั้งเหนียวทั้งกักยาก; ฉะนั้น เขาจึงต้องลับด้วยหินก็อสมาธิ. เมื่อยืนอยู่บนแผ่นกิน ที่มั่นกงก็อศีล ก็เกิดบัญญากมกล้าทักเชิงหนาม ก็อกิเลสทั้งหลายอันสับสนนั้นได้ ก็เป็นเหตุให้หมดกิเลส เกลี้ยงเกลาออกไปได้ เป็นโมกขะก็อหลุดพันออกไปจากบัญหา นานาชนิกโดยประการทั้งปวง. ฉะนั้นก็กวรเรียกว่า **ชีวิตแห่งการลับดาบ** นั่นแหละ **เป็นชีวิตที่ถูกต้อง** ทั้งวันทั้งกึนให้มันเป็นชีวิตแห่งการลับดาบ แล้วก็ตัดไปทุกวัน ดัด ทุกวันลับทุกวัน **ตัดเชิงหนามออกไปทุกวัน จนมันเกลี้ยงไป**.

ทุกกนแม้จะเป็นบุถุชนชั้นหนาชั้นเลวอย่างไร ก็ต้องมีชีวิตอยู่ด้วยศีล สมาธิ ปัญญา จึงมีการลับดาบด้วยการยืนอยู่บนแผ่นดินก็อศีล ลับลงไปที่หินก็อสมาธิ.

จากกำพูกนี้ กุณก็ต้องเข้าใจเอาเองชีว่า เราเกิดมานี่เพื่อลับดาบ ตัดเชิง ทนาม ก็อ**บัญหาของมนุษอ์ทั้งหลายให้ทมดไป** แล้วเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์; ไม่ใช่ เกิดมาเพื่อกิน เพื่อกาม เพื่อเกียรทิ เหมือนกนโง่ทั้งหลายในโลกนี้ แล้วก็อ้างตัวเองว่า เป็นผู้มีปัญญา. นักปราชญ์ที่โง่ถึงขนาดหลงเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ เขาจึงว่า ผมบ้า ในการที่เอาเรื่องโลกุตตระมาสอนชาวบ้าน ซึ่งข้อนี้ยัง ต้องอื่นยันเสมอว่า สึล
 สมาธิ บั้ญญา จำเป็นสำหรับพุกลนที่มีชีวิตอยู่ เพื่อกวามเจริญงอกงามก้าวหน้า ตาม
 หนทางของชีวิตนั้น ; ฉะนั้นเขาต้องเป็นผู้ที่ลับกาบ และใช้กาบอยู่ตลอกวันตลอกกิน.

มีชีวิตอยู่ด้วยศีล สมาชิ บ้ญญา จึงจะหมดบ้ญหา

นี่ขอให้ไปจับกันดูกับบัญหาที่ว่า เราจะดำรงชีวิตหรือครองชีวิตอยู่อย่างไร จึงจะหมดบัญหา : ฉะนั้นจึงตอบว่า **มีชีวิตอยู่ด้วยศึล สมาธิ บัญญา ;** ไม่ว่าใกรสัก ถนเดียว เป็นชาวบ้าน เป็นชาวนา งุ่มง่ามอยู่ตามนา ทำไร่ไถนา ก็ต้องมีศึล ตามแบบ ของชาวนา ต้องมีสมาธิ ตามแบบของชาวนา ต้องมีบัญญา ตามแบบของชาวนา เขาจึง จะรอดอยู่ได้.

ขอพูดไว้เสียด้วยเลยว่า สึล สมาชิ บัญญา นี้แยกกันไม่ได้; ถ้าแยกกัน แล้วเป็นไม่มีผลดี หรืออาจจะไม่มีผลอะไรเลยก็ได้, ต้องมาด้วยกันเหมือนกับสามเกลอ จนถึงขนาดไม่รู้ว่าใครมาก่อน มาหลัง, ที่เขาพูดตามธรรมเนียม เขาพูดว่า ศีล แล้ว สมาธิ แล้วปัญญา เรียงลำตับไว้อย่างนี้; แต่ที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัส เป็นจริงเป็นจัง ท่านไม่ตรัสอย่างนั้น. ท่านตรัสว่า บัญญาก่อน : คือ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปโป มีก่อน, แล้วจึงมีมาถึงสึล คือ สัมมาวาอา สัมมากับมันโต สัมมาอาชีโว, แล้วจึง มาถึงสมาชิ คือ สัมมาวายาโม สัมมาสติ สัมมาสมาชิ. ไปดูเอาเองรายละเอียด ในเรื่องอริยมรรคมีองค์ ๙; เพราะบัญญาต้องน้ำหน้า อย่างที่เรียกว่า รุ่งอรุณของ ทุกสิ่ง; ถ้าปัญญาไม่น้ำหน้า ศีลก็เข้ารกเข้าพงหมด

ชาวบ้านรู้จักเข้ามาอยู่ที่วัดนี่ อะไรลากมา \* นั้นก็คือปัญญาระกับหนึ่ง ชนิดหนึ่ง. ขออภัยที่จะกล่าวว่า พวกคุณมาที่นี่อะไรลากมา ถ้าหากไม่ใช่ปัญญา คือความรู้ในส่วน ที่เขารู้ว่าควรจะทำอะไรในเบื้องต้นนี่ \* อันนี้ก็เป็นบัญญาเหมือนกัน ปัญญาก็พามา ; ฉะนั้น จุดตั้งต้นที่แท้จริงอยู่ที่บัญญา ว่าควรจะทำอะไร แล้วก็ทำ. ที่นี้ก็ทำศีล แล้วก็ทำสมาธิ แล้วก็ทำปัญญาอีก วนกันอยู่ในตัวเป็นวงกลมไม่แยกจากกันได้.

ଜ୍ଞତ୍ୟ

เก้แราจะขูลูกล้อสักล้อหนึ่ง ที่ประกอบด้วยกง ๓ กง เป็นหนึ่งวงล้อนี้ มัน ก็จะกล้าย **ศึล สมาธิ บัญญา ผลักดันกันไปตามเรื่อง** จะเอาอันไหนไปตั้งต้นก็ได้ : มีบัญญาก็ทำให้รู้จักรักษาศึล, รักษาศึลก็เป็นสมาธิง่าย, เป็นสมาธิแล้วก็ช่วยส่งเสริม ให้บัญญามีกำลังยิ่งขึ้นไป, กำลังของบัญญายิ่งขึ้นไปเท่าไร ก็ส่งให้มีศึลสูงส่งขึ้นไปเท่านั้น, สมาธิก็ยิ่งสูง บัญญาก็ยิ่งสูง; มันวนไปในทางสูงเรื่อย มันก็สูงสุดได้ ก็ตัดบัญหาได้จริง

**บอให้ทุกคนมีชีวิตอยู่ในอักษณะ** อย่างนี้ กือ อยู่ด้วย สื่อ สมาธิ บัญญา ที่ประกบกันเข้าเป็นวงล้อแล้วก็หมุนไปในทางที่สูงขึ้นไป สูงขึ้นไป. เร่าพูดให้เป็นอุปมา ให้จำง่ายลืมยาก ว่า **เป็นชีวิตแห่งการลับดาบประจำต**ัว.

เรามีคาบประจำตัว คือสัญชาตบัญญา หรือสัญชาตญาณก็เรียก; ได้มีคาบ มาแล้ว เป็นกาบประจำตัวไม่ได้ลับ คล้าย ๆ กับว่าพอสักว่าเป็นดาบเท่านั้น มันไม่คม มันคมเพียงขนาดว่า รู้จักทำมาหากิน ชนิดที่สัตว์เคร้จฉานมันก็ทำเป็น, รู้จักบริโภคกาม ชนิดที่สัตว์เกร้จฉานมันก็ทำเป็น, รู้จักซี้ขลาดวิ่งหนีอันตราย รู้จักเห็นความสุขจาก การนอนหลับนี้ สัตว์เกร้จฉานมันก็ทำเป็น; เพราะฉะนั้น บัญญาที่ได้มาแต่เดิมมันมี แต่เพียงเท่านั้น. เกี๋ยวนี้เอามาลับให้คมกล้า ก็เลยรู้เรื่องอะไรมากกว่านั้น, ให้แก้ บัญหาอะไรได้มากกว่านั้น; นี่มันเป็นเรื่องของมนุษย์ ที่ว่ามันมีใจสูงขึ้นมาตามลำกับ.

ต้องอยู่ด้วย ศีล สมาชิ ปัญญา ตามความเหมาะสมแห่งตน

ขอให้พิจารณาดูเอาด้วยตนเอง โดยไม่ต้องเชื่อผม พิจารณาจนเห็นเองว่า เรา ต้องอยู่ด้วย สื่อ สมาธิ บั้ญญา ตามระดับ ตามภูมิ ตามชั้น ที่เหมาะสมแห่งตน ๆ; จะเอาวัยเป็นหลัก ก็ตามระดับของวัย : ที่ว่าเป็นเด็กก็ต้องมี ศีล สมาธิ บั้ญญา อย่างเด็ก, เป็นวัยรุ่นก็มี ศีล สมาธิ บั้ญญา ถูกต้องอย่างวัยรุ่น, เป็นคนหนุ่มสาวเต็มตัว ก็มี ศีล สมาธิ บัญญาพอตัว, จะเป็นพ่อบ้าน แม่เรือน ก็มีสูงไกลชื้นไป, กระทั่งเป็นคนเฒ่า ถนแก่ผ่านโลกมามากแล้ว ก็ต้องเลื่อนชื้นไปเอง, จะพอใจอยู่ในระดับเดิมอย่างไรได้. เรามี ศีล สมาชิ ปัญญา เหมือนกับเป็นการลับบัญญา ลับความรู้ คือลับดาบ ประจำตัวนี้อยู่เรื่อยไป; เหตุการณ์ในชีวิตประจำวันก็เป็นอย่างนั้น. ทำผิดลงไป ทีหนึ่งนี้ มันก็ฉลาดขึ้นมาก เหมือนกับลับอย่างดี; ทำถูกเสียอีกมันชวนให้ไง่ ชวนให้ อวกดี ชวนให้ลิงโลค ไม่ก่อยจะเป็นการลับ เว้นไว้แต่เขาจะเป็นผู้มีสติสมปชัญญะ มีบัญญาไม่ลิงโลคในเมื่อทำอะไรถูก ซึ่งเป็นการสอนให้ฉลาดได้มากเหมือนกัน. แต่ เดี๋ยวนี้มันโง่ไปเสีย ทั้ง ๒ ค้าน เมื่อทำผิกก็ไง่ ไปมัวร้องให้หรือทำอะไรอยู่, ในเมื่อ ทำถูกก็ไปมัวลิงโลค บ้าเกียรติ บ้าอะไรอยู่ ก็เลยไม่เป็นการลับที่ดี.

ขอบอกกล่าวว่า ให้ทุกคนนี่ รู้จักจักชีวิตนี้ให้ถูกต้อง; เมื่อทำอะไรผิก ลงไป ก็ขอให้กวามผิดนั้นสอนให้ฉลาด, เมื่อทำอะไรถูกลงไป ก็ขอให้มันสอนให้ฉลาด ยิ่งขึ้น, แล้วชีวิตนี้ก็จะเป็นเหมือนการลับดาบประจำชีวิตอยู่เสมอ. นี่เรียกว่าเราพูด ด้วยอุปมา.

ศึล สมาธิ ปัญญาเป็นบทเรียนประจำที่ต้องศึกษาปฏิบัติ

สรุปกวามว่า **สึล** นั้น เหมือนแต่นดิน เป็นรากฐานที่มั่นกง ; สมาธิ นี้ เป็นหินลบั มีกกาบนั้น. กาบนั้นที่แรกยังไม่ได้ลับ ก็เรียกว่า สัญชาตญาณ ; ถ้า ลับคมเฉียบแล้ว ก็เรียกว่าภาวิตบัญญา ก็ตัดเชิงหนาม ก็อม่านอวิชชา ซึ่งเป็นที่เกิด แห่งกิเลสทั้งหลายพังทะลายไป ; กวามหลุดพ้นหรือกวามรอดตัวก็มีได้เพราะเหตุนี้.

ให้ถือว่าทุกคนนี้กำลังเหมือนกับบุรุษนั้น ผู้จะ ต้องลับดาบของตนอยู่เป็น ประจำ, แล้วก็พื้น ตัดเชิงหนามนั้นอยู่เป็นประจำ ก็อกวามโง่จะต้องถูกตัดอยู่เป็น ประจำ. ทุกครั้งที่มีการลับดาบให้ดม เฉียบขึ้นมา มันจะ ต้องลมจนถึงวาระสุดท้าย แล้วก็ตัดกวามโง่อันสุดท้าย ที่ตัดได้ยาก ที่มองเห็นยาก; ฉะนั้น อย่าเพ่อกิดว่า เรียนเพียงแก่มหาวิทยาลัยนี้ มันเป็นการลับดาบที่เพียงพอแล้ว; มันอาจจะไม่มีความ หมายอะไรเลยก็ได้ เพราะเรื่องที่จะต้องรู้แจ้งแทงตลอดนั้น มันมีมากกว่านี้. ในระดับ มหาวิทยาลัยนี้ เพียงแต่รู้วิชาชีพอันหนึ่งเท่านั้น, อย่างหนึ่ง ๆ เท่านั้น ; ยังไม่สามารถ จะรู้จักชีวิตทั้งหมดได้ ว่าทำไมจึงต้องเป็นทุกข์, แล้วจะกำจัดมันออกไปอย่างไร.

กุณจงมองให้เห็นว่า การสึกษาระดับมหาวิทยาลัย เป็นต้นนี้ ทำเพื่ออาชีพ และ เป็นส่วนร่างกาย ที่จะต้องรู้ จะต้องทำได้ ให้หมดบัญหาทางการดำรงชีวิต. แต่ทีนี้ มันก็เหลิง ก็หลงมัวเมา ในเรื่องการดำรงชีวิตทางร่างกายนี้ ไม่รู้จักอิ่มจักพอ ด้วย เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ จึงเป็นการที่ขุดหลุมผังตัวเองอยู่ในสิ่งเหล่านั้น. ดาบ นั้นยังไม่ได้ลับ ในระดับที่สูงขึ้นไป ที่จะตัดบัญหาอันแท้จริงของชีวิตได้; -นะนั้น ขอให้สนใจเรื่อง สึล สมาธิ บัญญา ว่า เป็นหน้าที่ประจำ เป็นบทเรียนที่ต้องสึกษา แล้วก็ เป็นหน้าที่ที่ต้องปฏิบัติ ให้เกิดเป็นผลออกมา. นี่ผมเรียกว่า ประยุกต์โมกขธรรม ที่เก็บไว้ในพระไตรบีฏก หรือบนพิ้งนั้น เอามาใช้; เหมือนกับว่าดาบที่ไม่เคยลับเก็บ ไว้บนพิ้งนี้ เอาลงมาลับให้มันคม ให้มันใช้ได้.

ความรู้ทางปริยัทินี้จำเป็นที่สุดที่จะต้องมี ต้องเก็บไว้ในพระไตรปิฎก เก็บไว้ บนทิ้ง; นั้นเหมือนกับว่าเราต้องมีมีดดาบ แม้ถ้ายังไม่ได้ลับ ก็เอาลงมาลับ. ทีนี้ ความรู้ที่ต้องลับและใช้มันไปนี่ ใช้มันไปเรื่อย ใช้ดาบที่คมแล้วนี่เรื่อย ๆ ไป จนตลอด ชีวิท; นี่มันเป็นหน้าที่ เป็นสิ่งที่ต้องทำ. **ให้รู้จัก ดีล สมาธิ บัญญา ในฐานะ** เป็นสิ่งที่ต้องมีอยู่กับเนื้อกับตัว; ไม่เช่นนั้นก็จะไปเข้าฝูงคนโง่ ที่เขาว่าโลกุตตรธรรม เอามาใช้กับชาวบ้านไม่ได้.

## รู้จักศึล สมาชิ บัญญา ให้ชัดเจน

ทีนี้ เราก็จะพูดกันถึงเรื่อง ศีล สมาธิ บัญญา ให้ชัดเจนลงไปตามสมควร.
 กำ ๓ กำนี้ ผ่านหูพวกเราเป็นอันมาก แล้วก็เป็นไปอย่างพิธีรีตอง. ใครก็พูดได้ว่า
 ศีล สมาธิ บัญญา; แล้วก็มีความเชื่อสืบ ๆ กันมา ว่าเก็บไว้ที่วัด. ไปบวชเป็นพระ
 เป็นเณร แล้วจึงจะมี ศีล สมาธิ บัญญา ปฏิบัติไปเพื่อบรรลุ มรรค ผล นิพพาน.

່ອດຄ

นี่มันเกิดการแบ่งแยกกันอย่างนี้ อย่างโง่และที่สุด มีจุดตั้งต้นอยู่ที่ไม่รู้; ก็ตั้งต้นตรงที กนไม่รู้ ไปจนกว่าจะรู้; ฉะนั้น ศีล สมาธิ ปัญญา ต้องมีจุดตั้งต้นที่ปุถุชนคนธรรมดา ไปตามลำดับ.

นี้กำว่า *ศิล* ทัวหนังสือแปลว่า ปกติ หรือ ไม่สิดปกติ เรียกว่าศีล, กำว่า ที – ละ นี้แปลว่าปกติ อยู่นึ่งเหมือนก้อนหิน มันจะเป็นกำ ๆ เดียวกันก็ได้ คี – ละ กับ ทีลา. กำว่า "ปกติ" นี้ มัน **เป็นปกติทางนามธรรม** ทางกาย ทางวาจา กือปกติ ชนิกที่เกี่ยวกับจิตใจ หรือทางการกระทำ ไม่ใช่วัตถุปกติ; แต่มันเป็น กาย วาจาปกติ นี้ก็เรียกว่า ศีล.

ถ้า จิตปกติ ก็เรียกว่า สมาธิ ถ้า ความรู้ปกติ ก็เรียกว่า บัญญา แต่ไม่ ก่อยมีใกรเรียก ; เขาเอาศีลไว้ที่ปกติ ทางกาย ทางวาจา เพื่อจะแก้ไขบัญหาข้อนี้ก่อน.

## หลักปฏิบัติส่วนศีล

ถ้ามีความถูกต้อง ทางกาย ทางวาจา ในชีวิตประจำวันก่อน แล้วก็เรียกว่า มีศีล. ที่จริงที่พูดว่า ศีล ๕ ศีล ๙ ศีล ๑๐ นี้ มันเพียงแต่หัวข้อ; แม้ศีล ๒๒๗ มันก็ยังไม่หมด มันมีมากกว่านั้นมากนัก. ถ้าแยกเป็นหัวข้อละเอียดแล้ว มันจะหลายพัน หลายหมื่นก็ได้; แต่ถ้าสรุปมันก็เหลือข้อเดียว ว่าปลติไม่มีโทษ เกี่ยวกับกายวาจา นั้นแหละคือศีล. ไปทำเอาเองก็แล้วกัน ให้มีความปกติไม่เกิดโทษขึ้นเพราะร่างกาย และเพราะวาจาก็อการพูดจา.

ศีลจะต้องตั้งต้นมีเสียตั้งแต่การที่มีร่างกายที่ถูกต้อง เรื่องกวามสะอาด เรื่องกิน เรื่องถ่าย เรื่องอาบ เรื่องบริหารร่างกาย; นี่ก็เป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้ร่างกายให้มีกวาม ถูกต้อง ต้องสงเกราะห์เข้าไว้ในศีลด้วยเหมือนกัน. ฉะนั้น จึง **มีการกระทำที่ถูกต้อง เกี่ยวกับร่างกาย** ทุกอย่างทุกประการ : กำเนินชีวิต หาเลี้ยงชีวิต; อย่างที่กุณเรียน

#### 600

แล้วประกอบอาชีพ หาเงินมา ไก้เงินมา มีเงินอยู่ ใช้เงินไปในชีวิตอย่างนี้ ก็อยู่ใน ขอบเขตของศีล ต้องมีความถูกต้อง ไม่เกิดเป็นอันตรายขึ้นทางกาย.

ทางวาจานี้ก็มีการพูดจาที่ไม่เป็นโทษเป็นอันตรายแก่ฝ่ายใด คือฝ่าย เราเองก็ได้ ฝ่ายผู้อื่นก็ได้ ต้องไม่มีโทษ ก็เรียกว่า มีศีลได้ทางวาจา.

ที่แจกออกไปเป็น *พูดเท็จ พูดคำหยาบ พูดส่อเสียด พูดเพ้อเจ้อ* อะไร ก็ทาม นั่นแหละมันเป็นลักษณะที่ประกอบอยู่ด้วยโทษ แก่เราบ้าง แก่ผู้อื่นบ้าง แก่ทั้ง ๒ ผ่ายบ้าง; เป็นเรื่องยกตัวอย่างมาเท่านั้น ไม่พูดเท็จ ไม่พูดกำหยาบ ไม่พูดส่อเสียด ไม่พูดเพ้อเจ้อ แล้วยังไม่พูดอื่น ๆ อีกหลายอย่าง ที่มันแยกแขนงออกไปได้.

เรา **มีวาจาที่ดูกต้อง** ไม่ทำอันตรายใกร แต่เป็นไปเพื่อประโยชน์ ก่อให้ เกิดประโยชน์แก่ทุกฝ่าย; นี่ก็เรียกว่ามีศีลถูกต้อง ทางวาจา.

รวมกันแล้วถูกต้องทั้งทางกาย, ถูกต้องทั้งทางวาจา ในอริยมรรกมีองก์ ๙ นั้น เรียกว่า สัมมาวาจา – มีวาจาถูกต้อง, สัมมากัมมันโต – มีการงานทางร่างกาย ถูกต้อง, สัมมาอาชีโว – จำรงชีวิตอยู่อย่างถูกต้อง; สามอย่างนี้เรียกว่าศีล. ไปทบ ทวนใหม่ ไปท่องกันให้แม่นยำ เกี่ยวกับอริยมรรกมีองก์ ๙.

เกี๋ยวนี้กนเขาถือศีลกันอย่างนกแก้วนกขุนทอง ก็อพอว่าศีลจบก็มีศีลแล้ว แล้วก็ทำอะไรงมงายอย่างไม่รู้, หรือว่าดีกว่านั้นหน่อย ก็มีศีลอย่างเล่นละกร : ออกท่า ออกทางอย่างนั้นอย่างนี้ ไม่กินข้าวเย็นไม่อะไรท่าง ๆ แต่มันเป็นเพียงการแสดงท่าทาง ไม่ลึกลงไปถึงเจตนาอันแท้จริง. ถ้าเรามีศีลอย่างนกแก้วนกขุนทอง มีศีลอย่างเล่น ละกรอะไรกันอยู่เสียเป็นส่วนใหญ่ ก็ไปปรับปรุงกันเสียใหม่ ให้มีศีลถูกต้อง.

สึลนี้มีแล้ว จะมีความปกติ ที่กาย ที่วาจา ไม่มีโทษทางกาย ทางวาจา; เราก็อยู่เป็นสุขสบายเพราะศีลนั้น ในส่วนเบื้องต้นระดับรากฐาน จึงเปรียบเหมือน แผ่นกิน, ท้องมีแผ่นกินสำหรับเหยียบสำหรับยืน สำหรับอยู่อาศัย มีศีลเหมือนแผ่นกิน อย่างนี้.

ทีนี้ เมื่อ ปฏิบัติสือ อย่างนี้ก็แล้ว ก็ มีผล ออกไปเป็น ๒ ทาง : ก็อมี
 กวามสุขเป็น กายวิเวก นี้ส่วนหนึ่ง, อีกส่วนหนึ่งก็ เป็นบั้จจัยเกื้อกูลแก่ความมีสมาธิ.
 ขอให้กนรักษาศีลนี่ ทั้งกวามปรารถนา จะเอาอานิสงส์สัก ๒ อย่าง ๒ ประการ สัก
 ๒ ชั้นเถิก : เพื่อมี กาย วาจา บริสุทธิ์ มีศีลแล้วเป็นสุขสบาย ชื่นอกชื่นใจ นี้มัน
 อย่างหนึ่ง, แล้วอีกอย่างหนึ่งให้มีศีล เพื่อให้มันส่งเสริมแก่กวามมี สมาธิ ด้วย; ก็ได้

เมื่อ มีคืออยู่ ก็กือ มีการคำรงบีวิตอยู่อย่างถูกต้อง ในทางภายนอก, กือ กาย วาจา นี้ถือเป็นภายนอก; ในส่วนทัวเองก้วย ในส่วนสังกมก้วย เป็นสุภาพบุรุษ ที่งกงาม น่าเลื่อมใส น่าไว้ใจ น่าบูชา แล้วเราก็มีกวามสุขกายสบายใจ มีใจกอโปร่ง เพราะฉะนั้น จึงมีสมาธิง่าย. กนที่ไม่มีบัญหากระทบกระทั่งในเรื่องกรอบกรัว ในเรื่อง อะไรท่าง ๆ ในทางสังกมก็ทาม ใจกอของเรามันโปร่ง จึงมีสมาธิง่าย; ฉะนั้น จึงถือ ว่า ศีล นี้มันเป็นเกรื่องส่งเสริมให้เกิก สมาธิ. เราจึงกวรต้งใจรักษาศีล เพื่อผลอย่าง นั้นด้วย กือมีกวามเป็นอยู่ที่ถูกต้องนี้ เพื่อให้เกิกมีจิตที่มั่นกง ที่เป็น สมาธิ; มันเนื่อง กันอยู่อย่างนี้.

เมื่อมีกวามไม่ผิดพลาด ทางกาย ทางวาจา ทางมรรยาท ทุกอย่างทุกประการ แล้ว ย่อมมีกวามสงบสุขอยู่ในใจ มีกวามพร้อมที่จะเป็นสมาธิอยู่เสมอ. นี่บัญหาเรื่องศีล หรือบทเรียนเรื่องศีล หรือหน้าที่เรื่องศีล ของมนุษย์เรา มันก็มีอยู่อย่างนี้.

#### หลักปฏิบัติส่วนสมาธิ

ทีนี้ ก็มาถึงส่วนที่ ๒ คือ สมาธิ สมาธินี้ตัวหนังสือแปลว่า ต**ั้งมั้น** หรือ ตั้งอยู่อย่างสม่ำเสมอ. เราแปลกันว่าตั้งมั่นเสียแล้ว เราก็แปลตาม ๆ ไปว่าตั้งมั่น เอาทามทัวหนังสือ แล้วก็ถือว่ามันทั้งอยู่อย่างสม่ำเสมอ กงที่ เป็นกวามหมายที่ชัดเจนกว่า, "มั่น" นี้อาจจะเกินไปก็ได้ ; แท่ว่า "ทั้งอยู่อย่างสม่ำเสมอ" กงที่แล้วกวามหมายชัดดีกว่า.

**วิธีทำจิตให้เป็นสมาธิมีหลายอย่าง** หลายประการ หลายแบบ โดยสมควร แก่อุปนิสัยจิตใจของบุคคลหนึ่ง ๆ หรือวัตถุประสงค์หนึ่ง ๆ : -

ถ้าทำสมาธิ เพื่อให้มีความสุข มีรสอย่างเดียวกับพระนิพพานที่นี่ และเดี๋ยวนี้ ก็ ทำสมาธิแบบที่เป็นฒาน เป็นสมาบัติ.

ถ้าจะทำ สมาธิ เพื่อมีฤทธิ์ มีเกช มีปาฏิหาริย์ หูพิพย์ ตาพิพย์ ก็มีระเบียบ สำหรับศึกฝน ไปอีกระเบียบหนึ่ง เช่น อโลกสัญญา ทิวาสัญญา เป็นต้น. ถ้าเจริญ สมาธิ เพื่อให้เป็นคนมีสติสมัปชัญญะ ก็เจริญสมาธิ แบบที่ให้รู้สึกตัวอยู่ ทุก ๆ อิริยาบถที่มันจะเปลี่ยนไป ย่างหนอ เหยียบหนอ อะไรหนอก็ตาม มันรู้อยู่ทุกอิริยาบถ ที่มันเปลี่ยนไป. ถ้าจะเจริญ สมาธิ เพื่อสิ้นดิเลส เจริญสมาธิ ด้วยการ เพ่งพิจารณา เห็นความเดิดขึ้นและดับไปแห่งอุปาทานขันธ์ ในเรื่องประจำวัน; เพ่งทู่ให้เห็น ว่าอุปาทานเกิกขึ้น ในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ที่เกิดขึ้น เพราะการเห็นรูป พังเสียง กมกลิน ลิ้มรส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ เป็นต้นเหล่านี้เป็นประจำวัน. สมาธิ อย่างนี้ก็ทำให้สิ้นอาสวะ เป็นไปเพื่อสิ้นอาสวะ.

แต่เกี๋ยวนี้เราจะพูดกันถึง ความหมายของสมาธิอย่างกว้าง ๆ ทั่วไปรวม ๆ กัน คือมีจิตใจ ตั้งมั่นสม่ำเสมอ อย่างน้อยก็เป็นความสุขขั้นหนึ่งแล้ว ในความสุขที่เกิดจาก สมาธิ แล้วก็จะเป็นบัจจัยเกือกูลแก่บัญญา; คือเมื่อจิตเป็น สมาธิแล้ว ย่อมรู้ ย่อมเห็น ย่อมเข้าใจ สิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามที่เป็นจริง. การรู้ การมองเห็น สิ่งทั้งปวงตามที่ เป็นจริงนี้ เรียกว่าบัญญา; สมาธิก็ส่งเสริมให้เกิดบัญญา.

ถ้าจะเอา คุณสมบัติบอง สมาธิ ในหลักทั่ว ๆ ไป ท่านก็แสดงไว้ชักว่า จิตมีลักษณะ ๓ อย่าง หรือ ๓ ประเภท ๓ ประการ คือ : – จิตบริสุทธิ์บาวผ่อง บริสุทธิ์ในที่นี้หมายถึง บริสุทธิ์จากนิวรณ์ ตามแบบ ของจิตบริสุทธิ์ ไม่ใช่หมดจดจากอาสวะกิเลส แก่เพียงจิตบริสุทธิ์จากนิวรณ์ คือสิ่งที่ รบกวนจิตอยู่เป็นประจำ. หรือถ้าจะพูดก็พูดได้เหมือนกันว่า เวลานั้นไม่มีกิเลสเกิดขึ้น รบกวน เพราะมันเป็นสมาธิ ก็เรียกว่าบริสุทธิ์จากกิเลสได้ ตามแบบของการบริสุทธิ์ ในขั้นที่เรียกว่าสมาธิ ก็เรียกว่า *ปริสุทุโธ* ได้; แต่มักจะเรียกว่า *ปริโยทาโต* แปลว่า ขาวผ่อง นี้อย่างหนึ่ง.

สมาพิโต แปลว่า ตั้งมั้น, ทัวหนังสือก็เล็งไปทางทั้งอยู่อย่าง สม้ำเสมอ พอเหมาะพอดี มีกวามสม่ำเสมอ จิททั้งมั่นนี้มันรวมกำลังของจิททั้งหมดเพื่อวัทถุ ประสงก์อันนี้: เพราะฉะนั้นจิทนี้สามารถทำอะไรได้มากกว่าจิทธรรมดา ฉะนั้น เรามี สมาธิก็กือมีจิทรวมกำลัง มีกำลังสูงสุดผิดกว่าธรรมดา จึงใช้ทำปาฏิหาริย์ได้.

อีกข้อหนึ่งก็คือ **กัมมนีโ**ย ซึ่งแปลว่า ควรแก่การทำงาน; ทำงาน ในที่นี้ หมายถึงทำงานตามแบบของจิต ก็อหน้าที่ของจิต มันกวรแก่การทำหน้าที่ของจิต. ถ้าพูดเป็นภาษาธรรมดาออกไปอีก ก็กือ**ไวต่อหน้าที่ของจิต** ก็อกิดนึก เพราะฉะนั้น มันจึงกิดนึกเร็ว กิดออกไปก็ดี หรือว่าจะพื้นกวามจำก็ดี อะไรก็ดี มันเร็วไปหมด ในเมื่อจิตมันเป็นสมาธิ เรียกว่าไวต่อหน้าที่การงานทางจิต.

สามอย่างที่กล่าวมานี้ก็มีประโยชน์ มีอานิสงส์เหลือหลายแล้ว; *บริสุทธิ์* ไม่มีอะไรรบกวนมันก็สบาย, *สมาหิโต ตั้งมั่น* มีกำลังเคลื่อนภูเขาได้, *กัมมนิโย* ไวต่อหน้าที่ของจิต นั่นเอง. กุณพิจารณาดูเถอะ ถ้าเข้าใจแล้วกุณจะรักหรือจะชอบ สิ่งที่เรียกว่าสมาธิ เพราะว่ามีอานิสงส์อย่างนี้. เราอยากจะอ่านหนังสือสักหน่อย ง่วง นอนเสียก็อ่านไม่ได้, หรืออยากจะกิดบัญหาที่ซับซ้อนลึกซึ่งหน่อย จิตงัวเงีย ซึมเซาเสีย อ่อนเพลียเสีย ระเทียเสีย; อย่างนี้ ทำงานไม่ได้ เป็นอุปสรรกอย่างยิ่ง. ถ้าความ ไม่เป็นสมาธิเกิดขึ้นในจิตแล้ว จิตนั้นจะใช้การอะไรไม่ได้ นอกจากจะนอน. สรุป กวามว่า สมาธินี้ก็ให้มีความสุขตามแบบสมาธ แล้วเป็นบ้จจัยส่งเสริมแก่บัญญา.

#### หลักปฏิบัติส่วนปัญญา

เรื่องที่ ๓ เป็นเรื่องของบัญญา **บัญญา** นี้แปลว่า รอบรู้ เกยถือกวามหมาย ชนิดที่กำกวมก้าวก่าย ก็เลยยุ่ง: เกิดยุ่งขึ้นมาทีเดียว ว่ารอบรู้ รู้ทุกอย่าง เขาลึมไป ว่า รู้หุดอย่างเฉพาะพี่ควรรู้, ที่ไม่กวรจะรู้ ไม่จำเป็นจะต้องรู้ อย่าไปรู้มันเลย. แม้ แต่กำว่าสัมมาสัมพุทโธ ก็จะจำกัดกวามหมายอย่างนี้ : บรรดาสิ่งที่ต้องรู้ในฐานะเป็น พระพุทธเจ้าแล้วรู้หมด; แต่ที่ไม่จำเป็นจะต้องรู้ ก็ไม่ต้องไปรู้มัน. ฉะนั้น จึงแล้ว แต่ว่า มีวัตถุประสงก์อย่างไร ก็ให้ รู้หมดในบอบเบตบองวัตอุประสงค์อย่างนั้ ก็ เรียกว่าปัญญาได้ เรียกว่ารอบรู้ รู้รอบได้.

อย่าง **เป็นมนุษย์นี้จะต้องรู้อะไรบ้าง ก็ให้รู้หมด** นั่นคือบัญญา รอบรู้ แล้ว กรบหมดแล้ว สำหรับมนุษย์. ถ้ามีบัญหาเป็นความทุกข์ เป็นความไม่มีสุข ก็รู้สิ่งที่จะแก้ไขความทุกข์นั้น ทุกอย่างทุกประการ หรือทุกระกับ; เหมือนทีพูดกัน เมื่อวานนี้ ว่า*รู้ทั้งในทางที่บ้องกันมิให้เกิดขึ้น, รู้ในทางที่จะกลบเกลื่อนมันเสีย, รู้ในทางที่จะแก้ไขเปลี่ยนแปลงมันเสีย, รู้ในทางที่จะตัดรากถอนโคนมันเสีย* เป็น ระกับ ๆ อย่างนี้; เพราะว่าบางทีเราก็ไม่สามารถจะรู้ในระกับสูง มันมีสมรรถภาพน้อย ก็รู้ในระกับท่ำ เช่นกลบเกลื่อนหรือว่าหลบหลีก เช่นเปลี่ยนแปลงแก้ไข จนกว่าจะเป็น โอกาสของการทักรากเหง้าไปเลย.

เขา เปรียบ อุปมาเหมือนกับ การปราบหญ้าดา ที่ขึ้นรก ระดับง่าย ๆ ก็ว่า *ไปถาก ๆ มัน* เสียมันก็เกลี้ยงไปพักหนึ่ง, ถ้าจะ ดีกว่านั้น ก็ *เอาอะไรไปทับ* เสีย เอาหิน ไปทับเสีย เอาอิฐไปทับเสีย กระกานปูเสีย มันก็เกลี้ยงไป ถ้ายกกระกานขึ้นมันก็เกิดอีก, ระดับสุดท้าย จึงว่า *ขุดราก* ไปเผาไฟทิ้งเสีย.

บ้ญญาก**็รู้ตามลำดับ** ตามเหตุการณ์ ตามสถานะ ตามกวามเหมาะสมที่กวร จะรู้ แล้วก็รู้ในทุกแง่ทุกมุม ที่จะขจัดกวามทุกข์ได้; เพราะฉะนั้น อย่าได้อวกดีไป ว่าเราจบปริญญานั้นนี่ จากมหาวิทยาลัยนั้นนี่แล้ว จะเป็นการรอบรู้; มันเป็นการรู้ ก้านหนึ่ง ส่วนหนึ่ง แล้วก็ขึ้นอยู่กับอาชีพ คือส่วนของอาชีพเท่านั้นเอง. แม้เขาจะ เรียนปรัชญา นี่ก็เพื่อหากินก้วยปรัชญา; การเรียนปรัชญากลายเป็นอาชีพ ไม่ใช่เพื่อ จะตรัสรู้เป็นพระอริยเจ้า แล้วไม่สามารถจะตรัสรู้ได้ด้วยปรัชญา. อย่าเข้าใจผิด; การ ตรัสรู้ต้องได้ด้วยการประพฤติกระทำอย่างถูกต้อง อย่างที่เรียกว่า ศีล สมาชิ ปัญญา นี้เอง, ไม่ใช่ปรัชญา ต้องเป็นการปฏิบัติด้วยศาสนาลงไปตรง ๆ.

กำว่า "ปรัชญา" นั้นพุ่มเพื่อย เพ้อเจ้อ ก็อเอาไปใช้กับอะไรก็ได้ แม้แต่ ก้อนหินก้อนนี้ เราจะดูมันในแง่ของปรัชญา เป็นปรัชญาของก้อนหิน นี้ก็ยังได้; กย่า ว่าถึงเรื่องจิตใจของมนุษย์ หรืออะไรที่มันยุ่งยากซับซ้อน, *เป็นวิธิการมองในแง่หนึ่ง* มุมหนึ่ง *คำนวณไปตามเหตุผล* ที่ว่าจิตจะพาไป; นั้นเป็นรูปปรัชญา มีแต่จะไกลออก ไปไกลออกไป ไม่เข้าไปสู่การปฏิบัติ. ถ้าวกเข้ามาสู่การปฏิบัติ ก็กลายเป็นเรื่องของ ศาสนาไม่ใช่เรื่องปรัชญา.

ขอให้รู้จักกำว่าบัญญาให้กี ๆ อย่าให้กลายเป็นปรัชญา ทั้งที่กำพูกนี้มันเป็น กำเกียวกัน; เพราะว่าเขาใช้ผิก เขาบัญญัติผิก. กล้าท้าทายอย่างนี้ว่า เอากำว่า ปรัชญาไปเป็นกำแปลของ philosophy นั้น มันผิกอย่างร้าย. philosophy เขามิได้หมาย ถึงรู้แจ้งประจักษ์หมดกิเลสอะไรได้; เขาหมายถึงกวามรู้ที่ลึกซึ้ง ที่กึบออกไปด้วย เหตุผล ยังไม่พบกวามจริงของมัน ยังอยากรู้อยู่เรื่อย นี้เขาเรียกว่า philosophy ซึ่งไม่ กวรจะเรียกว่าปรัชญา.

ปรัชญาแปลว่า บัญญา คือรอบรู้ ตรง จริง ชนิดที่ใช้ประโยชน์ได้. เดี๋ยวนี้เราเอากำว่าปรัชญาไปใช้อย่างนั้นเสียแล้ว ก็ยกให้ไป; มายึดเอากำว่าบัญญา แม้จะ เป็นกำ ๆ เดียวกับปรัชญา ก็แยกกวามหมายกันเสีย เป็นบัญญารู้สิ่งที่ควรรู้ แล้วก็หลุด พันได้. บั๊ญญาเป็นภาษา**บาลี ปรัชญาเป็นภาษาลันสกฤต** เป็นกำพูดกำเดียวกัน.

) ୩ ୭ ୯

#### . บ้ญญาที่ควรจะรู้ ในพระพุทธศาสนา

ที่ว่ามี **บัญญา** ก็กือ รู้ที่ควรจะรู้ ; ใช้คำว่า "กวรจะรู้" ดีกว่าที่จะใช้คำว่า ต้องรู้ กือให้มันเกินต้องรู้ไว้สักหน่อย. ที่กวรจะรู้สำหรับความผาสุก อะไรที่ละเอียด ประณีตขึ้นไป ซึ่งกวรจะรู้ก็กือ : *รู้ความทุกข์ รู้จักความทุกข์, รู้จักเหตุของความ ทุกข์, รู้จักความดับแห่งความทุกข์, รู้จักทางให้ถึงความดับแห่งความทุกข์,* ที่เรียก ว่า อวิยดัจจ์ดี่; แต่ไม่ใช่รู้อย่างศึกษาท่องจำหรือกำนวณแบบปรัชญา. ต้องรู้แบบ บัญญา กือ ต่านไปจริง แล้วก็รู้จริง ไม่ต้องใช้เหตุผลกำนวณ, ใช้กวามรู้สึกที่ได้ผ่าน ไปจริง เป็นตัวหลักสำหรับจะศึกษาพิจารณาหรือแม้แต่กำนวณ; ที่จริงก็ไม่ต้องกำนวณ.

ถ้า **ดิเลสเดิด** ขึ้นในจิท เรา ต้องรู้จัก กิเลสนั้นจริง ๆ ไม่ต้องคำนวณ. พอกิเลสเกิดขึ้นในจิท ขอให้รู้จักกิเลสนั้นจริง ๆ, แล้วก็รู้ไปถึงอิทธิพลของมัน หรือ ว่ามีปฏิกิริยาอะไรออกมา จากการที่กิเลสมีอยู่ ซึ่งเป็นความทุกข์อยู่จริง ๆ; เช่นความรัก ความโกรธ ความเกลียก ความกลัว ความยึดมั่นถือมั่นอะไรท่าง ๆ มันก็เป็นทุกข์อยู่ จริง ๆ; **ไม่ต้องใบ้เหตุผลที่เป็นการคำนวณ แต่ใบ้เหตุผลชนิดที่ได้รู้สึกอยู่จริง**. นี่บัญญาในพุทธศาสนาก็หมายอย่างนี้.

แม้ว่าในเรื่องอื่น ๆ ที่พูกไว้ คล้ายกับว่าจะต้องใช้การกำนวณ ก็ไม่ใช่เพื่อ ให้ใช้การกำนวณ เช่นรู้อนิจจัง รู้ทุกขัง รู้อนัตตานี้ อย่าไปรู้อย่างการกำนวณ; ถ้ารู้ อย่างนั้นมันเป็นปรัชญา แล้วก็เพื่อเจ้อไป. ต้องรู้จักมองเห็นอยู่ เช่นว่า : –

จะดูที่เนื้อหนังร่างกายนี้ **เป็นอนิจจ**ังเปลี่ยนแปลง ก็ขอให้เห็นอยู่ รู้สึกอยู่, ไม่ต้องกำนวณ; แล้วความกิดนึกในใจ เ**กิดขึ้น เปลี่ยนแปลง**ไปอย่างไร **ก็รู้สึกที่นั้น** ไม่ต้องกำนวณ. แม้แต่การหายใจไม่เที่ยงอย่างนี้ ก็ไม่ต้องกำนวณ ให้เห็นอยู่ว่ามัน ไม่เทียง : สุขเวทนาไม่เที่ยง ก็ให้เห็นสุขเวทนาเกิดขึ้นจริงๆก่อน แล้วก็รู้ว่ามัน ไม่เทียงอย่างไร ไม่ต้องกำนวณด้วยเหตุผล. **ทุกบัง** ก็เหมือนกัน <mark>ต้องรู้</mark> เมื่อถูกทุกข์ทรมาน หรือว่าเห็นทุกข์ เพราะว่า ดูแล้วมันน่าเกลียดเหลือเกิน.

อนติตา นี้ดูยาก จึงแนะให้ดูหลาย ๆ มุม หลายแง่ ว่า ถ้าเป็นอัตตาดัวตน ของเรา มันควรจะตามใจเรา : เราต้องการอย่างนี้ มันควรจะเป็นอย่างนี้ อย่าเป็น อย่างอื่น เป็นต้น. เดี๋ยวนี้มันไม่เล่นด้วย ฉะนั้น จึงถือว่าไม่ใช่อัตตา ; หรือว่าถ้า เป็นอัตตา มันก็ต้องทรงตัวมันเองได้ในลำพังตัวมันโดยเด็ดขาด ไม่ต้องอาศัยเหตุบัจจัย อะไร. เดี๋ยวนี้มันมีแต่อาศัยเหตุบัจจัยไปเสียทั้งนั้น แล้วจะเรียกว่าอัตตาที่ตรงไหนกัน. มันส่งทะยอยกันเรื่อยไป จนไม่รู้จะชี้ลงไปตรงไหนว่าเป็นอัตตาแท้จริง ; มันมีสิ่งนี้ให้ เกิดสิ่งนี้เรื่อยไปเป็นสายไปเลย ไม่มีส่วนไหนที่พอจะชี้ว่า นี่เป็นอัตตาที่แท้จริง. โดยเฉพาะ อย่างยิ่งความรู้สึกกิดนึกแห่งจิต ก็ไหลเป็นเกลียวไป ไม่อาจจะบี้ตรงไหนองไป ว่า เป็นอัตตาที่แท้จริง ; นี้ไปกำนวณอย่างโง่เขลานั้นแหละ จึงเกิดกวามเข้าใจผิด มีอัตตา ตัวตนอะไรขึ้นมาแท้จริง.

ถ้าเราเอาการ มองดู ลงไปจริง ๆ ที่สิ่งนั้น ๆ, มีความรู้สึกจริง ๆ ในสิ่งนั้น ๆ ค้วยบัญญา แล้ว ไม่มีทางที่จะผิด. นี่เรียกว่า *บัญญาในเรื่องไตรลักษณ์ : เห็น* อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา, และเห็นสรุปท้ายว่ามัน *เป็นอย่างนี้เอง* ก็เรียกว่า *เห็นตถตา เห็นปฏิจจสมุปบาท*. เราไม่พูกถึงเรื่องเหล่านี้เพราะยึกยาวมาก. ไปศึกษาเอาหรือว่า พูกกราวอื่น ยกตัวอย่างมาให้เห็นเท่านั้น ว่า บัญญา นั้น คือ เห็นอนิจจัง เห็นทุกบัง เห็นอนัตตา, แล้วมัน เป็นอย่างนั้นเอง เรียกว่าเห็น ตถตา เห็นความพี่มันเนื่อง กันไปเป็นสาย ; ไม่มีทางที่จะชี้ว่าตัวตนที่ตรงไหน นี้ก็เรียกว่า กระแสแห่งปฏิจจ-สมุปบาท อย่างนี้เป็นต้น.

#### บ้ญญาที่ควรเข้าใจ

ทีนี้ เพ็นพื่มีประโยชน์ อย่างหนึ่ง ก็คือ เพ็น หรือ รู้ หรือ เข้าใจ รอบรู้ ในสิ่งที่เรียกว่าอริยสัจจ์. ส<sub>ู</sub>้จจะแปลว่าความจริง ยังมีความหลอกลวง; เพราะว่า กนแท่ละคน ถือกวามจริงของทนเป็นกวามจริง ไม่ยอมรับกวามจริงของกนอื่น. เรา เป็นปุถุชนจะต้องมีกวามจริงของเราเอง; สัจจะนี้ยังใช้ไม่ได้ คือยังไม่เป็นสัจจะ เว้น ไว้แต่ว่ามันจะมีเหตุผลหรือการพิสูจน์ ว่ามันเป็นอย่างนั้นจริง คือกับทุกข์ได้จริง.

ถ้าดับทุกข์ได้จริง เขาไม่เรียกว่าสัจจะของใกร; เขาเรียกว่า อริยสัจจะ เป็น สัจจะของพระอริยเจ้า คือ อริยสัจจ์ ๔ ประการ; และ ส่วนที่ต้องรอบรู้จริง ๆ ก็กือ ทุกขนิโรธกามนี้ปฏิปทาอริยสัจจ์, เรียกว่า นิโรธสังจ์สั้น ๆ.

สจจะของพระอริยเจ้า **ที่จะดับทุกข์ได้ คือ อัฏฐังคิกมรร**ค มรรคมีองก์ *๙* ประการ, ความถูกต้อง *๙* ประการ คำรงอยู่ในฐานะเป็นกลาง เรียกว่า *มับฒิมา*- *ปฏิปทา* นี้ก็เป็นหลักอันหนึ่ง ที่ว่าจะพูดกันในแง่ ปรัชญา ก็ได้ หรือแม้ที่สุดแต่ในแง่ วิทยาศาสตร์ ก็ได้.

มัชฌิมาปฏิปทา แปลว่า ดำเนินอยู่ที่ตรงกลาง ทั้งอยู่ที่ทรงกลาง; "กลาง" ในที่นี้ ก็แปลว่า สมดุลย์ มีความหมายอย่างเดียวกับสมดุลย์. ถ้า หนัดไป ทางข้าย หรือ หนัดไปทางบวา ก็เรียกว่าไม่สมดุลย์; ไม่ใช่มัชฌิมาปฏิปทา, แท่ ผิด อย่าง แบบซ้าย บ้าง ผิด อย่าง แบบบวา บ้าง. ถ้าถูกต้อง ต้องอยู่ที่ตรงกลาง เป็นมัชฒิมาปฏิปทา; เรื่องซ้าย เรื่องขวา นี่น่าจะยกเลิกกันเสียที หรือว่ามันจะไม่ เป็น positive ไม่เป็น negative.

กลางต้องอยู่ในระกับที่ **สมดุลย์ จึงจะเป็นมัชฒิมาปฏิปทา ไ**ม่แง่กีแง่ร้าย ไม่แง่กีหรือไม่แง่ชั้ว กือมันอยู่ระหว่างที่พันกีพันชั้ว เหมือนกับอยู่ตรงกลาง; ไม่ใช่กี ไม่ใช่ชั่ว นี้จึงจะเรียกว่ามัชฒิมาปฏิปทา ไม่ใช่บุญไม่ใช่บาป มันอยู่เหนือบุญเหนือบาป.

มัชฌิมาปฏิปทา อันสุกท้าย แล้วก็**ไม่พูดว่าอะไรโดยส่วนเดียว เช่นไม่** พูกว่ามีอยู่ หรือไม่พูกว่าไม่มี. พูกว่ามี ยืนยันว่ามี ก็โง่ไปตามแบบกนมองเห็นว่ามี; พูกว่าไม่มี ก็มองไปตามแบบของกนโง่ ที่เห็นว่าไม่มี. ماهاها

มับฒิมาปฏิปทา มองไปในแง่ที่ว่า มับมีเหตุบั้จจัยปรุงแต่ง กันไป อย่างนี้ เป็นสายเรื่อยไป : จะว่ามีก็ถูก, จะว่าไม่มีก็ถูก. จะว่าไม่มีก็กือ ไม่มีตัวตน ที่ตรงไหน นอกจากการเปลี่ยนแปลงเป็นสายไป. ถ้าว่า จะว่ามี ก็ถูกได้เหมือนกัน เพราะมันมีการเปลี่ยนแปลงที่เป็นสายไปนี้ แต่มันไม่มีตัวตน ; ฉะนั้น การพูดว่ามีตัวตน ก็ไม่ถูก, พูดว่าไม่มีตัวตนก็ไม่ถูก. พูดในตรงกลางนั้นแหละ ก็อไม่มีทั้ง b อย่าง ; ไม่เอาตัวตนเข้ามาจับ นี่จึงจะถูก. แต่เราก็พูดไม่ได้ เราก็เลยพูดอย่างว่า "ไม่มี ตัวตน" ; อย่างนี้ก็พูดว่าไม่มีตัวตน. แต่ที่แท้นั้น มันจะไม่ใช้ทั้ง b อย่าง คือว่า ตัวตนก็ไม่ใช่ ไม่ใช่ตัวตนก็ไม่ใช่ ; มัน เป็นเพียงกระแสแห่งสังบารปรุงแต่งกันไป เป็นสาย.

ที่กล่าวมานี้เป็นทัวอย่าง ที่จะให้เข้าใจว่า **บัญญาเห็นแจ้งสิ่งทั้งปวง** อย่างไร; แต่ถ้าพูกทำนองนี้เรื่อยไป เกี่ยวจะกลายเป็นปรัชญาเพ้อเจ้ออีก ไม่จำเป็น. ต้องการ แต่เพียงให้เห็นว่า **ไม่มีส่วนไหน** ที่เรา จะเข้า**ไปถือเอาได้** ด้วยความเป็นทัวตน; ล้วนแต่มันจะขบกัดเอาทุกทีที่เข้าไปยึกถือเอาว่าเป็นทัวตน, ถ้าหยุดความยึกถือ หยุด ความหมายมั้นเสียมันก็เป็นปกติ.

มีความปกติอย่างบัญญา เป็นผลมาจากบัญญา อย่างนี้เป็นปกติสูงสุด. ปกติอย่างศีลนั้นปกติที่ กาย วาจา ก็สบายดีเหมือนกัน; ปกติอย่าง สมาธิ ปกติที่จิต มันก็สบายยิ่งขึ้นไปกว่า. ทีน**ี่ ปกติอย่างบัญญา** นี้ มันลึกซึ่งไปกว่านั้นอีก **เป็นความ ปกติสูงสุด** ประเสริฐขึ้นไปกว่าปกติด้วยสมาธิไปอีก. ถ้าจะเปรียบเทียบพอเข้าใจ ง่าย ๆ ก็ที่ว่าเหมือนกับปราบหญ้าคา ถาก ๆ เอาทีก่อนก็เหมือนปกติอย่างศีล, ถ้าว่า เอาทิน เอากระเบื้องมาทับไว้ มันก็ปกติอย่าง สมาธิ, ทีนี้ถ้าขุดรากหญ้าคาขึ้นมาเผา ไฟเสียให้สมน้ำหน้า เอาขี้เถ้าไปลอยทะเลเสีย; นี้จึงจะเบ็นปกติอย่าง บัญญา ซึ่งปกติกว่า ใช่ไหม ะ

ໄພໄພດາ

ศีล สมาธิ ปัญญา ทำให้มีชีวิตอยู่อย่างวิเวก

มีกำอีกกำหนึ่งที่น่าสนใจ ก็อกำว่า **"วิเวก**" ดูยังจะเข้าใจผิดกันอยู่มาก สำหรับกำนี้ เพราะฉะนั้นกวรทราบหลัก ตามที่มีอยู่ในพระพุทธศาสนา ก็อ*กายวิเวก จิตฺตวิเวก อุปธิวิเวก*.

ถ้าเรา มีสือ มัน เป็นดายวิเวก รวมทั้งที่เราไปอยู่ในที่สงบสงัด นั้นก็เป็น ส่วนของศีล. เราอยู่อย่างไม่มีความผิดพลาดทางกาย ทางวาจา เรามีกายวิเวก สบาย ทางกาย คือไม่มีอะไรรบกวนในทางกาย.

กำว่า **วิเวก** แปลว่า **เดี๋**ยว หรือ **เอก** อย่างสูงสุด อย่างวิเศษ คือไม่มีอะไร รบกวนอย่างสูงสุด ก็อยู่แต่เดียว ไม่มีอะไรรบกวน จะเรียกว่า tree หรือ **เป็นอิสระ** นี้ก็ได้ นั้นแหละคือ วิเวก. กายวิเวกไม่มีอะไรรบกวน กายก็สบาย.

พอมีสมาชิ มันกลายเป็น จิ**ตตวิเวก ไ**ม่มีอะไรรบกวนจิต มันก็ยิ่งสบายขึ้น ไปอีก มันเป็น *t*ree อิสระในทางจิต.

ทีนี้ พอขึ้นไปถึงขั้นปัญญา ก็ไม่มีกิเลสทัณหา เพราะว่าถอนราก ถอนโคน แล้ว เป็นอุปธิวิเวก; ตามทัวหนังสือก็ต้องแปลว่า วิเวกจากของหนัก วิเวกด้วย ปัญญา เรียก อุปธิวิเวก ว่า วิเวกจากของหนัก คือบัญหาต่าง ๆ ที่เราเกยแบกไว้ โดย กวามเป็นตัวกู – ของกู.

เงินของกู ทองของกู เมียของกู ลุกของกู เกียรคิยศ ชื่อเสียงของกู อะไรของกู นี้เรียกว่าภาระหนัก, กระทั่งว่าเบญจขันธ์นี้ก็เป็นภาระหนัก, กระทั่งว่า **ชีวิต นี้บองคนโง่ มันก็เป็นของหนัก เรียกอุปธิท**ั้งนั้น; **บัญญา นี้ทำลายของหนัก** อันนี้ให้หมดไปไม่เหลืออยู่ ก็เลยไม่ต้องมีของหนัก ก็**เรียกว่า อุปธิวิเวก** – วิเวก จากของหนัก เป็นอิสระจากกิเลส ไม่มีกิเลส ก็ไม่มีอนุสัย ไม่มีอะไรที่จะทำให้เกิดรู้สึก เป็นของหนัก แก่จิตใจด้วยอำนาจของอุปาทาน. นี่กือ **บัญญาทำให้เกิด อุปธิวิเวก** จะเรียกว่าความสุขก็ไก้; ถ้าจะใช้ โฆษณาชวนเชื่อ แต่เราไม่ค่อยชอบใช้วิธีโฆษณาชวนเชื่อ; ก็ใช้ว่า สุขทางกาย สุข ทางจิท สุขทางสทิบัญญา อะไรไปแบบนั้นก็ได้. ใช้สุขเป็นเครื่องโฆษณาชวนเชื่อ แต่พระพุทธเจ้าท่านไม่ใช้; ท่านใช้ว่าไม่มีทุกข์ มันดับทุกข์ มันไม่มีทุกข์สิ้นสุดแห่ง กวามทุกข์ ไม่เอาเหยื่อล่อ. จะไปล่อเอากวามสุขอะไรกันอีก เพราะบัญหาที่แท้จริงมัน อยู่ที่กวามทุกข์; เมื่อกวามทุกข์หมดแล้ว มันก็กวรจะถือว่าหมดบัญหา.

"บัญหา" นี้เหมือนกับรกบัฏ หรือเซิงหนาม ที่เรา ต้องตัดมันด้วยดาบที่ คมเฉียบ ที่เรา ลับดีแล้วที่บนหิน คือ สมาธิ โดยยืนอยู่บนแผ่นดินที่มั่นคง คือ ศึล เข้ารูปอุปมาที่กล่าวแล้วข้างต้น จะจำง่ายดีมันลืมยาก.

ขอให้ถือว่า ทุกกนมีหน้าที่อะไรในชีวิต ตลอกชีวิต; หน้าที่ก็กือ ลับควบ ประจำชีวิต ให้คม เฉียบอยู่เรื่อย แล้วก็ ตัดพื้นบั้ญหา เหล่านี้อยู่เรื่อย. *อย่าได้เกิดมา เพื่อกิน เพื่อกาม เพื่อเกียรติเลย* มันจะจมลงไปในเซิงหนามนั้น หนักขึ้น ๆ ๆ แล้ว ไม่มีโอกาสที่จะลับดาบด้วยอะไรเลย มันก็ทายทั้งเป็นอยู่ที่นั้น.

เราเกิดมาทำไม ๆ บัญหาเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นั้น มันอยู่ที่ไหน ๆ อยู่อย่างไร ๆ เราควรจะทำอะไร ๆ ทำอย่างไร ๆ ที่แท้ก็ควรจะหมดบัญหา ไม่ไข่จะเพิ่ม บัญหา. อย่าไปหลงในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; พยายามที่จะยกตัวเองขึ้น มาให้สูง อยู่เหนือบัญหา เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; ถ้าลงไปหลงใหลมัวเมา กับมันแล้ว กึกลายเป็นเรื่องใหญ่โตมโหพารขึ้นมา เป็นภูเขาเลากาขึ้นมาทันที. นี่เขา เรียกว่าเชิงหนาม หรือว่ารกชัฏ สางไม่ไหว ให้ออกมาเสียจากรกชัฏ จากเชิงหนาม ด้วยการถากถางด้วยตาบที่คมเฉียบ คือบัญญา มีศีล มีสมาธิ เป็นอุปกรณ์ในการลับ.

เอาละพอกันที่สำหรับปัญหาของคน ที่ว่าเรามีหน้าที่อย่างไร ประจำในชีวิท. เวลาสำหรับพูกหมดแล้ว ท่อไปนี้ก็เป็นเวลาสำหรับถาม ใกรมีปัญหาอะไรในขอบเชท เรื่องนี้ก็ถาม.

کەھاھا

#### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) ผมอยากให้อาจารย์ ช่วยอธิบาย เกี่ยวกับการผึก สมาธิ แบบที่เบ็น ทางค้านอิทธิฤทธิ์ปาฏิหารย์.

(ตอบ) โอ๊ย, ไม่ไข่เวลานี้. เรื่องสมาธิ เรื่องอะไรก็ตาม มันเป็น เรื่องเฉพาะ มันยาว มันมาก ; ไม่ไข่เอามาพูดได้เวลานี้ ไม่เกี่ยวกับบัญหาเรื่องนี้. ไปหาอ่านจากหนังสือก็ได้ แล้วก็ไม่ได้แนะนำให้ทำ. **บัญหาที่เกี่ยวดับการปฏิบัติ** โดยตรง เรื่องสือ บัญญา ที่เราจะต้องทำ อย่างในฐานะที่ว่าเป็นการลับดาบประจำตัว ; นั้นมันนอกเรื่อง สมาธิเพื่อปาฏิหาริย์ ไม่รวมอยู่ในเรื่องนี้, มันเท่ากับคุณลับดาบแล้ว ไปพื้นหัวคน นี้ไม่ถูก. ต้องลับดาบเพื่อตัดรากชัฏ ตัดกิเลส ตัดตัณหา. ถามอย่างอื่น.

(ถาม) ที่ท่านอาจารย์บอกว่ามี ๓ วิธิ แล้วเรากวรจะปฏิบัทิ วิธีไหน หรือจะ ปฏิบัทิทั้ง ๓ วิธีเลย ? ที่บอกว่าเพื่อให้เห็นนิพพาน ที่ให้เห็นนิพพานชวักราว และเพื่ออิทธิฤทธิ์ ปาฏิหาริย์ แล้วก็เพื่อใช้ในการทำงานไวกล่องก่อการทำงาน

(ตอบ) ปนกันยุ่งแล้ว เอ้าได้, พึ่งถูกแล้ว. สมาธิ ๔ ประเภท :

(๑) ถ้าเจริญสมาธิ เพื่อให้ได้รับความสงบจิทสงบใจ เป็นสุข, เหมือน กับว่าชิมรสพระนิพพาน เป็นการชิมลองนี้; ให้เจริญสมาธิแบบที่จะทำให้ได้ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ทุติยฌาน จุตุตถฌาน นี้แบบหนึ่ง.

(๒) ถ้าว่าทำสมาธิเพื่อปาฏิหาริย์ เช่นทิพย์จักษุ เป็นต้นนี้ ก็ให้เจริญสมาธิ
 ประเภททิวาสัญญา อาโลกสัญญา ทำกลางวันเป็นกลางก็น ทำกลางก็นเป็นกลางวัน
 เป็นต้นนี้ กระทั่งอย่างอื่นอีก นี้เราไม่ต้องการ.

(๓) เพื่อมีสติสมปชัญญะสมบูรณ์ คือทำสมาธิกำหนดอิริยาบถที่เปลี่ยนแปลง อยู่ทุกอิริยาบถทุกอย่างทุกประการนั้น นี้ก็ทำอยู่เป็นสมปชัญญะ นี่แนะให้ทำ.

کھاہا

(๙) สมาธิ เพียสิ้นยาสวะนั้น ให้กอยกำหนดความเกิดขึ้น แห่งอุปาทาน-ขันธ์ และความดับไปแห่งอุปาทานขันธ์. ตัวอย่างเมื่อตาเห็นรูป เกิดผัสสะ เกิดเวทนา; ถ้ามีอวิชชาเข้ามากรอบงำขณะนั้น มันก็ปรุงเป็นตัณหา เป็นอุปาทาน. อย่างนี้ก็เรียกว่า อุปาทานนั้น ถูกยึดมั่นถือมั่น ด้วยอำนาจของอุปาทาน. อุปาทานขันธ์ เกิดขึ้นอย่างไร, เมื่อตาเห็นรูป ดับไปอย่างไร, เกิดขึ้นอย่างไร, เมื่อหูพึ่งเสียง ดับไปอย่างไร; นี่อย่างนี้ ก็จะเป็นสมาธิภาวนา กอยกำหนดเกิดขึ้นดับไปแห่งอุปาทานขันธ์.

ทั้ง ๔ ประเภทนี้ ประเภทสุดท้าย เป็นประเภทที่แนะนำ เป็นกวามสำคัญ.

ทีนี้ อีกอันหนึ่งนั้น ลักษณะของสมาธิ ถ้าเราจะรู้ว่าเรา มีสมาธิอูกต้อง หรือไม่ เราก็ สำรวจดูด้วยลักษณะ ๓ ประการ : มีจิตบริสุทธิ์ขาวผ่อง นี้อย่างหนึ่ง, มีจิตตั้งมั่นสม่ำเสมอ นี้อย่างหนึ่ง, จิตว่องไวควรแก่หน้าที่การงานทางจิต นี้อย่าง หนึ่ง. ถ้าประกอบด้วยกุณสมบัติ ๓ ประการนี้แล้ว ก็เรียกว่าเรามีสมาธิ ถึงขนาด มาตรฐาน ใช้เป็นเครื่องวัด; แต่มันก็แสดงประโยชน์ อานิสงส์อยู่ในตัวเอง. เรา กวรจะผึกสมาธิชนิดที่ว่า ทำจิตให้ว่องไวในหน้าที่การงานของจิต นั่นแหละกี ตั้งมั่นเฉย ๆ ไม่ก่อยจะได้ประโยชน์อะไร; มันสบายเท่านั้นเอง.

(ถาม) ผมอยากเรียนถามท่านอาจารย์ว่า กำว่า อนุสัย กับกำว่า วิบาก นี้มีกวามหมาย เหมือนกันหรือเปล่า ?

(ตอบ) อนุสัย กับวิบาก มีความหมายในหลักของการใช้กำนี้ ในความหมาย ทั่ว ๆ ไป. กำว่า อนุสัยไม่ ใบ่อย่างเดียวกับวิบาก. ว*ิบาก* ก็แปลว่า ผลของการ กระทำด้วยเจตนา ถือทำกรรม แล้วก็ได้ ผลกรรม เรียกว่าได้วิบาก. ทีนี้ อนุสัย หมายถึง ความที่มีอะไรนอนเนื่อง มีอยู่ในสันดาน เป็นรูปภาพพจน์กล้าย ๆ อย่างนั้น, แล้วก็ หมายถึงกิเลสที่เป็นความเคยชิน นอนเนื่องอยู่ในสันดาน. ที่เรา **โลภบ่อย ๆ** ก็เกี่ยวกับว่า **รักบ่อย ๆ** นี้ก็ เกิดราดานุสัย – อนุสัยคือ รากะ *เป็นความเคยขินที่จะเกิดราคะ หรือโลภะ* ง่ายขึ้น; ส่วนที่เป็นความเคยชิน นอนอยู่ในสันดาน นี้ก็เรียกว่าอนุสัย.

เรา โกรธบ่อย ๆ เกลียกบ่อย ๆ นี้ ก็ เกิดปฏิมานุสัย ขึ้น คือ เ*คยขินที่จะ* โกรธ เคยขินที่จะเกลียด ; เกยชินส่วนนี้ที่เรียกว่า ปฏิมานุสัย, อนุสัยคือปฏิมะ.

เมื่อเราขินต่อการสะเพร่าปล่อยให้ข้ามไป อย่างไม่ได้พิจารณา โดยเฉพาะ ก็คือ อทุกบมสุบเวทนา ที่พูกแล้วอย่างละเอียก ใครมีอาการทำอย่างนี้ ก็เลยเรียกว่า พอกพูน อวิชชานุสัย – หมักหมมความโง่หรืออวิชชาไว้.

ถ้าจะเอากำ ๒ กำนี้กึ่งเข้ามาหากันให้ได้ ก็จะต้องเรียกว่า อนุสัย นี้ก็เบ็น วิบาก บองกิเลส ก็ได้เหมือนกัน; ในกวามหมายที่พิเศษอีก เช่นว่าเราพอใจใน สุขเวทนา กำหนัดในสุขเวทนานี้ เป็นกรรมเป็นการกระทำ ผลวิบากเกิดขึ้น คือสะสม รากานุสัยไว้กรั้งหนึ่ง ฉะนั้น ราคานุสัย นี้ก็อ เป็นวิบากบองการพอใจ ในสุขเวทนา ก็ได้; หรือ ว่า มีความไม่พอใจ ในทุกขเวทนา ก็เกิดปฏิมานุสัย; อนุสัยส่วนนี้ ก็อเป็นวิบากของกวามไม่พอใจในทุกขเวทนาก็ได้; หรือ ปล่อย ให้ อนุกบมสุบเวทนา ผ่านไป โดยไม่ใช้เป็นโอกาสสำหรับศึกษากวามรู้ ก็เกิดอวิชชานุสัย, อวิชชานุสัยนี้ ก็พอจะเรียกได้ว่าเป็นวิบาก คือผลที่เกิดออกมาจากกรรม คือกวามเป็นกนสะเพร่า ปล่อยให้อทุกขมสุขเวทนาผ่านไปโดยไม่มีการรู้เท่ารู้ทัน. แต่เขาไม่ได้ใช้อย่างนี้, คำว่า วิบากหมายถึงผลบองกรรมโดยตรงในวัฏฏะสาม.

(ถาม) ผมอยากจะกราบนมัสการถามท่านอาจารย์ว่า ท่านอาจารย์บรรยายมาทุก กรั้งๆ มักจะเน้นกำว่าไม่ให้ยึกถือตัวกู – ของกู ดังนั้นพุทธภาษิตที่ว่า อตุตาหิ อตุตโน นาโถ จะใช้เข้ากันได้ไหม ?

ම්කෙන්

(ตอบ) พูทให้ชัดเกว่านี้ก็ต้องพูทว่า ทำไมพระพุทธเจ้าเอง ในบางทีท่าน ทรัสว่า "ธรรมทั้งปวงเบ็นอนัตตา" คือสังขารก็ตาม วิสังขารก็ตาม ทั้งหมดนี้เป็นอนัตตา คือ มิใช่อัตตา อย่างนี้มีอยู่มาก. แล้วทำไมบางทีท่านตรัสว่า *อตุตาหิ อตุตโน นาโถ* – อัตตานั้นแหละเป็นที่พึ่งของอัตตา, ตนนั้นแหละเป็นที่พึ่งของตน.

อย่างแรกนั้นอย่างที่**ไม่มีต**ัวตน; ท่านพูก ภาษาปรมัต**ด์** ภาษาสัมปรา-อิกโวหาร. ที่นี้ที่ว่า ดนเป็นที่พึ่งบองตนนี้ พูกภาษาชาวบ้าน เป็นพิฏฐธัมมิกโวหาร, ภาษาชาวบ้าน ภาษาที่พูกกับชาวบ้าน หรือจะเรียกเป็นภาษาโฆษณาชวนเชือก็ได้ แต่ไม่ ใช่เจทนาหลอกลวง.

ถ้าใกรยังมีกวามรู้สึกว่าตนอยู่ในสึงใด ก็ให้ใช้สิ่งนั้นแหละทำที่พึ่งแก่ตน, ถ้าเรา ยังมือวิชชาอยู่ เราต้องรู้สึกว่าตน มีตัวฉัน มีของฉัน มีตัวกู มีของกู **ก็ใบ้ดำลัง บองตัวดู - บองดูนี้ ทำที่พึ่งแก่ตัวดู**; เช่นให้รักตัวกู อยากช่วยตัวกู ขวนขวายให้เกิด กวามรู้กวามเข้าใจเพื่อประโยชน์แก่ตัวกู. เดี๋ยวเถอะจะก่อยรู้ว่าไม่มีตัวกู มันก็ละตัวกูได้ บรรลุมรรก ผล นิพพานไปได้; อาการอย่างนี้ก็เรียกว่า ตนนันแหละเบ็นที่พึ่งแก่ตน สำหรับคนที่ยังมีตนอยู่ กว่ามันจะหมดกวามรู้สึกว่าตัวตน. เพราะฉะนั้น เราจึงถือว่า กำพูดหรือกำตรัส ๒ ประเภทนี้ ของพระพุทธเจ้ามิได้ชัดกัน; อันหนึ่งเป็นสมปรายิก-โวหาร พูดอย่างลึกซึ้ง, อันหนึ่งเป็นทิฏชูธัมมิกโวหาร พูดอย่างธรรมดาสามัญ อย่าง ชาวบ้านพูด.

(ถาม) กระผมขอเรียนถามว่า สำหรับบุคกลทั่วไปในชีวิตประจำวัน ซึ่งอาจจะ เป็นทั้งฆราวาส เมื่อมีความเช้าใจในเรื่องศีลดีแล้ว นี้จะทำให้บัญญาสูงขึ้น คือสูงกว่าบัญญาที่มี อยู่เดิม ที่เรียกว่า สัญชาตบัญญานั้น เราต้องอาศัยสมาธิ. ทีนี้สมาธิในที่นี้จะหมายถึงว่า เรา จำเป็นจะต้องนั่งสมาธิ หรือจะมีวิธีเพื่อทำให้เกิดสมาธิอย่างไรอื่นอีกบ้าง เพื่อจะทำให้เกิด บัญญาขึ้น ?

ම්මස්

(ตอบ) ข้อนี้ขอให้นึกถึงคำพูก ที่พูกตอนแรกได้พูดไว้ว่า คำว่า "สมาธิ" เป็นต้นนั้น โดยแท้จริงแล้วมันหมายถึงอย่างธรรมกาสามัญ มีอยู่ โดยไม่รู้สึกตัว มีโดย สัญชาตญาณก็ได้. ทีนี้ก็ถูกอบรมกันหมดเลย สมาธิที่มีอยู่โดยสัญชาตญาณตาม ธรรมกาสัตว์ทั้งหลายทั่วไป เราก็มาหัก สมาธิอย่างสมาธิรูปแบบที่บัญญัติขึ้น, เสร็จแล้ว ก็มีสมาธิสูงกว่าเดิม.

ที่นี้บัญญาที่เป็นสัญชาตญาณนั้น หรือสัญชาตบัญญานี้ ใช้การอบรมให้ถูกวิธี โดยพึ่งอาศัยกำลังของสมาธิที่อบรมแล้ว มันก็เปลี่ยนรูปเป็นภาวิตบัญญา มีบัญญาที กมเฉียบจะตัดกิเลสตัณหาได้. ฉะนั้น คนทั่วไปก็ย่อมมีสมาธิ เหมือนกับทุนสำรอง เดิมพันอยู่ก่อนแล้ว ก็มาอบรมมันโดยวิธีใดวิธีหนึ่งเท่าที่จะทำได้; แม้เป็นพราวาส ก็ทำได้. ถ้าทำตามรูปแบบที่กล่าวไว้ในหลักนี้ก็ทำได้ ไม่ถึงขนาดนั้นก็ทำอย่างธรรมดา สามัญก็ได้.

ฝึกหัดให้เป็นกนมีสติสัมปชัญญะ กำหนดอะไรให้แน่วแน่มั่นคง ไม่พื้นเพื่อน อยู่เป็นประจำ, หรือว่าหัดหยุดกระแสแห่งกวามพุ้งซ่านของจิต โดยแบบง่าย ๆ ตาม สามัญสำนึกของคนทั่วไป, นี้ก็เรียกว่าเจริญสมาธิด้วยเหมือนกัน; ฉะนั้น ต้องเป็น อันว่าแล้วแต่โอกาส แล้วแต่กวามสามารถ หรือเหตุบัจจัยที่จะอำนวยให้กนแต่ละกนผึก ศีลในระดับไหน ผึกสมาธิในระกับไหน ผึกบัญญาในระกับไหน ไม่มีบัญหาเกี่ยวกับ เรื่องนี้เลย ถ้าเขาเป็นกนตั้งใจจริงที่จะพัฒนาสิ่งทั้งสามนี้โดยแท้จริง.

(ถาม) นมัสการท่านอาจารย์ กระผมอยากจะเรียนถามถึงบัญหา คือ กระผมได้ พึ่งเกี่ยวกับคำว่าบัญญา นี้มาเป็นประจำ เกิดกวามสับสนในคำนี้ ที่ท่านอาจารย์ได้พูดมาวันนี้ กามความเข้าใจของกระผมนั้น บัญญาอาจจะแบ่งได้เป็น ๒ ทาง คือสิ่งที่เราเรียนรู้ได้ค้วยการ ศึกษา ตามชั้นมหาวิทยาลัยท่างๆ นี้เป็นความรู้ที่เกิดมาในแง่ของทางโลก. อีกบัญญาหนึ่ง ที่ท่านอาจารย์พูดในเรื่องของ ศึล สมาธิ และบัญญา ตัวนี้เป็นสิ่งที่ท่านอาจารย์บอกว่า จะสามารถ จะกัดทุกข์อะไรก่างๆ ได้นี้ กระผมถือว่ามันเป็นบัญญาที่เกิดจากทางธรรม. กระผมยังไม่เข้าใจว่าสองตัวนี้ มีความสัมพันธ์กันอย่างไรบ้าง ? เพราะตามความ รู้สึกในขณะนี้ หลังจากที่ได้พึงท่านอาจารย์บรรยายแล้ว รู้สึกว่าบัญญาทางโลกนั้นจะต่ำกว่าทาง ธรรม เพราะทางโลกนั้น แม้ผู้ที่จบปริญญาเอก บางครั้งก็ไม่สามารถแก้บัญหาได้ แม้ว่าจะไม่ เป็นบัญหาทางธรรม เป็นบัญหาทางโลกก็ตาม. ดังนั้นกระผมจึงอยากจะขอเรียนถาม ให้ท่าน อาจารย์ช่วยอธิบายคำว่าบัญญานั้น ให้แจ่มแจ้งกรณีหนึ่ง. และอีกกรณีหนึ่งที่กระผมอยากจะ ทราบ ก็คือว่า เมื่อไรเราจะรู้ว่า เรามีบัญญาอย่างไร ? เป็นประเภทไหน ก็อทางโลกหรือทาง ธรรม ? ผมขอเรียนถามเท่านี้ครับ

(ตอบ) สำหรับปัญหาข้อแรก ที่ว่าปัญญาจากมหาวิทยาลัย กับปัญญาอย่าง ธรรมะที่วัก เราจะพูดกันโดยหลักทั่วไปก่อนดีกว่า คือหลักธรรมะที่ใช้อยู่ในวงการศึกษา ธรรมะนี้ สำหรับสิ่งที่เรียกว่าปัญญา พอประมวลมาหมดแล้ว ก็พอจะแบ่งได้เป็น ๓ ประเภท : –

**บัญญาประเภทที่ ๑ จากการสึกษา** ที่เรียกว่า *สุตมยบัญญา* จากการ อ่านพั่ง การดูตัวอย่าง ทำตามอย่าง อะไรก็ตาม มันก็เรียกว่าบัญญามาจากศึกษาแบบ ธรรมดานี้ นี้อีกอย่างหนึ่ง ก็เป็นบัญญาเหมือนกัน ก็มีคุณสมบัติหรือมีสมรรถภาพอะไร ไปตามแบบของมัน.

**บัญญาประเภทที่ ๒ จากการใบ้เหตุผล** คือการกำนึงกำนวณก้วยการใช้ เหตุผล พวก reasoning ทั้งหลาย ทำให้เกิดบัญญาประเภทนี้ การศึกษา learning ทั่ว ๆ ป. นี้มันเป็นเรื่องบัญญาที่แรกที่ได้ยิน ได้พึ่ง แล้วแต่จะใช้กำไหนนั้น ผมก็ไม่ ก่อยจะแน่ใจ. แต่มาถึงตอนนี้ จะใช้กำว่า reasoning ไม่ต้องถามใกร ไม่ต้องอะไร ในเวลานั้น เอาสิ่งต่าง ๆ ที่เป็นเหตุเป็นผล มาจับกันเข้า ปรับกันไปปรับกันมา เป็นผล ออกมา ก็เรียกว่าบัญญาที่เกิดมาจากการใช้เหตุผล พอจะเรียกได้ว่า จินตามยบัญญา, จินตา นี้แปลว่ากิด. อันนั้น *สุตะ* นั้น*พั้*ง บัญญาเกิดจากการพั่ง คือการศึกษา ธรรมกาสามัญนี้, จินตามยบัญญานี้บัญญาเกิดจากการคิด คือการกำนวณด้วยเหตุผล. **บัญญาประเภทที่ ๓ จากลวามเจนจัก**ทั้งหลายที่ผ่านไปแล้ว ที่เราเรียกกัน ว่า experience โดยเฉพาะ experience ทางศีลธรรม ทาง spiritual นั่นแหละทำให้เกิด บัญญาชนิดนี้: เช่นว่าความทุกข์เป็นอย่างไร, กิเลสเบ็นอย่างไร, นี้เราไม่ต้องอ่าน จากใคร เราอ่านจากใจของเรา รู้สึกจากใจของเรา แล้วไม่ต้องใช้เหตุผลด้วย. ขอแต่ ให้เราพยายามเพ่งพิจารณา ให้หนักลงไป หนักลงไป หนักลงไป ในตัวความจริงที่ กำลังมีอยู่ หรือที่ผ่านมาแล้ว ก็เป็นบัญญาขึ้นมาอีกแบบหนึ่ง เรียกว่าบัญญาจากการ รู้แจ้งแทงตลอด ซึ่งเรียกว่า ภาวนามะบัญญา – *บัญญาเกิดมาจากภาวนา*, ภาวนานี้ คือการทำให้เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นไป.

บ้ญญาทีแรกมาจากการศึกษาโดยตรง, บัญญาที่ ๒ มาจากการกำนวณด้วย เหตุผล, บัญญาที่ ๓ มาจากการรู้แจ้งแทงตลอดต่อสิ่งนั้น ๆ, ทั้ง ๓ บัญญานี้ ใช้ใน ทางโลก ๆ ก็ได้ ใช้ในทางธรรม ทางศาสนาก็ได้ แล้วแต่เหตุการณ์ แล้วแต่สถานะของ เรื่อง. โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่จะเป็นที่พึ่งได้ ก็คือภาวนามัยบัญญา คือความเจนจัดที่ ผ่านไปแล้ว โดยไม่ต้องใช้เหตุผล หรือไม่ต้องศึกษาอีก.

พวกที่จบปริญญาในทางมหาวิทยาลัยแล้ว แก้บัญหาไม่ได้ ก็เพราะขาดอีก ๒ บัญญา เป็นแน่นอน.

ทีนี้บัญหาที่ ๒ ของคุณมีว่า *เมื่อไรจึงจะลงสันนิษฐาน ว่าเรามีบัญญา ?* อย่างนี้ตอบตามทางโลก ๆ เขาก็คงจะมีความหมายอย่างอื่น ; แต่**ในทางธรรมะนี้** เราจะ ถือว่า **เมื่อบรรลุประโยชน์** ตำเร็จประโยชน์ตามความมุ่งหมายนั้น ๆ แล้ว จึงจะถือว่า มีบัญญา. เอาประโยชน์ที่เกิดขึ้นจริง เป็นเครื่องทดสอบ ไม่ทดสอบด้วยการคำนวณ หรือข้อมูลอื่น ; นอกจากว่าผลที่มันปรากฏออกมาแล้วจริง ๆ ที่เราได้แก้ไขลุล่วงไป แล้วจริง ๆ ตำเร็จประโยชน์จริง นี้จึงจะถือว่าเรามีบัญญา. ทามหลักทางศาสนาต้องถืออย่างนี้ ไม่ใช่เพราะว่าคนทั้งหลายเขาสมมติกันว่า มีบัญญา, หรือว่ามันมีเครื่องวัดอะไรต่าง ๆ เช่นเครื่องบอกว่ามีบัญญานั้น ไม่เอา. เอา ที่แน่นอนกว่านั้น คือว่ามันได้ผ่านไปแล้ว มีเหตุผลอยู่ในตัวมันเอง ว่า สำเร็จประโยชน์ ทามความต้องการ เรียกเป็นกำสั้น ๆ ก็คือว่า ออกมาได้จากบัญหานั้น ๆ เรียกว่ามี บัญญาในกรณีนั้น.

(ถาม) กราบเรียนถามพระกุณท่านอาจารย์ว่า สมาธิแบบที่ทำให้เกิก ปฐมฒาน ทุกิยฒาน หรือแบบอาโลกสญญานั้น ไม่สามารถทำให้สิ้นอาสวกิเลสได้เลย.

(ตอบ) สมาธิในชั้น ปฐมฌาน ทุติยฌาน ทุติยฌาน จทุตถฌาน หรือ สมาธิแบบอาโลกสัญญาอะไรก็ตาม ไม่ได้มุ่งหมายเพื่อจะสิ้นอาสวะ; ถ้าไปเกิดมุ่งหมาย จะสิ้นอาสวะเข้า มันก็ไปอยู่ ข้อ ๔ ประเภท ๔. อันนี้ก็บอกไว้ชัดแล้วว่าต้องการความ สุขทันด่วน, ต้องการความ สงบอก สงบใจ เป็นสุข กล้ายกับรสของพระนิพพาน ทันด่วนที่นี่เกี่ยวนี้ ก็รีบผึกเพื่อฌานทั้งสีนี้, หรือแม้แต่เพียงชั้นเดียวชั้นแรก ก็พอจะมี กวามสุขโดยอนุโลมกับความสุขเกิดมาแต่พระนิพพานได้.

พระนิพพานแท้จริง หมายถึงกิเลสหมดสิ้น ไม่มารบกวนอีกต่อไป ก็เป็น กวามไม่มีทุกข์ หรือมีกวามสุขแท้จริง; ส่วนฌานมี ปฐมฌาน เป็นต้น เป็นเพียง ป้อง กัน ไว้ ไม่ให้กิเลสเกิด ขึ้นมาได้ ตอนนั้นจิตว่างจากกิเลส ก็พอจะรู้สึกว่าไม่มีทุกข์หรือ มีกวามสุข ชิมลองของพระนิพพาน.

เรื่องราวในพระกัมภีร์ ก็มีกล่าวไว้ชัดว่า ก่อนแต่ที่พระพุทธเจ้าเกิด มีคน เข้าใจ จตุดถณาน ว่านี้ลือสูงสุดของมนุษย์ในเรื่องดับทุกข์ ก็เลยเรียกว่านิพพาน เรียกจตุตถณานว่านิพพาน มายุกหนึ่ง สมัยหนึ่ง; แล้วพวกที่ถือลัทธิอย่างนั้น ก็ยัง จะมีเรื่อย ๆ มาจนถึงกรั้งพุทธกาล.

മതില

พอพระพุทธเจ้าตรัสรู้ขึ้นมา ท่านบอกว่า นี้ยังไม่ควรจะเรียกว่านิพพาน ซึ่งแปลว่ากับเย็นสนิท; ท่านจึงขยายออกไป ถึงว่าสิ้นอาสวะกิเลสนั้นจึงจะเรียกว่า นิพพาน. เพราะฉะนั้นการกระทำเพียง ปฐมฌาน ทุติยฌาน หรือทิวาสัญญานี้ ไม่ ทำให้เป็นการสิ้นอาสวะโดยตรง; เขามุ่งสุขโดยด่วนๆ ทันอกทันใจก่อน หรือว่า ต้องการปาฏิหาริย์ สมรรถภาพพิเศษนอกเหนือมนุษย์.

กวามต้องการปาฏิหาริย์เป็นต้น อย่างนี้จะยิ่ง**ไกลออกไปจาก อาสวบธญาณ** เพราะไปต้องการประโยชน์จากสิ่งเหล่านั้นเสียแล้ว. แม้ว่าพระอรหันต์บางองก์จะทำ อย่างนั้นได้ ท่านก็ไม่สนใจที่จะทำ, เป็นพระอรหันต์แล้วท่านก็ทำได้ ท่านก็ไม่สนใจ ที่จะใช้ ปาฏิหาริย์ชนิดนั้น หมายถึงปาฏิหาริย์ ที่เป็นไปเพื่อประโยชน์ เป็นรูปวัตถุ รูปอะไรต่าง ๆ : เพราะว่ากวามสิ้นอาสวะนั้น ทำให้ไม่ต้องการอะไร.

ในการช่วยทรมานผู้อื่นให้หมดกิเลส ท่านก็ไม่นิยมการใช้ ปาฏิหาริย์ เพราะ ทำให้เกิดความเข้าใจผิดกันขึ้นมาได้ ; ให้ใช้วิธีตรง ๆ คือจะใช้ปาฏิหาริย์ก็ใช้ ปาฏิหาริย์ อย่างวิธีสอนให้ดี ให้พิเศษ ให้เขาเชื่อพึ่งได้ นี้ก็เป็นปาฏิหาริย์ที่ยึงกว่า, เป็น ปาฏิหาริย์ชนิดบริสูทธิ์ ไม่ประกอบไปด้วยกิเลส. ส่วนปาฏิหาริย์ท่าง ๆ ประเภทนั้น มันเป็นช่องทางของกิเลส หรือเรียกว่าประกอบอยู่ด้วยกิเลส คือความเศร้าหมอง ; จึง ทรงวางหลักว่า ภิกษุไม่ควรไปแตะต้องปาฏิหาริย์.

(ถาม) กราบเรียนถามท่านอาจารย์ ศีล สมาธิ ปัญญา จำเป็นที่จะต้องกระทำไป พร้อมกันหรือไม่ ? หรือว่ามีสมาธิโดยไม่มีศีลก็ได้ หรือว่ามีปัญญาโดยไม่มีศีลหรือสมาธิก็ได้.

(ตอบ) เมื่อตะก็คงจะไม่ได้พึ่งให้คีละมัง คือว่าเราได้บอกแล้วว่า มันเป็น สิ่งที่แยกกันไม่ได้ ต้องไปด้วยกันเหมือนล้อวงหนึ่ง ประกอบด้วยกง<sub>m</sub> ตัว เอาออก ตัวหนึ่งมันก็ล้ม ไม่เป็นล้อ; ฉะนั้น **สิล สมาธิ บัญญา แยกกันไม่ได้** มันมีอยู่ ตามสักส่วนเสมอ. เรามีความถูกต้องทางร่างกาย ทางการพูกจา ทางการกระทำจิตจึง จะปกติเป็นสมาธิ ถ้าจิตเป็นสมาธิแล้ว ก็ต้องง่ายที่จะรู้หรือเข้าใจสิ่งใก ๆ. เมื่อเรากิกอยู่, เรากิกอยู่ นั้นเป็นสมาธิ อยู่ในกำลังของกวามกิก, แล้วเกิก กวามรู้ขึ้นมาก็เป็นเรื่องของบัญญา, ตลอดเวลานั้นเรามีกวามปกติ ทางกาย ทางวาจา กือ มีศีลอยู่โดยอัตโนมัติโดยไม่ต้องเจตนาจะทำศีล. ถ้าเราเพ่ง อนิจจัง ทุกขัง อนักตาอยู่; สมมติว่าเราจะเป็นกนโง่ จะทำตัวเป็นกนโง่ไม่ปฏิบัติอะไรได้ และจะเพ่งลงไปที่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา กือเห็นกวามไม่เที่ยงของสิ่งทั้งปวงนี้; ขอให้ เพ่งเพื่อให้เห็นความ ไม่เพื่อง; มันจะ มีสมาธิ อยู่ในตัวการเพ่ง แล้ว มีศีล กือการปกติ กาย วาจา ไม่มี โทษอะไร, หรือว่ามีกวามตั้งไจที่จะทำ นั้นแหละเป็นศีลอยู่แล้ว; ฉะนั้น จึงมี ศีล สมาธิ บัญญา อยู่กรบถ้วน โดยอัตโนมัติ เพ่งบัญญาอย่างเดียว จะมีทั้งศีล ทั้งสมาธิ.

การที่จะพูดว่า มีศีลโดยไม่มีสมาธิ มีสมาธิโดยไม่มีศีลนี้ มันเป็นไปไม่ได้; พอมีสมาธิส่วนภายนอก กาย วาจา มันสงบเป็นศีลเสียทันที ก็มีศีลอยู่โดยอัตโนมัติ. ถ้า ว่ามี **สมาธิ**อยู่แล้ว ก็ **ต้องถือว่ามีบัญญา** อยู่บ้าง; เพราะว่าถ้าไม่อย่างนั้นแล้วจะทำ สมาธิไม่ได้, ทำสมาธิไม่เป็น; อย่างน้อยมันก็รู้อยู่ต่อองก์ของสมาธินั้น ๆ. ส่วนนี้ก็ เป็นบัญญาได้ อย่าไปแยกเลย มันแยกไม่ออก แล้วมันจะมีโดยอัตโนมัติ.

(ถาม) อยากกราบเรียนถามอาจารย์ ให้บรรยายอีกกรั้ง เพราะว่าบัญญานี้ ท้อง มีพื้นฐานทางก้านการใช้เหตุผล กวามรู้ของก้านการใช้เหตุผล และกวามรู้ทางก้าน ปริยัติ การ ศึกษานี้ มากน้อยแก่ไหน ? การที่จะได้ภาวิตบัญญามานี้จะต้องมีพื้นฐานทางก้านปริยัติ ทางก้าน การศึกษา ทางก้านการใช้เหตุผลนี่มากน้อยเท่าใก ?

(ตอบ) ก็ได้ซิ, การศึกษาทางปริยัติ มันก็ได้สุตามย์บัญญา – บัญญาจาก การศึกษา, จากการศึกษานี้มันอาจจะทำให้รู้จักวิธีเจริญภาวิตบัญญา ในส่วนภาวนาบัญญา, หรือว่าการใช้เหตุผลจินตามยบัญญาก็ได้ทั้งนั้น. ปริยัตินี้มีความหมายกว้าง คือความรู้ ทั่ว ๆ ไป มีอยู่ทุกเรื่อง เรื่องอะไรก็มีอยู่ในกำว่าปริยัติ ; แต่เมื่อเราเรียนปริยัติแล้ว อย่างน้อยก็ต้องได้สุตามยบัญญา บัญญาเกิดจากการศึกษาเล่าเรียน. (อาม) การปฏิบัตินั้นมักจะมีปัญหาเรื่องว่าเรานี้ไม่มีพื้นฐาน ไม่มีรากฐานทางก้าน การศึกษาหรือวิธีการต่าง ๆ เพียงพอ และไม่รู้ว่ามันจะเริ่มต้นได้เมื่อไร แนวทางของการปฏิบัติ.

(ตอบ) การปฏิบัตินั้น ถ้าว่าเป็นของจริงแท้แล้ว ก็ต้องเริ่มต้นออกมา จากข้างใน ก็อกวามทุกข์ที่รู้สึกอยู่จริง; แล้วเราก็สอกส่องท่อไปว่า มันเกิดมาจาก อะไร, – แล้วสิ่งนั้นเกิดมาจากอะไร, – แล้วสิ่งนั้นเกิดมาจากกอะไร, – สิ่งนั้นเกิดมาจาก อะไร, นี้ตามวิธีที่พระพุทธเจ้าท่านกิดกัน เมื่อจะตรัสรู้. เรื่องปริยัติของท่านมัน ทั้งต้นออกมาจากข้างใน; ท่านก็เกยศึกษาเล่าเรียนแต่เรื่องอื่น เรื่องนี้ท่านไม่เคยได้ พึ่งมาจากใกร เรียกว่าเป็นสิ่งที่ตถากตไม่เกยพึ่งมาแต่กาลก่อน ก็มาตั้งต้นเอาจากข้างใน. เมื่อเรากันพบความจริง อันนี้มันก็ตรงกับเรื่องปริยัติในสมุก ในทำรา ในกระกาษ; เพราะปริยัติในกระกาษนี้ มันเป็นเหมือนกับบันทึกของการกิดกันทางปัญญาอย่างภาวนา บัญญา หรือว่า จินตามยบัญญา. ฉะนั้นเรียนปริยัติให้ถูกต้อง เรียนปริยัติให้พอเหมาะ พอสม ไม่ต้องเพื่อ ก็จะประหยักเวลาได้มาก ดีกว่าจะมากันเองทั้งหมด.

โมกขธรรมประยุกท์

- 67" --

๑๕ เมษายน ๒๕๑๙

# ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด

ท่านนักสึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายโดยหัวข้อว่า โมกขธรรมประยุกต์ เบ็นครั้งที่ ธ นี้ จะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด.

หมายความว่า ต้องให้ได้สิ่งที่ดีที่สุด ไม่ให้เสียทีที่เกิดมา แล้วก็ว่า สิ่งนั้น คืออะไรด้วย.

บ้ญหาแรกก็มีว่า **จะยอมรับหรือไม่ ว่าเกิดมาที่หนึ่งจะต้องได้รับสิ่ง ที่ดีที่สุด** ? แล้วสิ่งนั้นคืออะไร จึงจะเรียกว่าเป็นการถูกต้อง ? บางคนเห็น แก่ปากแก่ท้องเกินไป ไม่ยอมรับว่าเราเกิดมาต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด, คือเขาจะ ปฏิเสธเสียว่า "ไม่รู้ไม่ชี้ ฉันต้องการอยากจะได้อะไร ก็จะต้องการสิ่งนั้น" แล้วก็จะถือว่านั้นคือสิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้. ถ้าอย่างนี้ก็เป็นอันว่า พูดกันไม่รู้เรื่อง; เขาจะต้องยอมรับว่าสิ่งที่ดีที่สุดนั้น มันต้องดีที่สุดจริงๆ แล้วเขาต้องได้โดยไม่บิดพลิ้ว. นี่คือบัญหาของคนที่เราจะพูดกันในวันนี้.

การตั้งคำถามอย่างนี้ มันเป็นรูปปรัชญา ที่เราไม่ชอบ **เราไม่ประสงค์ ที่จะให้เป็นเรื่องปรัชญา** ซึ่งเป็นเรื่องบ้าไม่รู้จบ; ฉะนั้น ก้องเอาขอบเขตที่จำกักไว้ ว่าต้องเป็นเรื่องที่มองเห็นอยู่ ตามวิธีการทางพระศาสนา มันจึงจะเป็นเรื่องที่รู้จบ แล้วกี ไก้จริงด้วย. ถ้าเป็นวิถีทางของปรัชญา มันก็ไกลออกไป, ไกลออกไป, ตามเหตุผล ที่อ้างมา สำหรับจะสงสัยกันไม่มีที่สิ้นสุก และในที่สุกก็เป็นเรื่องบิกพลิ้ว ไม่ยอมทำสิ่งที่ ทำยากลำบาก ต้องการแต่ที่ง่าย ๆ มันก็เลยล้มเหลว.

ถ้าเราจะเอาตามวิถีทาง หรือ วิธีการทางศาสนา ค้องมีจิตใจที่วางไว้อย่าง บริสุทธิ์ คือจริงใจ ยอมรับพิจารณาในสิ่งที่เรียกว่าดีที่สุด แล้วก็เอาดีที่สุดกันจริง ๆ ; ถ้าใครพิสูจน์ได้เสมอ ก็ยอมรับพิจารณา เพื่อจะให้มันพบสิ่งที่ดีที่สุดจริง ๆ.

สิ่งดีที่สุ**ดม**ีขอบเขตเพียงไร

ที่นี้มีเรื่องที่จะต้องรู้กันต่อไป ว่า ดีที่สุด นี่ก็ยังเป็นปั้ญหา เพราะมันกอย แต่จะถึงไปในทางของปรัชญา ก็อตั้งแง่สงสัยไว้ได้เรื่อยไป ไม่ยุติลงได้. เราจะให้มัน ยุติลงได้ เราก็จะต้องจำกัดกวามลงไปว่า "ในขอบเขตสำหรับมนุษย์". ขอบเขตสำหรับ มนุษย์นี่ พึ่งดูก็เป็นเรื่องน่าหัวเราะ หรือว่าน่าขัน; แล้วบางกนก็จะสงสัยว่า "ขอบเขต ของมนุษย์" นี้มีอย่างไร แล้วเท่าไร ?.

ที่จริง ดีที่สุด นี่ก็อยู่ในขอบเขตของมนุษย์ หรือสัตว์ชนิดเดียวกับมนุษย์ กือ มี ดวามรู้สึกดิดนึกได้: ถ้าเลยออกไปจากนั้น มันก็เป็นเรื่องของธรรมชาติ มันก็ไม่มี กวามหมายสำหรับกำว่าดีที่สุด หรือเลวที่สุด หรืออะไรทำนองนี้.

ම්ගත්

ขอถือโอกาสทำกวามเข้าใจกันสักหน่อย ที่ว่า ดี - ชั่ว บุญ - บาป สุข - ทุกข์ ได้ - เลีย กำไร หรือ ขาดทุน ทำนองนี้ มัน มีเฉพาะ แต่สำหรับสัตว์ ที่มีความรู้ สึก คิดนึกได้อย่างมนุษย์เท่านั้น; มันเป็นกวามงอกงาม กวามเจริญ หรือวิวัฒนาการ ทางสติบัญญาของมนุษย์ จนรู้สึกว่า มีกี มีชั่ว มีบุญ มีบาป มีสุข มีทุกข์ มีได้ มีเสีย มีอยู่ มีตาย นี้. ความคิดเหล่านี้มันทำให้เกิดบัญหาขึ้นมาสำหรับมนุษย์ มันไม่มีสำหรับสัตว์; สัตว์ไม่ได้ยึกถือเป็นดีหรือชั่ว บุญหรือบาป สุขหรือทุกข์ อย่างนี้เป็นต้น. ดูที่สัตว์ ถ้าเจ็บปวกมันก็เจ็บปวก, ถ้าไม่เจ็บปวกมันก็สบาย, ถ้าอยู่ก็อยู่, ถ้าตายก็ตาย มันคิดนึก อะไรไม่เป็นเหมือนกับมนุษย์ ซึ่งให้กวามหมายแก่สิ่งเหล่านี้ หรือแก่คำเหล่านี้มากมาย เกินไปกว่าที่สัตว์มันจะรู้สึกได้.

ถ้าว่าเลยออกไปอีก ไปถึงทัวธรรมชาติล้วน ๆ มันก็ไม่มีเรื่องดีเรื่องชั่ว เรื่องได้เรื่องเสีย เรื่องบุญเรื่องบาป เพราะมันไม่มีความรู้สึก; หรือว่าสำหรับจิตใจ ของมนุษย์ ที่เป็นอุตริมนุษย์ คือยิ่งกว่ามนุษย์ ที่เข้าใจถึงสิ่งสูงสุดนี้แล้ว ก็พลอยอยู่ เหนือการบัญญัติ ว่าดีว่าชั่ว ว่าบุญว่าบาป ว่าสุขว่าทุกข์ ไปด้วยเหมือนกัน เพราะเข้าถึง ธรรมชาติแท้ ๆ ที่ไม่มีการผูกพันอยู่ในความหมายของกำเหล่านี้ ซึ่งเป็นความรู้สึกของ มนุษย์ตามธรรมดาสามัญ. ฉะนั้น เมื่อพูดว่า "ตามความรู้สึกในขอบเขตสำหรับมนุษย์" เท่าพี่เขายังรู้สึก ว่าดีว่าชั่ว ว่าบุญว่าบาป ว่าสุขว่าทุกข์ ว่าได้ว่าเสีย ว่าอยู่ว่าตาย เป็นกู่ ๆ หลายสิบกู่นี้ มันจึงจะมีกำว่าดีขึ้นมาได้, จะมีดำว่า ที่สุด หรือ ดีที่สุด ขึ้นมาได้.

ขอให้รู้ไว้ว่า ที่ว่าดีหรือชั่ว ได้หรือเสียนี้ มีสำหรับมนุษย์ที่มีความรู้สึก ต่อความหมายเหล่านั้น เท่านั้น; ส่วนตัวธรรมชาติแท้ ๆ, ตัวกฎของธรรมชาติแท้ ๆ ที่จะเรียกว่าพระเจ้า หรือเรียกว่าอะไรก็ตามใจ แล้วแต่จะเรียกนั้น มันอยู่เหนือกวามหมาย ของกำว่าดีว่าชั่ว ว่าได้ว่าเสีย ว่าบุญว่าบาป ว่าสุขว่าทุกข์. นี้เข้าใจยาก แล้วขึ้นพูดไป มันก็ชักจะถึงไปในวิถีทางพูดอย่างปรัชญา คือให้กำนวณมากเกินไป เพราะไม่รู้สึก อยู่ด้วยความรู้สึกที่แท้จริง. ถ้าว่าเราจะให้มันอยู่ในขอบเขตของกวามรู้สึกที่แท้จริง เราต้องจับไปตั้งแต่ เรื่องในจิตใจตามที่รู้สึกอยู่; แล้วรู้ว่าอย่างนี้เขาบัญญัติกันว่า อย่างนี้เรียกว่าดี, อย่างนี้ เรียกว่าชั่ว อย่างนี้เป็นต้น, หรือแม้แต่กำว่าสุขว่าทุกข์. ฉะนั้น ความหมาย เหล่านี้ มีเฉพาะแก่สิ่งที่มีความรู้สึกได้ มีจิตกิกนึกได้, แล้วก็ถูกอบรมไปในการที่จะให้มี กวามหมายอย่างนั้นอย่างนี้.

ถ้าไปมองดูที่ตัว ธรรมชาติอันแท้จริง ตัวกฎของธรรมชาติอันแท้จริง มัน ไม่มีความหมาย อย่างนี้มันเหมือนกันไปหมด; อย่างที่พูดไปแล้ว ก็เข้าใจลำบาก. ที่ว่าดีว่าชั่ว ว่าได้ว่าเสียนี้ ไม่มีสำหรับธรรมชาติ; มีแต่อาการที่เป็นไปในลักษณะ อย่างนั้น ๆ ตามเหตุตามบัจจัย เหมือนกันไปหมด. กรั้นมาถึงมนุษย์ที่มีความรู้สึก ทางเนื้อทางหนัง ถ้าได้อย่างใจ ก็ว่าดี ว่าสบาย ว่าสุข; ถ้าไม่ได้อย่างใจนั้นก็ว่าทุกข์. แต่ถ้าสำหรับธรรมชาติล้วน ๆ ไม่มีกวามหมายว่าสุขว่าทุกข์; เพราะธรรมชาติไม่มีจิตใจ อย่างมนุษย์, ไม่มีจิตใจที่อ่อนแอ โง่เซลา อย่างมนุษย์ ที่กอยจะรู้สึกอย่างนั้นอย่างนี้; แล้วก็แยกออกเป็น ๒ พวก คือพวกที่ต้องการ กับพวกที่ไม่ต้องการ, ที่น่าปรารถนา, หรือไม่น่าปรารถนา, นี่ตามความรู้สึกของมนุษย์.

กุณภูให้กี ๆ จะเห็นว่ามันแกบหรือมันจำกัก อยู่ภายในขอบวงของกวามรู้สึก ของมนุษย์เท่านั้น ที่จะมีกีมีชั่ว มีบุญมีบาป มีสุขมีทุกข์. ถ้าเลยออกไปถึง ธรรมชาติ อันแท้จริง อันเก็กขาด, และกฎของธรรมชาติอันแท้จริง อันเก็กขาด แล้วมัน เหมือน ดันไปหมด ก็อเป็นสิ่งที่ เป็นไปตามเหตุตามบั้จจัย อย่างนั้นอย่างนี้, อย่างนี้อย่างนั้น; ไม่มาบัญญัติให้ว่า นี้กำไร นี้ขากทุน นี้ได้นี้เสีย นีบุญนี้บาป.

ถ้าจะมีพระเจ้าอันแท้จริงกัน ก็ก็อกฎธรรมชาติชนิดนี้; พระเจ้าที่แท้จริง ย่อมอยู่ เหนือกี เหนือชั่ว เหนือบุญ เหนือบาป เหนือได้ เหนือเสีย เหนือชาดทุน

**ග**ගත්

เหนือกำไร ; เช่นนั้นแล้วกนจะไม่เข้าใจว่า ทำไมกฏธรรมชาติหรือพระเจ้านี้ จึงให้ โรกระบาคลงมาตำหรับมนุษย์ หรือให้กวามตาย ตำหรับมนุษย์อย่างนี้ ? เพราะธรรมชาติ ไม่มีกวามรู้สึกอะไร ก็เป็นไปเก็ดขาด และเฉียบขาด และอยู่เหนือสิ่งใด.

กำนี้เป็นกำที่ต้องเข้าใจไว้ทั้งแต่บัดนี้ และสำหรับต่อไปข้างหน้า อีกหลาย กรั้งหลายหน ว่า "ที่ถูกจำกัดอยู่ภายในขอบเขตแห่งความรู้สึกของมนุษย์" นี่มีอย่างนี้ และมีเพียงเท่านี้ : ที่ให้รู้จักว่าได้ว่าเสีย ว่าสุขว่าทุกข์ ว่ามีว่าจน.

กรั้นเมือจะไม่จำกัดแล้ว มันก็เตลิดเบิ่ดเบิ่งออกไป เป็นไม่มีได้ไม่มีเสีย ไม่มีดีไม่มีชั่ว; ก็เลยไม่ต้องพูดกัน ไม่ชอบให้พูดกัน; ที่จะอยู่เหนือดีเหนือชั่ว เหนือบุญเหนือบาป เหนือสุขเหนือทุกข์ นั้นเป็นเรื่องสุดท้าย. เรื่อง **เดี๋ยวนี้**เราต้อง การที่จะได้ดี ได้บุญ ได้สุข ได้กำไร ได้สิ่งที่เราต้องการ. นี่ลองคิดดูว่า เราจะกล้า เขยิบสิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์นี้ไกลออกไป จนถึงกับว่า มันอยู่เหนือดี เหนือชั่ว เหนือบุญ เหนือบาป เหนือสุข เหนือทุกข์ หรือไม่ **เ** 

### อะไรคือสิ่งดีที่สุด

เกี๋ยวนี้ถ้าเราถามขึ้นว่า อะไรดีที่สุกสำหรับคนเรา ก็ลองไปใคร่ครวญดูเอง; แม้ที่นั่งอยู่ที่นี่หลาย ๆ คนนี้ คงจะไม่เหมือนกัน กำตอบไม่เหมือนกัน รู้สึกไม่เหมือนกัน นี่เราลกลงไปถามพวกเด็ก ๆ ดูอะไรดีที่สุดของเขา ก็ยิ่งไปกันคนละทิศละคนทาง; แต่ สำหรับผู้ใหญ่แม้อายุมากแล้ว ถ้าความรู้สึกคิดนึกอยู่ในระดับต่ำ มันก็เหมือนเด็ก ที่เห็น แต่เรื่องปากเรื่องท้อง ว่าเป็นสิ่งที่ดีที่สุดนั้นเอง.

กวรจะต้องรู้จักโตกันบ้าง อย่าเป็นเด็กอยู่เรื่อย ว่า อะไรดี หรือ ดีที่สุด สำหรับมนุษย์ นี้ มันกวรจะโตขึ้นมาเรื่อย ๆ ตามอายุ, ให้มัน เลื่อนสูงขึ้นมาเรื่อย ๆ ตามกวามมากของอายุ. ที่ว่าจะไปจบลงที่ตรงไหนกัน ? ว่าได้แก่อะไร ? นี้เป็นสิ่งที่ยังมอง ไม่เห็น ; ถ้ามองไม่เห็น ก็เบ็นเรื่องที่ต้องกำนวณ. มันก็กลายเบ็นเรื่องปรัชญาไป เราก็ไม่ต้องการ เราต้องการให้มันเห็นชัด ๆ แต่อย่างนี้.

ถ้าว่า *เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติยศ ชื่อเสียง กามารมณ์* นี้ เป็น สิ่งที่ดีที่สุดก็ลองดู; จะลองกัน จริง ๆ ผ่านไปจริง ๆ ก็ได้. หรือว่าจะลองโดยเท่าที่ มองเห็นอยู่ โดยประจักษ์นี้ก็ได้ ว่ามันเป็นเรื่องที่หลอกลวง หรือมายา หรือชั่วครู่ ชั่วประเดี๋ยว แล้วก็ไม่ใช่ความสงบเย็น. อายุไม่ต้องมากนัก ถ้าความคิดมันเดินมา อย่างถูกต้อง ก็พอ จะรู้ได้ว่า สิ่งเหล่านี้ เป็นมายา ฉะนั้น จึงชะเง้อหาสิ่งที่ดีกว่านี้ สูงไปกว่านี้ ว่าจะได้แก่อะไร.

กนที่สูงอายุก็อาจจะเฉยหรือเนื้อยไปได้เอง ในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ นี้ก่อย ๆ เนื้อยไป แล้วก็เฉยไปได้เอง; แต่แล้วก็ยังไม่รู้ว่าจะไปทางไหนกันต่อไปอีก. มันเป็นสิ่งที่เรียกชื่อยาก เพราะว่าไม่เกยเห็น ไม่เกยรู้จัก ไม่เกยประสบมา; ไม่เหมือน กับ*เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ* ซึ่งกำลังผ่านเข้ามา หรือผ่านมาเรื่อย ๆ ฉะนั้น จึงรู้จักดีว่าก็ออะไร; แต่พอเห็นว่าสิ่งเหล่านี้มัน **ยังเป็นเรื่องเตาอนจิตใจ** ก็เลย **บะเง้อหาสิ่งที่ดีกว่านี้**.

**บอบเบตแห่งความรู้สึกบองมนุษย์นั้น จะบยายออกไปถึงไหน ?** นี่เป็น สิ่งที่ผมบอกว่ากุณ ควรจะรู้. แต่หลายกนอาจจะก้านว่า ไม่จำเป็นจะต้องรู้ หรือว่า ไม่อาจจะรู้, แม้รู้แล้ว ก็ไม่รู้จะเอาไปทำอะไรก็ได้ ; เพราะฉะนั้น การที่จะไปถึงสิ่ง ที่กีที่สุก ที่มนุษย์กวรจะรู้หรือจะได้นั้น มันก็เลยติกตันอยู่ที่นั่น.

มีพระพุทธภาษิทที่ว่า *น้อยคนที่จะข้ามไปผังโน้นได้ มีแต่คนวิ่งเลาะผังนี้* อยู่แทบทั้งนั้น; นี่หมายความว่า น้อยคน ที่จะมีความรู้สึกสูงถึงขนาดที่ จะมองเห็นสิ่ง ธรรมดา ที่หลงใหลกันอยู่นัก คือ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นี้ว่าเป็นเรื่องที่ ไม่มีสาระ อะไรมากเหมือนที่เขารู้สึกกัน, แล้วก็จะกระโดดข้ามไปยังฝ่ายที่มันตรงกันข้าม หรือว่าดีกว่าก็แล้วกัน แต่ต้องไม่ใช่สิ่งนี้.

# ถ้ำต้องการได้สิ่งดีที่สุด ต้องดูว่าตนกำลังหลงอะไร

ถ้าเราอยากจะไม่เสียทีที่เกิดมา จะต้องได้สิ่งที่ดีที่สุดจริง ๆ ที่มนุษย์ควรจะได้ แล้วก็ต้องมองดูสิ่งเหล่านี้ คือสิ่งที่มีอยู่ ที่เร่ากำลังหลงใหลอย่างเป็นบ้าเป็นหลัง ; ใกรกำลังหลงใหลอะไรก็ดูเอาเองก็แล้วกัน ; แม้ว่ามันจะต่างกันโดยกิริยาอาการ โดย การกระทำ แต่จะมีผลเป็นเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ เสมอกันทั้งนั้น. ฉะนั้น ไปดูที่ตรงนั้นที่เดียวก็แล้วกัน ว่าผลที่เราหวังกันอยู่ ปรารถนากันอยู่ เรื่องสูงสุดใน เรื่อง ดิน เรื่อง ถาม เรื่องเกียรติ นั้น จะไปได้ไกลกี่มาดน้อย ?

นี่จะเป็นเรื่องที่ว่าเป็นบัญหา ว่ากำลังถูกฝาถูกคัวหรือไม่ ที่จะเอาเรื่องนี้มา พูดกัน ? ถ้าเกินฝาเกินตัว คือยังไม่กวรจะพูด ก็ให้ถือว่าเป็นการ รู้แนวทางล่วงหน้า ไว้ก่อน เพื่อจะประกันไม่ให้เดินผิดทาง. แต่ถ้าใกรสามารถรู้และมองเห็น แม้อายุ น้อย ๆ อย่างนี้แหละ ก็จะช่วยได้มาก คือจะไม่หลงในสิ่งเหล่านี้ อย่างกับว่าหลงใหลใน สิ่งสูงสุก หรือถึงกับไปบูชาสิ่งเหล่านี้ อย่างกับว่าเป็นพระเจ้าไปเลย. ถ้าเป็นอย่างนี้จริง ก็ทำให้มีหวังว่า จะก้าวขึ้นไปถึงสิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้รับ.

เดี๋ยวนี้เรากำลังทั้งหัวข้อขึ้นมาว่า "ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้" ถ้าให้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้คือ อยู่เหนือเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ไปแล้ว มันก็ดูจะเบ็นการฝืนน้ำใจ หรือบังกับน้ำใจกันมากเกินไปก็ได้ สำหรับคนบางกน หรือ ส่วนมากด้วยซ้ำไป; แต่ถ้าเขามองเห็น แล้วก็ไม่หลงใหล ในสิ่งเหล่านี้ ก็ย่อม จะ สมัครใจ ที่จะไป สนใจ กับสิ่งที่เรากำลังบอกว่า ดีกว่า สูงกว่า หรือดีที่สุด. ฉะนั้น จึงเอาเรื่องฝ่ายโน้น ฝ่ายที่ตรงกันข้ามนี้ มาพูดให้พั่งไปพลาง ๆ ได้แก่เรื่องโลกุตตระ เรื่อง นิพพาน เรื่อง อมตะ เรื่อง อสังบตะ ชื่อเป็นภาษายุ่งยากเวียนหัว; ไม่ต้อง สนใจก็ได้ คำบาลีมากมาย หรือจำยากเหล่านี้ รวมความไว้ในกำ ๆ เดียวว่า "สิ่งที่เหนือ กว่าระดับบองคนธรรมดาจะรู้สึกได้".

## การศึกษาธรรม ต้องรู้ภาษาธรรมไว้บ้าง

ขอให้จำคำที่ว่าประหลาดอยู่คำหนึ่งว่า อุตรีมนุษย์. คำว่าอุตริมนุษย์นี้ เกี๋ยวนี้กุณกำลังนึกว่ามันเป็นอะไร ? ก็ต้องนึกว่าเป็นคนบ้า ๆ บอ ๆ เป็นมนุษย์อุตริ ; เพราะเราพูดกันอยู่อย่างนั้น. อุตริมนุษย์ นั้น เขาแปลว่า ยิ่งกว่ามนุษย์ : อุตระ มันแปลว่า ยิ่ง, อุตริ ก็แปลว่า ยิ่ง อุตริมนุษย์ นี้ก็แปลว่า ยิ่งกว่ามนุษย์ ยิ่งกว่า มนุษย์ธรรมดา, อุตริมนุษยธรรม ก็ธรรมที่เป็นของมนุษย์ที่ยิ่งไปกว่ามนุษย์ธรรมดา.

เมื่อ มนุษย์ ธรรมดาเขา เวียนว่ายอยู่ในลวามดีลวามชั่ว บุญบาป สุขทุกข์ ได้เสีย อย่างนี้ หรือว่ามีผลเพียงแค่กิน กาม เกียรติ เป็นวัตถุประสงก์อย่างนี้ นี้เรียก ว่าคนธรรมดา; ถ้าเป็น อุตริมนุษย์ ก็คือ ยิ่งไปกว่า ธรรมดาระดับนี้; นั่นแหละ จะได้ลวามหมายของดำว่า "ที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้".

แต่เกี๋ยวนี้กำว่า อุตริมนุษย์ หรือ มนุษย์อุตรินี้ เราให้กวามหมายในทางต่ำ ทางเลว ทางบ้า ๆ บอ ๆ ไม่เต็มกวามรู้สึก ; เพราะเราใช้กำพูกไม่ถูก ตามภาษานั้น ๆ กำพูกมันจึงหลอกลวง เล่นตลก เป็นกวามสับปลับของกำพูก เพราะเอามาใช้กันผิก ๆ นั้นเอง นี้มันช่วยไม่ได้ ภาษามันเป็นอย่างนี้เอง.

ขอให้จำไว้สำหรับกิดต่อไป อุตริมนุษย์ ก็อมนุษย์ยิ่งกว่ามนุษย์ โดย กวามรู้สึกคิดนึก กระทั่งโดยการกระทำ หรือการเสวยผลอะไรอยู่; อุตริมนุษย์ โดย สมบูรณ์ ก็หมายถึงพระอริยเจ้า นับตั้งแต่ขั้นแรกไปก็ได้ เรียกว่า อุตริมนุษย์ได้, กระทั่ง อุตริมนุษย์สูงสุด ก็เป็นพระอรหันต์.

นี่เลยจะถือโอกาสพูกเสียเลยว่า พระอรทันด์ นั่นแหละคือ ผู้ที่ได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้; ท่านอยู่เหนือความรู้สึกที่เป็นกู่ ๆ เช่นว่าบุญว่าบาปอย่างนี้ ไม่มี ความหมายสำหรับพระอรหันต์, ว่าดีว่าชั่ว ไม่มีความหมายสำหรับพระอรหันต์ ว่าได้ ว่าเสียนี้ไม่มีความหมาย, ว่าสุขว่าทุกข์ ว่าเกิดว่าตาย ว่าอะไรก็ตาม มันไม่มีความหมาย

୭୯୩

ไปทุกคู่ ; เพราะว่าจิตนั้นกระโดดข้ามไปจากความหมายที่เป็นคู่ ๆ เหล่านี้ แต่แล้วก็ไม่รู้ จะเรียกว่าอะไร ก็ยังยืมคำว่าดีที่สุดมาใช้อยู่อีกนั้นเอง.

กำว่า "ดี" ในที่นี้ก็เลยเล่นตลก ทำให้ เข้าใจยาก; เพราะว่า ดี ในผ่าย ชาวบ้านธรรมกา ในโลก นี้กือ ได้ แล้วก็ได้ตามต้องการ : ได้บุญได้สุข ได้เกียรทิ ได้อะไร ก็เรียกว่า ได้แล้วก็ดี. พอถึง ระดับพระอรทันต์ โดยเฉพาะนั้น กำว่า ดี กือ อยู่เหนือการได้ ชนิดนี้ต่อไปอีก; การได้ชนิดนี้ก็ไม่มีความหมาย แล้วกลายเป็นสึง ที่น่าขยะแขยงด้วยซ้ำไป : คือความดีกวามชั่วนี้ มันก็ทำให้วนเวียนอยู่ในวงของความดี ความชั่ว ออกไปไม่ได้ก็อยู่ในโลกนี้.

นี้ **เป็นข้อถังเก**ต อีกอันหนึ่ง ที่ว่า **ดำว่าดีนี้** มันก็ **มีความหมายที่คิ้นได้** กลับกลอก สับปลับ จนไม่รู้ว่าจะเอากันที่ตรงไหน; ถ้าพูดอย่างถูกต้องแท้จริงก็พูดว่า เหนือดี เหนือชั่ว เหนือบุญ เหนือบาป เหนือสุข เหนือทุกข์ ซึ่งถ้าพูดอย่างนี้ไม่มี ใกรชอบ ก็ต้องเรียกว่าดีที่สุด ขึ้นมาอีก **ดีที่สุด** คือ อยู่เหนือดี เหนือชั่ว เหนือบุญ เหนือบาป เหนือสุข เหนือทุกข์. ฉะนั้น อย่าไปหลง กวามหมายของกำพูดเหล่านี้; ถ้าหลงจะทิดอยู่ที่ดี แล้วก็ออกไปไม่ได้ ก็เลยไม่ได้ดีที่สุด.

เพื่อเข้าใจกำเหล่านี้ได้ง่ายขึ้น หรือว่าประกันความสบสน ก็ยังมีกำที่จะต้อง เอามาพูดกันอีกกำหนึ่ง กือกำว่า อนักฆ แปลว่า หาล่ามิได้, *ตัวหนังสือ* นี้แปลว่า หาด่ามิได้ โดย ใจความ ก็*อยู่เหนือการตีค่าหรือการประมาณราคา*.

ผมเชื่อว่าทุกคนนี้คงจะเคยได้ยินเขาพูด หรือคำพูด หรือตัวหนังสือก็ตาม ที่หมายถึงกำนี้ คือว่า *หาด่ามิได้ หาด่าบ่มิได้ ด็อย่างหาด่าบ่มิได้* มันดีที่สุดจนเลย มาตรฐานของกำว่าดี. ที่นี้พวกเด็ก ๆ เขาก็จะก้านว่า อ้าว, ไม่มีค่าแล้วเอาไปทำไม **?** เอาไปทำอะไร ? บ่วยการ มันไม่มีค่า หาค่าบ่มิได้. นี่ **ความสบบปลบบองภาษา** *ตัวหนังสือว่า หาค่าบ่มิได้*; แต่ เนื้อแท้ ของมัน คืออยู่ เหนือการตีล่า หรือการ ประมาณราคา. อะไรบ้าง ที่กุณกิดว่า มัน อยู่เหนือการตีค่า : เรื่องกิน เรื่องกามารมณ์ เรื่องเกียรติยศ ชื่อเสียงระดับไหน ที่มันอยู่เหนือการตีก่า. ไปลองกิดดูเอง อย่าไป เชื่อใกร ; ถ้าเห็นว่ามันเป็นสิ่งที่ตีก่าได้ อยู่ในขอบเขตของการตีก่าละก็ เลื่อนออกไปซิ ออกไปจากสิ่งเหล่านี้ แล้วจะไปพบสิ่งที่หาก่าบ่มิได้ : พูดตรง ๆ ก็เช่นว่า มรรก ผล นิพพาน อย่างนี้ ; ถ้าเป็น นิพพานที่แพ้จริง มันก็ อยู่เหนือการตีค่า ไม่มีการตีก่า เพราะมันที่ไม่ไหว.

ถ้าเพชรเม็ดนี้หาค่าบ่มิได้ ก็หมายกวามว่าเพชรเม็ดนี้ตีรากาไม่ได้ มันเกิน กว่าที่จะตีรากาได้ แต่ในโลกนี้คงไม่มี มันล้วนแต่ตีก่าได้ไปหมด; สำหรับ **ที่ดีค่าไม่ได้** มันก็อยู่เหนือลวามรู้สึกของมนุษย์ธรรมดา. มันไม่ใช่ว่าไม่มีก่า; แต่ว่ามีกวามหมาย อะไรอย่างหนึ่งเหมือนกัน คือมันไม่เลี่ยวกับล่า.

ตัวอย่าง เช่นว่าข้าวสาร ๒ – ๓ เม็กสำหรับไก่นี้ก็มีค่ามาก ; ถ้าเพชรพลอย
 ๒ – ๓ เม็กสำหรับไก่ นี้ก็ไม่มีค่าเลย ; ฉะนั้น เพชรพลอยมันก็อยู่ฐานะเป็นของไม่มีค่า
 สำหรับไก่ เพราะไก่มันไม่ยอมรับสมมทิหรือบัญญัติอะไรได้. นี้ลองเราเป็นไก่เข้าก็จะ
 เห็นว่ามรรก ผล นิพพานนี้ไม่มีประโยชน์อะไร สู้เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ไม่ได้ ;
 แม้ไม่ต้องถึงขนาดนั้น เพียงแต่ว่า เป็นอุดมกติสักหน่อย คนก็สั่นหัวแล้ว เขาต้องการ
 วัตถุที่กินได้.

จงจำลำว่า "ทาล่ามิได้" ไว้ เป็นเกรื่องประกันความเข้าใจที่สับสน คือ เราจะต้องมองเห็นว่า สิ่งที่ดีที่สุดสำหรับมนุษย์นั้น อยู่ในระดับที่หาล่ามิได้ คือ ทีราคามิได้นั้นเอง; จะเป็นอะไรก็ตามใจ ลองเขยิบออกไป ในที่สุด ก็จะไปถึง ความอยู่เหนือ ความหมายว่า ดีชั่ว บุญบาป สุขทุกข์ ซึ่งเรามักจะเรียกกันว่า*นิพพาน* อมตะ บ้าง แล้วแต่จะเรียก. มันเป็นสิ่งที่ไม่มีคู่เปรียบ จึงเรียกว่าหาค่ามิไก้, แล้วมันเกินที่จะมีคู่เปรียบ ก็อเกินต่อการที่จะตีก่า; เช่นว่าของนี้มีราคาบาทหนึ่ง ก็หมายความว่าของวัตถุนี้ มันมี คู่เปรียบ คือก่าของเงิน ๑ บาท อย่างนี้มันมีคู่ แล้วก็พอดีกัน; แต่ถ้ามี อะไรที่เกินล่า จนตีราคาไม่ไหว อย่างนี้ก็คือสิ่งนี้. เราจะจักสิ่งที่ดีที่สุดสำหรับมนุษย์ไว้ อยู่ในระกับ ที่เกินก่าตามธรรมดาที่มนุษย์เขาจะตีมันได้ เพราะมนุษย์เขารู้จักแต่เรื่องที่เขารู้จัก เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ นี้เป็นวัตถุประสงก์ แล้วก็มีตีก่าตามที่เขารู้จัก สำหรับผู้ที่มีความ รู้สึกอย่างนั้น; แต่สำหรับผู้ที่มีจิตใจเป็นอย่างอื่น คือที่เรียกว่าจิตใจหลุดพ้นแล้ว เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ก็กลายเป็นเรื่องหาค่ามิได้ไปเหมือนกัน, มันก็กลายเป็นสิ่งที่ กินไม่ได้สำหรับไก่. ฉะนั้น สิ่งที่มีก่าที่สุดสำหรับมนุษย์ธรรมดา มันก็กลายเป็นสิ่งที่ ไม่มีก่าอะไรเลย สำหรับพระอริยเจ้า ในอันกับสูง; เพราะท่านไปเอาสิ่งอื่นที่ตรงกันข้าม จากที่มนุษย์ธรรมกว่ามีก่าที่สุด.

#### พิจารณาคำว่า "คุณ"

ทีนี้เราก็พิจารณากำว่า "คุณ" หรือกำว่าก่ากันนี้ให้มากออกไปอีกนิก ที่จะ ช่วยให้เข้าใจได้ มันเป็นเรื่องความสับปลับของภาษาตลอกเวลา; โดยเฉพาะกำว่า กุณ ในภาษาธรรมะชั้นสูง หรือเป็นภาษาปรัชญาชั้นสูง ในประเทศอินเดีย สิ่งที่เรียกว่ากุณ นั่นแหละ ก็อตัวร้าย. ขออภัยถ้าพูกหยาบ ๆ ที่สุกก็ว่า เป็นตัวอุบาทว์ที่สุดนั่นแหละ, สิ่งที่เรียกว่าก่า ว่ากุณนั้นแหละ เป็นสิ่งที่ผูกพันจิตใจมนุษย์ให้ติดอยู่ที่นั้น. ผู้ที่มองเห็น หรือผู้ที่เป็นพระอริยเจ้ามองเห็น ก็มองเห็นไปในแง่ที่ว่า นี่กือตัวร้ายที่สุด.

เรารู้สึกว่าอะไรมีคุณอย่างไร มีค่าอย่างไร ก็แปลว่าใจของเราถูกสิ่งนั้นผูกพัน ; ถ้ามีคุณไปในทางดี ก็ผูกพันไว้ให้รัก, ถ้ามีคุณไปในทางร้าย ก็ผูกพันไว้ให้เกลียด, แล้วเราก็บ้ารักบ้าเกลียด บ้ารักบ้าเกลียดกันอยู่แต่ในโลกนี้. สิ่งที่ไม่แสดงกุณออกมาเป็นน่ารักหรือน่าเกลียด ก็เลยเท่ากับไม่มี เราจึงรับ เอาแต่กุณที่มันแสดงออกมาในรูปของการน่ารักหรือน่าเกลียด; ฉะนั้น รู้เสียด้วยว่า กำว่า "กุณ" นั้นในภาษาเดิมนั้นมันเป็นกลาง ๆ : มีกุณอย่างไร กือมันมีก่าในทางไหน จะไปบัญญัติว่าดีว่าชั่ว โดยเด็ดขาดลงไปไม่ได้ เพราะว่าสิ่งเดียวกันนี้ มันมีความหมาย ไปในทางน่ารักสำหรับคนนี้ แต่มันมีความหมายไปในทางน่าเกลียดสำหรับอีกคนหนึ่ง.

ยกตัวอย่างเช่นว่า จะให้พวกเราไปน่ารักกับอุจจาระ เหมือนกับหนอนนี้ กงทำไม่ได้ นี่มันก็มีคุณของมันอย่างนั้น, แล้วที่เรียกว่าน่ารักหรือน่าเกลียด ด**ีหรือ** ชั่ว นั้น ก็แล้วแต่ความต้องการของลน ที่จะเข้าไปเกี่ยวข้องกับสิ่งเหล่านั้น; ฉะนั้น กำว่า "คุณ" จึงมีกวามหมายทั้ง ๒ ด้าน : ก็อให้น่ารักก็ได้ น่าเกลียดก็ได้ ตามที่มัน มีอยู่แก่ไครอย่างไร.

สิ่ง ๆ หนึ่งมันอาจจะมีคุณก่าในหลายก้านก็ไก้ : ก้านหนึ่งไปน่ารัก, ก้านหนึ่ง ไปน่าเกลียกก็ไก้ ก็แล้วแต่จะมอง ; เพราะฉะนั้นไม่มีสิ่งใกที่จะไม่มีคุณ มันมีคุณไป ทั้งนั้น ก็อไม่ก้านน่ารักก็ก้านน่าเกลียก. เช่นอุจจาระอย่วงนี้ ใกรจะมองในคุณก้าน น่ารัก หรือก้านน่าเกลียกก็แล้วแต่ ; บางกนเขาจะถือเป็นของที่ขายไก้ ไปทำปุ๋ยไก้ อะไรก็ไก้, แต่บางกนไม่มองในรูปนั้น ก็เป็นของน่าเกลียก.

แม้สิ่งที่เราว่าน่าเกลียกน่าชังที่สุด มันก็ยังมีคุณของมันนั้นแหละเป็นความ
 น่าเกลียก; แต่ถ้าเรียกโดยภาษาอินเดีย คือภาษาบาลี ภาษาสันสกฤตนี้เขาเรียกว่า
 "คุณ"; เกี่ยวนี้เราเอาคำนี้มาใช้ ในฐานะเป็นคำที่มีความหมายค้านดี มีบุญ มีคุณ
 มีประโยชน์. ทีนี้มาดูกันอีกที ที่ว่า มีบุญ มีคุณ มีประโยชน์นั้นแหละมันกลายเป็น
 เรื่องผูกพันอีกแล้ว คือมันน่ารัก แล้วก็ทำให้รัก.

คำว่า คุณ หรือประโยชน์ นี่กลายเป็นเรื่องผูกพัน

คำว่า **ประโยชน์** นี้ คือคำแลวร้ายที่สุดเหมือนกัน มัน **แปลว่าผูดพันรอบตัว** ผูกพันรอบด้าน : *ปะ* หรือ *ประ* นี้มันแปลว่า *รอบด้าน* แล้ว *โยขนะ* นี้มันแปลว่า ผูกพัน; คำว่า ประโยชน์ นี้คือ ผูกพันรอบด้าน ผูกพันรอบตัว. ทำไมจึงผูกพันล่ะ ?
 เพราะว่าน่ารักนี่ คนโง่ก็ไปหลง มันก็ผูกพัน โดยประโยชน์นั้นเต็มตัวไปเลย.
 ทุกคนกำลังชอบสิ่งที่มีประโยชน์ใช่ไหม ? ทุกคนแสวงหาสิ่งที่เขาคิดว่ามันมีประโยชน์
 แล้วก็หารู้ไม่ว่า คำว่าประโยชน์นั้นคือการผูกพัน สิ่งผูกพัน; แล้วก็ในแง่ของความ
 น่ารัก น่าพอใจ ประโยชน์ ไปทำเล่นกับมัน เช่นเดียวกับคำว่าคุณเหมือนกัน. ถ้า
 มีคุณ มีค่า มีประโยชน์ อะไรทำนองนี้แล้ว มัน ผูกพันจิตใจทั้งนั้น จะเรียกว่าก็ที่สุด
 ได้อย่างไร; มันก็เป็นเรื่องของภาษาที่สมมติบัญญัติยืมไปใช้ เรียกว่าเป็นสิ่งที่ดี
 ไปได้ ทั้งที่แท้ มันเป็นสิ่งที่ทำอันตราย คือ ทำให้ติดอยู่ในความทุกบ์.

**ความหลุดพ้นออกไปจากประโยชน์** หลุดพ้นออกไป **จากคุณ จากค่า** ทั้งปวงนั้นแหละ **ดือความหลุดรอดไปจากทุกบ์ทั้งปวง** ที่เราจะเรียกว่าสิ่งที่ดีที่สุด สำหรับมนุษย์ในที่นี้ อย่างพระอรหันด์. ยกตัวอย่างว่าพระอรหันต์นี้อยู่เหนือ เหนือ อิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่าคุณ ว่าค่า ว่าประโยชน์ ว่าอะไรทุกอย่าง ที่มันมีค่าสำหรับผูก จิตใจคน; คนธรรมดาที่ไม่ไช่พระอรหันด์ ก็อยู่ภายใต้อิทธิพลของสิ่งเหล่านี้ ก็ถูก ผูกพันไว้ด้วยคุณด้วยค่าหรือด้วยประโยชน์.

พระอรหันท์ มีกวามรู้ กวามเข้าใจ กวามผ่านไปอย่างถูกต้องในกุณก่าหรือ ประโยชน์ จึงมีจิตใจอยู่เหนือสิ่งเหล่านี้; นั่นจึงเรียกว่าอยู่เหนือกวามดี และกวามร้าย, อยู่เหนือกวามยินกียินร้าย, อยู่**เหนือกวามรู้สึก ที่จะรู้สึกรักหรือเกลียด**; อย่างนี้ จะสบายกี่มากน้อย ก็ลองไปกำนวณกู. ที่ต้องใช้กำว่ากำนวณ ก็เพราะว่าเรายัง ไม่ถึง ยังไม่ได้ชิม จึงต้องใช้กำนวณ; การกำนวณนี้ ก็อย่ากำนวณอย่างวิธีปรัชญา เพราะจะโง่มากขึ้นไปอีก ที่กำนวณด้วยเหลุผลสำนึกเพ้อเจ้อไปอย่างนั้น.

ต้องใช้วิธีอย่างศาสนา อย่างศีลธรรมเรื่อยไป : เมื่อเรากีใจมันเป็นอย่างไร
 บ้าง มันเหนื่อยหรือไม่เหนื่อย s หรืออย่างว่าเราเสียใจเป็นอย่างไรบ้าง มันบอบช้ำ

୭୯୯

หรือเปล่า ? อย่าไปเอาเหตุผลอย่างอื่น ; เอากวามรู้สึกภายในเป็นเหตุผล ว่าเมื่อ เราได้ ได้อะไรมาก ๆ นี่ เรารู้สึกกระหึดกระหอบหรือเปล่า ? หรือว่าเราเสียอะไรไป อย่างนี้มันทรมานจิตใจกี่มากน้อย ? ฉะนั้น ทั้งได้และทั้งเสีย นั่นแหละมันทรมานจิตใจ ด้วยกันทั้งนั้น.

ถ้าอยู่เหนืออิทธิพลของ กวามได้ กวามเสีย หรืออำนาจของกวามได้ กวาม เสีย มันจะสบายสักกี่มากน้อย; เป็นการกำนวณเอาจากเรื่องจริง ชั้นน้อย ๆ ไปก่อน เพราะว่ายังไม่ได้สมบูรณ์ถึงชั้นเต็มที่ คือพระอรหันต์ ผู้มีจิตใจอยู่เหนืออิทธิพล ของ กวามกี่กวามชั่ว ของบุญบาป สุขทุกข์นั้น.

พระอรทันต์ท่านจะมีความรู้สึกอย่างไร ? ถ้าจะพูดว่าสุขมันก็สุขอย่างอื่น ไม่ใช่สุขอย่างนี้ ; ก็พูดกันแล้วว่าอยู่เหนือสุขเหนือทุกข์ ก็เลยต้องใช้กำอย่างอื่นพูด จึงจะถูก คือว่า ไม่ได้สุข ไม่ได้ทุกข์, มีจิตใจปกติ หรือ มีจิตใจว่าง หรือ มีจิตใจ บริฐทธิ์ ไปในทำนองนั้น.

นี่กือสิ่งที่ว่าดีที่สุด ในขอบเขตที่มนุษย์จะขึ้นไปถึง; ถ้าใช้กำว่ามนุษย์ ในกรณีอย่างนี้ ก็หมายความว่ามนุษย์ที่พัฒนาได้ กือเจริญ ๆ เจริญขึ้นไปได้จนถึงกับว่า อยู่เหนือระดับที่เกยอยู่มาแต่ก่อน : ม**ีจิตใจอยู่เหนือระดับที่หลง**ในกุณ ในก่า ใน ประโยชน์ เกี่ยวยินดี เกี่ยวยินร้าย เกี่ยวหัวเราะ เกี่ยวร้องไห้ อยู่เรื่อย ๆ ไปจนตลอด ชีวิต. ฉะนั้น จงรู้จักกำว่า "อยู่เหนือสิ่งที่เรียกว่าคุณ" กือจิตที่มีสมรรถภาพ มีภาวะ มีสภาวะอะไรก็ได้ แล้วแต่จะเรียกกัน แล้วแต่จะมองกันในแง่ไหน.

จิตที่อยู่เหนือสิ่งที่เรียกว่ากุณ เมื่อตะกี้พูดแล้วว่ากุณมี ๒ แง่ : คุณในทาง ให้ยินดี ก็มี คุณในทางให้อินร้าย ก็มี; เป็นจิตที่อยู่เหนือกุณ ก็แปลว่า เป็นจิต ที่จะถูกทำให้ยินดี หรือยินร้ายไม่ได้อีกต่อไป แล้วจะสบายสักกี่มากน้อย.

୭୯୧

### คนโง่มักหลงว่าได้ทำตามพอใจแล้วเบ็นเรื่องดี

ถ้าเรามีอวิชชา มีความโง่ ก็มีความโลก ความโกรธ ความหลง เคยชินอยู่ ก็อาจจะพอใจในการที่ได้โลก ได้โกรธ ได้หลง, เห็นเวลาที่มีความโลก มีความโกรธนั้น สบายที่สุดไปก็ได้ เพราะว่าเคยชินมากเกินไป; บางทีก็เลยไป เลยขอบเขตไป จนเป็นโรคจิตเบ็นโรคประสาทชนิดหนึ่ง : ได้โลกแล้วก็สบายใจ, ได้โกรธแล้วก็สบายใจ, ได้ค่าเขาแล้วก็สบายใจ, ได้เจ็บปวดบ้างก็สบายใจ, นี้ถือเอาเบ็นเกณฑ์ไม่ได้.

ในความรู้สึกที่เป็นปกติแล้ว คนสามัญธรรมดา นี้ก็ ยินดี เมื่อมีสิ่งที่มา ให้อินดี, แล้วก็ อินร้ายในสิ่งที่มาให้อินร้าย; เพราะเขายอมรับเอาความหมายอย่างนั้น มาตั้งแต่อ้อนแต่ออก แล้วก็ยังรับเอาโดยความรู้สึกทางสัมผัสทางเนื้อหนัง. แต่ถ้าเขา สัมผัสมันแล้วทำให้ ยินดี พอใจ สบาย เขาก็ถือว่าเป็นของดี ถ้าทำให้เขาไม่สบาย เขาก็ถือว่าเป็นของร้าย, นี่ก็เอาตามความรู้สึกธรรมดาสามัญ ที่ยังไม่รู้จักสิ่งเหล่านี้อย่าง ถูกต้อง ก็เรียกว่าปุถุชนธรรมดา ก็อมองดูว่ากุณ หรือค่า หรือประโยชน์ หรืออะไรอีก ที่กุณจะมองเห็น.

ผมว่ากำว่าประโยชน์นี้จะกูเป็นกำตัวอย่างที่กีที่สุก เพราะ ใคร ๆ ก็ต้องการ สิ่งที่เรียกว่าประโยชน์, แล้วถือเอากำ ๆ นี้ เป็นกำที่มีความหมาย ใช้แก่สิ่งที่มนุษย์ ทุกกนต้องการ; เช่น ได้รับประโยชน์ ก็ถือว่ามีความหมายอย่างหนึ่ง, ไม่ได้รับ ประโยชน์ ก็มีความหมายตรงกันข้าม. ฉะนั้น กำว่า "ประโยชน์" นี้ คือ สิ่งที่ผูกพัน คนไว้ภายใต้อิทธิพลของมัน.

ที่จริง กำว่า "ไม่มีประโยชน์" นั้น ก็ไม่ถูก ที่จริงมันมีประโยชน์อย่างใก อย่างหนึ่ง แต่ไม่ตรงกับที่กนนั้นต้องการ มันจึงเป็นของไม่มีประโยชน์สำหรับกนนั้น; หรือถ้าเราจะพูกว่า "ไม่มีประโยชน์" ขึ้นมาอย่างนี้ มันต้องมีสิ่งที่เรียกว่ามีประโยชน์นั้น เป็นคู่เปรียบเทียบ สำหรับยึกถือเอากวามหมายที่ตรงกันข้าม. กำว่า*ไม่มีประโยชน์จะ*  เกิดขึ้นไม่ได้ ถ้าไม่มีคำว่าประโยชน์; หรือคำว่าประโยชน์ก็เกิดขึ้นไม่ได้ ถ้าไม่มี คำว่าไม่มีประโยชน์. ฉะนั้น ทั้ง ๒ ฝ่ายมันก็เป็นเรื่องผูกพันจิตใจค้วยกัน; อันหนึ่ง ผูกพันให้ยินดี, อันหนึ่งผูกพันให้ยินร้าย.

### ชาวโลกมีชีวิตอยู่ด้วยความผูกพัน

นี้พอพูกถึงกำว่า "ผูกพัน" ไปกิกกันเองก็ไก้ : มันสนุกไหม ร ลองเอา อะไรมาผูกพันเข้า : เบ็นโซ่ตรวนนี้ก็ไก้ เอามาผูกพันเข้าดูบ้าง ในทางวัตถุที่เห็นง่าย ๆ มันก็ไม่สนุกแล้ว. เกี๋ยวนี้มันผูกพันมากกว่านั้น ก็อผูกพันทางจิตทางใจ เบ็นโซ่ตรวน แห่งจิตใจ เบ็นเรือนจำ เบ็นที่กักขังแห่งจิตใจ; แล้วจิตใจมันติกอยู่ในนั้น ถูกกักขัง อยู่ในนั้น นี้อย่างหนึ่ง, ถ้าว่าทำลายสิ่งเหล่านั้นออกมาได้ มันก็เบ็นอีกอย่างหนึ่ง, แล้วก็นึกถึงจิตที่เขาเรียกว่า หลุดพันออกมาได้จากสิ่งผูกพัน; จิตชนิกนี้กือ จิตที่ กำลังได้รับ ได้สมผสัเข้ากับสิ่งที่ดีที่สุด ทีมนุษย์ควรจะได้รับ.

ถ้าพูดอย่างธรรมดาสามัญแล้ว ก็ถือว่าโลกทั้งหมดนี้ เรื่องโลกิยะทั้งหมด นี่เป็นสิ่งผูกพัน คนที่เป็นโลก ๆ เป็นชาวโลกธรรมดาสามัญ ก็ต้องถือว่าตัว **บีวิตบองคน บนิดนี้เป็นการผูกพัน** เป็นการจำขังอยู่ในตัวชีวิตของคนชนิดนั้นเอง; เพราะว่าชีวิต ของเขาก็ไม่มีอะไรนอกไปจากความผูกพัน : **ผูกพันอยู่ในสิ่งที่น่ารัก, ผูกพันอยู่ใน** สิ่งที่น่าเกลียด ๒ สิ่งนี้. เดี๋ยวหัวเราะ เดี๋ยวร้องไห้; ถ้าเกินร้องไห้ก็เป็นบ้า หรือ ฆ่าตัวตาย, เรียกว่าผูกพันอยู่ในห้วงแห่งความเลวทราม ต่ำช้า อันตราย โทษอันร้ายกาจ ทางจิตใจ.

ถ้า **หลุดออกมาได้จะเบ็นอย่างไร** ? คือหลุดรอดจากเรือนจำ ที่เราทุกคน กำลังติดอยู่ แต่มองไม่เห็น, หลุดรอดจากโซ่ตรวนที่มันผูกมัด ล่ามจิตใจอยู่ โดยที่เรา ก็มองไม่เห็น. มาศึกษาธรรมะ ต้องมองให้เห็นความหลุดพ้นจากสิ่งผูกพัน เราอุตส่าห์มาเรียนธรรมะ มาศึกษาธรรมะกัน อย่างเกี๋ยวนี้ที่นี่ อย่างน้อยก็ เพื่อให้มามองเห็นว่า สิ่งที่เรียกว่า **จิดของมนุษอ์นั้น ตามธรรมดาเป็นอย่างไร ?** ทำไมมันจึงหนักอึ้ง f ทำไมจึงสลัว มึกมัว ไม่สว่างแจ่มใส ไม่บริสุทธิ์ ไม่สะอาก f จนกระทั่งรู้ว่ามันเป็นสิ่งที่อยู่ในการผูกพัน ติดกุก ติกตะราง ทางวิญญาณอยู่ตลอดเวลา นี่กือมนุษย์ธรรมกา ไม่ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์กวรจะได้รับ เหมือนหนอนเกิดในกูถ ไม่เกยเป็นอิสระจากสิ่งโสมมเหล่านั้น.

แต่มนุษย์กวรจะดีกว่านั้น เพราะมีจิตใจที่พัฒนาได้ อย่างที่กุณผึกกรรมฐาน วิบัสสนา สมาธิ ก็เป็นการ **พัฒนาจิตใจให้สูงขึ้น** เจริญขึ้น **จนหลุดพัน** จากโซ่ตรวน เหล่านี้ได้; ฉะนั้น กวรจะขวนขวาย และกวรจะทำให้ถูกวิธี จะได้เร็วเข้า เวลา ข้างหน้าจะได้มีมากพอสำหรับรู้เรื่องกวามรอกพัน กวามหลุดรอก กวามไม่มีทุกข์นั้น ว่าเป็นอย่างไร. นั่นกือหลุกรอกจากสิ่งที่ผูกพัน.

**สิ่งที่ผูกพันนั้นคือสิ่งที่เรียกว่า คุณหรือค่า** ของสิ่งท่าง ๆ ที่เข้ามาเกี่ยวข้อง กับมนุษย์นั้น โดยรายละเอียดก็ไปศึกษาเอาเอง : เข้ามาทางทา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ ทั้ง ๖ ทาง, แล้วก็มีชั้นดี ชั้นกลาง ชั้นเลว, แล้วก็มีอย่าง ที่เรียกว่าเบิดเผย เร้นลับ มันมีมากมายเหลือเกิน; ล้วนแต่เป็นสิ่งที่จะผูกพันทั้งนั้น.

ถ้าเรา ไม่มีศาสนาที่ดี หรือ ไม่มีวัฒนธรรมที่ดี เป็นเครื่องช่วยเหลือแล้ว มนุษย์ก็จมลงในความผูกพันนี้หนักขึ้น ๆ มา ตั้งแต่อ้อนแต่ออก แล้วก็ถอนยาก; ฉะนั้น ผู้ที่เกิดมา ได้รับการอบรม แวดล้อมด้วย สิ่งที่เรียกว่า ศาสนาที่ถูกต้อง หรือ วัฒนธรรมที่ถูกต้อง กวรจะถือว่ามีบุญแล้ว เพราะ ช่วยให้รู้จักและหลุดพันได้เร็วขึ้น. นี้เราก็กวรจะฉวยโอกาสนี้ให้ได้. นี่พูดอย่างนี้ ใคร ๆ ก็ต้องหาว่า เหมือนกับบ้าแล้ว คือชวนกันไปนอกโลก ไปนอกธรรมดาสามัญที่เขาประสงค์กันอยู่. ถ้าคุณไม่ชอบ ก็ถือว่าผมพูดเพียง บอก แนวทาง หรือกรุยทางว่า ไม่มีทางอื่น มีแต่ ทางนี้ทางเดียว; ถ้าเรา จะไปให้สูงสุด. แต่ถ้ายังไม่อยากไปก็ได้ แต่รู้ไว้ว่าทางมันไม่มีทางอื่น ถ้าจะไปให้สูงสุดกันแล้ว มันก็ มีแต่ทางนี้; นี้เผื่อว่ามันเกิดอยากไปขึ้นมา มันจะได้ง่าย.

เดี๋ยวนี้ อยากจะอยู่ในความผูกพัน ของเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ ที่ประณีตขึ้นไป สวยงามขึ้นไป จนแข่งกับพวกเทวกา ก็เอาซิ; ก็ทำไปได้; มันก็ยึง เป็นกวามผูกพันที่ประณีท และละเอียกมากขึ้น. ในที่สุดก็จะรู้ว่า แหม, มันผูกพัน ยิ่งกว่าธรรมดาเสียอีกแล้ว มันกงจะกระกอนกลับออกมาเร็วได้เหมือนกัน; แล้วมันจะได้ รู้ว่าไปไหนกันต่อไปนี้ ไปที่ดีที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้.

## ไม่ควรดือต่อการที่จะต<sub>้</sub>องได้สิ่งดีที่สุด

ถ้าว่าจะพูดกันให้เป็นธรรม ก็กวรจะพูดได้ว่า เราก็ไม่กวรจะเสียเวลา ให้มันมากเกินไปในการถูกผูกพัน. อย่าด้ออย่าหัวรั้น คือว่าจะแกล้งประชด ผู้ที่เขา แนะนำให้ออกไปจากสิ่งเหล่านี้; ถ้าด้อหรือประชด อย่างนี้ก็คือประชดพระพุทธเจ้า ไม่ใช่ประชดผม. พระพุทธเจ้าท่านเป็นอย่างนั้น ท่านสอนไว้อย่างนั้น; แล้วผมก็ เอามาบอก บอกเพื่อให้ทราบว่า เราไม่ควรจะบิดพลิ้ว หรือ ดือรั้น ต่อการที่จะ ทำตนให้ได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้ โดยรีบพัฒนาจิตใจให้สูงขึ้นไป สูงขึ้นไป จนอยู่เหนือสิ่งที่เรียกว่า คุณหรือค่า หรือประโยชน์ ชั้นเลว ๆ ชั้นต่ำ ๆ, สูงขึ้นไปตามลำกับจนถึงที่สุดของ กุณหรือค่า แล้วก็อยู่เหนือ คุณและก่า โดยประการ ทั้งปวง. นี้คือการได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้.

ที่นี้ขอย้ำประเด็นสำกัญของหัวข้อ ที่พูดว่าการ **ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์** ดวรจะได้ กำว่า "ต้อง" นี้มีลักษณะบังกับ **ไม่น่าพัง**; แต่ว่าเป็นการพูดด้วยกวามรัก ด้วยความเมตตา ด้วยความกรุณา ด้วยความสงสาร. ฉะนั้นเมื่อ *พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า* ทุกคนต้องได้ ก็กวรจะยินดี; อย่าเห็นเป็นการบังกับข่มเหงน้ำใจ กวรจะสมัครใจที่จะ ทำให้ได้, อย่าให้เสียทีที่เ**กิดมาเป็นมนุษย์ และพบพระพุทธสาสนา.** 

ผมเห็นว่ากวรจะใช้กำว่า "**ต้องได้**" *ไม่ใช้กำว่า "ควรได้*" หรือ"*น่าจะได้."* อย่างนั้นมันอ่อนไป เลยพูดกันเสียเต็มที่ว่า **ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้** ให้สุดกวามสามารถของมนุษย์ ตามที่ธรรมชาติมันสร้างให้มีกวามสามารถอย่างไร โดย ไม่มีการบิดพลิ้ว.

มีชีวิตอยู่ด้วย ศีล สมาธิ ปัญญาแล้ว ต้องได้สิ่งที่ควรได้

หัวข้อวันนี้ก็บอกว่า **"การต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้"** เพราะ ว่าเราได้พูดถึงเรื่องต่าง ๆ ที่เป็นบัญหาของมนุษย์มาหลายครั้งหลายหนแล้ว พอที่จะรู้ว่า มนุษย์นี้คืออะไร บัญหาของกนมีอยู่อย่างไรบ้าง นี้ก็พูดมาหมดแล้ว. เรื่องสุดท้ายนี้ ก็ได้พูดถึงสิ่งที่เรียกว่า ศีล สมาธิ บัญญา : ชีวิตที่ประกอบอยู่ด้วย ศีล สมาธิ บัญญา คือชีวิตที่ลับดาบของตนให้กมกล้า แล้วตัดพันอยู่เป็นประจำวัน ให้หมดสิ่ง รึงรัด ผูกพัน คือ กิเลส ตัณหา อวิชชา อะไรก็ตาม ; เรื่องมันก็ต่อกันมาถึงว่า ถ้ามีชีวิตแบบนั้น ก็อลับดาบประจำชีวิต และตัดพันอยู่ทุกวัน ก็ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์กวรจะได้ เป็นแน่นอน.

ขอให้ศึกษาพิจารณาดูให้ดี ๆ ว่าคำบรรยายแต่ละวันนั้นก็เนื่องกันมาเป็น ลำดับ ๆ ไม่ใช่ต่างเรื่องต่างแยกทางกันเดิน ; เดี๋ยวนี้เราพูดถึงสึง ๆ หนึ่งที่มนุษย์ต้องได้ มิเช่นนั้นแล้วก็เสียทีที่เกิดมาเป็นมนุษย์ และพบพระพุทธศาสนา.

นี่เวลาสำหรับพูกกันหมดแล้ว ก็ยุติการพูก ต่อไปนี้ก็เป็นเวลาสำหรับถามอีก ตามเกย ใกรมีกำถามที่อยู่ในขอบเขตของเรื่องนี้ เรื่องอื่นไม่เอา ก็ถามได้.

#### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) นมัสการท่านอาจารย์ กระผมมีความสงสัยว่า ถ้าคำว่า "คุณ" หรือ "ประโยชน์" มีความหมายที่มองไปในทางที่ไม่ดีแล้ว เราจะพูดว่าบัจจัยสีทั้งหลาย เป็นสิ่งที่มีคุณ หรือว่ามีประโยชน์ต่อร่างกายได้หรือไม่ ? และบุคคลธรรมดาที่ไม่ใช่พระอรหันด์นั้น จะละเลี่ยง เสียจากคุณหรือว่าประโยชน์เหล่านี้ได้ มากน้อยแก่ไหน ?

(ตอบ) ก็ดี คือว่า ถามส่วนที่ยังไม่เข้าใจ ที่ยังกลุมเกลือ. เมื่อจะพูกถึง กำชนิดนี้ หรือการใช้กำชนิดนี้ต้องแยกออกเป็น ๒ ชั้น คือชั้นที่ชาวบ้านธรรมดาสามัญ เขาพูดกัน ใช้อยู่ ก็ระดับหนึ่ง, เรียกว่า โวหารสามัญธรรมดาของชาวบ้าน ซึ่งผมก็ได้ บอกแล้วว่าในภาษาบาลีเขาเรียกว่า พูดอย่างทิฏฐอัมมิกโวหาร – โวหารพูกที่พอพูด ออกไปแล้วเข้าใจได้ทันที คือภาษาชาวบ้าน. สำหรับผู้ที่มีบัญญามองเห็นลึกซึ้งกว่านั้น พูดออกมาแล้ว คนธรรมดาเข้าใจไม่ได้ทันที เข้าใจกันได้แต่ในหมู่ผู้รู้; ผู้มองเห็นใน ชั้นลึก นี้เขาพูดอะไรออกมาก็เรียกว่าพูดโดยสมปราอิกโวหาร คือวิธีการพูดอย่างอื่น แตกต่างจากที่คนธรรมดาเขาพูดกันอยู่.

กำว่า "กุณ" นี้มันเป็นภาษาบาลี เจ้าของเดิมเป็นภาษาบาลี ไม่ใช่ภาษาไทย; ภาษาไทยยืมมาใช้ แล้วก็ให้กวามหมายบิดเบือนไกลออกไปก็ได้. หรือว่าพูดอย่างภาษา ชาวบ้าน อย่างภาษา ทิฏฐธัมมิกโวหาร อย่างภาษาชาวบ้าน ว่า **มีคุณ** แล้วก็ดี เพราะ **มีประโยชน์ มีการตูกพัน** อย่างนี้. นั่นแหละในชั้นแรกเราก็ชอบสิ่งที่มีกุณ, ใกร ๆ ก็ชอบสิ่งที่มีกุณในกวามหมายที่ว่า มันดี; แต่ไม่มองถึงกำว่ามันผูกพัน.

ดีนี้มัน ต้องมีชั่วมาเป็นลู่เปรียบ มันจึงจะก็ไก้ มันจึงเป็นไปได้ทั้ง ๒ ทาง : มี คุณในทางดี มีคุณในทางชั่ว คือมันมีค่าหรือกุณสมบัติ หรือหน้าที่ของมันไปได้ ทั้งทางดีและทางชั่ว. แต่อย่างนี้ คนธรรมดาสามัญมองไม่เห็น ; เขาจึงใช้กำว่า "กุณ" กันแต่ในทางที่ดี นิยมกันว่าดี และอาจจะโง่มาก อย่างที่ใช้กำว่า "กุณนาย กุณหญิง" อะไรอย่างนี้มัน **เป็นคุณชนิดที่ตูกพันจิตใจ** ทั้งนั้น หรือคุณอะไรก็ตามเถอะ กระทั่ง คุณพ่อคุณแม่นี้ ก็น่าอันตรายที่จะเข้าใจผิด มันเป็นกวามผูกพันทั้งนั้นแหละ.

ถ้า คุณ แล้วก็ ไม่ว่าในทางดี หรือ ทางเลว จะเป็นการผูกพัน ทั้งนั้น คือเป็นประโยชน์ นั่นคือการผูกพัน. ถ้าไม่มีการผูกพันก็ ไม่มีพ่อ ไม่มีแม่ ไม่มีลูก; พออยู่เหนือจากกุณก็พ้นจากความเป็นพ่อ เป็นแม่ เป็นลูก โดยแท้จริง. แต่เดี๋ยวนี้ อนุโลมตามโลกิยบัญญัติ หรือว่าเพื่อเป็นตัวอย่างอันดี แก่คนที่ยังไม่ถึงขนาดนี้ ก็ ต้อง ยอมรับนับถือ คำว่า "คุณ" ว่า "คำ" นี้ไปก่อน ในทางที่ดี เพื่อทำให้กนเด็ก ๆ เหล่านั้น หรืออนุชนเหล่านั้นเขาจะได้นิยมความดี นิยมศีลธรรม แล้วก็ดำเนินมาด้วยดี กว่าจะขึ้นไป ถึงจุดที่อยู่เหนือกุณ.

ทีนี้ สำหรับพระอรหันต์ ที่ยังต้องเนื่องกันอยู่กับบัจจัยทั้ง ๔ คือ อาหาร เกรื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย ยาแก้โรกนี้ จะเรียกว่าพระอรหันต์อยู่เหนือกุณ หรือก่าของ สิ่งทั้ง ๔ นี้หรือไม่ ? กุณต้องเป็นพระอรหันต์ก่อนแล้ว จึงจะรู้ได้ด้วยตนเอง. แต่ว่า เกี๋ยวนี้เราจะพูกกันเท่าที่จะมองเห็นไปตามลำดับ.

ที่จะเป็น พระอรหันด์ ได้ ต้องมีจิตใจอยู่เหนือดุณเหนือค่า; ฉะนั้นส่วนที่ ยังต้องกินอาหาร ต้องนุ่งห่ม ต้องอะไรนี้ มัน เป็นเรื่องของร่างกาย ไม่ใช่เรื่องของจิต ที่มีความยึดมั่นถือมั่น. เพราะฉะนั้นเมื่อร่างกายของบุคคล ที่เรียกกันว่าพระอรหันต์นั้น จะกินอาหารบ้าง ก็ไม่ได้กินด้วยความหลงในคุณ อย่างที่มนุษย์ธรรมดาสามัญ เขาหลง ในความเอร็ดอร่อย หรือหลงในค่าของอาหารชนิดนั้น มันเป็นแต่เพียงร่างกายล้วน ๆ จะต้องกินอาหารตามธรรมชาติ เพื่อดำรงอยู่สำหรับชีวิต; เครื่องนุ่งห่มก็เหมือนกัน, ที่อยู่อาศัย ยาแก้โรค ก็เหมือนกัน.

ไปศึกษาให้ละเอียดชัดเจนจากบทบ้อจเวกขณ์ ดังธาตุบ้อจเวกขณ์ที่คุณก็สวด กันอยู่ ทั้งเช้าทั้งเย็น ; ถ้าไม่ละเลยหน้าที่อันนี้ ต้องสวดธาตุบ้อจเวกขณ์แปลอยู่แล้ว ว่าจิวรก็ดี ผู้ใบ้สอยจิวรก็ดี บิณฑบาตก็ดี ผู้บริโภคบิณฑบาตก็ดี เสนาสนะก็ดี ผู้ใบ้สอยเสนาสนะก็ดี หยูกยาก็ดี ผู้ใบ้หยูกยาก็ดี ยถาปจุจย์ ธาตุมตุตเมเวต์ สักว่าธาตุเป็นไปตามบ้าจัยอยู่เนืองนิจ นิสุสตุโต นิษุชีโว สุญุโญ นั่นแหละคือไม่ใช่สัตว์ ไม่ใช่คน หรือว่า ชีวะ. นี้แหละมันเป็น **ลักว่าธาตุตามธรรมชาติ** ฉะนั้นเรามีความ รู้สึกอยู่เหนือกุณของมัน.

กำว่า "ดุณ" นี้ มัน เบ็นทั้งเสน่ห์ และ เบ็นทั้งโทษ พร้อมกันไปในตัว; ส่วนหนึ่งมันเป็นเสน่ห์ มันล่อให้หลง แล้วภายใต้นั้นมันกัดเอา กัดเอา. นั้นแหละ กำว่า "ดุณ" มันมีความหมายอย่างนี้. ฉะนั้น พระอรหันต์ก็บริโภกบ้จจัย ๔ โดยสมมติ; ถ้าใช้คำว่าพระอรหันต์บริโภกบ้จจัย ๔ ก็ต้องเรียกว่าโดยสมมติ ไม่อย่างนั้นจะหัวเราะกัน ตายเลย. พระอรหันต์ทำไมจะมากินข้าวอีก ? นั้นคือร่างกายนั้น ส่วนร่างกายบริสุทธิ์นั้น ยังต้องกินอาหาร ยังต้องนุ่งห่ม ก็ทำไปตามเรื่อง.

ถ้าพูดให้ถูก อย่าพูดว่า พระอรหันต์กินข้าว นุ่งห่ม อะไรทำนองนี้; ถ้าพูดอย่างนั้นก็พูดได้ ก็โดยสมมติอย่าง ทิฏฐธัมมิกโวหารชาวบ้านพูด. สัมปรายิกโวหาร ต้องแยกนาม แยกรูปออกไป เป็นเรื่องของกาย เป็นเรื่องของจิต ให้เป็นส่วน ๆ ไป แล้วก็พบส่วนสำคัญที่สุดว่า เดี๋ยวนี้จิตนี้อยู่เหนือกุณ จิตนี้ประกอบอยู่ด้วยญาณ ด้วยบัญญา อะไรต่าง ๆ จนอยู่เหนือกุณ; ฉะนั้น จะไปทำดีก็ไม่เป็นดี ทำชั่วก็ไม่เป็นชั่ว ทำอะไร ก็ไม่เป็นอะไร. เรื่องของพระอรหันต์จึงเป็นอย่างนี้.

(ถาม) ท่านอาจารย์กรับ ผมกิกว่า การบรรยายเกี่ยวกับเรื่องนี้ ที่ท่านอาจารย์ ไก้บรรยายมานี้ กีกิกว่าเข้าใจและเชื่อว่าจะเบ็นอย่างนั้น; แต่การที่เราจะเข้าถึงจุดมุ่ง: ย สูงสุดเลยทันทีนั้น ผมกิกว่ามันอาจจะยาก แล้วก็สำหรับถนทั่วไปในบัจจุบันนี้ ก็คงจะเบ็นสิ่งที่ ยากยึงไปกว่านั้น. ผมอยากจะให้ท่านอาจารย์ช่วยบรรยายให้ละเอียกว่า ขั้นตอนของการที่จะทำ เพื่อให้บรรลุไปถึงจุดเบ้าหมายอันนั้น เรากวรจะมีวิธีการอันใกบ้างเบ็น step step ไปกรับ. (ตอบ) ถูกแล้ว มันก็จะต้องพูดไปเป็นลำกับ. เกี๋ยวนี้เราพูดว่ามันมี เบ้าหมาย มีอุดมลติปลายทางอย่างไร: แล้วก็ขอให้พยายามสังเกตตรงที่ ผมได้ใช้ กำว่า "ประยุกต์โมกขธรรม" เพราะว่าที่พูดกันอยู่ก่อน มันไกลจากระดับที่จะเข้าใจได้ ทีนี้ ก็จะถึงเอามาให้อยู่ในระดับที่พอจะเข้าใจได้ จึงได้ตั้งต้นด้วยการ อธิบายให้เป็น ประยุกต์ และให้ปฏิบัติได้ และเข้าใจได้ มาตามลำดับ.

การที่คุณเข้าใจนี้ก็นับว่าดีแล้ว และการที่มองเห็นว่ามันยังทำไม่ได้ นั้นก็คือ กวามเข้าใจอันหนึ่งด้วยเหมือนกัน, มองเห็นขัด จนว่าเราอยู่ไกลต่อระดับนั้น นี้ก็เรียก ว่าเข้าใจได้ผล; ฉะนั้น ไม่ต้องท้อใจที่ว่ามันยังอยู่ไกล. บางที คำอธิบายต่อไป อาจจะทำให้มองเห็นว่า มันมีอยู่แล้วก็ได้ แต่เรามองไม่เห็นเอง. การอธิบายเป็น ขั้นตอนก็ต้องมี และยังมีว่า จะอธิบายกันอย่างลัดสั้นเป็นทางลัด หรือว่าจะอธิบายกัน อย่างอีดอาด อึดอาดไปตามแบบหนึ่งก็ได้; กอยดูกันต่อไปก็แล้วกัน. ผมมุ่งมาด ปรารถนาอยู่อย่างเดียว คือว่า จะทำให้เข้าใจได้ แล้วให้สิ่งที่ดีที่สุดในพระพุทธศาสนา นั้น มาเป็นประโยชน์แก่ทุกคนได้ จึงได้อธิบายอย่างนี้ ในรูปนี้; สำหรับกำ อธิบายชุดนี้ ก็จะทำต่อไป ไม่ต้องกลัว ต้องพูกเป็นขั้นตอนไปตามที่เห็นสมควร.

เกี๋ยวนี้เราทั้งทันขึ้นมาด้วยบัญหาของมนุษย์มีอยู่อย่างนี้ จะสางบัญหานี้ออก ไปได้อย่างไร, มุ่งไปยังจุกหมายปลายทางที่ทรงไหน. เอาละเป็นอันว่านี่ไม่มีบัญหา; นี้เป็นกำขอร้องให้อธิบายให้เป็นขั้นทอน.

ถ้าหากว่าไม่มีบัญหาต่อไป ผมก็พูกเองก็ได้ ตามที่จะนึกได้ : -

สิ่งที่ดีที่สูดในพระพุทธสาสนา หรือเป็นทั่วแท้ เนื้อแท้ของพุทธสาสนา นั้น ไม่ควรจะเป็นหมัน. ที่ผมพย่ายามเอามาพูก ก็เพื่อให้ใช้กันได้กับคนทั่วไป ; แล้วก็หลายปีมาแล้ว ไม่ใช่วันนี้ แล้วก็ถูกค่า ถูกหาว่าบ้า ว่าหลง ว่าไม่รู้จักกาละเทศะ ไม่รู้จักสถานะมาเรื่อย ๆ. นี้มันก็เป็นประสพการณ์อันหนึ่ง ที่จะเรียกว่าประสพการณ์ สำหรับผมโดยเฉพาะ ก็ค่อย ๆ หาทางอย่างสุดความสามารถ ว่าจะต้องเอามาพูดให้มี ประโยชน์ให้จนได้ ไม่เช่นนั้นจะนอนเป็นหมันอยู่ คือเรื่องที่เป็นตัวแท้ของพุทธศาสนา จะนอนเป็นหมันอยู่ ; ไปพูดกันแต่เรื่องที่ว่า ไม่ใช่ตัวแท้ของพุทธศาสนา คือเป็น เรื่องปลีก เรื่องฝอย เรื่องเปลือก, ซึ่งมันก็เหมือน ๆ กันกับศีลธรรมทั่วไปตามธรรมดา หรือศาสนาอื่นเขาก็มี.

เกี๋ยวนี้เรา จะพูกถึงตัวทั่วใจบองพุทธศาสนานี้, มุ่งหมายจะคึงกนออกมา จากระกับธรรมดา ที่จมอยู่ในกองทุกข์ แล้วต้องพูดกันในข้อนี้อีก. ถ้าปล่อยไปตามเดิม มันก็จมอยู่ในกองทุกข์ตามธรรมดาของสัตว์; นี้ต้องการจะให้ลืมตา ให้มองเห็นภาวะ ที่กำลังเป็นอยู่อย่างไร เหมือนกับว่ายอยู่ในทะเล ซึ่งมองไม่เห็นผั่ง; จะได้ช่วย ให้เห็นผึ้ง แล้วก็มุ่งหน้าเข้าหาผึ้ง. ตามพระพุทธประสงค์ก็มีอยู่อย่างนั้น; เราก็ ช่วยกันสนองพระพุทธประสงก์ คือช่วยกันทำให้มนุษย์ มนุษยชาติ ไม่ใช่ผม ไม่ใช่คุณ ก็อทั้งหมกที่เป็นมนุษย์นี่ ให้ได้รับประโยชน์ ให้มีความสนใจขึ้นอย่างถูกต้อง; คือการ ช่วยกันและกันให้เข้าใจอย่างถูกต้อง มันก็ต้องทำไปเรื่อย ๆ; ถ้ามิฉะนั้นจะไม่เข้าไปสู่จุด ที่เป็นหัวใจของพุทธศาสนา; จะกลายเป็นเรื่องทำมาหากินตามธรรมดา แล้วก็ไปหลง ในประโยชน์ แล้วก็สูดพันอยู่ในประโยชน์ ก็ต้องเกิดการย้อแย่ง, เป็นการกระทำ ที่เป็นวิกฤตการณ์ทั้งหลาย.

เดี๋ยวนี้โลกกำลังจมอยู่ในวิกฤฑการณ์เหล่านี้ กลายเบ็นว่าเรื่องการเมือง เบ็น เรื่องทำให้โลกยิ่งยุ่ง. ที่จริงเรื่องการเมืองควรจะเป็นเรื่องทำให้บ้านเมืองสงบ เยือกเย็น เป็นสุข โดยอาศัยของจริงของแท้ คือพระธรรมนี้เป็นเครื่องช่วย. เดี๋ยวนี้ก็ไม่มีหวัง ที่จะเป็นเช่นนั้นได้ เราจึงมาเป็นกนเถื่อน เป็นแก๊งเถื่อน มาพูดกันแต่เรื่องอย่างนี้ที่นี่. ขอให้มองเห็นเจตนาของผมอย่างนี้ แล้วก็พยายามทำความเข้าใจ ทุกกำ หรือทุกประโยก ที่ได้พูดไป. ถ้าไม่เข้าใจขอให้ถาม ถามได้โดยไม่ต้องเกรงใจ นี่จึงบอกให้ถาม, ถ้ายัง ไม่เข้าใจส่วนไหนก็ถามได้ แต่ต้องอยู่ในประเด็นนี้ : ประเด็นคือว่า มนุษย์ยังมีบัญหา ที่ติดจมอยู่ในกองทุกข์ จะขึ้นมาได้อย่างไร. ถ้าใครมีบัญหาก็ถาม ถ้าไม่มีก็จะได้บีด โรงเรียน.

(ถาม) อยากจะเรียนถามว่า สภาพของร่างกายของคนเรา ซึ่งคนนั้นอาจจะไม่ สมบูรณ์เท่าเทียมกัน; แต่อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า จะมีทางที่เท่าเทียมกัน หรือยุติธรรม ไหม ในการที่จะได้รับสิ่งที่สูงสุด ดังที่ท่านอาจารย์ได้พูดมาในวันนี้ ? ผมมากิจดูแล้วผมว่า ผู้ที่ เสียเปรียบในด้านร่างกาย อาจจะส่วนประสาทบางประการนั้นพิการไป ทำให้ไม่ได้กิดถึงคุณค่า ของพวกบัจจัยต่าง ๆ ไม่ได้เข้าไปร่วมในทางโลกนั้น. แต่ว่าทีนี้ ถ้าจิตใจของบุคกลผู้ที่พิการ ในทางนั้น ยังอยู่ในสภาพที่ถีอยู่, ถ้ามีกวามเพียรในการที่จะได้ต้องการสิ่งที่ดีที่สุดที่อาจารย์ว่านั้น จะไปได้เร็วกว่าคนที่มีร่างกายปกติอย่างเช่นเรา ๆ หรือไม่ ? อยากจะเรียนถามให้อาจารย์ช่วย ชี้แจงก้วย.

(ตอบ) นี้เป็นกำถามที่เป็นข้อเท็จจริง หรือเป็น practical อยู่มาก ว่ากนใน โลกมีภาวะหรือสถานะทางกาย ทางจิตไม่เท่ากัน โง่ ฉลาดก็มี หรือกรึ่ง ๆ กลาง ๆ ไม่ สมประกอบก็มี; เมื่อหลักส่วนใหญ่สำหรับมนุษย์ มันวางรูปโกรงไว้อย่างนี้ ว่าไป อย่างนี้ ถึงที่สุดอย่างนี้ นี้กนที่มีกายหรือจิตไม่สมประกอบนั้นจะไปได้อย่างไร.

ข้อนี้เป็นสิ่งที่ต้องยอมรับอย่างแน่นอน ว่า คน เราไม่เท่ากัน โดยทาง ร่างกาย โดยทาง จิตใจ ทาง สติบั้ญญา ก็ไม่เท่ากัน เพราะฉะนั้น ทำอะไรเหมือน ๆ กันไม่ได้ แล้วก็ไม่ควรจะทวงสิทธิ์อะไร ให้เหมือนกันเสียทีเดียว. นี้ก็ดูว่า คนพวกไหน จะเหมาะสำหรับใช้วิธีการอันไหน เพื่อจุดหมายปลายทางด้วยกัน นี่มีอยู่ ๒ แง่ : –

ถ้าเขา **ไม่มีสติบัญญา** เขาเป็นกนธรรมกาสามัญ อย่างที่เรียกว่าไม่ถึงขนาก จะมีปัญญา ก็**ต้องอาสัยวิธีการอย่างอื่น** เช่นการเชื้อเป็นต้น ซึ่งมีหลายศาสนาที่ใช้ กวามเชื้อ โดยใช้กวามเชื้อว่า "เราจงทั้งจิตอย่างนี้ เธอจงมีอุบายอย่างนี้". แต่เขาไม่ บอกว่าเป็นอุบายอย่างนี้ เขาบอกให้ไม่เห็นแก่ตัว ให้อุทิศเพื่อผู้อื่น, หรือให้ดีกว่านั้น ก็กือตามกำสังของพระเจ้า. พระเจ้าสูงสุดอยู่ที่ไหน ก็อย่าไปถามกันเลย แต่ว่ามีพระเจ้า แล้วก็มีพระเจ้าต้องการให้เราทำอย่างนั้น คือไม่เห็นแก่ตัว ให้เห็นแก่ผู้อื่น. อย่างนี้ ก็เป็นการบ้องกันที่จะไม่ให้เกิดกวามรู้สึกประเภทที่เห็นแก่ตัว เหนียวแน่น สะสม หวงแหน มีกวามโลภ ความโกรธ ความหลง ก็ช่วยให้มีจิตใจไปทางเดียวกันได้เหมือนกัน แต่ ไม่เหมือนกันดิก ไม่ได้ระกับเดียวกัน; ซึ่งในพุทธศาสนาเราก็มีบัญหาอย่างนี้ คือพุทธ บริษัทส่วนมาก ไม่มีบัญญาจะเข้าใจเรื่องนี้.

เรื่องที่กำลังพู**กนี้ เขามีไว้ สำหรับระดับที่มีบัญญา** อย่างคีก็บัญญาชน นั้นแหละ แต่เป็นบัญญาชน**ในรูปแบบของศาสนา.** คนโดยมากนี้ที่เป็นบัญญาชน เขาก็มีเรื่องศรัทธา ให้ทำบุญ ให้ให้ทาน ด้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ ให้เสียสละอย่างบริสุทธิ์ กือทำลายตัวกู; ทำลายของกูไปเรื่อย ๆ ก็มาถึงระดับที่จิตใจเกลี้ยงเกลาไปจากกวาม ยึกมั่นถือมั่นได้เหมือนกัน.

ข้อนี้แหละผมก็มองเห็นแล้วว่าเลิกไม่ได้ ระบบ หรือ วิธี ที่มีไว้ จะต้องมีไว้ สำหรับคนธรรมดาสามัญ ทั่วไป ก็ต้องมีไว้; นี้ก็ต้องเชื่ออะไรไปตามเรื่อง และทำไป ตามความเชื่อ แต่บัญญาก็มีขึ้นทุกคราวที่ทำ. ฉะนั้นเราก็ไม่เลิกเรื่องนรก เรื่องสวรรก์; เรื่องนี้ไม่ต้องเลิกเก็บเอาไว้สำหรับผู้ที่จะต้องเดินมาตามทางนี้.

ถ้าชั้นบัญญา อย่างนี้เราพูกเรื่องนรก สวรรค์กัน ในแบบอื่นหรือรูปอื่น; ไม่พูกในแบบที่เขาได้กล่าวไว้ สำหรับคนธรรมกาสามัญ ที่มีสติบัญญาน้อย.

ถ้าบางกนเขาเกิกเชื่อยาก แล้วบัญญาก็ไม่มี ก็สอน**ให้ทุดลองดูด้วยความ** พากเพียร ทางจิตนี้ ทำสมาธิทำอะไร เอาจริงเอาจังไปสักขั้นตอนหนึ่ง แล้วจะพบว่า อย่างนี้กีกว่าสบายกี เขาก็เอาไปตามรูปนั้นก็ได้.

หลักการปฏิบัติจึงแบ่งออกเป็น ๓ ชนิดว่า : เอาตัวรอดด้วยสรัทธา ความเชื่อ, เอาตัวรอดก้วย วิริยะ ความแข็งขันในการใช้ความเพียร, แล้วก็เอาตัวรอดด้วย บัญญา. กวรจะรู้เสียด้วยว่า เดี๋ยวนี้ เราดำลังพูดถึงวิธีการ หรือหลักการ บองบุลลล พี่จะเอาตวัรอดด้วยบัญญา ซึ่งกวรจะใช้กำว่า บัญญาชนในพุทธศาสนา พอจะเข้าใจ เรื่องนี้ได้ และปฏิบัติเรื่องนี้ได้; ส่วนเรื่องศรัทธานั้นเอาไว้ให้ กุณย่ากุณยาย ชาวบ้าน ทั่ว ๆ ไป. เรื่องวิริยะก็ให้ผู้ที่สนใจจะทำกวามเพียรทางจิต เป็นมุนีบำเพ็ญตบะโยกะ อะไรไป. อย่างที่พูดนี้เป็นเรื่องบัญญา สำหรับบัญญาชน ไม่รุนแรงในทางเชื่อและ ไม่รุนแรง ในทางวิริยะแบบนั้น; แต่ให้ทำให้ถูกต้องในทางของบัญญา แล้วก็มีอะไร ตามมาเอง ลากหางมาเอง มีกวามเชื่อตัวเอง มีอะไรไปตามลำคับ.

ทีนี้เรา **ไม่อาจจะทำให้ทุกคนเหมือนกันได้** ในทางสติบัญญา หรือกวามเชื่อ หรืออะไรก็ตาม; ฉะนั้น **ก็มีส่วนปลีก**ย่อย แยกออกไปอีกเบ็นชั้น ๆ ๆ : ชั้นบัญญา ก็มีหลายชั้น, ชั้นศรัทธาก็มีหลายชั้น, ชั้นกำลังจิตสูงก็มีหลายชั้น ไม่มีบัญหาอะไร. บัญหามีแต่ว่าเอาตัวเราก่อน, ตัวเองก่อนนี้ จะใช้วิธีใก จะทำอย่างไร. จะกูทีเบ็น หลักบรมโบราณก่อนพุทธกาลก็ได้ ว่าทางของการปฏิบัติจะสำเร็จได้ กระทั่งจะเป็น พระพุทธเจ้าไก้ ก็มีวิธี : มีศรัทธา มีวิริยะ มีบัญญา. บางองก์ **ยิ่งค้วยสรัทธา** บางองก์ **ยิ่งค้วยวิริยะ** บางองก์ **ธิ่งค้วยบัญญา**; แต่ไม่ใช่มีแต่อย่างเดียว, อย่าเข้าใจ ว่ามีอย่างเดียว; เขามีอย่างใดอย่างหนึ่งออกหน้า, ถึงแม้ไม่เป็นพระพุทธเจ้าเป็นเพียง กนธรรมกาสามัญ **จะกับทุกข์ได้อ**ย่างกนธรรมดาสามัญมันก็ยิ่งง่ายเข้ามา ต่ำเข้ามา.

นี่เขาว่า แม้จะเป็นพระพุทธเจ้า ท่านก็ยิ่งหย่อนกันด้วยกุณธรรม ๓ ข้อนี้ : ศรัทธา วิริยะ ปัญญา. แม้ไม่ใช่เรื่องในบาลี พระพุทธวจนะโดยตรงก็มีเหตุผล ; แล้วเรื่องนั้นก็ยังได้กล่าวต่อไปอีกว่า พระพุทธเจ้าพระองค์นี้ คือพระศาสดาที่เรากำลัง ถือวจนะอยู่นี้ เป็นผู้ยิ่งด้วยบัญญา. อาจจะมีพระพุทธเจ้าองก์อื่น เป็นผู้ยิ่งด้วยศรัทธา หรือยิ่งด้วยวิริยะ. เขายอมรับว่า พระพุทธเจ้านี้มากมายด้วยกัน.

#### โมกขธรรมประยุกท์

– മെ –

๑๖ เมษายน ๒๕๑๙

# สิ่งที่เรียกว่า "คุณ" (ต่อ)

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในขุดโมกขธรรมประยุกต์ เบ็นครั้งที่ ๑๐ นี้ จะได้พูดโดยหัวข้อว่าพูดถึงสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" กันอีกสักครั้งหนึ่งเถิด.

*เราจะพูดกันถึงเรื่องสิ่งที่เรียกว่าคุณ* อย่างที่ได้กล่าวมาแล้ว ในการ บรรยายครั้งที่แล้วมานี้ มาพูดอีก เพื่อให้เข้าใจถูกต้อง หรือว่าสมบูรณ์ยิ่งขึ้น เพราะว่าเป็นสิ่งที่เข้าใจได้ยาก ในเมื่อมีสิ่งที่บิดบงั หรือทำให้สับสนกันอยู่ ในการพูดจานี้อย่างหนาแน่น ฉะนั้น จึงเข้าใจยาก จึงต้องขยันพูดกันหน่อย. ในกรั้งที่แล้วก็ได้พูดว่า เราก็ ติดตรวนของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" หรือว่า ทิกเรือนจำ, เป็นการกักขังในวงกว้างของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ". นี่คงจะยังไม่เป็นพื่ เข้าใจกันอย่างขัดเจนนัก.

พิจารณาดูว่า มนุษย์เมื่อติดกรงขัง แล้วจะออกได้อย่างไร การที่พูกว่า มนุษย์นุกคนติกกรงขัง หรือว่าติกตรวนของตนเอง อยู่ด้วย สิ่งที่เรียกว่า "กุณ" หรือสิ่งที่ตนเข้าใจว่า มันกีวิเศษอยู่ในชีวิตของตน ชีวิต จึงเลย กลายเป็นโซ่ตรวน หรือกรงขังขึ้นมาเสียเอง; นี้กงเป็นที่เข้าใจได้ยากหน่อย สำหรับ ผู้ที่ยังเยาว์วัย หรือผ่านชีวิตมาไม่มาก, แต่ก็ต้องพูก อย่างน้อยก็พอจะให้มองเห็นว่า ชีวิต กำลังทิกตรวนอยู่ แม้ว่ายังหลุกออกไปไม่ได้. ผมก็เชื่อว่า การพูดเพียงครั้งสองครั้งนี้ ก็ไม่ทำให้ใครหลุดออกไป จากโซ่ตรวนนี้ได้ อย่างมากก็เพียงแต่ว่า จะให้รู้ หรือมอง เห็นว่า บากำลังติดตรวนอยู่.

ชีวิต หรือ จิตใจ หรือดวงวิญญาณอะไรก็ตาม มัน **ดูกกักบัง** อยู่ในกรงขังนี้ เห็นแต่เพียงเท่านี้ก็ยังดี; ถ้าเห็นมากพอในสิ่งเดียวนี้ จะเห็นกรบหมดไปถึง การหลุด ออกไป หรือวิธีที่จะให้หลุดออกไปด้วยก็ได้.

ขอให้นึกถึงหัวข้อ ที่เราใช้ในการบรรยายนี้ ครั้งนี้ไว้เสมอ ว่าเรากำลังพูด กันถึงซึ่งที่เรียกว่า "โมกขธรรมประยุกท์" หรือประยุศต์ แล้วแต่จะชอบคำไหน คือ จะ เอาโมกขธรรมมาใช้ให้เป็นประโยชน์ให้ได้ และโมกขธรรมนั้นเป็นสิ่งสูงสุด คือ ทำให้หลุดรอด ทำให้บรรลุนิพพาน. นี้เขาเรียกว่า "โมกขธรรม" เป็นที่ปรารถนาของ กนที่เห็นว่า รสอร่อยทั้งหลายในโลกนี้ ทุกชนิดนั้น เป็นของหลอกเล่น หรือมายา ไร้สาระ จึงหวังที่จะพบโมกขธรรม คือ พันไป จากสิ่งเหล่านี้.

เรื่องนี้ถ้าเขาดูกันเผิน ๆ เขาก็หาว่าผมเป็นกนบ้าตามเกย กือเอาสิ่งที่ไม่ เหมาะสมแก่พวกกุณมาพูด หรือเขาก็จะประชดประชันว่า *"ป้อนข้าวคำโตเกินไปกว่า*  *ปากของเด็ก* อย่างนี้เป็นต้น. แต่ขอให้ถือว่า ผมไม่ไก้ดูถูกพวกกุณว่า เป็นเด็ก, ไม่ได้ดูถูกพวกกุณว่าจะรับสิ่งเหล่านี้ไม่ได้เสียเลย, จึงพูดเรื่องนี้; หรือว่า **ถ้าไม่พูด** เรื่องนี้ **ก็ไม่มีอะไรที่จะเป็นขึ้นดีส่วนที่ดีบองพระพุทธศาสนา** ซึ่งมีแต่เรื่อง โมกขธรรมทั้งนั้น. ถึงอย่างไรก็ต้องพูดกันพอสมควร ว่าควรจะพูดกันในแง่ไหน อย่างไร เท่าไร จึงขอให้พั่งต่อไปถึงเรื่องโมกขธรรมประยุกต์.

## ทบทวน เรื่อง ความหมายของภาษา

ในกรั้งที่แล้วมา ได้พูดว่า *"ต้องได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้"*, แล้วก็พูดพอเป็นเก้าโกรงว่า คือได้สิ่งที่ทำให้มนุษย์ *อยู่เหนืออำนาจของสิ่งที่เรียกว่าคุณ*, หรือหลุดพ้นไปจากอำนาจอิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" หรือว่า ถ้ามองดูในฐานะเป็น ผล ก็คือว่า เป็นผู้มีปรกติเฉยอยู่ได้ ในสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" ทุก ๆ ชนิด. ไม่มีคุณ ชนิดไหนมาบีบคั้นได้ คือมาบีบคั้น หรือมาล่อหลอก ให้ชอบใจก็ไม่ได้ หรือให้โกรธ ให้เกลียก ให้ไม่ชอบใจก็ไม่ได้เหมือนกัน มันจึงเฉย หรือเป็นปรกติอยู่ แล้วรู้ว่า กวร จะทำอะไรก็ทำ; หรือว่า จะต้องใช้ จะต้องเกี่ยวข้องกับสิ่งที่มีคุณเหล่านั้นในลักษณะ เช่นไร ก็เกี่ยวข้องแต่ในลักษณะที่ถูกต้องเช่นนั้น ชีวิตของเขาก็จะเป็นชีวิตที่ปราศจาก ทุกข์โกยประการทั้งปวง หรือจะพูตว่า มีความสะอาด สว่าง สงบ ก็ได้.

ถ้าพูดกันให้เจาะจงเพียงอย่างเดียว ก็คือว่า มีความสงบเย็น ปราสจาก ความหุกบ้อนตลอดชีวิต เรียกว่า ไม่เสียทีที่เกิดมา ได้พบกับสิ่งนี้ ในฐานะเป็นสิ่ง ที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้.

ทีนี้ ก็มองเห็นว่า สิ่งที่เรียกว่า "คุณ" นั้น **ยังเบ้าใจย**าก จะพูดกรั้งเดียว ไม่พอ จึงพูดอีกกรั้งหนึ่ง แล้วผู้พังก็ต้องทบทวนกำพูดที่พูดถึงสิ่งที่เรียกว่า "กุณ" ใน กรั้งที่แล้ว ๆ มาให้ติดต่อกัน : จะ **ต้องนึกถึง** ข้อเท็จจริงอันหนึ่ง ก็อ ความกำกวม กิ้นรน กลับกลอก เปลี่ยนแปลง **บองภาษาพี่พูด.** กำนี้ก็เป็นกำต่างประเทศ ก็อเป็นกำภาษา ของประเทศอินเดีย เป็นภาษาบาลี ภาษาสันสกฤท ก็เรียกว่า "กุณ", มาเป็นภาษาไทย ก็ยังเรียกว่า "กุณ" อยู่ แต่ความหมายมันสับสน. และมีความหมายสับสนมาตั้งแต่กรั้งที่ ยังอยู่ในประเทศอินเดียนั้นแหละ.

การที่กำ ๆ หนึ่ง คำพูล กำเดียวมี ความหมายหลายชั้น หลายระดับ บางที มีลักษณะแสดงกวามทรงกันข้ามเสียก็มี. ภาษาชาวบ้าน ทั่วไป ก็ใช้กวามหมาย อย่างหนึ่ง, ภาษานักปราชญ์ ผู้รู้ในด้านลึก ทางจิต ทางวิญญาณ ก็ใช้กำ ๆ เดียวกัน ในกวามหมายอีกกวามหมายหนึ่ง. กำชนิดนี้มีมาก โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็คือกำว่า "กุณ" นี้ด้วยกำหนึ่ง.

มองท่อไปถึงกำว่า "ประโยชน์" แล้วท่อไปถึงกำอะไรท่าง ๆ ที่เนื่องกัน ซึ่งเขาปรารถนากันนัก โดยเฉพาะอย่างยิ่งเช่น กำว่า "สวรรค์" เราก็ไม่ต้องรู้ว่า โดย แท้จริง สวรรค์นั้นเป็นอย่างไร; ก็เมื่อเขาสมมุติเอาไว้ว่า เป็นที่ให้กวามสุข ความ พอใจ สนุกสนาน เพลิดเพลิน เอร็ดอร่อย สะควก สมบูรณ์ทุกอย่างว่าเป็นสวรรค์ อย่างนี้; ก็พอใจในสิ่งที่เรียกว่าสวรรค์ ก็มองสวรรค์กันแต่ในด้านนี้ ก็เลย *เห่อสวรรค์* ก*ันใหญ่* จะทำบุญอะไรกันสักนิด ก็ได้ไปสวรรค์.

แม้พวกกุณนี้ก็คงชอบสวรรค์ อย่าไปโทษกุณย่า กุณยาย กุณอะไรแก่ ๆ เลย กนหนุ่ม ๆ อย่างกุณก็ต้องชอบ หรือต้องรัก ต้องหลง สิ่งที่เรียกว่าสวรรค์ ในกวามหมาย อย่างนี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งคือ กามารมณ์ที่สมบูรณ์ กวามหมายของสวรรค์ก็มีเท่านั้น.

ทีนี้มาดูถึงทัวหนังสือ คำว่า "*สวรรก็*" ในภาษาไทย หรือ *สคุค* ในภาษาบาลี หรือ สวรุค ในภาษาสันสกฤท. คำนี้คำเดียวกันแปลว่า *เกี่ยว* หรือ *เกี่ยวข้อง* หรือ *เกาะเกี่ยว*; สิ่งใคที่เกาะเกี่ยวหัวใจของคนที่สุด สิ่งนั้นเราเรียกว่า สวรรค์ มันก็ ไม่มีอะไรมากไปกว่ากามารมณ์. เมื่อมองดูในก้านหนึ่งก็สวยงาม สนุกสนาน เอร็ดอร่อย ก็หลงใหลไป. ถ้ามองดูอีกก้านหนึ่ง ซึ่งเป็น ค้านของความจริง มันก็เป็นเครื่อง เกาะเกี๋ยว เหมือนเชิงหนาม เข้าไปแล้วออกไม่ได้, เข้าไปด้วยความโง่ ความผลุนผลัน กวามทะเยอทะยานอยาก เข้าไปแล้วออกมาไม่ได้. ให้มองเห็นภาพพจน์ของซึ่งที่เรียกว่า สวรรค์อย่างนั้น ซึ่งเป็นความจริง แล้วเขาก็พูดตามความจริงว่า สวรรค์ คือ เกี๋ยวหัวใจ ไว้มากที่สุด.

นี้เป็นทั่วอย่างของ **ความกลับกลอกของภาษา ;** คำ ๆ หนึ่งมีความกลับ กลอกอย่างนี้ : ดูด้านนี้มันน่าชื่นใจ ดูอีกด้านหนึ่ง ก็น่าส**ั**นหัว.

ที่นี้มาถึงกำว่า "ประโยชน์" อย่างที่กล่าวแล้วเมื่อวานนี้ ก็แปลว่า **ผูกพัน** อย่างรอบด้าน ผูกมัดอย่างรอบด้านนั้นแหละคือประโยชน์; จะเป็นประโยชน์ชนิด ไหนก็ตาม ถ้ายังเรียกว่า ประโยชน์อยู่ละก็ มันมีความผูกพันอย่างนี้ทั้งนั้น เพราะตัว หนังสือแปลว่าผูกพัน. ที่นี้จะไปยืมมาใช้แก่ *พระนิพพาน* ว่า *เป็นประโยชน์สูงสุด* อย่างนี้จะต้องเอาคำชาวบ้านไปใช้ แก่สิ่งที่อยู่เหนือความหมายของชาวบ้าน เช่น ยืมกำ ว่าสุข หรือความสุข ไปใช้แก่พระนิพพาน; อย่างนี้ก็**เป็นเรื่องโฆษณา** ชวนเชื่อ ให้กนสนใจในเรื่องนิพพาน. โดยที่แท้แล้ว นิพพานอยู่เหนือความหมายของคำว่าสุข เหนือความหมายของคำว่า พุกข์ เพราะอยู่เหนือสุขเหนือทุกข์.

มาถึงกำว่า "คุณ" ซึ่งละเอียก และลึกซึ้งลงไปอีก นั้นหมายถึง คุณล่า หรือ คุณสมบัติ หรือกวามหมาย : ไม่ใช่กวามหมายทางภาษา กวามหมายทางกุณก่า กำว่า "กุณ" กือซึ่งนี้. ทุกสิ่งมันมีกุณก่า มีกุณสมบัติ มีกวามหมายในทางกุณก่า มีกุณ สมบัติ มีกวามหมายในทางกุณก่า แล้วก็เรียกกันสั้น ๆ ในภาษาศาสนา หรือภาษาปรัชญา ในประเทศอินเกียว่า "กุณ".

พอมาเป็นภาษาไทย ก็ยังใช้กำว่า "กุณ" แล้วกวามหมายก็แยกเป็นว่า กวาม หมาย ภาษาชาวบ้าน ้ก็มี คุณ มีประโยชน์; ถ้าเป็นภาษาผู้รู้ ภาษาพระอริยเจ้า กำว่า คุณ ก็คือเครื่อง หรือ สิ่งพี่ผูกพันให้คนหลงติดอยู่ สำหรับที่จะเป็นสุข หรือจะ เป็นทุกข์ สำหรับจะดีไจ หรือสำหรับจะเสียไจ.

**คุณค่า** อย่างหนึ่งของ "คุณ" ก็มีสำหรับ **ให้รักให้พอใจ**, กุณค่าอีก อย่างหนึ่งของมัน ก็ทำ**ให้เกลียดบัง** หรือไม่พอใจ; นี้เป็นสิ่งเดียวกันก็ได้. มันมี กุณก่าหลายทิศทาง หลายแง่หลายมุม : ในแง่หนึ่งก็น่ารัก ในแง่หนึ่งก็น่าเกลียด ใน แง่หนึ่งก็เป็นอันตราย หรือขบกัดเอา. ถ้าว่า จิตใจของผู้ใดอยู่เหนืออิทธิพลของกำว่าคุณ ของสิ่งที่เรียกว่าคุณ นั้นแหละคือจิตที่หลุดพ้นเป็นอิสระ.

### รู้จุก "อิสรภาพ" กันให้ถูกต้อง

ตรงนี้ขอแทรกพูดกันถึงเรื่อง อิสระเสรี อะไรสักหน่อย เป็นเรื่องที่ควรจะ นึกถึง ว่าสมัยนี้ ในโลกนี้ กนเขา หายใจเป็นอิสรภาพ เสรีภาพ กันอย่างเป็นบ้า เป็นหลัง; แล้วก็หารู้ไม่ว่า นั้นแหละ ดือความมุดหวัลงไปอยู่ภายใต้ความไม่มี อิสรภาพ คือไป หลงอยู่ในอิทธิพล หรือความหมายของคำว่า "คุณ" ที่มีอยู่ในคำว่า อิสรภาพ หรือเสรีภาพก็ตามใจ, แล้วก็หลงในคุณของมัน แล้วก็บูชามัน แล้วก็เลย เป็นเรื่องเล่นตลก คือบูชาอิสรภาพ เสรีภาพโดยไม่รู้สึกตัว; ว่าที่แท้นั้นเป็นการจมลง ไปในการ สูญเสียอิสรภาพในทางจิตทางวิญญาณ อีกแบบหนึ่ง.

แม้อย่างต่ำ ๆ ที่เขาว่า เขาจะ มีอิสรภาพ เสรีภาพ ในการได้ ในการหา
 ในการมี การกิน การใช้ ในระหว่างเพื่อนมนุษย์ ๆ ด้วยกัน ในทางสังกม ก็มี
 เสรีภาพ; แต่ในทางวิญญาณ เขาถูกกักกันทรมานมีความสูญเสียเสรีภาพ คือให้
 กิเลสบี่คอ. ไปแสวงหาเหยือของกิเลส หรือกำลังบริโภคใช้สอยสิ่งเหล่านั้นอยู่ ก็
 บริโภคใช้สอยอยู่ด้วยกิเลส เป็นความสูญเสียอิสรภาพ หมดสิ้นเลยไม่มีอะไรเหลือ;
 แล้วก็ไปหลงเพื่อว่า เรามีอิสรภาพ เสรีภาพทางสังคม ทางการเมือง ทางอะไรต่าง ๆ
 ซึ่งไม่มีวันจะได้ ไม่มีวันจะจบ เพราะหลงใหลในเสรีภาพด้วยความไม่รู้ หลับหูหลับตา.

ถ้าว่า กนเรารู้เรื่องนี้ ทำตัวให้เป็นอิสระจากกิเลส ที่ไปหลงใน "กุณ" ท่าง ๆ เสียก่อน จิตนี้เป็นอิสระ นั่นแหละเขา จะมีเสรีภาพ ขึ้นมาทันกวัน; ไม่มี อะไรมาทำให้รู้สึกว่า เสียเสรีภาพ เพราะไม่ไปหลงใน "กุณ" ที่เขาบัญญัติกันขึ้น หรือ ว่ายึกถือกันอยู่อย่างนั้นอย่างนี้.

ถ้ามนุษย์ รู้จัก สิ่งที่เรียกว่า "คุณ" แล้วก็ ไม่ตกอยู่ ใต้ความกดขึ้บีบคั้น ของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" แล้วก็มีอิสระเสรีภาพจากสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" โดยแท้จริงแล้ว ก็จะอยู่กันเป็นสุบ; แล้วจะไม่มีการยื้อแย่งเสรีภาพอิสรภาพอะไร อย่างที่กำลังยื้อแย่ง กันอยู่อย่างนี้. เดี๋ยวนี้ เวลานี้ ด้วยความหลับหูหลับตา; แล้วก็ไม่เคยได้เสรีภาพ เพราะว่ายื้อแย่งกันด้วยจิตที่โง่เขลา ไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่าอิสรภาพ หรือเสรีภาพ.

ตัวเป็นผู้ **ไม่มือสรภาพ** ไม่มีเสรีภาพ อยู่ในตัวเอง **ก็ยังไม่รู้จัก**; ไปรู้จัก แต่ของผิว ๆ ข้างนอก เป็นเรื่องทางวัตถุ เป็นเรื่องทางสังกม ซึ่งเอาวัตถุเป็นหลัก อย่างนี้ โลกมันจึงยุ่ง และไม่มีเสรีภาพ.

ถ้าทุกกนจะสนใจสิ่งนี้ กือสนใจเรื่องทางศาสนากัน เท่านั้นเอง ไม่ว่า ศาสนาไหน; ศาสนา หรือ **หลักศาสนาจะนำจิตใจไปสู่ความเป็นอิสระ** หรือ **เสรีภาพ** จากวัตถุต่าง ๆ หรือจากโลกิยธรรมต่าง ๆ ในโลกนี้ ให้เป็นจิตที่หลุดพันออก ไปได้. แม้บางศาสนาจะใช้คำว่า "ไปอยู่กับพระเจ้า" หลุดจากโลกนี้แล้วไปอยู่กับ พระเจ้า ก็อย่าได้เข้าใจไปว่า ไปสูญเสียอิสรภาพ เป็นทาสของพระเจ้าไปเสียอีก; กิด อย่างนั้นแหละ คือไม่เข้าใจคำว่า "พระเจ้า".

**ด้าไปอยู่กับพระเจ้าอย่างถูกต้องความหมาย** แท้จริงแล้ว ก็คือ **จิตที่เป็น** อิสระ มีเสรีภาพโดยสมบูรณ์. พระเจ้าก็เป็นคำแทนชื่อของเสรีภาพ หรืออิสรภาพได้ ; แต่ทีนี้มันเข้าใจยาก หรือสอนกันผิด ๆ ก็สุดแท้ ก็กลายเป็นการถูกกักขังอยู่. อีกอย่างหนึ่ง ว่า ไปอยู่ใต้อำนาจของพระเจ้าแล้ว พระเจ้าจะบีบกั้นให้ทำอย่างนั้นอย่างนี้ ทำพิธีรีตอง ท่าง ๆ จนมีผู้เก็บมาล้อ, แล้ว*นักล้อตัวยงที่สุดในเรื่องนี้ก็คือ โอมาคัยยัม*.

ลองไปอ่าน คำโคลงของโอมาคัยยัมดู จะมีบทล้อพระเจ้าอย่างนี้ตั้งแต่ต้น จนปลาย คือ พระเจ้าที่เอามาถือกันผิด ๆ กลายเป็นพระเจ้าที่สร้างกน บีบกั้นกน เล่นงานกน อะไรอยู่เรื่อย ๆ ไม่เป็นเสรีภาพ. แต่ถ้าเข้าใจพระเจ้าถูกต้องแล้ว จะมี ความหมายเป็นเสรีภาพ คือหลุดออกได้จากความหลอกลวงของสิ่งต่าง ๆ ในโลกนี้. ฉะนั้น ขอให้นึกถึง เสรีภาพ ในฐานะ เป็นสิ่งที่รอดออกไปได้จากอิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" ในที่นี้.

### พิจารณาในเรื่องคุณค่าแง่ต่าง ๆ

ทีนี้ เราย้อนกันกันถึงกำว่า "กุณ" อีกกรั้งหนึ่ง ว่า "กุณ" คือกุณก่า หรือ กวามหมายในทางกุณก่า เป็นกำกลาง ๆ แล้วแต่จะบัญญัติกัน ให้เป็นไปในทางกี หรือ ทางชั่ว แล้วแต่กวามรู้สึกของกน. แต่ถ้าเอาตามธรรมชาติ หรือโดยธรรมชาติแล้ว กำว่า "**ลุณ**" ในที่นี้เป็นกลาง แล้วแต่ว่าจะมองไปในแง่ไหน; เช่นวัตถุอย่างหนึ่งใน โลกนี้ ถ้าเรามองใน **แง่หนึ่งก็มีประโยชน์** ถ้าเรามองใน **อีกแง่หนึ่งก็เป็นโทษ** ก็มี : มองในแง่หนึ่งกินไม่ได้, แต่มองในแง่หนึ่งใช้ประโยชน์ได้; มองในอีกแง่หนึ่งกินไม่ได้ นั้นเพราะเป็นอันตราย. นี่มันขึ้นอยู่กับอื่น ๆ อีกหลายสัดหลายส่วน จนเราพูดได้ว่า สิ่ง ๆ เดียว วัตถุสิ่งเดียวนี้ มีกุณในหลายแง่หลายมุมของกวามหมายของมัน.

ยกตัวอย่างเช่น **น้ำกรด** เห็นกันได้ง่าย ๆ ว่า ถ้าเอาไปใช้สาดหน้ากัน มันก็ เป็นอันตราย แต่ถ้าเอาไป**ใบ้ประโยชน์** ในทางเกมีก็ได้ หรือว่า แม้ที่สุดแต่เอามาใช้ ดองผักกิน ก็ยังได้ ; เพราะฉะนั้น กำว่ากุณนั้น ยังไม่มีความหมายเป็นดีหรือเป็นชั่ว.

กำว่า "ฮา" ที่ปรุงขึ้น หรือว่ายาตามธรรมชาติก็ตาม มันเป็นยาพิษก็ได้, ในแง่หนึ่งมันเป็นยาพิษสำหรับกนอื่น, แต่เป็นยาสำหรับกน ๆ นี้ หรือเพียงแต่ใช้ให้ ผิดส่วนสัดเท่านั้น มันก็เป็นยาพิษได้. ฉะนั้น โดยเนื้อแท้ของมันยังไม่รู้ว่าเป็นอะไร คือว่ายังไม่รู้ว่าเป็นยา หรือว่า **เป็นอาพิษ** หรือว่า <mark>เป็นอาหาร.</mark>

กำว่า "อาหาร" ก็เหมือนกัน วัตถุอะไรที่ **เป็นอาหาร** นี้จะกลาย **เป็น** อันตรายก็ได้ เพียงแต่มันมีกุณสมบัติอย่างนี้, อย่างนี้ ๆ อยู่โดยธรรมชาติ. ที่เรียกว่า "กุณ" โดยธรรมชาตินั้น เป็นกวามหมายกลาง ๆ ยังไม่บัญญัติว่าดี ว่าชั่ว ว่าอะไรได้ แล้วแต่จะไปใช้ทำอะไรขึ้นมา.

ทีนี้ กำว่า "**คุณ**" อีกกวามหมายหนึ่ง ก็โดยสมมติหรือโดยบัญญัติ ตาม ที่มนุษย์สมมติ หรือบัญญัติขึ้น กวามรู้สึกของตน มันก็เลยเป็นกุณ หรือ **เป็นคุณสมบัติ** ที่หลอกลวงก็ได้ เพราะว่าทำไปตามกวามรู้สึกของมนุษย์เท่านั้น ไม่ใช่กวามจริงของ ธรรมชาติ.

เช่น เพชร เม็ดหนึ่งเป็นการ์บอนล้วน ๆ เป็นธรรมชาติ ไม่มีค่าอะไรสำหรับ ธรรมชาติ; แต่ สำหรับมนุษย์ ผู้โง่เบลานี้ มันมีค่ามาก ตามที่จะบัญญัติว่า มันมี ก่าอย่างไร ใช้แทนเงินตราอย่างไร หรืออะไรก็แล้วแต่. ถ้าสำหรับไก่ เพชรเม็ดหนึ่ง ก็ไม่มีกวามหมายอะไร อย่างที่เราเคยได้อ่านได้พั่งนิทานเรื่องไก่กับเพชรเม็ดหนึ่ง. นี้เรียก ว่า "คุณ" โดยการสมมติหรือบัญญัติ.

ระวังให้ดี "**คุณ**" ชนิดนี้แหละที่**เป็นบัญหา** คือ เป็นสิ่งที่เป็นอันตรายแก่ มนุษย์ผู้โง่เขลา, และถ้ามนุษย์จะโง่เขลา ก็คือโง่เขลาในเรื่องนี้ ไม่มีทางอื่น : โง่เขลา ในเรื่องก่า หรือกวามหมายอันแท้จริง หรืออันหลอกลวง ของสิ่งต่าง ๆ ในโลกนี้ กระทั่งโง่ที่สุด ก็คือโง่ในเรื่องกุณหรือก่าของสิ่งที่เรียกว่า ชีวิตของเขานั้นเอง เขาไม่รู้ว่า มันมีกุณมีก่าอย่างไร, แท้จริงอย่างไร, หลอกลวงอย่างไร.

ถ้าไป **อีกมั่นในคุณ** อันนี้เข้าแล้ว มันกลายเป็นของหนัก ขึ้นมาทันที ; ฉะนั้น การมีชีวิตกึกลายเป็นของหนัก, การต่อสู้ การอยากจะอยู่ อะไรก็กลายเป็น ของหนัก, นี่ก็กือจิตใจที่ไปหลงอยู่ในกุณ ถ้าไม่หลงมันก็ไม่หนัก แล้วก็ไม่ตายด้วย, แล้วก็ปฏิบัติสิ่งต่าง ๆ ได้ในลักษณะที่ไม่มีความทุกข์เลย.

**ผู้ที่ไม่หลงในสิ่งที่เรียกว่า "คุณ**" โดยเด็ดขาก ก็คือ พระอรทันต์ เท่านั้น นอกจากนั้นก็ยังมีการหลงอยู่ในคุณตามมากตามน้อย ที่มากที่สุดก็คือปุถุชนนี้ ที่น้อยลง ๆ ก็คือพระอริยเจ้าชั้นเริ่มต้น แล้วก็ใกล้ ๆ พระอรหันต์ขึ้นไป แล้วจะหลุดออกจากอำนาจ ของคุณ โดยประการทั้งปวง ก็มีแต่พระอรหันท์ ไม่หลงในกุณของสิ่งใด. กำว่า "กุณ" นี้ จะดูกันในแง่กว้างหน่อย : –

ด. ก็ว่าดูในแง่บองวัตถุ, กุณ หรือ ก่า หรือกวามหมายของวัตถุนั้น ๆ.

 ค. ก็อกุณหรือก่า ทางจิตใจ เช่น กวามรู้สึก : กวามรู้สึกเป็นสุข กวาม รู้สึกเป็นทุกข์ กวามรู้สึกที่เรารู้สึกกันได้ทุกอย่างในจิตใจนั้น มันก็มีก่า มีกุณ หรือมี กวามหมาย. เช่น กวามรู้สึกเป็นสุขนี้มีก่า หรือมีกวามหมายมาก.

๓. ดูต่อไปอีก ก็ เบ็นเรื่องบองสติบัญญา หรือของธรรม หรือของ พระธรรม ของสัจจะต่าง ๆ ซึ่งก็มีคุณ หรือมีก่าไปตามแบบของสิ่งนั้น. ตอนนี้แหละ ที่ต้องใช้ให้ถูกต้อง ใช้ได้ถูกต้องก็มีประโยชน์. ถ้าเบ็นชั้นอมตธรรม มนุษย์เข้าไป เกี่ยวข้องอย่างถูกต้อง มันก็คับทุกข์สิ้นเชิง.

### ดูในเรื่องทางวัตถุก่อน

วัทถุที่เรามีอยู่ เป็นเรื่องข้าว ปลา อาหาร เกรื่องนุ่งห่มใช้สอย หยุกยา สารพัก, แม้แต่สิ่งต่าง ๆ ที่มีเกลื่อนอยู่ในโลก แม้แต่ก้อนหินระกะอยู่แถวนี้ มันก็เป็น วัทถุด้วยกัน มีกุณ มีก่า มีความหมายในทางค่าในตัว ของมันเองตามธรรมชาติ นั้น ส่วนหนึ่ง มีคุณ มีค่า ตามพื้มนุษอ์หลง เข้าไปสมมติบัญญัติมัน ตามกวามรู้สึกของตน ๆ นี้อย่างหนึ่ง. อย่างหลังนี้มันเปลี่ยนก่าของอย่างแรก. อย่างแรกนั้นมันตรงไปตรงมาตาม เรื่องของธรรมชาติ. อย่างหลังนี้ **มนุษอ์เข้าไปเปลี่ยนค่า** ของมันในรูปไหม่ ตามความรู้สึก ตามความเข้าใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก**ี ตามกิเลสตัณหาของตน** จึงบัญญัติวัตถุนั้นวัตถุนี้ ให้มีก่าอย่างนั้นอย่างนี้ ซึ่งตามธรรมชาติแล้วมันไม่มีความหมายในทางที่จะดี หรือจะชั่ว. พอมนุษย์เข้าไปเกี่ยวข้องก้วยกิเลสตัณหา, สึ่งใดตรงกับกิเลสตัณหา ก็เรียกสิ่งนั้นว่าดี ตามภาษามนุษย์ภาษาชาวบ้าน ไม่ใช่ภาษาพระอริยเจ้า ซึ่งไม่หลงในกุณก่า.

มนุษย์นี้หลงในกุณก่า **ถูกใจกิเลสตัณหา ก็ว่าดี, ไม่ถูกใจก็ว่าช้ว**. กิเลส ทัณหาก็มีหลายชั้น ชั้นดีก็มี ชั้นที่เลวมากก็มี. แม้จะดีไปถึงอย่างไร เพียงไหน ถ้าไป **หลงในความดี** แล้ว **ก็จะต้องถูกตบหน้า ด้วยสิ่งที่เรียกว่า** คุณ หรือ ค่า นั่นเอง หลงในกวามสุขก็ถูกกวามสุขตบหน้า ไม่ต้องพูดถึงกวามทุกซ์ ซึ่งมันกัดอยู่เห็นชัด ๆ.

เราดู **วัตถุ** ด้วยสายทาอย่างนี้ ว่า มัน **มีคำอย่างไรอยู่ตามธรรมชาติ**, แล้วมัน มีคำอย่างไรอยู่ตามที่มนุษย์สมมติบัญญัติให้ ตามกาละ ตามสมัย ตามเทศะท้องถิ่น ท่าง ๆ มันไม่เหมือนกัน : ครั้งหนึ่ง ยุกหนึ่ง สมัยหนึ่ง เปลือกหอยก็เกยเป็นอาภรณ์ ที่มีค่าของมนุษย์, เดี๋ยวนี้ไม่มีโกรเอาเปลือกหอยมาแขวนกอในฐานะเป็นอาภรณ์ นอก จากกนบ้า. แต่ก็ไปหาเพชรพลอย ไข่มุกมาแขวนกอ; อย่างนี้ผมว่ายิ่งจะบ้ากว่าคนสมัยที่ เอาเปลือกหอยมาแขวนกอเสียอีก เพราะมันลำบากมากกว่า แล้วมันให้ความพอใจเท่ากัน. นี่ใครโง่กว่าใคร ลองกิดดู.

นี้รู้ไว้ เพื่อกันหลงลงไปในกวามหลอกลวงของสิ่งที่เรียกว่า "กุณ" ทางวัตถุ และเกี่ยวกับสมมติบัญญัติของมนุษย์ก้วย.

### ดู ทวง จิต ใจ

.เมื่อดูทางจิตใจ ก็อจิตที่มีกวามรู้สึกคิดนึกได้ หรือดูตัวจิตเองกันก่อนก็ได้ มันก็มีคุณค่ามีคุณสมบัติ ตามลักษณะของสิ่งที่เรียกว่า จิต หรือ มโน หรือ วิญญาณ

อะไร มันก็มีกุณก่าของมัน คือ มันทำหน้าที่ของมันได้ ก็เรียกว่ามันมีกุณก่า, นี้ก็ เหมือนกัน ถ้าจิตไป หลงในคุณด่าของจิต มันก็เริ่มผิดนั้นแหละ คือ จะเป็นตัวดู-ของดู หรือตัวตน อะไรขึ้นมาแล้ว.

ทีนี้ *ความรู้สึกที่เกิดแก่จิต* นี้มีมาก เรียกว่า*เจตสิก* ก็มีมาก จำแนกไม่ไหว. แก่สรุปแล้วก็คือว่า ดีใจ รัก หรือ *พอใจ* นี้อย่างหนึ่ง, แล้วก็เกลียด โกรธ *ไม่พอใจ* นี้อย่างหนึ่ง, แล้วก็*เฉย ๆ อยู่* ด้วยความโง่ ความไม่รู้อะไร นี้อย่างหนึ่ง; รวมเป็น สามอย่าง : ที**่มีคุณ อย่างหนึ่งวัก** ก็มีคุณทำให้เรารัก. **หื่น่าเกลียด** ก็มีคุณ มีค่า มีความหมาย ในทางที่จะทำให้เราเกลียด หรือต้องเกลียด หรือทนอยู่ไม่ได้. ลองนึกดู ถึงคนที่เราเกลียด หรือสิ่งที่เราเกลียด หรือเรื่องราวที่เราเกลียด เราก็ทนอยู่ไม่ได้ที่จะ เกลียด อีกทางหนึ่งก็**ทำให้เราโง** ต่อไป คือ เราไม่รู้ ไม่เข้าใจ ในเรื่องราวของมันเลย.

นี่ทางจิตใจ สิ่งที่เรียกว่า **คุณ น**ี้ ก็ **ครอบงำจิต** ให้เป็นเหมือนกับว่า **ถูกกัก บังอยู่ในความเป็นมายา** ในกุณก่าเหล่านั้น; กนเราจึงขึ้น ๆ ลง ๆ หัวเราะ ร้องไห้ กึใจ เสียใจ เป็นบ้าเป็นหลัง. พอได้สิ่งที่มีเกียรติมีอะไรหน่อย ก็ยกหูชูหางหรูหรา อวกกนอื่นทีเกียว อย่างนี้.

ทีนี้ พวกคนทั้งหลาย ที่มีความหลงในคุณก่าด้วยเหมือนกัน ก็เลยผสมโรง กันใหญ่ ยกย่องเชิดชูกันใหญ่, เป็นกนมีเกียรติหรูหราไปอีกคนหนึ่ง มีบริวารมากมาย ไปอีกทางหนึ่ง. นี้เป็นเรื่องในโลกที่เป็นอยู่จริง โดยรายละเอียดแล้วจำแนกไม่ไหว แต่โดยหัวข้อมีพอจำแนกได้อย่างนี้.

### ดูในทางสติปัญญา

ทีนี้ ดูไปถึงสิ่งที่ ๓ คือสติบัญญา วิชา ความรู้ หรือธรรมะ นี้ก็**มีคุณ** แต่กระเดียดไปในทาง **ที่จะช่วยให้รอดพัน ไ**ปจากความตกจมอยู่ในกุณชั้นเลว ๆ; นี้เรา

**ම**ාග අ

อยากจะใช้กำว่าพระคุณเข้าไป ให้มันดีหน่อย คุณ เฉย ๆ เป็นคุณก่าตามกวามหมาย ตามธรรมชาติ ไม่มีอะไรเป็นสมมติ.

ถ้าว่าเราจะมาสมมติสิ่ง หรือบุคคล หรืออะไรก็ตาม ที่มีคุณค่าสำหรับจะช่วย ให้เรารู้จักสิ่งที่เรียกว่าคุณ เราก็เลยได้รับประโยชน์จากการช่วย แล้วเราก็เลยเรียกสิ่งนั้น หรือบุคคลนั้น ว่าผู้มีพระคุณ และบางทีก็มีพระคุณอย่างใหญ่หลวง; เช่น พระพุทธ-เจ้านี้ เราก็ยอมเรียก ยอมรับว่า ผู้มีพระคุณ. แต่อย่าเอาไปปนกัน มันจะผิดจากคำว่า คุณ อย่างธรรมดา ๆ นี้.

พระพุทธเจ้า เป็นผู้ที่ รู้จักสิ่งที่เรียกว่าคุณ ทั้งหลายทั้งปวง แล้วก็ รู้จักโทษ กวามเลวทรามของมัน จึงหลุกพันออกมาเสีย, แล้ว อยู่เหนืออำนาจของสิ่งเหล่านี้ ก็หลุกพันจากกองทุกข์ เรียกว่า ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า แล้วท่านก็มาสอนผู้อื่นให้รู้จัก แต่สิ่งเหล่านี้อีก เพื่อจะหลุกพันเหมือนอย่างท่าน. นี่เพราะกุณชนิดนี้ไม่ใช่กุณอย่างนั้น มันเป็นสติปัญญา กวามรู้ กวามฉลาดสามารถ ที่จะทำกนไม่ให้หลงในสิ่งที่เรียกว่ากุณ ซึ่งหลงกันอยู่ทั้ว ๆ ไป.

ทีนี้ เราจะมองดูว่า พระศาสนาในแง่ของปริยัติธรรม พระปริยัติธรรมก็มี คุณ ปฏิบัติธรรมก็มีคุณ ปฏิเวธธรรมก็มีคุณ; แต่ว่าเล็งถึงระบบอันหนึ่ง ซึ่งเขาจัด เขาสร้าง เขาทำขึ้นมาด้วยความมุ่งหมายอย่างเดียว ที่จะกำจักอำนาจ หรือพิษโทษอัน ร้ายกาจ ของสิ่งที่เรียกว่าคุณ ตามธรรมดาสามัญ. ฉะนั้นกำว่าคุณในที่นี้ จึงมีความหมาย ถูกใช้ไปในทางที่ดี ทางมีประโยชน์ จนกว่าจะอยู่เหนือดี ขึ้นไปอีก.

แต่ อย่าลืมว่า ซึ่งเหล่านี้ เอาไปใช้ผิดก็ได้ เช่น ปริยัติธรรม นี้ เขาเอา
 ใช้หากิน ใช้หลอกลวงคนก็ได้ เพราะมันมีคุณก่าอย่างนั้น จึงเอาไปใช้หากินหลอกลวง
 คนก็ได้. ปฏิบัติธรรม ถ้าเล่นไม่ชื่อ ก็เป็นเครื่องมือสำหรับหลอกลวงคนให้นับถือ
 เป็นเรื่องหากินไปก็ได้ เพราะว่ามีคุณก่าที่กำลวมอย่อย่างนี้.

ถ้าเรามองกันด้วยความรู้สึกผิดชอบชั่วดี ก็**เลือกเอาแต่สิ่งที่จะแก้บัญหาได้** ก็จะไปพบแต่สิ่งที่มีกุณก่าในด้านดี สูงขึ้นไปเรื่อย ๆ จนถึงกำว่า **โมกบธรรม** ที่เรากำลัง พูดกันนี้ มันเป็นธรรมที่ **จะช่วยให้หลุดรอก** ออกไปได้ หรือว่า อมตธรรม ที่จะช่วย ให้อยู่เหนือกวามตาย ไม่มีกวามตายอีกต่อไป เป็นกวามรู้ที่มีกุณที่จะช่วยแก้โทษ หรือ กวามเลวทรามของกุณทั้งหลาย ที่ต่ำกว่านั้น ที่เป็นที่ตั้งแห่งกวามยึดถือ.

แต่ถึงอย่างไรก็จี พระพุทธเจ้า ท่านก็ไม่ตกอยู่ใต้อำนาจ ใต้ก่าของสิ่งที่
 เรียกว่า "คุณ". แม้แต่สิ่งที่เรียกว่า นิพพาน หรือสิ่งที่เรียกว่า อมตธรรม โมกขธรรม
 อะไรก็ตาม ท่านไม่ได้ยึดถือในสิ่งนั้นไม่ตกอยู่ภายใต้ความครอบงำทางกุณค่าของสิ่ง
 เหล่านั้น; ฉะนั้นจึงเรียกว่า ไม่มีความยึดถือโดยประการทั้งปวง : ไม่ยึดถือในความ
 เป็นพระพุทธเจ้าของท่านเอง ก็คือไม่ไปหลงในกุณอันนี้.

การไม่ยึดถือ นิพพาน โดยลวามเป็นตัวตน มีกุณก่าอะไร ก็ลือไม่ ตกอยู่ใต้อำนาจของกวามหมายของกำว่า "ดูณ" แม้ในสิ่งที่เรียกว่านิพพาน. นี่เป็น ชั้นสูงอย่างนี้ มันกีมีแนวเกินไปทางหนึ่ง กือทางที่จะหลุกรอกออกไปจากกุณ.

ถ้าเป็นเรื่องต่ำ ๆ ที่กำลังเล่นงานเราอยู่ ก็คือสิ่งที่เป็นอันตราย เมื่อไปโง่ ไปหลงในกุณของมัน แล้วก็เหมือนกับติดกุกติดตะรางอย่างที่ว่ามาแล้ว. แม้ที่สุดแต่สิ่ง ที่เรียกว่า **ความดี** หรือ **ความสุบ** ก็มีกุณของมัน แล้วมันก็ **จะทรมานจิตใจคนที่** ไปหลง ในกุณในก่าของมัน; แล้วมันก็ไม่ทำอะไรใกร ก็อไม่ทรมานใจใกร ถ้ากนนั้น เขาเป็นกนที่ไม่หลงอยู่ในกุณก่าของมัน.

นั้นเรียกว่า กุณของวัทถุ ทางวัทถุนี้ก็มี, กุณของนามธรรมทางจิตใจ ก่าของ จิตใจนี้ก็มี แล้วกุณของสติบัญญาที่เป็นธรรมะ เป็นสัจจะ ซึ่งสูงขึ้นไปนั้นก็มี; แท่ แล้วเป็นสิ่งที่ไม่กวรจะไปหลงยึดมั่นถือมั่นโดยกวามเป็นตัวตน อะไรก้วยกันทั้งนั้น ก็เลย กล่าวได้ว่า เกี่ยวนี้เป็นอิสระจากอิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่ากุณโดยประการทั้งปวง. ผมสรุปความให้สั้นที่สุด ง่ายแก่การจำไว้ สำหรับพวกคุณจะได้เอาไปกิดว่า ออกมาจากอิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่าคุณ เสียอย่างเดียวเท่านั้น ก็เป็นอันว่า หมดปั้ญหา, หรือว่าหลุดรอด หรือว่า อยู่เหนือความทุกข์ โดยประการทั้งปวง ให้ระวังสิ่งที่เรียก ว่า "คุณ".

ระวังสิ่งที่เรียกว่า คุณ หมายความว่าอย่าหลงเป็นทาสมัน ทีนี้ดูมาถึงตอนนี้แล้ว มันก็เป็นเรื่องที่อาจจะเกิดความเข้าใจผิด แล้วบางคน เขาแกล้งหาเรื่อง จะให้เป็นเรื่องเข้าใจผิด ว่าเอาเถอะถ้าอย่างนั้น เราก็ไม่ปรารถนาความดี ไม่พยายามที่จะทำอะไรที่มีคุณค่า; นี้ไปคิดดู. ที่ถูก เราก็ทำสิ่งที่จำเป็นจะต้องทำ ต้องมี ต้องใช้ ต้องกิน ให้ได้รับความสะควกสบาย ไม่มีความทุกข์นั้นได้; แต่โดยที่ไม่ต้อง ไปหลงเป็นทาส ในความหมายของคำว่า "คุณ" ว่าค่า.

เกี๋ยวนี้คุณเป็นนักเรียน เป็นนักศึกษา ก็ใช้การศึกษาในลักษณะที่ให้ถูกต้อง อย่ามุกหัวลงไปอยู่ใต้การบีบคั้นของ "ก่า" หรือของ "กุณ" ของสิ่งที่เรียกว่าการศึกษา; ซึ่งมันจะทำให้เป็นทุกข์ หรือเมื่อผิดหวังในเรื่องนั้น ๆ มากเข้า ก็จะถึงกับฆ่าตัวเองตาย, หรือไม่ถึงกับฆ่าตัวเองตาย ก็จะเป็นโรกประสาทเหมือนที่กำลังเป็นกันอยู่, หรือไม่อย่างนั้น ก็เป็นการทนทรมานอยู่ตลอดเวลา. เมื่อเราไปเกี่ยวข้องกับการศึกษา เรา ต้องรู้จักว่า มันมีคุณล่าอย่างไร และ "คุณ" ในแง่ ไทนเป็นโทษ.

ตรงนี้อาจจะพึ่งไม่ถูกอีกแล้ว เพราะภาษาธรรมคาเขาเอา คุณ กับ โทษ ไว้ใน ลักษณะที่ตรงกันข้าม. ที่จริงกำว่า โทษ นั้นก็กือ "คุณชนิดหนึ่ง" เหมือนอย่างที่ได้พูด มาแล้วตั้งแต่ต้น ว่า สิ่งเดียวนั้นมีกุณหลายด้าน หลายมุม หลายแง่; แต่สรุปแล้ว ก็กือว่าในแง่ที่จะทำให้เราหลงรัก หรือพอใจ, และในแง่ที่จะทำให้เราเกลียดชัง นี่ก็เป็น กุณสมบัติของมันทั้งนั้น.

ที่เรียกว่า "โทษ" นี้ก็หมายถึงแง่ที่ควรเกลียดบัง หรือว่าทุกกนจะรู้สึก เกลียกชัง เพราะมันทำให้เกิดทุกซ์ขึ้นมา; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ชีวิตกับความตาย อย่างนี้ เราไม่ชอบกวามตาย, เรามองเห็นในแง่ที่เป็นอันตราย หรือเป็นโทษอยู่ ไม่มีความรู้สูง ขึ้นไปจนอยู่เหนือกุณของกวามอยู่ หรือกวามตาย. เมื่อยังอยู่ในระดับนี้ ก็พยายามหา สิ่งที่เป็นกุณ ที่พอจะให้มีชีวิตอยู่ไปได้ตามที่ประสงก์. อย่าไปหลงใน "คุณ" นั้น ๆ ซึ่งมันจะหวนกลับมากัดเอา หรือมาทรมาน มาบีบกั้นเอา.

"คุณ" ตามที่ประสงค์ ระบุตรง ๆ ลงไป ก็คือ เรื่อง**กิน** เรื่อง**กาม เรื่อง** เกียรติ นี้เป็นที่สรุปของทุกอย่างในชั้นปุถุชนเรา : เราหลงในเรื่องกิน ให้เอร็ดอร่อย สูงสุด, เราหลงในเรื่องกาม เป็นกามารมณ์ที่ไม่มีขอบเขต, และเรื่องเกียรตินั้นเป็นความ รู้สึกภาคภูมิใจอย่างนั้นอย่างนี้ เขายกยออะไร ก็รู้สึกว่าเป็นเกียรติ ไม่มีที่สิ้นสุดเหมือนกัน.

ในเรื่องกาม ก็มีกุณไปตามแบบของมัน, เกียรติก็มีกุณไปตามแบบของ เกียรติ, เรื่องกิน เรื่องอาหาร นี้ก็มีกุณไปตามแบบของมัน; ถ้าหลง ในกุณของมัน เมื่อไร มันก็กัดเอา จนจะต้องร้องไห้ หรือจะต้องฆ่าตัวตาย. ถ้าไม่หลง ก็ไปด้วย กันได้ คือใช้เป็นเครื่องมือ เป็นอุปกรณ์ เป็นวัตถุบัจจัย สำหรับดำรงชีวิต, ถ้าจะเอา กุณของมันบ้าง ก็เอาเท่าที่มันไม่กัดเอา :--

ในเรื่อง อาหาร นี้ พึงกิน พอเป็นอาหาร สำหรับมีคุณ เพื่อมีชีวิตอยู่ อย่างนี้ก็ไม่เป็นไร; แต่พอ กินเพื่อความเอร็ดอร่อย มันก็หมดสภาพความเป็นอาหาร มันเปลี่ยนเป็นเหยื่อล่อ แล้ว มันก็กัดเอา คือเป็นเหมือนกับติดเบ็ด.

เรื่อง กามารมณ์ นั้น ก็ให้เป็นไปพอเหมาะพอดี หรือถูกทาง ก็จะเป็น กำลังอันหนึ่งเพื่อมีการสืบพันธุ์ ให้มีมนุษย์อยู่ได้ ไม่สูญพันธุ์ไป ตามปกติ เพราะมันเป็น ก่าจ้างของธรรมชาติ; ถ้าไม่มีกามารมณ์เป็นก่าจ้าง มนุษย์จะไม่ยอมทำงานที่ลำบาก ยุ่งยาก คือ การสืบพันธุ์. ธรรมชาติฉลาดกว่า ก็มีกามารมณ์สำหรับจ้างสัตว์ทั้งหลาย ให้ทำการสืบพันธุ์ เพราะมันต้องการจะให้สัตว์ทั้งหลายมีอยู่ ไม่สูญพันธุ์ไป. อย่าทำเล่นกับพระเจ้า ซึ่งฉลาดกว่าคนมาก; ฉะนั้น การเกี่ยวข้องกับ กามารมณ์ ในฐานะเป็นเรื่องของการสืบพันธุ์ เพียงเท่านั้น ก็ไม่เป็นไร, พอเลยไปกว่านั้น มันก็กัดเอา. เดี๋ยวนี้เราไม่ได้นึกกันถึงอย่างนี้ **เราหลงคุณค่าบองมันเดินไป** แล้วก็ ขยับขยายไม่มีที่สิ้นสุด ประดิษฐ์ประดอยกันต่าง ๆ ไม่มีที่สิ้นสุด จึงเป็นทาสของกามารมณ์ เพราะหลงคุณค่าของกำว่า กาม นี้ หนักยิ่งขึ้นไปทุกที.

เรื่องคำว่า "เ**กียรต**ิ" ก็ให้รู้ว่า มันเป็นอะไร มีกุณอย่างไร มีโทษอย่างไร, มีกุณในแง่ไหนอย่างไร; แล้วใช้ในแง่ที่ว่า จะช่วยให้มีชีวิตอยู่ได้โดยสะดวก หรือให้ สังกมอยู่กันสะดวก อย่างนี้ก็ไม่เป็นไร. แต่อย่าไปหลงกับมันอีกเหมือนกัน; พอไป หลง มันจะขึ้นมาอยู่ข้างบน จะมาบ่มบี้ จะมาท่วมทับ จะมาบบกัดเอว.

**ดิน กาม เกียรติ สามอย่างนี้มีกุณรอบก้าน อย่างที่ น่าปรารถนา** : ล่อ ให้สัตว์ปรารถนา **ก็มี**, อย่างที่จะ ทำอ**นตราย** สัตว์เหล่านั้น **ก็มี**; แต่มันซ่อนไว้ หรือว่า สัตว์มันโง่มองไม่เห็นเอง. เช่น กำว่า กาม หรือ กามารมณ์นี้ นักปราชญ์ มีพระพุทธเจ้าเป็นต้น ท่านว่า มันให้กวามสุขนิดเดียว มันให้กวามทุกข์หรือโทษมาก เห็นไหม ร เรารู้สึกอย่างนั้นหรือเปล่า ร

กามารมณ์นี้ แหม, เรารู้สึกว่า ให้กวามสุขมากเหลือเกิน ให้ความทุกข์ หรือโทษนิกเกียว พอจะทนได้ อย่างนี้เป็นต้น. กวรจะไปดู**กันเสียใหม่ให้ตรงตาม ที่เป็นจริง**, แล้วกวามจริงนี่ก็เลื่อนได้เป็นชั้น ๆ ชั้น ๆ ไปตามสติบัญญา ที่มันเลื่อนสูง ขึ้นไป เพราะการอบรม.

## กิน กาม เกียรติ สำคัญอยู่ที่เวทนา

ที่นี้มาดูกันอีกทีหนึ่ง ก็ว่า เรื่องดิน ก็ดี เรื่องดาม ก็ดี เรื่องเ**กียรติ** ก็ดี สามอย่างนี้มาสรุปรวมอยู่ที่กำว่า "เวทนา" : เมื่อเป็นที่ตั้งแห่งกวามปรารถนา ก็ต้อง

මගාද

เรียกว่า *สุขเวทนา – ความรู้สึกเอร็ดอร่อยทางตา ทางหู ทางลิ้น ทางจมูก ทางกาย* ทางผิวหนัง ทั่วไป ทางจิตใจ เอง, นี้เราเรียกว่า เวทนา. ตัว เวทนา นี้แหละ เป็นตัว มารร้าย เป็นตัวยักษ์ร้ายที่มีคุณสำหรับให้คนหลง ที่สุก : หลงรักก็สุกเหวี่ยง หลง เกลียดก็สุกเหวี่ยง หลงโง่ก็สุดเหวี่ยง. ระวัง ! สิ่งที่เรียกว่าเวทนา มันมีกุณที่ซ่อนเร้น ลึกลับ ไม่รู้เท่าก็ต้องตกนรกทั้งเป็นโดยไม่รู้สึกตัว เพราะสิ่งที่เรียกว่า เวทนา นั่นเอง.

ด้วยเหตุดังกล่าว เมื่อพระพุทธเจ้าท่านตรัสหลักธรรมะ หมวดที่สำคัญต่าง ๆ ท่านก็หยิบ เวทนา ขึ้นมาเป็นตัวบัญหา เป็นจุดตั้งต้น สำหรับให้ ไปพิจารณาดู ให้รู้จัก ให้รู้คุณของมัน ในแง่มุมต่าง ๆ ที่ว่ามัน *เป็นอัสสาทะ เหยื่อล่ออย่างไร, ที่เป็นอาทินวะ เป็นโทษ เป็นความเลวทรามอย่างไร, เป็นอันตรายอย่างไร,* แล้วมัน *มีนิสสรณะ* ก็อ*อุบายที่จะอยู่เหนือมัน เอาขนะมันได้นั้น มีอยู่อย่างไร,* เรา ใช้หลัก อย่างนี้ ตามที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสไว้, อย่างนี้แล้ว ก็จะเอาตัวรอดได้ จากอำนาจอิทธิพล อันเลวร้ายของสิ่งที่เรียกว่า เวทนา.

พระพุทธเจ้าท่านตรัสไว้หลายข้อ แต่เอา ๓ ข้อก็พอ ว่า มันมีเสน่ห์, อัสสาทะ แปลว่า เสน่ห์ มันมีเสน่ห์สำหรับหรอกคน นั้นเป็นอย่างไร, แล้วมันมี อาทีนวะ กือ โทษ หรือ กวามเลวทราม ความร้ายกาจ ซึ่งเป็นกวามจริงของมัน นั่นแหละอย่างไร, แล้วอุบายวิธีไหน ที่เราจะไม่ไปหลงกับมัน อยู่เหนือมัน มีอิทธิพล อยู่เหนือมันได้ นี้ก็เรียกว่า *นิสสรณะ* กือ *การออกไปได้* หรือ เกรื่องออกไปได้, เกรื่องทำให้ออกไปได้.

เมื่อได้รับเวทนา อย่างใก เป็นสุขก็กี เป็นทุกข์ก็กี ต้องดูว่า มัน *มีเสน่ห์* อย่างไร, มีกวาม เป็นอันตรายอย่างไร, แล้ว อุบายอันไหนที่จิตใจของเราจะไม่ถูก กรอบงำ. ถ้าเราเอาชนะสิ่งที่เรียกว่า เวทนาได้ ก็จะเอาชนะอึนได้หมด ในบรรกาสึง ที่เป็นปัญหาของมนุษย์เรา; เรื่องที่มนุษย์กำลังเป็นปัญหา กำลังหลงใหลกันอยู่นี้ มันไปรวมอยู่ที่สิ่งที่เรียกว่า เวทนา ทั้งนั้น.

මස්o

เราต้องดูให้ดีว่า **บรรดาสิ่งที่มีคุณ** แล้ว **มันกัดทั้งนั้น**; แม้แต่สิ่งที่ เรียกว่า ค์วามสุข หรือความดี ถ้าเราไปหลงในคุณของมันแล้ว มันกัดเอาทั้งนั้น. ในขณะที่มีสุขเวทนานั้น ดูให้ดีเถอะ มันมีความสูญเสียอิสรภาพ มันมีความโง่ มีความ เขลาอย่างไร ที่ไปหลงอยู่ในสุขเวทนานั้น; ถ้ามองดูแล้ว จะเห็นว่าแหม, มันทรมาน เราเหลือเกิน แม้ในขณะแห่งสุขเวทนา. ฉะนั้น อย่าโง่ อย่าหลงมาก ถึงขนาดที่ไม่ รู้สึกว่าแม้ในขณะแห่งสุขเวทนานี้ มันก็กัดเรา ทรมานเรา ย่ำยีเรา เบียดเบียนเรา.

สิ่งที่เรียกว่า "**คุณ**" นั้นแหละ หรือ คำ หรือกวามหมายของสุข นี่แหละ กัดเรา **มันบีบคั้น** เรา มันทรมานเรา; ในขณะที่เรากำลังรู้สึกว่า เสวยสุขเวทนาอยู่ ในทางกินก็ดี ในทางกามก็ดี ในทางเกียรติก็ดี มันก็กัดเรา ทรมานเราอยู่ แม้ฉะนั้น เราต้องต่อสู้กับข้าศึกศัตรู หรือพญามารอันเร้นลับที่สุด และอันตรายร้ายกาจที่สุด หรืออะไรเลวร้ายที่สุด ของสิ่งที่เราเรียกกันสั้น ๆ ว่า "กุณ" ซึ่งมีอยู่อย่างละเอียด จนไม่รู้สึกว่า มันเป็นอันตราย. คุณอย่างเลว มันก็กัดเอาอย่างหยาบ ๆ, คุณอย่าง กลาง อย่างดี มันก็กัดเอาอย่างไม่รู้สึกตัว กระทั่งอินดีบูชาหลงใหลมันไปเลย เป็นทาส ของคุณของค่า ของสิ่งที่เราหลงใหล.

ต้องมีสติสมปชัญญะ ปัญญา ต่อสู้กับ "คุณ"

ทำอย่างไร เราจะเอาชนะสิ่งที่เรียกว่า กุณ นี้ได้ เอาไว้พูดกันโดยละเอียด ทีหลัง; แต่สรุปความแล้วก็คือ จะต้องใช้สิ่งที่เรียกว่า สติ สัมปชัญญะ และบัญญา ที่ได้ พูดไปแล้วในการบรรยายตอนต้น ๆ ที่ยังมีอยู่ในบันทึกของพวกคุณ ว่า **สติ สัมปชัญญะ** หรือ **บัญญา** นั้น เป็นสาสตราวุธ สำหรับต่อสู้ประหัตประหารข้าศึกอันร้ายกาจ คือสิ่ง ที่เรียกว่า "กุณ" ที่ผูกมัดจิตใจของสัตว์ไว้หลายแบบหลายอย่าง กระทั่งว่า ไม่รู้สึกว่า เป็นการผูกมัด แล้วไปบูชามันเสียอีก อย่างนี้.

ผู้มีพระกุณ อันสูงสุดนั้น ก็ลือ ผู้ที่จะช่วยเราให้หลุดพ้นมาเสียจากอำนาจ ของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ". กำว่า "ผู้มีพระกุณ" นี้ เป็นกำสมมติบัญญัติ ให้แก่ผู้ที่มา

්තේම

ช่วยปลดเปลื้องเรา ออกมาเสียจากอิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ". ถ้าเบ็นอย่างท่ำ ๆ เช่นบิดามารดา ก็มีพระกุณ ช่วยปลดเปลื้องอันตรายของชีวิต ให้ชีวิตรอดไปได้: แต่ ถ้าเล็งถึงสูงสุด ถึงพระพุทธเจ้าแล้ว ผู้มีพระคุณ พระอธิกุณ อะไรสูงสุดก็ตาม ที่ท่าน เป็นผู้สามารถจะเปลื้องสัตว์ทั้งหลายออกไปเสียจากอำนาจบีบคั้นของสิ่งที่เรียกว่า คุณ ที่มี อยู่ในสังขารธรรมทั้งปวง.

ขอพูดถึงกำว่า "คุณ" อีกครั้งหนึ่ง ก็คือพูดอย่างนี้ โดยหวังว่าจะเข้าใจเรื่อง ของสิ่งที่เรียกว่าคุณนั้น มากขึ้นกว่าที่พูดเมื่อวาน.

เอาละพอกันที่ เวลาสำหรับพูดหมดแล้ว ต่อไปนี้เป็นเวลาสำหรับถามอีก ตามเคย.

คำอธิบายตอบบ้ญหา

(ถาม) ผมขออนุญาทกราบเรียนถามท่านอาจารย์ คือ อยากให้ท่านอาจารย์อธิบาย ที่ท่านอาจารย์บอกว่า การที่เราทุกวันนี้กำลังเรียกร้องหาเสรีภาพกันนั้นมันผิด เพราะว่าจะทกเป็น ทาสของวัดถุ แล้วก็จะทกเป็นทาสของคุณท่าง ๆ. ที่นี้ผมมีความเห็นว่า โดยปรกติแล้วเราก็ทก เป็นทาสของคุณ ไปกามอำนาจกิเลสอยู่แล้ว ถ้าเรามีการเรียกร้องให้มีเสรีภาพทางร่างกายขึ้นมา ผมว่าจะเป็นการกี อยากให้ท่านอาจารย์ช่วยชี้แจง.

(ตอบ) ถูกแล้ว บัญหาที่กุณถามนั้นก็เป็นบัญหาที่ถูก คือควรที่จะสงสัยว่า ทุกอย่างมีกุณ เช่นเสรีภาพก็มีกุณ, กวามสูญเสียเสรีภาพ หรือความไม่มีเสรีภาพ มัน ก็มีกุณไปตามแบบของมัน แต่ละอย่าง ๆ มีกุณหลายแง่หลายมุม, แล้วสัตว์ทั้งหลายที่ไม่รู้ เรื่องนี้ ก็ตกอยู่ภายใต้อำนาจ ภายใต้อิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่า "มีกุณ" อย่างใดอย่างหนึ่ง คือไป หลงในคุณ ของมัน ก็สูญเสียอิสรภาพในส่วนลึกซึ้ง คือส่วนที่จะเป็นอิสระ เสรีจากความบิบคั้น ของสิ่งเหล่านี้ หรือของกวามทุกข์ในก้านจิตใจ; ถ้าเราไม่สูญเสีย เสรีภาพชนิดนี้แล้ว เราจะไม่รู้สึกว่าสูญเสียเสรีภาพอะไร.

**ାନ୍ଧ** ଲ ଭ

เสรีภาพของทางร่างกาย ที่เป็นสิ่งสำคัญอันหนึ่ง มันก็เป็นสิ่งที่บัญญัติ หรือ สมมติ หรือยึดหยุ่น เอาให้มันเป็นเสรีภาพทางกายจริง ๆ; อย่าสมักรเข้าไปเป็นทาส เสียก่อน แล้วก็จะเรียกร้องเสรีภาพ. เราอาจจะปลีกตัวออกมาได้ แม้เสรีภาพทาง ร่างกายนี้ กำรงชีวิตอยู่อย่างถูกต้อง ไม่มีใครบีบคั้นได้. เมื่อไปเปรียบเทียบกับ เสรีภาพทางจิตแล้ว มันกลายเป็นเรื่องเล็ก ๆ เป็นเรื่องเด็กเล่น มันก็ไม่ได้ให้กวามทุกข์ อะไรมากมาย ถ้าจิตไม่สูญเสียเสรีภาพในทางผ่ายจิต.

เกี๋ยวนี้ เรามัวมุ่ง จ้อง สนใจ เรียกหากันแต่เสริภาพทางกาย จนไม่ มองดูเสรีภาพทางจิต; จะเรียกร้องไปเท่าไร มันก็ไม่มีเสรีภาพ เพราะทางกายมัน ก็ไม่ได้ต้องการอะไรมาก เราเสียอีกที่เราไปหวังมาก เรียกร้องมาก เกินกว่าที่ควรจะ เรียกร้อง.

ถ้าคุณจะหมายถึงความหมายทางการเมือง ก็มองเห็นอยู่แล้วว่า การเมือง ทั้งโลกเกี่ยวนี้ ก็ไม่ได้สูญเสียเสรีภาพตามธรรมชาติ เป็นเสรีภาพทางกายที่บัญญัติกันขึ้นมา ใหม่ เพื่อความเรียกร้องที่มากกว่า ตามที่ตนเป็นทาสของกิเลสตัณหามากขึ้น คือ ตนเอง เป็นผู้สูญเสียเสรีภาพให้แก่กิเลส เท่าไร ก็ไปเรียกร้องเสรีภาพทางกายจากสังกมมากขึ้น นี่เป็นเรื่องที่น่าหวัว.

ถ้าว่ากันโดยแท้จริงแล้ว **เสริภาพทางกายนี้ ธรรมชาติก็มีให้เพียงพอ** เราก็อาจจะหลีกไปอยู่ในที่ ที่แสวงหาเสรีภาพทางกายไก้โดยไม่ยากเลย แต่เราก็ไม่อยากที่ จะหลีกไป เราจะถลันเข้าไปในสังคมที่ไม่ค่อยมีเสรีภาพ แล้วไปช่วยกันเรียกร้อง.

**การสูญเสียเสรีภาพนี้ เพราะทำผิดทางจิตใจก่อน** แล้วก็เสียเสรีภาพ ทางจิต และเสียเสรีภาพทางกาย ทางวัตถุ ทางสังกม ทางอะไรเรื่อย ๆ มา. ถ้ามี ธรรมะอย่างเดียวเข้ามาช่วย แล้วก็จะรู้สึกว่า ไม่มีการสูญเสียเสรีภาพ, ผู้ประพฤติธรรมะ จะไม่รู้สึกสูญเสียเสรีภาพ. แล้วก็จะไม่มีใกรเหยียบย่ำเสรีภาพของใกร ถ้าประพฤติธรรม. ทีนี้ การประพฤติธรรมนี้ คือ ความรู้อย่างถูกต้องในเรื่องนี้ อย่าไปหลงเป็น ทาสของสิ่งที่เรียกว่าคุณค่า; แล้วคนนั้นก็ไม่ไปเป็นผู้บีบคั้นผู้อื่น ไม่อาจจะเป็นนายทุน ผู้บีบคั้น หรือเป็นศักดินาผู้บีบคั้น หรือเป็นอะไรผู้บีบคั้นได้ ถ้าคนนั้นเขาไม่เป็นทาส ของกิเลสตัณหา คือไม่สูญเสียเสรีภาพแก่กิเลสตัณหา. ฉะนั้น เขาเป็นผู้หลง ผู้หลับหู หลับตา อยู่ใต้อิทธิพลของวัตถุมากเท่าไร เขาก็ จะสูญเสียอิสรภาพทางจิตมากเท่า นั้น; แล้วก็หาทางออกโดยการบีบคั้นผู้อื่นยิ่งขึ้นไปอีก เป็นเรื่องผิดไกลออกไป, ไกล ออกไป.

ถ้าจะแก้บัญหาคราวเดียวหมด ก็ให้ทุกคนมีความรู้ถูกต้องในเรื่องเหล่านี้ มีจิตใจที่มุ่งต่อลวามสงบสุบอันแห้จริง บัญหาก็จะไม่มี. สมัยนี้เป็นสมัยวัตถุนิยม ถือเอาวัตถุเป็นหลักสำหรับขบคิดบัญหาต่าง ๆ จึงรู้สึกแต่เรื่องทางวัตถุ หรือทางกายมาก เกินไป จนไม่มองเห็นเรื่องที่สำคัญกว่า คือเรื่องทางจิตใจ.

ถ้านำสืบได้จริงว่า เรากำลังสูญเสียเสรีภาพทางกายจริง เราก็พยายามต่อสู้ให้ ได้มาซึ่งเสรีภาพที่ถูกต้องในทางร่างกาย; แล้วเราก็อย่าไปหลงต่อคุณ หรือค่า ของ เสรีภาพทางกายนั้น ให้มันมากเกินไป จนกลายเป็นกนที่หมายมั่นอะไรอย่างหนึ่ง ซึ่งจะ สร้างเรื่องใหม่ขึ้นมา สำหรับจะเกิดเรื่อง. เดินไปให้ถูกทางตามทางกาย แล้วก็ให้ไป ถูกจริง ๆ ในเรื่องทางจิต แล้วก็จะออกไปได้, แล้วดูให้ดีนะ เรากำลังไม่สูญเสีย เสรีภาพทางกาย; แต่เรา กิดเอาเอง หรือว่า สำคัญสิด เอาเอง; แล้วมีทางปลด เปลื้องได้ไม่ยาก ถ้าไปเทียบกับสูญเสียเสรีภาพทางจิต แล้วปลดเปลื้องได้ยาก.

ถ้าคุณเล็งถึง นายทุน กับ กรรมกร แล้วให้ไปดูที่กรรมกร ชนกรรมาชีพ ให้กี ๆ เขาเสียเสรีภาพทางจิต ทางกวามรู้ที่ถูกต้อง จนแพ้แก่กิเลสทุกอย่าง เขาจึงได้ ยากจน, แล้วปรากฏเป็นการสูญเสียเสรีภาพทางร่างกาย ทางสังคม อะไรอย่างนี้. กวาม จริงเขา **สูญเลียเสรีภาพแก่กิเลส** แก่โมหะ แก่กวามหลงผิดในหลาย ๆ อย่างหลายประการ

**ଅ**ନ୍ଦ

### สิ่งที่เรียกว่า "คุณ" (ต่อ)

ซึ่งรวมแล้วก็เรียกว่า โมหะ หรืออวิชชา จึงได้ยากจน แล้วต่อสู้กันอย่างที่เรียกว่าผ่าซาก เรียกร้องเสรีภาพทางกาย ทางวัตถุ ก็เป็นเรื่องที่ไม่ประสบความสำเร็จ, ไม่ประสบความ สำเร็จเป็นแน่นอน; มันจะยุ่งเหยิง กลับไปกลับมาอยู่นั้นเอง ถ้าคนเหล่านี้ไม่ชนะ กวามโง่เขลา ความเหลวไหลเหลวแหลกอะไรของตัวเองเสียก่อน.

สรุปความที่ว่า ต่อสู้เพื่อเสรีภาพทางกายนั้นถูก ถ้าว่าเป็นการสูญเสียเสรีภาพ ทางกายจริงเป็นงานขั้นตรง. แต่นี่ดูจะไม่จริง, ไม่จริงเพราะไม่ได้สูญเสีย แล้ว เราดิดว่าสูญเสีย เพราะเราต้องการจะเรียกร้องที่มันมากเกินมาตรฐาน ตั้งข้อสมมติ เอาเองว่า เขาซูกรีก หรือสูบ หรือดูก เอาไว้มาก เรามีสิทธิที่จะทำลายยื้อแย่งให้พังทลาย ลงมา เจือจานแก่พวกเรา.

นี่ไปกิดดูใหม่เถิด เราดำล**ังสูญเสียอิสรภาพแก่กิเลส** หลายชั้นหลายชับ ซ้อน นับตั้งแต่ทำให้เรายากจนมาแต่ทีแรก แล้วเราก็จะไปใช้วิธีที่ชนิดที่ไม่ถูกต้อง เพื่อ ไปแก้ไขความผิดพลาดอันนี้อีก มันก็ไม่สำเร็จ. ผมกิดว่า ชวนกัน **เสยแผ่เรื่องเสรีภาพ** ทางจิต นี้ให้มาก ๆ จะแก้บัญหาเหล่านี้ได้, ผ่ายกนจนจะยกตัวขึ้นมาได้, ผ่ายกน รวยก็จะมีกวามเมตตาปรานี จะลูกลงมาเหมือนกัน. ทีนี้ทั้งสองผ่ายต่างพ่ายแพ้แก่กวาม หลอกลวงของวัตถุ ก็มีการเดินหันหลังให้กัน ห่างออกไปทุกที ๆ.

(ถาม) อยากจะกราบเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ท่านอาจารย์พยายามเน้นเสมอว่า ให้อยู่เหนือกุณต่าง ๆ แต่กระผมเองมีความคิดเห็นว่า การละชั่วแล้วกระทำดีนั้นยากอยู่แล้ว แต่ การที่จะอยู่เหนือดีเหนือชั่วนั้น ก็ยากยิ่งกว่า. แต่สำหรับการละชั่วแล้วทำดีนั้น ถ้าเราเน้นอันนี้ ให้มาก ผลประโยชน์จะตกอยู่กับชนส่วนใหญ่ ถือ ความสุขของสงัคม. แต่ว่าอันที ๓ นั้น ถือ การอยู่เหนือดี เหนือชั่วนั้น กระผมคิดว่า ให้เป็นหน้าที่ของแต่ละคนจัดการ เป็นเรื่องดับทุกข์ ของบีจเจกชนนั้นเอง แล้วเขาก็จะรู้เอง. ถ้าเผือ "คุณ" อันนั้นบีบคั้นตนเอง เขาก็อาจจะอยู่ เหนือดีเหนือชั่วได้.

สรุปว่า น่าจะเน้นว่า ให้ละชั่ว แล้วก็ให้ทำดีให้มากๆ คือเราน่าจะทั้งมากรฐาน ของ "กุณ" ไว้ อันหนึ่ง ๆ หลาย ๆ อัน เอาไว้ให้เป็นมาตรฐานในสังคม สำหรับทุก ๆ คน ใน สงักมซึ่งเป็นปุถุชน จะได้ถือเป็นหลักปฏิบัติ ถือว่าคุณอันนี้เป็นสิ่งที่ถูกต้อง แล้วก็ไม่ไปหลง ในคุณ ซึ่งไม่เป็นคุณ. นี่ขอเรียนถามท่านอาจารย์ให้ช่วยกรุณาอธิบาย.

(ตอบ) ตามบัญหาที่ถาม หรือที่แท้ก็มิใช่บัญหา ที่ได้กล่าวไปแล้วนี้ ก็เป็น การถูกต้องว่าให้ เน้นในเรื่อง ละชั่ว ทำดี เป็นเรื่องใหญ่ในสังคม ; ส่วนการที่ จะอยู่เหนือดีเหนือชั่ว ก็เป็นบองส่วนบุคลล ผู้พอใจแสวงหาเอาเป็นพิเศษ.

นี่ผมตอบว่า ในชั้นแรกนี้ **เราพูดกันถึงเรื่องโมกบธรรม** คือธรรมะสูงสุด **พื่อยู่เหนือดีเหนือบ้ว** แต่มุ่งหมายที่จะเอามาประยุกต์ คือให้ใช้ปฏิบัติได้กับคนธรรมดา เพื่อประโยชน์แก่เขา อย่างน้อยก็ว่า **เพื่อรู้หางลัด** ที่สั้นเข้า. อีกทางหนึ่งเป็นความรู้ ทั่วไป ที่ทุกคนควรจะรู้ ว่าเรานั้นตกอยู่ใต้อำนาจของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" เราจึงทำผิด และสร้างความทุกข์ขึ้นใส่ตัวเอง ตั้งแต่ระดับต่ำที่สุด จนถึงระดับสูงที่สุด.

**ลนทำชั้ว** อย่างเลวทรามที่สุด เป็นอันธพาลอาชญากรอย่างเลวทรามที่สุด ก็ **เพราะว่าตกหลุมพรางบองสิ่งที่เรียกว่า คุณ**. เขาหลงใหลในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง อยากได้ มากเกินไป จนไม่ดูความผิดชอบชั่วดี เขาจึงประพฤติชั่วอย่างเลวร้ายที่สุด; เพราะเขา ตกอยู่ใต้อำนาจความหลอกลวงของสิ่งที่เรียกว่า "กุณ" แล้วมันก็ไม่พ้นไปจากเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; แม้ชั้นเลวที่สุด มันก็เป็นเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติชั้นเลว ที่สุด ของพวกอาชญากรทั้งหลาย.

ถ้าเขาได้รับการสังสอนในชั้นต้น ให้ **รู้จักสิ่งที่เรียกว่า**ลุณ หรือ ค่า หรือ กวามหมายของทุกสิ่งรวมทั้งสิ่งที่เขากำลังหวัง หรือพอใจนัก มันก็จะซาลง จะเพลามือ ลงมาในการที่จะมุทะลุกุดันประกอบกรรมทำชัว เพื่อให้ได้สิ่งที่ตัวปรารถนาอย่างรุนแรง. ฉะนั้นจึงกวรจะเข้าใจเรื่อง "กุณ" นี้กันบ้าง; ถูกแล้ว ไม่มีใกรสอน ไม่มีใกรเอามาพูด ถึงเรื่องนี้. แต่ผมกำลังชี้ให้เห็นว่า มันมีความเกี่ยวข้องกับเรื่องนี้ตั้งแต่ต้นจนปลาย. ถ้าจะเป็นวิธีลักสั้น ในการแก้ไขบัญหาอาชญากรรมต่าง ๆ ชั้นเลวร้ายที่สุด ก็ **ควรจะสอน** กันบ้างถึงเรื่องนี้ อ**ย่าให้คนเราไปหลงใหลใน 'คุณ**'' โดยเฉพาะคือ ความเอร็ดอร่อยทางเนื้อหนังมากเกินไป จนประกอบอาชญากรรม. ครูบาอาจารย์ มีปริญญายาวเป็นหาง ก็ยังฆ่าฝ่ายตรงกันข้ามตาย : ฝ่ายหญิงก็ฆ่าฝ่ายชาย ฝ่ายชายก็ฆ่า ฝ่ายหญิง, เป็นศาสตราจารย์ เป็นอาจารย์ ก็ไม่ยกเว้น อย่างที่ข่าวหนังสือพิมพ์มีอยู่. นี้ไม่ใช่อันธพาลชั้นเลว ก็เป็นทาสของสิ่งที่เรียกว่า ''คุณ'' นั้นมากถึงขนาดนี้.

มันก็กวรจะพูดกันบ้าง ให้รู้ว่า ทำไมจึงทำกรรมชั่ว โดยไม่รู้ทัว โดยไม่นึก ไม่ผ้น โดยที่หักห้ามใจไว้ไม่ได้ ก็เพราะว่า ตกอยู่ใต้อำนาจของสิ่งที่เรือกว่า "ลุณ" อย่างที่กล่าวมาแล้วนั้นแหละ.

กำว่า "กุณ" ในที่นี้กุณต้องใส่อัญญประกาศไว้เสมอ เป็นกำบัญญัติเฉพาะ พิเศษ มีกวามหมายทางธรรมะ ทางศาสนา ทางปรัชญาที่สูงกว่ากำพูดกลางตลาด, กำว่า "กุณ" ให้ใส่อัญญประกาศไว้ทุกที เพราะพอตกอยู่ใต้อำนาจหลอกลวงของสิ่งที่ เรียกว่า "กุณ" นี่ เขาจึงทำกวามชั่ว.

ทีนี้ก็สับเปลี่ยนกัน หรือ sublimate ให้ไปหลงในกุณกวามดี; ชี้กุณความดี สำหรับคนชั้นนี้ก็พอจะชี้ได้ จนเขาไปหลงใหลในกุณของกวามดี ก็จะแก้ปัญหาเรื่องทำชั่ว ได้. การทำดีนี้อ้าทำไปด้วยความหลงใหล ใน "กุณ" มากนัก มัน ก็ทรมานอยู่ด้วย ความดี นั่นแหละ, จะต้องฆ่าตัวตายเพราะกวามดีนั่นเอง ซึ่งเคยมีกนฆ่าตัวตายโดย มีมูลเหตุอันแท้จริง มาจากกวามดี กวามอยากดี กวามรักษากวามดี อย่างนี้ก็มีมามาก แม้ในประวัติศาสตร์ และแม้ในปัจจุบันนี้. นี่เพราะไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า กวามดี, นี่คือ กุณก่าของกวามดี ที่ใช้ผิด; ถ้าใช้เสียให้ถูก ก็จะทำดีได้โดยปลอดภัย.

แต่ถึงอย่างไร **ดำไปหลงในคุณค่าบองม**ัน ถึงแม้เป็นกวามกีจริงแล้ว มัน **ก็ยังหนัก** ยังแบกอะไรอยู่ แบกของหนักอยู่ ชีวิตนี้จะแบกของหนักอยู่ : มีเพชร มีพลอยมีอะไรก็มาแบกไว้บนบ่า ก็หนักอยู่ จะต้องจัดการกันอีกชั้นหนึ่ง คือ ไม่หลงอยู่ ใน "คุณ" ของมัน ไม่แบก นี้ก็อยู่เหนือดีเหนือชั่ว ก็เลยไม่มีความทนทรมาน.

ทีนี้จะชี้ให้เห็นไกลตัวเราสักหน่อย ขอให้ทุกกนสังเกตว่า *เวลาไหนเรารู้ ลึก เป็นสุขที่สุด* ตามความรู้สึกธรรมดา; นี่ไปสังเกตดูเถอะ จะพบว่า **เวลาที่เราไม่ได้ มีวิตกกังวลอยู่ด้วยเรื่องความดี ความชั่ว** เป็นเวลาที่จิตพักผ่อนโดยแท้จริง ก็นาทีเท่าไร ก็ตาม เวลานั้นก่าของกวามดี ก็ไม่มารบกวนเรา, ก่าของกวามชั่วก็ไม่มารบกวนเรา; แม้เป็นปุถุชนกนธรรมดา อยู่ที่บ้านเรือนอย่างนี้ ก็มีเวลาที่ว่าง หรือสบายอยู่ได้ชั่วครู่ ชั่วขณะ โดยเหตุที่ก่าของกวามดีและกวามชั่ว ไม่มารบกวนจิตใจของเรา.

เมื่อถามขึ้นมา ผมก็มองเห็นว่า นี้คือสิ่งที่จะต้องพูดให้เข้าใจ ว่า เราจะไป เอาประโยชน์ของการที่อยู่เหนือดีเหนือชั่ว มาใช้กันพลาง ๆ ได้อย่างไร ? ก็คืออย่างนี้ ว่าแม้แต่เราอยู่ในระดับอย่างนี้ ก็อย่าไปเป็นหาสของค่ำ ของกวามชั่ว และกวามดี ก็ถือไม่ยินดียินร้าย ไม่วิตกกังวล ในเรื่องกวามชั่ว หรือกวามดี ไม่รู้สึกสะดุ้งหวาดผวา อยู่ด้วยการที่จะต้องรับผลของกวามชั่ว หรือกวามดี เราก็สบาย.

ไปสังเกตดู ให้พบข้อเท็จจริงอันนี้เสียก่อน ว่ามีอยู่ตามธรรมชาติชั่วโมงไหน, ถ้าไม่มีชั่วโมงก็นาทีไหน ที่กุณสบายใจที่สุด ก็จะพบว่านาทีนั้น ไม่มีการรบกวนของ กวามวิตกกังวลทางก่า หรือ''คุณ'' ของกวามชั่ว หรือกวามดี. นี่มันมีอยู่อย่างนี้แท้ ๆ แต่ไม่มองกัน.

ผมถือว่า มาตรฐานอันแท้จริงของจิต หรือว่า **จิตเดิมแท้** กือที**่ไม่เป็นทุกข์;** แต่เราอยู่ด้วยจิตชนิดนี้ไม่ได้น้ำน แล้วก็ยึงน้อยลงทุกที ๆ ตามกวามโง่ของเรา ที่ยิ่งโตก็ยึง โง่มากขึ้น เพราะไปรู้ ใน "ก่า" หรือ "กุณ" ของกวามดี และกวามชั่วมากขึ้นกว่าเด็ก ๆ. เมื่อยังเป็นทารกอยู่ไม่ใกร่จะรู้จักเรื่องนี้ เพราะฉะนั้นก็มีความพักผ่อนมาก ไม่ถูกรบกวน ด้วยก่าของดีและชั่ว. พอกนโทขึ้น ๆ จะรู้เรื่องก่าของดีชั่วมากขึ้น ยึดถือมากขึ้น จนไม่มีเวลาพักผ่อน จากการรบกวนของสิ่งนี้ หรือมีบ้างก็น้อย เป็นไปโดยอัตโนมัติโดยไม่รู้สึกตัว; เช่น ง่วงนอน ก็นอนเสีย นี้ก็เป็นการพักผ่อน หรือหนีจากการรบกวนของก่าของความดี ของความชั่ว ด้วยเหมือนกัน. แต่เวลาที่ตื่นอยู่แท้ ๆ **คนสมัยนี้ยากที่จะปลึกจิตใจออก** มาเสียจากการรบกวนของ "ค่า" ของกวามชั่ว และกวามดี.

ขอให้จำไว้สำหรับไปทุกลองดู ทุกสอบดู หรือปรับปรุงให้มีมากขึ้น. ถ้า เรามา **หัดเจริญสมาธิ วิบัสสนา ก็คือเราหัดหาอุบายที่จะหลบหลึกการครอบจำบอง** "ค่า" ของกีชั่ว; เช่นทำสมาธิ อยู่ในสมาธินี้ก็ว่างเหมือนกัน ก็อว่างจากการรบกวน ของค่า ของกีและชั่ว, ถ้าเป็นวิบัสสนาก็หมายถึง ว่ารู้เรื่องนี้ดีขึ้น จนถึงกับขุดรากแห่ง ก่าของกวามดี และกวามชั่วไปพลาง ให้น้อยลง ๆ แล้วจะหลุกพ้น; อย่างน้อยทำสมาธิ ก็มีผลเหมือนกับเข้าไปอยู่ในที่หลบที่หลีก ที่เร้น จากการรบกวนของก่า ของกวามดีและ ความชั่ว.

ขออย่าไปมองในทางที่ว่า ไว้ต่อแก่เฒ่าแล้ว จึงจะไปคิกถึงเรื่องนี้ หรือว่า จะไปจัดไว้ว่าเป็นของกนบางกนเถิก อย่าเป็นของกนทุกกนเลย. อย่างนี้มันก็ถูกเหมือน กันแหละ ตามธรรมดาก็จะต้องเป็นอย่างนั้น ตามธรรมชาติมันจะเป็นอย่างนั้น. แต่ เดี๋ยวนี้เราต้องการจะให้ดีกว่านั้น เร็วกว่านั้น หรือได้รับประโยชน์มากกว่านั้น เราจึง เขยบมาทางนี้ ให้การสึกษาของเรารู้จักสิ่งเร้นลับนี้ แล้วรู้วิชาทีประเสริฐที่สุด ที่จะ ทำให้เรามีใจกอปรกติสบาย ให้สมกับที่ว่า ยุกนี้เจริญด้วยวิทยาการทั้งหลาย มนุษย์ควร จะมีความทุกขึ้นอยลง.

เกี๋ยวนี้เรากำลังทำติด ถลัน หรือ ถลำ เข้าไปอยู่ภวยใต้อำนาจบีบคั้น ของค่าแห่งความดีชั้ว หรือ ความร่ำรวย และความยากจนนี้ มีพูดกันอยู่แต่เรื่อง ชนกรรมาชีพ กับ นายทุน อยู่เรื่อยไป; มันก็เป็นเรื่องรบกวนเส้นประสาท ให้วุ่นวาย ให้หม่นหมอง จนไม่รู้ทิศเหนือทิศไท้. กวรที่จะชวนนายทุนให้รู้ก่าของก่าที่บีบกั้น, ชวนกนจนให้รู้ก่า ของก่าของการบีบกั้น, แล้วกำรงจิตให้ถูกต้อง ให้สบาย ให้สนุกสนาน ในการทำงาน, แล้วถอนตัวได้ พวกนายทุนเขาก็จะเกิดเมตตากรุณาเร็วกว่า ที่จะปล่อย ให้เป็นไปตามบุญตามกรรมของเขา.

นี้ผมถือว่า ปรมัตถธรรมอันสูงสุด หรือที่เรียกว่าโมกขธรรม ในที่นี้ เอามา ใ**บ้ประยุกต์ได้** ในการที่**จะแก้บัญหาทางสังคม**แห่งยุกบัจจุบัน ซึ่งมนุษย์แต่ละคน มีมันสมองอันฉลาดปราดเปรียวยิ่งกว่ามนุษย์ในยุกก่อน ๆ มาก แต่ว่า ใช้สมองผิด ก็ยิ่ง เบ็นอันตรายมาก คือใช้ความฉลาดสำหรับจะไปหลงใน "คุณค่า" ของสิ่งที่มี "คุณ"นี้ มากกว่าแต่ก่อน.

เมื่อไม่มีใครถาม ผมก็จะพูดต่อไปอีก คือ อยากจะพูดต่อถึงคำว่า "**บั้**น" ตอน แห่งการก้าวไปสู่จุลสูงสุด คือการที่จะอยู่เหนืออำนาจบีบคั้นของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ". สำหรับขั้นตอน นี้จะแยกออกเป็น ๒ ประเภท คือ ขั้นตอนตามธรรมชาติ *เป็นไปเองตาม* ธรรมชาติ นี้อย่างหนึ่ง, ขั้นตอนตามที่เราจัดขึ้น ทำขึ้นด้วยสติปัญญาของมนุษย์ นี้อย่างหนึ่ง.

ขั้นตอน ตามธรรมชาติ ก็หมายความว่า เกิดมาแล้ว เติบโตขึ้นมา ผ่าน โลกไป ผ่านวัยไป จนถึงเป็นคนเฒ่าคนแก่ มันก็มีขั้นตอนอยู่ในตัวของมัน คือ รู้อะไร มากขึ้น. ถ้าโลกนี้ไม่ได้เต็มไปด้วยความเจริญชนิดหลอกลวงอย่างสมัยนี้ คนเรามีอายุ สัก ๘๐ ปี หรือ ๑๐๐ ปี ก็พอจะผ่านขั้นตอนไปได้ทุกขั้นทุกตอน.

อย่างสมัยโบราณ ครั้งพุทธกาลโดยเฉพาะนั้น ไม่มีสิ่งที่ยั่วยวนมากเหมือน เดี๋ยวนี้; ฉะนั้น เด็กก็ผ่านเด็กไป, หนุ่มสาว ก็ผ่านกวามเป็นหนุ่มเป็นสาวไป ผ่าน กวามเป็นพ่อบ้านแม่เรือนไป ไม่ทันจะแก่เฒ่าก็มองย้อนหลัง **เห็นความจริงบองบีวิตที่** ผ่านมา : มันระหกระเหินอยู่ด้วยการทรมาน บีบคั้นอย่างเร้นลับ ก็มองเห็น คนแก่

అరం

เหล่านี้จึงออกไปบวช เป็นฤๅษี มุนี อะไรต่าง ๆ หาหนทางออกให้แก่ชีวิต พ้นจากความ บีบคั้นของสิ่งเหล่านี้. นี้เป็นธรรมเนียมมาตั้งแต่ก่อนพุทธกาล.

ขั้นตอนกั่งกล่าว เป็น**บั้นตอนตามธรรมชาติจัดสรรให้** ขั้นตอนอันนี้ก็ **อังเป็นอยู่เดี๋ยวนี้**. ถ้าสมมุติว่ามีใกรสักคนหนึ่ง ไม่ไปหลงใหลในความก้าวหน้าของ วัตถุทางวิทยาศาสตร์ประกิษฐ์ประกอย เขาก็เป็นอิสระที่จะเป็นไปตามธรรมชาติ; แล้วก็ จะมีคนแก่ ที่เบื่อความซ้ำซากอย่างในโลก ออกมาหาความสงบ อย่างนี้ได้เหมือนกัน คือขั้นตอนตามธรรมชาติก็ยังมีอิทธิพลอยู่, อย่างน้อยก็ต้องมี ในความรู้สึกของคนแก่. นี้เรียกว่าขั้นตอนตามที่ธรรมชาติเป็นไปเอง โดยไม่มีใกรเจตนาจะจัดมัน.

ถ้าว่า เดี๋ยวนี้เรามีสมองฉลาด มีการศึกษากว้างขวาง โดยเฉพาะทางปรัชญา ทางศาสนา เรามองเห็นสิ่งนี้ได้มากกว่า ลึกกว่าคนสมัยโบราณ. ถ้ารักตัวเองโดยบริสุทธิ์ ใจ ซื่อตรงต่อตัวเอง ก็จะไม่ไปเหลวไหล หลงใหล ในเรื่องเหยื่อล่อในโลก; คนก็จะ ดิดจัดบั้นตอนให้รวดเร็วได้ คือมีการอบรมสั่งสอน กันให้ถูกวิธี ตั้งแต่เกิดมาจาก ท้องแม่ พ่อแม่ก็สอนให้เขา.

อย่าใช้คำว่า "สอน" ต้องอบรม สอนนั้นมันไม่สำเร็จ ; อบรมไม่ให้ ไปหลงแก่ความสุบทางเนื้อหนัง. มาเข้าโรงเรียน โรงเรียนก็สอนให้รู้อย่างนี้มากขึ้น กือ ไม่เบ็นทาสของเนื้อหนัง หรือไม่เป็นทาสของ "กุณ" หรือ "ก่า" ของวัตถุและ รสอร่อย ที่เกิดจากวัตถุนั้น ๆ. พอถึงระดับวิทยาลัย หรือมหาวิทยาลัยแล้วให้รู้เลย ให้กนฉลาด ไม่หลงในก่าของสึงเหล่านี้เลย. เมื่อออกไป ทำมาหาดิน ก็ไม่หลง ใน "ดุณล่า" ของกิน ของกาม ของเกียรติ ของเงิน ของทรัพย์ ของชื่อเสียง อะไรต่าง ๆ ก็ทำงานได้ ไม่ใช่ทำไม่ได้. มันทำได้ด้วยสติบัญญา รู้สึกผิดชอบชั่วดี ไม่ใช่หลงไปใน กุณก่า ซึ่งจะทำได้น่าดูกว่า เรียบร้อยกว่า มีสันติสุข สันติภาพในบ้านเมืองกว่า. พอเขา อายุมากพอ ก็เรียกว่าปลดเกษียณ ปล่อยเขาไปตามลำพัง เขาก็ไปหาความสุขที่สูงกว่า. ถ้ามนุษย์จักขั้นตอนกันเสียได้ใหม่ในยุกนี้สมัยนี้ แล้วจะประเสริฐวิเศษกว่า ยุกโบราณเสียอีก. ทำอย่างไรจะเป็นอย่างนั้นได้ ใน้ไม่มีใครบังกับใครได้ เพราะว่า เราบูชาประชาธิปไตย. เราก็ฝากลวามลดลวามเห็นอันนี้ไว้ในทุกคน สำหรับไป พินิจพิจารณาดูก้วยความสมัครใจ. เมื่อเบามองเห็นเบาก็จะสนครใจที่จะจัดโลกกัน เสียใหม่ โดยการจักตัวเองเสียใหม่.

การจัดตัวเอง ก็กือ อย่าให้เป็นทาสของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" หรือ "ก่า" ของสิ่งท่าง ๆ ที่ทนมี โกยเฉพาะอย่างยิ่ง จากรสอร่อย จากสิ่งท่าง ๆ ที่ทนมีนั่นเอง ก็มีกวาม หวังได้ว่า จะมีสนัติภาพที่แท้จริง ๆ เลยสำหรับโลกนี้ มีสนัติสุขส่วนบุคกลเป็นอย่างน้อย ที่แท้จริง ๆ ; เมื่อคนมีสนัติสุข สังคมหรือโลก ก็มีสนัติภาพ ก็ควรจะถือว่าเป็นจุด สูงสุกที่มนุษย์กวรจะหวัง.

ทีนี้ ขอให้นึกต่อไป ในเมื่อเราต้องการจะจัดขั้นตอนให้เป็นประโยชน์ที่สุด ก็จะ ต้องจับจุด ตั้งต้นของปั่ญหา ว่า มันมี อะไรที่เป็นมูลเหตุอันแท้จริง ที่ทำให้เกิด ปัญหาเหล่านี้ขึ้นมา ในโลกนี้เวลานี้, ? ก็ดูจะเป็นว่าเราไม่รู้จะไปทางไหนกัน แล้วเรา ถึงกับไม่รู้ว่า เรากำลังอยู่ที่ไหน และมีปัญหาอย่างไร; จึงได้บอกว่า วันนี้มาพูดกันดู ให้เห็นว่า เรากำลังติดตรวนอยู่ ยังไม่หลุดออกไปได้. แต่ก็ยังดีอยู่ไม่น้อยที่เรา พอจะมองเห็นว่า เรากำลังติดตรวนอยู่ เป็นตรวนของอะไร ? และถ้าเราเปลื้องได้ ตามลำดับก็นับว่าดี นับตั้งแต่ว่าจะไม่ทำความชั่วเป็นอันขาด แล้วจะไปทำกวามดีอีก แล้วก็มีโอกาสอยู่เหนือชั่วเหนือดีได้มากขึ้น.

เอาละ เวลาของเรา ก็หมดแล้ว ขอบีดโรงเรียน.

- 00 -

๒๐ เมษายน ๒**๕**๑๘

#### ทาง

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในบุดโมกขธรรมประยุกต์นี้เป็นครั้งที่ 💩 แล้ว ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อสั้น ๆ ว่า "ทาง".

ทางเรียกโดยภาษาบาลีว่า มคุค แล้วก็เปลี่ยนมาเป็นภาษาไทยว่า มรรค หรือมรคา เป็นต้น.

ขอให้นึกถึงกวามมุ่งหมายหรือเจตนาอันแท้จริงของการบรรยายชุดนี้ ที่เรียกว่า "โมกขธรรมประยุกต์" คือ **จะเอาเรื่องโมกขธรรมมาประยุกต์ ให้ใช้แก่ชีวิตประจำวัน** เพื่อจะแก้ข้อสงสัยที่เขาพูดกันว่า ใช้ไม่ได้, เอาเรื่องของพระนิพพานมาเป็นเรื่องชาวบ้าน หรือเป็นเรื่องโลก ๆ ไม่ได้. แต่ผมก็ยังยืนยันอยู่ตลอดเวลา ว่าใช้ได้. เราจะประยุกต์ธรรมะมาใช้ในชีวิตประจำวันให้ได้

คำว่า "ประยุกต์" นั้น หมายถึงเอาหลักเกณฑ์มาใช้ในความหมายอย่างเคียว กัน แม้ว่าจะมิใช่ระดับเดียวกัน; แม้ที่สุดแต่กำว่านิพพาน ก็จะให้เอามาเป็นเรื่องของ ชาวบ้าน ในชีวิตประจำวัน ว่าเขาต้องมีนิพพานในความหมายของพระนิพพานนั้นมาใช้ อยู่เป็นประจำ เพื่อแก้ความร้อน มิฉะนั้น จะร้อนอยู่ตลอดเวลา จะเป็นบ้า จะตาย.

ยังยิ่งไปกว่านั้นอีก ซึ่งเขาจะไม่ยอมเชื่อกันง่าย ๆ คือ การที่จะกล่าวว่า "นิพพานนั้น เรามีอยู่แล้วเป็นประจำ หรือเป็นพื้นฐาน กิเลสหรือความทุกข์ต่างหาก เพิ่งมีมา"; หมายความว่าเมื่อเราเผลอไปโง่ไป อวิชชาเกิดขึ้น นี่ก็ทำให้เกิดกิเลส ทำให้เกิดความทุกข์ มากลบ มาแทรกแซงภาวะปรกดิของคนเรา ซึ่งมีความหมายเหมือน กับนิพพาน คือ **ปรดติหรือว่างจากการรบกวนบองกิเลส นั้นแหละมันเป็นลักษณะ บองนิพพาน**. แต่ว่ามันไม่ถาวร มันเปลี่ยนไปได้ มันให้โอกาส, คือจิตยังไม่ได้ รับการอบรมที่ดี ก็ยังให้โอกาสแก่การที่จะเกิดขึ้นแห่งกิเลสหรือความทุกข์; ภาวะที ประกอบอยู่ด้วยคุณสมบัติอย่างพระนิพพาน คือว่าง คือเย็น คือสงบ คือบริสุทธิ์ นั่น มันก็สูญไปเป็นคราว ๆ.

ขอให้สังเกตดูให้ดีให้สมกับคำว่า "ประยุกต์" คือไม่ใช่พูดอย่างเดียว ไม่ใช่ ตัวหนังสืออย่างเดียว ไม่ใช่กิดโดยเหตุผล ; ต้องรู้สึกด้วยกวามรู้สึก ต้องรู้จักสิ่งเหล่านี้ ทุกอย่างโดยความรู้สึกลงไปที่ตัวของมันจริง ๆ. บางเวลาเราร้อนเป็นไฟ บางเวลาก็ กลัดกลุ้ม เหมือนกับคนบ้า ; แต่ก็มีบางเวลาที่เราเย็นหยุดหรือว่าง หรือสงบ มันก็มี. แต่พอถึงเวลาอย่างนี้เราไม่ก่อยสังเกต เราไม่สนใจมันสบายเสียก็แล้วกัน ; ก็ไม่สนใจ ว่ามันก็มีอยู่ ในลักษณะที่ประหลาดอย่างยิ่ง. เราก็ไม่ก่อยให้กวามหมาย หรือให้กุณก่า ให้แก่ภาวะอย่างนี้. นี้เป็นจุดตั้งต้นที่ทำให้เข้าใจไม่ได้ ต่อสิ่งที่เรียกว่าธรรมะ หรือพระนิพพาน. แม้เท่เรื่องของ **นิพพาน** ก็เป็นเรื่องที่เอามา **ประยุกต์ในบีวิตประจำวันได้** โดยควบคุมให้ไม่เผลอ ; อย่าให้โอกาสแก่กิเลสเกิดขึ้น หรือความทุกข์เกิดขึ้น มันก็ จะเป็นนิพฺพานที่จริงยิ่งขึ้น เข้มข้นยิ่งขึ้น ยึกยาวออกไป ยึกยาวออกไป จนถึงวันหนึ่ง จิตก็ถึงขนาดที่จะไม่ให้โอกาสแก่การเกิดของอวิชชา.

ต้องสนใจรู้รสของธรรมะ แล้วจะเกิดศรัทธา

สิ่งที่สำคัญที่สุด นั่นก็คือ ความพอใจ ในการที่ได้รับรสชาติของพระ นิพพาน อย่างนั้นนั่นแหละ คือศรัทธาจริง; ศรัทธานอกนั้นเป็นศรัทธาเพ้อ ๆ เพ้อผ้น แม้แต่เชื้อให้เด็ดขาด ให้สุดสามารถอย่างไร มันก็เป็นศรัทธาเพ้อผ้น ไม่เคยได้ชิมลอง ของจริง. เราได้รู้รสของความสงบเท่าไร เราก็จะมีศรัทธาในเรื่องของความสงบ หรือ ในพระพุทธศาสนามากขึ้นเท่านั้น.

เดี๋ยวนี้ เราก็ไม่สนใจว่าความสงบอยู่อย่างไร ไม่เป็นที่พอใจ เพราะไม่ได้ รู้สึกสนใจ ก็เลยไม่มีศรัทธา; เพราะฉะนั้น คนพวกนี้ แม้จะพูดว่ามีศรัทธา มันก็ เพื่อเจ้อ. ถ้าจะพูดว่า พวกคุณทั้งหมดยังไม่มีศรัทธาเลย ก็อาจจะได้ คือมีศรัทธาแต่ คาดกเนตามเหตุผลว่าคงจะดีแน่ อะไรแน่ ก็มาสนใจพระพุทธศาสนา เชื่อพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์. ศรัทธาอย่างนี้ยังไม่เป็นรากฐาน; ต้องรู้รสของความสงบ เสียก่อน. นี่เราค่อยพูดกันวันหลัง ที่เกี่ยวกับศรัทธา; จะยกตัวอย่างมาให้พึ่งว่า เมื่อ **ไม่สนใจในธรรมะตวจริง ศรัทธาด์ไม่เกิด** กล้ายกับไม่มีจุดตั้งต้นที่แท้จริง.

นี้การที่จะเอาพระนิพพานมาเป็นเรื่องประยุกท์ประจำวัน มันก็ต้องกอยจ้อง ว่า **เมื่อไรจิตสงบ ว่างจากตวัดู – บองกู** มัน **มีรสบาติอย่างไร**, แล้วก็ **รีบดื่ม** รีบเสวย กวามสุขชนิดนั้น **ให้รู้รส** รู้ชาติ; แล้ว **ศรัทธา** มันก็ **จะลงราก** แน่นแพ้น. เดียวนี้พราวาสก็ไม่เคยมีศรัทธาชนิดนี้ พระเณร ตั้งหลายพรรษาแล้ว ก็ไม่เคยมีศรัทธา ชนิดนี้; ขอฝากไว้ให้พิจารณากันดู. ทีนี้ เพื่อจะให้เป็นอย่างนี้ได้ง่ายขึ้น เร็วขึ้น จึงพูดกันถึงเรื่อง "ประยุกต์" คือเอาเรื่องนั้น ๆ มาประยุกต์เข้าไป ในเรื่องประจำวัน ในชีวิตประจำวัน มองให้เห็น จากความรู้สึก แล้วก็เพิ่มความรู้สึกให้มันแรงขึ้น, หรือพูดอีกอย่างหนึ่งก็คือว่า **ปฏิบัติ ให้จริงอิ่งบื้นไปในบ้อนั้น ให้มีรสชาต**ิอย่างนั้น อย่าง **รุนแรงบิ้นในความรู้สึก**, หรือจะมีความพอใจ ที่เรียกว่าฉันทะ ก็จะมีศรัทธารวมอยู่ในตัวฉันทะนั้นเอง วิริยะ จิตตะ วิมังสา มันก็ลากกันมาเป็นหาง.

ขอ**ให้มีฉนพะ** เสียก่อน นี้ฉันพะกงเกิดจากสิ่งอื่นไม่ได้ นอกจากจะเกิดจาก รสอันประเสริฐ ที่มันแสดงออกมาเป็นการล่วงหน้า ไม่มากก็น้อย; ฉะนั้น ขอให้ สนใจในรสบองความสงบ แล้วก็จะเป็นอันว่า เอาเรื่องพระนิพพานนั้นแหละมาประยุกฑ์ ได้ในชีวิตประจำวัน.

# เรื่องโลกุตตระต้องเอามาใช้ในชีวิตประจำวันได้

ขอให้เลิกกิด ให้เลิกเชื่ออย่างงมงายตาม ๆ กันไป ว่าเรื่องโลกุตตระก็อยู่ที่ ไหนก็ไม่รู้ จะเอามาใช้ในชีวิตประจำวันไม่ได้. โทษมันเกิดขึ้นเพราะไปแบ่งโลกิยะกับ โลกุตตระอย่างที่แยกกันอยู่เหมือนกับพ้าและดิน. เรื่องโลกิยะนั้นขอให้ถือว่าเป็นพื้นฐาน สำหรับปุถุชนที่มีอยู่แล้ว ; นี้ถ้าจะให้ดีกว่านั้นจะไปทางไหน ? ก็คือเขยิบมาทาง โลกุตตระ คือเริ่มต้นด้วยการ เข้าใจโลก แล้วก็ ถอนตัวขึ้นมาจากความทุกข์ ในโลก นี่ก็คือโลกุตตระ.

นี่ระบบของผมสำหรับปฏิบัติ หรือสำหรับบอกผู้อื่น มันเป็นอยู่อย่างนี้ บอกว่า "ไม่แยกกัน", แล้ว ธรรมะทั้งหลายก็ใช้เพื่อกับพุกข์ แม้ขั้นสูงสุด ก็ เพื่อกับทุกข์ ขั้นด้ำสุด ก็เพื่อกับทุกข์; หลักเกณฑ์มันเหมือนกันหมด เพราะว่า กวามทุกข์มีต้นตอมาจากที่เดียวกัน หรือสิ่งเดียวกันทั้งนั้น. ความพุกข์บองชาวบ้าน มาจากกิเลส ตัณหา อุปาทาน, ความพุกข์บองนักบวช หรือกวามทุกข์ของกนที่

630

ออกไปอยู่ป่า เป็นฤๅษี มุนี **ก็มาจากกิเลส ตัณหา อุปาทาน;** เพราะฉะนั้น ท่าน จึงตรัสเป็นระบบไว้ตายตัวว่า มันต้องเป็นอย่างนี้ : *ความทุกข์คืออย่างนี้, เหตุให้เกิด* ทุกข์คืออย่างนี้, สภาพไม่มีทุกข์เป็นอย่างนี้, แล้ว ทางให้ถึงความเป็นอย่างนั้น มัน เป็นอย่างนี้.

ส่วนเรื่องทุกข์เพราะไม่มีเงินใช้ หรือทุกข์เพราะกรอบกรัวไม่เรียบร้อยนั้น เป็นเรื่องพูดออกไปถึงเปลือกนอกสุด; ถ้าไม่มีเงินใช้ แต่มีสติบัญญาไม่มีกิเลสตัณหา มันก็ไม่ต้องเป็นทุกข์อะไร, หรือยากจนเกินไปก็ไม่ต้องเป็นทุกข์ก็ได้ ก็หาไปก็แล้วกัน, หรือว่ากรอบกรัวไม่เรียบร้อย ก็รู้จักทำจิตใจให้ปรกติ ก็แก้ไขกันไป. นี่เราจะไปแก้ ในเรื่องว่า ไปทุ่มเทหาเงินใหม่ หากรอบกรัวใหม่ หาอะไรใหม่อย่างนี้ มันก็เป็นเรื่อง โลกมากไป ก็ยกไว้ให้เป็นเรื่องของชาวโลกทั่วไปดีกว่า; อย่ามาเกณฑ์ให้เป็นเรื่องที่ พระพุทธเจ้าจะต้องสอน หรือจะต้องอะไรเลย เป็นเรื่องของชาวโลกระกับทั่วไป ไม่ต้อง เกี่ยวกับศาสนาก็ได้ กระทั่งมันจะลงไปถึงระกับสัตว์เตรัจฉาน มันก็ไม่ต้องไปเกี่ยวกับ เรื่องธรรมะระบบนี้ก็ได้.

นี้เรา **ตั้งค้น** ระบบนี้กัน ตรงที่ว่า ความทุกข์นี้เกิดมาจากกิเลสตัณหา ก็รู้เรื่องนี้ให้ดีโดยมีความทุกข์อยู่ แล้วรู้จักความทุกข์เสีย ก็จะมองเห็นสภาพที่ตรงกันข้าม โดยการกำนวณว่ามันตรงกันข้าม, และบางเวลามันก็ได้เกิดขึ้นจริง คือเวลาที่เราไม่มี กิเลสตัณหานั้นก็มีอยู่ ก็เรียนจากสิ่งนี้อีกทีหนึ่ง.

นี้เป็นอันตัดบทกันไปเสียทีว่า อย่าได้มามีปัญหาในแง่ที่ว่า เรื่องของ โลกุตตระนั้น ไม่เกี่ยวกับชาวบ้าน เพราะว่า **โลกุตตระ** นั้น **ก็ลือพันทุกข์** เหนือทุกข์ ดับทุกข์; ฉะนั้น ถ้าใกรมีความทุกข์คนนั้นจำเป็นที่จะต้องเข้าเกี่ยวข้องกับสิ่งที่เรียกว่า โลกุตตระ คืออยู่เหนือทุกข์.

ทีนี้ใกรล่ะที่จะมีความทุกข์ยิ่งไปกว่าชาวบ้าน ? ความทุกข์ มันไประคม กองอยู่ที่พวกขาวบ้าน ทั้งนั้น ชาวบ้านก็กวรจะรู้เรื่องนี้ ; ฉะนั้น เรื่องโลกุตตระคือ เรื่องดับทุกข์นี้ เป็นเรื่องสำหรับชาวบ้านโดยตรง แม้ว่ามันจะเป็นระดับต่ำระดับแรก ๆ กือหยาบ ๆ อยู่ ก็สนใจไปเรื่อย ๆ. เรื่อง อริยสจัจ์ ที่มันสูงสุดนี้ ก็เป็นเรื่องสำหรับ ชาวบ้าน, หรือว่าเรื่อง โพชฒงค์ ๗ ประการ ที่ใกล้พระนิพพานเข้าไปเท็มทีแล้ว ก็ยังเป็นเรื่องบองชาวบ้าน เป็นหลักเกณฑ์ที่ชาวบ้านอาจจะเอาไปใช้ได้เป็นอย่างกี สำหรับให้บรรลุถึงพระนิพพาน ในฐานะที่เป็นกวามเย็น แม้สำหรับระดับชาวบ้าน.

## ระหว่างทุกข์ ไปสู่ความไม่มีทุกข์ คือ "ทาง"

เอาละทีนี้จะพูกถึงเรื่อง "ทาง" ตามหัวข้อที่กำหนกไว้สำหรับวันนี้ เมื่อเข้าใจ เรื่องทุกข์ กับเรื่องไม่มีทุกข์แล้ว ก็ให้ถือว่า "ทาง" มันอยู่ที่ตรงนั้นแหละ ตรงระหว่าง ทุกข์ไปสู่ความไม่มีทุกข์ตรงนั้นแหละคือทาง ก็กลายเป็นเรื่องของชาวบ้าน หรือเรื่อง ของกนที่มีทุกข์อีกนั่นเอง. มันต้องให้ "ประยุกต์" ลงไปอย่างนี้ จึงจะมีประโยชน์ ไม่เช่นนั้นก็เป็นเรื่องตัวหนังสือไปหมด. *ใครมีความทุกข์ เอาความทุกข์ออกมาดู* ขิมรสของความทุกข์อยู่ด้วยสติสัมปชัญญะ ก็มีความประสงก์ที่จะเดินออกไปเสียจาก ความทุกข์นั้น ก็เรียกว่า เดินทาง; ถ้าเป็นเรื่องของชีวิต ก็เป็นเรื่องที่ต้องขยายยาว ออกไป จนเป็นการเดินทางที่กว้างขวาง หรือมีความหมายพิเศษ เพราะว่าเป็นการเดิน ทางของจิตใจ ไม่ใช่เดินด้วยเท้า.

## ทางของใจ คือระบบปฏิบัติ

ตรงนี้อยากจะขอบอกหน่อยว่า คำที่ใช้อยู่กำกวมอีกตามเกย ที่ใช้อยู่ในภาษา ไทย กับที่ใช้อยู่ในภาษาบาลีหรือภาษาธรรมะก็ต่างกัน; เพราะฉะนั้นเราก็รู้ไว้ด้วย เช่น คำว่า "ทาง" หรือ "มรรค"นี้ ก็ยืมมาจากชาวบ้าน ใช้อยู่ : เรียกถนนหนทางก็เรียกว่า ทาง; แต่พอมาใช้ในภาษาธรรมะ มันกลายเป็นทางของใจ นั่นคือระบบของการปฏิบัติ หรือแนวหรือสายของการปฏิบัติที่มีอยู่อย่างไร นั้นเรียกว่าทางสำหรับจิตใจเดิน. ถ้าทาง อย่างถนนอย่างทางรถไฟอย่างนั้น ก็เป็นทางสำหรับเท้ามันเดิน วัตถุมันเดิน ล้อมันเดิน

්තරය

อะไรมันเดิน ; แต่อย่างน้อยก็ยังเหมือนกันตรงที่มัน มีแนวเป็นสายไปอย่างถูกต้อง จึงจะไปถึงที่หมายปลายทางได้.

ยังมีมากไปกว่านั้นอีก ก็คือว่า คำว่า "มรรล" ในภาษาบาลี หรือภาษา พระธรรม นี้ไม่ได้แปลว่า "ทาง" อย่างเดียว มันก็ยังแปลกจนถึงกับว่า หมายถึงการเดิน ทางด้วย. มรรกเฉย ๆ ไม่มีประโยชน์อะไร เพราะมันเป็นเรื่องของจิตอย่างที่กล่าวแล้ว ; แล้วเมื่อเรียกว่า "ทาง" แล้ว ต้องหมายถึงการเดินทางด้วย ไม่ใช่มีตัวทางอยู่เฉย ๆ. อย่าง มรรคมืองค์ ๙ ความถูกต้องของทิฏฐิ ความถูกต้องของสังกัปปะ วาจา กัมมันตะ อะไร ต่าง ๆ นั้น มัน หมายถึงประพฤติอยู่ ไม่ใช่เป็นสักว่าตัวหนังสือ หรือกำพูดที่พูดไว้ จึงจะเรียกว่าทาง ; ต้องหมายถึงระบอบการปฏิบัติ ที่ปฏิบัติอยู่อย่างนั้น จึงจะชี้ว่า นั้นแหละเป็นตัวทาง ไม่ใช่กำพูดที่วางไว้ หรือทฤษฏีที่วางไว้ หรือปรัชญาที่ตั้งไว้ กลาย เป็นว่า ตัวการกระทำลงไปจริง ๆ ตามกฎเกณฑ์เหล่านั้นแหละ เป็นตัวทาง.

ทีนี้ มันยังยิ่งไปกว่านั้นอีก ซึ่งกุณอาจจะไม่เชื่อ ว่า ตามหลักบองพระพุทธ เจ้า นี้ ท่านถือว่า เมื่อ เดินเสร็จแล้ว จึงจะเรียกว่าทาง : ถ้ายังไม่มีการเดิน ไม่ ประสบกวามสำเร็จในการเดิน ยังไม่เรียกว่าทาง. ถ้าเป็นเรื่องทางวัตถุ ทางธรรมดาสามัญ พอเราสร้างถนนเสร็จ สร้างทางรถไฟเสร็จ เราก็เรียกว่ามันมีทางแล้ว; แม้ไม่มีใกร เดิน แม้เปิ่ดโล่งอยู่อย่างนั้น ก็เรียกว่ามันมีทาง มีตัวทางแล้ว. แต่ทางธรรมะ จะมี อย่างนั้นไม่ได้; ต้องมีได้ จะเป็นทางได้ต่อเมื่อมี การปฏิบัติ ลงไปแล้ว, แล้วจะต้อง ปฏิบัติ เสร็จแล้วจึงจะเรียกว่า มีทาง แล้ว ไม่ใช่กำลังปฏิบัติอยู่ด้วยซ้ำไป. เอาเถอะ อย่างน้อยเขาถือว่า เมื่อกำลังปฏิบัตอยู่ ก็เรียกว่ามีทาง แต่ยังไม่สมบูรณ์ ต่อเมื่อปฏิบัติ แล้วจึงเรียกว่ามีทาง; ตัวทางมันกลายเป็นว่า ทางที่ได้มีกนเดินไปแล้ว ปฏิบัติแล้ว มีผลแล้ว นี้คือทางที่สมบูรณ์.

ภาษาธรรม มีอะไร่ ก็ต่อเมื่อกำลังทำหน้าที่

เมื่อพูดอย่างนี้แล้ว ก็อยากจะพูดไปเสียเลยว่ามันเป็นหลักอันหนึ่ง ในผ่าย ธรรมะหรือผ่ายพระศาสนานี้ คุณจะจำให้แม่นยำว่า เราจะเรียกว่า**ม**ีอะไร ก็เฉพาะ ต่อ**เมื่อ**  **สิ่งนั้นดำลังทำหน้าที่** ของมันอยู่. ส่วนภาษาโลก ๆ นี้ ถ้าสักว่ามีไว้ในกรอบกรองก็เรียก ว่ามี; แต่ถ้าภาษาธรรมะต้องสิ่งนั้นกำลังทำหน้าที่ของมันอยู่. แล้วมันกงจะประหลาดมาก ที่จะบอกให้ทราบสำหรับผู้ที่ไม่ทราบ หรือยังไม่ทราบว่า.

เรา มีตาต่อเมื่อมันมีการเห็นรูป พังดูเป็นเรื่องบ้าเต็มที่ใช่ไหม ? จะเรียกว่า เรามีตาก็ต่อเมื่อมีการเห็นรูป; ในขณะที่มีการเห็นรูป จึงจะเรียกว่าตาได้เกิดขึ้นแล้ว ก็มีการเห็นทางตา มีอะไรไปตามลำดับของมัน. ธรรมดาอย่างนี้เราไม่มีตา เว้นไว้แต่ เมื่อมันมีการเห็น. พู ก็เหมือนกัน ต่อเมื่อมันมีการพังเสียง จึงจะเรียกว่ามีหู หรือหูได้ เกิดขึ้น. จมูด อิ้น ก็เหมือนกัน มิได้ถือว่า เรามีตา มีหู มีจมูกอะไรอยู่ตลอดเวลา; เพราะมันเพิ่งเกิด; ตาก็เพิ่งเกิดเมื่อมีการเห็น, หูก็เพิ่งเกิดเมื่อมีการได้ยิน, จมูก ก็เพิ่งเกิดเมื่อมีการได้กลิ่น, อิ้นก็เพิ่งเกิดเมื่อได้อิ้มรส, ผิวหนังก็เพิ่งเกิด เมื่อมี อะไรมาสัมผัสผิวหนัง, ใจก็เพิ่งมีเมื่ออะไรมาทำความรู้สึก, นี่มันเป็นของที่แยก ออกมาอย่างละเอียดอย่างนี้.

เมื่อตายังไม่ได้ทำการเห็นรูป ก็เรียกว่าตายังไม่เกิด มันก็มีดิน น้ำ ลม ไฟ มีอะไรไปตามเรื่องของมัน, มีธาตุตาก็ได้ เขาเรียกจักษุธาตุ ประกอบอยู่ด้วยธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุอะไรก็ได้, มันมีสักว่าธาตุ ยังไม่มีตัวตาเกิดขึ้น ซึ่งทำหน้าที่การเห็น; จักษุนี้จะมีต่อเมื่อทำการเห็น ทำหน้าที่เห็น.

มรรกก็เหมือนกัน จะ **มีมรรก** ท่อเมื่อมีการเกิน เดินอยู่ หรือเกินแล้ว **สมบูรณ์ก็คือเดินแล้ว**, ที่พูกไว้เป็นกำพูกหรือเป็นตัวหนังสือ หรือเป็นกวามรู้นั้น มัน สักว่าชื่อ ไม่ใช่ตัวจริง; เดี๋ยวนี้เราจะมีมรรกกันจริง ก็ต้องเมื่อมีการปฏิบัติในส่วน นั้น ๆ อย่างถูกต้อง. ฉะนั้นกำว่ามรรกหมายถึงตัวทางด้วย, ตัวการเดินทางด้วย, และ เป็นทางที่ได้เดินแล้วด้วย, ก็เรียกว่ามรรกอันแท้จริง. นี่วันนี้เราจะพูดกันถึงเรื่องสิ่งที่เรียกว่า มรรค ซึ่งแปลว่า หนทาง แต่ด้วย มรรคอริง หมายถึงการเดินทางที่เดินเสร็จแล้ว จึงจะเป็นทางที่สมบูรณ์.

มรรคมืองค์ ๙ ที่กำลังปฏิบัติ บางทีเรียก ศีล สมาธิ ปัญญา เอาละ เดี๋ยวนี้ เราก็พูดกันไปตามทฤษฎีก่อน เรื่อง อริยสัจจ์ทั้ง ๙ เป็น เรื่องทฤษฎี ก่อน ด้วยบอกให้รู้ว่า ทุกข์เป็นอย่างนี้ ๆ, เกิดมาจากเหตุ ของมัน ก็คือ ตัณหา คือความอยากด้วยอำนาจความโง่ หรืออุปาทานยึดถือด้วยความโง่, ความไม่มี ทุกข์ หรือคับทุกข์ ก็ คือดับตัณหาเสีย, ทางให้ถึงความดับทุกข์ ก็คือปฏิบัติขอบ ถูกต้องอยู่ ๙ ประการ; รวมกันเป็นอันหนึ่ง เรียกว่ามรรค.

นี่เป็นทฤษฎีเพียงแต่กล่าว ก็ได้, เป็นเพียงรูปคำกล่าวเป็นทฤษฎี เป็นหลัก ก็ได้, คือมีเหตุผลให้คำนวณมองเห็นตามไปได้ ก็เรียกว่าปรัชญา ก็ได้ แต่ยังไม่เป็น ตัวจริงขึ้นมา. ฉะนั้น เรื่อง อริยสัจจ์จิงอยู่ในรูปของทฤษฎี และง่ายที่สุดที่จะเอาไป พูดอย่างปรัชญา. แต่พอมา ถึงคราวที่จะทำให้เป็นประโยชน์ เป็นผลอะไรขึ้นมา มัน กลายเป็นเรื่องของมรรค.

แยกเอาอริยสัจจ์อันที่ ๔ มาศึกษาให้ดี **ปฏิบัติลงไป** ก็**เรียกว่ามรรล** มันจึงจะเป็นปฏิบัติ, แล้วก็ได้ผลจากการปฏิบัติ; ไม่เป็นเพียงทฤษฎี หรือไม่เป็นเพียง หลักปรัชญา แต่กลายรูปมาเป็นการปฏิบัติ.

มรรกมีองก์ ๘ ที่อยู่ในรูปทฤษฎี ก็เป็นทฤษฎีไปเท่านั้น, รู้ไป พูดไป กิกกันกำนวณให้เหตุผลไป มันก็เป็นมรรกมีองก์ ๘ ในรูปทฤษฎี รวมอยู่เป็นส่วนหนึ่ง ของอริยสัจจ์ ๔. แต่พอที่ จะเป็นการปฏิบัติ ก็กึ่งเอามา แล้วเรา ดูว่าปฏิบัติอย่างไร แล้วก็ปฏิบัติลงไป ก็จะเกิดเป็นการปฏิบัติ ขึ้นมา เรียกชื่อเหมือนเดิม; แต่เกี่ยวนี้ มาอยู่ในรูปของการปฏิบัติ แล้วมันคือเป็นตัวจริงนั้นเอง. ฉะนั้น ตัวจริงมันเกิดขึ้น ก็เมื่อมันมีการประยุกฑ์เสร็จแล้ว นี่เรียกว่าทางมีองก์ ๙ ที่เดินแล้ว เรียกว่าอัฏฐังกิกมรรก ที่ทำเสร็จแล้ว.

มรรคมืองค์ ๙ บางที่ก็เรียกว่า ศึล สมาชิ บั้ญญา นี่ก็อีกเหมือนกัน พอ พูดแต่ชื่อก็เป็นหฤษฎี อธิบายโดยเหตุผลก็เป็นปรัชญา แล้วเราก็ไม่ต้องการ มันไม่ สำเร็จประโยชน์. เราต้องการว่าจะปฏิบัติลงไปอย่างไร ในส่วนที่เรียกว่าศีล ว่าสมาชิ ว่าบัญญา; ปรับปรุงที่มันมีอยู่ตามธรรมชาติเกิม ๆ นั้น ให้มันดีขึ้น ๆ ดีขึ้น ๆ. นี่จะเป็น การเดินทางโดยแท้จริง เพราะมันดีขึ้น ๆ ดีขึ้น ๆ.

เราอาจจะ **สึกษา** เรื่อง <del>สึ</del>ล **สมาธิ บัญญา พร้อมกันไปได้ กับเรื่อง** อริยมรรคมืองค์ ๙ ประการ; เพราะมันเป็นสิ่งเดียวกัน คือเป็นตัวการปฏิบัติด้วยกัน. พอมีการปฏิบัติ มันก็มีการเดิน เพราะกำว่าปฏิบัติกับกำว่าเดินนั้นเป็นกำเดียวกัน; เราไม่ ก่อยรู้ เพราะเราไม่ใช่เจ้าของภาษาบาลี แต่ถ้าเรียนบาลี เราก็รู้ว่ากำว่า "เดิน" กับกำว่า "ปฏิบัติ" นั้น เป็นกำพูดกำเดียวกัน.

อาการที่จิตใจเดิน คือก้าวหน้าสูงขึ้นด้วยอำนาจปฏิบัติธรรม ทีนี้ "เดินของจิตใจ" หมายความว่า จิตใจมันสูงขึ้น; ถ้าดูที่กายที่วาจา มันก็สูงขึ้นไปตาม. แต่กำว่า "สูง" ก็อีกนั้นแหละมันมีความหมายตามแบบธรรมะ คือมัน ใกล้ความดับทุดข์ยิ่งขึ้น ๆ อย่างนี้เราเรียกว่าสูงขึ้น. เดี๋ยวจะไปเข้าใจว่าเป็นวัตถุ พูนให้ มันสูงขึ้น เช่นพูนทรายให้มันสูงขึ้น ๆ หรือหล่อกอนกรีตให้มันสูงขึ้น ๆ อย่างนั้น มันก็ เป็นเรื่องวัตถุ, แต่ถ้าเป็นเรื่อง ทางนามธรรม ทางจิตแล้ว ก็คือใกล้ต่อความสงบ หรือ ใกล้ต่อพระนิพพานซึ่งขึ้น; อย่างนี้เราเรียกว่าสูงขึ้น ๆ จนมันจะสูงกว่า คือสูงกว่าโลก สูงกว่าระกับโลกทั่ว ๆ ไป.

นี่ก็ลองสรุปเอาเองดูว่า เดิน ๆ เดินนี้คือทำอย่างไร ? แล้วทำไปทางไทน? เมื่อมีการปฏิบัติอยู่แล้วก็เรียกว่าเดิน กำลังนั่งอยู่ก็ได้ ยืนอยู่ก็ได้ นอนอยู่ก็ได้ เดินอยู่

ရာဝါစ

ก็ได้ ; แต่มันกนละเดิน. แม้ว่าเดินจงกรมอยู่มันก็เดินส่วนร่างกาย ; ถ้าจิตใจไม่ก้าว หน้า ก็ไม่มีการเดินของอริยมรรก. ถ้าจิตใจก้าวหน้า แม้นอนอยู่ก็เป็นการเดิน ; กำว่า "เดิน" ก็คือ **จิตใจเลื่อนระดับ**ไปด้วยอำนาจของการกระทำ ประพฤติ นี้เรา เรียกว่าเดิน.

ทีนี้มามองกันใหม่ ว่ามันเดินกันเมื่อไร, ที่ไหน, อย่างไร ร ควรจะถือเสียว่า ช**ีวิตทั้งหลายเป็นการเดินอยู่ในตัว** แม้ชีวิตในรูปของวัตถุ่มันก็ยังเป็นการเดินอยู่ในตัว; ถ้าไม่อย่างนั้นไม่มีชีวิต ไม่ไช่ชีวิต ไม่เป็นชีวิต. ก็อย่างตรงหน้าเรานี้มีต้นไม้แยะหมด นั่นแหละก็อการเดินทางของมัน; มันโตอยู่ทุกวัน ชีวิตต้นไม้นี้เจริญเติบโตอยู่ทุกวัน ก็เรียกว่ามันเดิน.

ขึ้นชื่อว่าชีวิตแล้วต้องเดิน; ถ้าไม่เดินมันก็หยุด มันก็ตาย แต่ว่าชีวิต อย่างนี้เป็นเรื่องวัตถุ. เราก็เหมือนกัน ร่างกาย ของเรานี้ ตั้งต้นมาจากไข่ในท้องแม่, แล้วมันก็เติบโตขึ้นมาเรื่อยจนบัดนี้, ออกมาแล้วจนเติบโตอยู่ ทุกวันนี้มันก็เดิน, เดินอยู่แล้วในส่วนร่างกาย ส่วนรูปธรรมส่วนร่างกายในฐานะเป็นชีวิต เป็นกวามหมาย ของกำว่าชีวิต.

ทีนี้มันไม่ใช่มีแต่สิ่งนี้สิ่งเดียว ยังมีระบบอื่น ระบบจิด ระบบสติบัญญา; นั่นแหละ ตัวสิ่งที่มันจะเดินโดยตรง โดยแท้จริงในที่นี้, ก็อจิตมันสูงขึ้น ๆ มันใกล้กับ กวามหลุดพ้นมากขึ้น ก็เรียกว่ามันเดิน. กุณสมบัติของจิต สติบัญญาอะไรต่าง ๆ เหล่านี้มันก็เดิน ก็อว่ามันมากขึ้น ๆ; เพราะว่าเราอบรมด้วยการกระทำที่เรียกว่า ภาวนานี้. ภาวนา แปลว่า ทำให้มันเจริญขึ้น ๆ ฉะนั้น เอาเบ็นกำพูดสั้น ๆ ว่า เดิน นั้นแหละคือชีวิต ในทุกแง่ทุกมุม : ชีวิตทางโลกก็เบ็นเดิน, ชีวิตทางธรรมก็เดิน, ชีวิต ที่แท้จริง ชีวิตที่จะไปสู่ชีวิตนิรันดรนั้นเขาก็เดิน; ต่อเมื่อ ถึงชีวิตนิรันคร นี้ จึงจะ หยุดเดินได้. เดินฝ่ายกาย และฝ่ายจิตต้องไม่ขัดขวางกัน

ในการเดินทางผ่ายโลก ๆ ทางผ่ายร่างกาย ให้มีร่างกายสมบูรณ์ คุณก็ไป ศึกษาเอาได้ จากวิทยาการในระบบนั้น ๆ. ไปหาศึกษาได้ นอกวัดก็ได้ เรื่องอนามัย อะไรต่าง ๆ, และพร้อมกันนั้นก็**ให้มีร่างกายที่ถูกต้อง** ที่มัน **เป็นบ้อจัยแก่การเจริญ** ทางจิต คือชีวิตในทางจิต ให้จิตมันมีโอกาสเจริญ.

ว่าที่จริงกายก็เจริญ ๆ อยู่ในตัวมันเองระกับหนึ่ง; ถ้าเราไม่ขักขวางหรือไม่ ไปทำให้มันผิดไปเสีย มันก็เจริญของมันเองได้. ทีนี้เรามันโง่ มันไม่รู้ ไปทำให้เกิด การขักขวางเสีย มันก็เจริญยาก จึงต้องพูกเสียอีกทีว่า จะต้องมีชีวิตในทางกาย ให้ เป็นไปถูกต้อง ที่จะเป็นบ้อจัยส่งเสริมแก่ชีวิตในทางจิต กระทั่ง "ชีวิตในทางวิญญาณ".

ชีวิต ทางวิญญาณ นี้ภาษาที่ผมพูกขึ้นเอง ลือทางสติบัญญา; ทางจิตนี้เป็น เพียงจิตที่มีสมรรถภาพอย่างจิต กิดเก่ง จำเก่ง อะไรเก่งก็ไก้. ส่วน สติบัญญา นั้น ลือความถูกต้องของการคิด หรือความรู้; นี้เป็นสิ่งสำกัญที่สุด ก็อว่าเป็นเหมือนกับ ผู้นำ. ผู้นำชีวิตอื่น ๆ จะไม่เรียกว่าชีวิตก็ได้เหมือนกัน; แต่จะเรียกว่าชีวิตก็ยังได้ ก็อชีวิตทางวิญญาณ. บีวิตทางกายก็คือชีวิตทางเนื้อหนัง, บีวิตทางจิตคือมันมีความ รู้สึกที่เป็นจิต, ชีวิตทางวิญญาณก็สติบัญญาที่สมบูรณ์ ญาณบัญญาอะไรท่าง ๆ ที่มัน สมบูรณ์.

แม้เราจะมีจิตดี จิตสูงเป็นสมาธิอย่างเอก แต่มีมิจฉาทิฏฐิ มิจฉาญาณะก็ได้ มันแยกกันอยู่; ถ้าอย่างไรก็ขอให้มัน เดินกันมาทั้งทางกาย ทั้งทางจิต ทั้งทาง วิญญาณ นี้ก็จะถึงปลายทางแน่. ส่วนเดินทางวัตถุนั้น มันก็เดินด้วยเท้า เดินตาม ถนน ชีรถชีเรือ ก็ว่ากันไปเรื่องหนึ่ง ไม่เอามาเกี่ยวกันกับเรื่องนี้.

เรื่องนี้เอากายล้วน ๆ กายที่เป็นภายนอก มันเดินไปทามความเจริญงอกงาม ทางกาย, แล้วจิทก็เป็นภายใน ก็มีความเจริญงอกงามไปทามวิถีทางของจิท พร้อมที่จะ เป็นที่ทั้งของวิญญาณหรือบัญญา ก็จะมีความก้าวหน้าทางบัญญา ทางญาณ ทางวิญญาณ. วิญญาณในที่นี้ไม่ใช่วิญญาณฑา หู จมูก ลิ้น กาย เป็นวิญญาณ ในกวามหมายพิเศษ เล็งถึงพระนิพพานก็ได้ เ*คยมีคำเรียกพระนิพพานว่าวิญญาณ* ก็มีเหมือนกัน.

ญาณ ก็แปลว่า รู้, วิ นั้นก็แปลว่า ว*ิเศษ* แจ้งที่สุดนั่นแหละ ; วิญญาณก็ก็อ อย่างนั้น ไม่ใช่วิญญาณทางตา ทางหู ที่ยังไม่รู้อะไร. ทาง physical คือทางร่างกาย, ทาง mental คือระบบทางจิต, ทาง spiritual นี้คือทางระบบวิญญาณ แยกออกจากกัน โดยเด็ดขาดอย่างนี้ ; ฉะนั้น มันเดินทั้ง ๓ ทาง.

ที่กุณอุตส่าห**์ เล่าเรียนตั้งแต่แรกเริ่มเดิมที่ม**า จนเรียนในมหาวิทยาลัยนี้ มันเป็นการเดินทางไหน ? ดูให้ดีก็จะเข้าใจได้ มัน เป็นการเดินมาพร้อมกัน หลาย ๆ อย่าง : ทางกาย ก็มี เพราะว่าเราเรียนอะไรรู้นี้ มันทำให้มีกวามเป็นอยู่ถูกต้อง ร่างกาย เจริญ, และ ทางจิต ก็เจริญ เพราะถูกฝึก ถูกอบรมให้เข้มแข็ง ให้มีสมรรถภาพมาก, ทางวิญญาณ ก็เจริญ จนเรารู้อะไรอย่างถูกต้อง นี่มันมากขึ้น ๆ.

จะเห็นได้ว่า มรรก หรือ การเดินตามมรรก มีมาแล้วตั้งแต่แรกเกิด โดย ไม่รู้สึกตัว แต่มันเป็นระดับต่ำ ยังไม่เอาเข้ามาเป็นระดับที่เรียกว่าอัฏ ซู้งกิกมรรก ใน พระพุทธศาสนา; พอเรารู้อะไรมากขึ้น รู้จักผิด รู้จักถูก รู้จักต้นทางปลายทางอะไร ดังนี้ ก็มีการเดินในทางจิตใจมากขึ้น ทางสติบัญญามากขึ้น. นี้ก็ใกล้ระบบมรรกใน พระพุทธศาสนา กระทั่งว่าเป็นตัวมรรกอย่างสมบูรณ์ ซึ่งจะทำให้บุกกลนั้น กลายเพศ จากปุถุชนไปเป็นพระอริยเจ้า.

ระบบในพุทธศาสนา เป็นการเดินจากปุ่ถุชนสู่อริยะ ระบบในพระพุทธศาสนา โดยตรงก็พูดได้อย่างภาพพจน์ง่าย ๆ ว่า เดินจาก ปุ**ฉุชน ไปสู่ความเป็นพระอริยเจ้า:** อย่างน้อยที่สุด เราก็*ควรจะรู้จักความเป็น* ป*ุฉุชน* ของเรา ว่าเดี๋ยวนี้มันมีอยู่เท่าไร ขี้มักจะอะไรตามวิสัยของปุฉุชน : *นิดหนึ่งก็*  อยาก นิดหนึ่งก็โกรธ นิดหนึ่งก็ไง่ สะเพร่า ; นี่ปุถุชน มันหนาอยู่ด้วยกิเลส. นี้ก็เดินจากสภาพอย่างนี้ไปสู่ความเป็นพระอริยเจ้า คือไปห่างออกไปจากกวามเป็นอย่างนี้ ก็หมายกวามว่า กวามเป็นอย่างนี้มันจางลง ๆ บางลง ๆ.

ที่เรียกว่า เป็นปุ**ดุชน** กนหนานี้ มันก็บางลง ๆ ๆ จนกว่ามันจะสว่างใสแจ๋ว ไม่มีอะไรมึกมัวหรือบีดบัง นี้ในเรื่องที่เกี่ยวกับความทุกซ์ ความดับทุกซ์ จะไม่มีอะไร เหลืออยู่เป็นบัญหา ไม่มีม่านบังอะไรอีกต่อไป เดินจากปุถุชนไปสู่พระอริยเจ้า หรือว่า เดินจากความเป็นปุถุชนไปสู่ความเป็นพระอริยเจ้า ถ้าระดับสุดท้ายก็เรียกว่าพระอรหันต์ ไม่ถึงนั้นก็เรียกว่าโสดา สกิทาคา อนาคา ไปตามลำดับ.

นิพพานของท่านเหล่านั้นก็สูงขึ้นทามลำกับ คือมากขึ้นทามลำกับ ยาวนาน ขึ้นทามลำกับ; อย่างว่า **นิพพานของปุลุบ**น ที่เป็นเอง ว่างเอง เย็นเองอยู่บ้าง พอ จะมีให้กูบ้างนี้ มันก็มีอยู่ระกับหนึ่ง, พอเลื่อนไปสู่กวามเป็นพระอริยเจ้า ก็มีมากขึ้น ยาวขึ้น ดีขึ้น อะไรขึ้น ชักเจนขึ้น กว่าจะสมบูรณ์ถึงที่สุกเป็นพระอรหันท์.

แต่ขอบอกว่า บางกนเขาไม่อธิบายอย่างนี้ เขาจะเห็นว่าอธิบายอย่างนี้เป็น เรื่องผิด ๆ บ้า ๆ บอ ๆ ก็มี; แต่ผมยังยืนยันอยู่ว่า อธิบายอย่างนี้ถูกกว่าหรือกีกว่า อย่างน้อยก็ **เป็นช่องทางที่จะให้เกิดการปฏิบัติได้ง่ายกว่า** หรือมีกำลังใจมากกว่า. กนจะได้มีกำลังใจสำหรับจะเดิน อย่าเอาไปไว้เสียไกลลิบ ไม่รู้ว่ากี่หมื่นชาติก็พันชาติ ไม่รู้ว่าอยู่ที่ไหน ; นิพพานไม่รู้ว่าอยู่ที่ไหน แล้วก็ไม่รู้ว่าอีกกี่หมื่นชาติพันชาติ. เดี๋ยวนี้ เราบอกว่ามีอยู่แล้ว ปรับปรุงมันขึ้น develop มันขึ้น มันก็จะสมบูรณ์ขึ้น ๆ นี้มันจะ สมบูรณ์ถึงที่สุดแหละ ; ใช้คำว่าสมบูรณ์นี้มันก็ประหลาดเหมือนกัน : สมบูรณ์สำหรับ ปุถุชนมันก็แก่นี้, สมบูรณ์สำหรับพระอริยเจ้ามันก็แก่โน้น.

สรุปกวามเท่าที่พูดมานี้ ก็เพื่อจะ**ให้รู้จักดำว่า** "หาง" กันเสียที; ในที่สุด ก็มากลำพบ อยู่ที่ตัวเองนี้เอง เอามือจับลงไปที่ตัว ร่างกายนี้ ก็ อ้าว, พบว่า "ทาง"

ရာ၀ဉ

มันอยู่ที่นี่. การเดินทาง และเดินเสร็จแล้ว มันก็อยู่ที่นี่ เพราะว่าตัวชีวิต ตัวร่างกายนี้ มันเดินอยู่เรื่อย งอกงามอยู่เรื่อยทุกวัน ๆ หรือว่ามันเปลี่ยนแปลงไป ก็ตามใจ ก็เรียกว่า เดินเหมือนกัน.

ส่วนจิตมันก็เกินอยู่ทุกวัน ส่วนสติบัญญามันก็เกินอยู่ทุกวัน; เพราะฉะนั้น เรารวมเรียกกันว่าทั้งหมดมันรวมอยู่ที่นี่. เพราะจิตก็ไม่ปรากฏได้ที่อื่น นอกจากที่ ร่างกายนี้, แล้วบัญญาก็ไม่ปรากฏได้ในที่อื่นนอกจากที่จิตนั้น; ก็เลยเอามาใส่ไว้ใน ร่างกายยาวประมาณวาหนึ่งนี้หมด.

ทุกเรื่องมารวมอยู่ที่ร่างกาย ที่ยาวประมาณวาหนึ่งนี้; ฉะนั้น ดูให้ดี ๆ อย่าไปชะเง้อหาไปที่อื่น มันจะน่าหวัว มันจะน่าสงสาร เพราะว่ามันอยู่ที่นี่ ว่า *"เพชร มือยู่ที่หน้าผากแล้ว คนโง่หาไม่พบ"* จำอันนี้ไว้เป็นกทิ หรือเป็นอุทาหรณ์เปรียบเทียบ สำหรับเราจะได้รู้จักแสวงหาอะไรให้พบ, ให้พบทามที่มันมีอยู่จริง และมีอยู่ข้างใน.

สรุปว่า ชีวิตนี้เดินทางอยู่ตลอดเวลา

สรุปความตอนนี้ก็ว่า ทางมืออู่แล้วที่เพื่อที่ตัว; ไม่เป็นแต่เพียงตัวทาง เฉย ๆ แต่เบ็นตัวการเดินทางด้วย แล้วก็เดินเสร็จแล้วด้วย : มันมีเรื่องเกิดขึ้นเป็นเรื่อง ๆ แล้วก็เสร็จไปเป็นเรื่อง ๆ. อย่างที่นี่ เราก็มีหลักของเราว่า ''เสร็จทุกวัน'' การงาน การก่อสร้างการอะไรก็ดี เสร็จทุกวัน มันก็เสร็จเท่าที่มันเสร็จไปทุกวัน มันจริง.

ที่เขาว่าไม่รู้จักเสร็จ หรือเขารอจะเสร็จเมื่อนั้นเมื่อนี้ เพราะเขาวางมาตรฐาน อย่างอื่น; ส่วนเราวางตามกฎของธรรมชาติ ตามระเบียบของธรรมชาติมันเสร็จทุกวัน : พอเราตั้งใจทำมันก็เกิดขึ้น, พอเราทำเสร็จไปวันหนึ่ง จะเลิกจะบิดไฟนอนนี่ มันก็เสร็จ ไปแล้ว, เสร็จเพราะว่าเราเลิกคิด เลิกกระทำ เลิกยุ่งกับมัน.

ขอให้ถือว่า ชีวิตนี้เดินทางอยู่หุดวัน หรือทุกชั่วโมง ทุกนาที ทุกวินาที เสร็จเป็นเรื่อง ๆ เรื่อง ๆ ไป ตามแต่ที่จะเป็นเรื่องเล็ก เรื่องใหญ่ หรือเล็กมากใหญ่มาก; ยิ่งกูจะยิ่งเห็นว่า ชีวิทนี้คือตัวการเดินทาง แล้วก็ประยุกต์ได้ทันที ไม่ต้องเก็บไว้ใน หนังสือ ในตำรา ในพระกัมภีร์ หรือไว้ที่ไหนก็ไม่รู้. การเดินทางอยู่ที่ตัวการกระทำ ประจำวัน, ที่ร่างกายจิตใจที่กำลังประกอบกันอยู่เกลื่อนไหวกันอยู่ นี้เป็นการเดินทางอยู่.

### การเดินทาง ต้องเดินให้ถูก

ทีนี้ ที่จะพูดต่อไปนี้ ก็คือว่าเดินให้มันถูก; เมื่อเป็นการเดินอยู่แล้ว ก็เหลือ แต่ว่าเดินให้ถูก. เดินถูกอย่างไร ก็ไปเบิดดูไปศึกษาดู เรื่องอริยมรรคมีองค์ ๙; บางทีก็เอามาสวดบทสวดมนต์แปลท่องกันอยู่นี้ : สัมมาทิฏฐิ – ความเห็นขอบ สัมมา สังกัปโป – ความดำริขอบ สัมมาวาจา – พูดจาขอบ สัมมากัมมันโต – การงาน ขอบ สัมมาอาชิโว – ดำรงชีวิตขอบ สัมมาวายาโม – พากเพียรขอบ สัมมาสติ – ระลึกขอบ สัมมาสมาธิ – ตั้งใจมั่นขอบ. ตัวหนังสือทั้งนั้น; จะเห็นชอบ หรือว่าจริงขึ้นมาอย่างไร ! ที่ว่าแต่ปาก เป็นตัวหนังสือทั้งนั้น เพราะไม่ประยุกต์ ; ต้อง ทำให้มีความถูกต้อง อยู่ในสิ่งเหล่านี้ตลอดเวลา จึงจะเป็นอริยมรรคมีองก์ ๙ อยู่ใน เนื้อในตัวตลอดเวลา.

**บ้อหนึ่ง** ว่าความเห็นชอบ – **สัมมาทิฏฐิ** ตามตัวหนังสือก็แปลว่าทิฏฐิชอบ; *ทิฏฐิ* คือ *ความเห็น*. ความเห็นเป็นคำกลาง ๆ เพราะว่าชีวิตย่อมมีความคิดความเห็น; นี้ต้องกิดเห็นให้ชอบให้ถูก. เมื่อพูดว่า ชอบ หรือ ถูกนี้ มันก็ ต้องแน่ว่าจะดับทุกบ์ได้, ความกิดเห็นอันนั้นต้องถูก คือดับทุกซ์ได้. ฉะนั้น ส่วนใหญ่จึงมุ่งไปยังความกับทุกซ์; ความกิดความเห็นอย่างอื่นไม่จำเป็น หรือจะเรียกว่าไม่มีก่าก็ได้.

**ความคิดความเห็นที่ดับหุดบ์ได้** ไม่ว่าทุกข์ชนิดไหน เป็นความเห็นที่มีค่า หรือจำเบ็น; ดังนั้นจึงระบุไปยังความคิดเห็นเรื่องเกี่ยวกับความทุกข์และความตับทุกข์, พูดให้สั้นที่สุดก็ "ดับทุกข์" เท่านั้นแหละ. ถ้าจะแจกออกเป็นรายละเอียดมันก็มาก; ไปหาอ่านเอาเอง เฉพาะที่ผมพูดหรือเทศน์ มีผู้พิมพ์ไปแล้วก็มากรายแล้ว ไปอ่านเอา เองเถอะ. เกี๋ยวนี้ก็จะสรุปเอาแต่ใจกวามว่า **บ้อหนึ่ง ความเห็นที่จะช่วยให้เดิดการ** ปฏิบัติที่ดับทุกบ์ได้ นี้เป็นความเห็นชอบ, กระทั่งการพอกพูนความกิตเห็นอันนี้ ก็ เรียกว่าปฏิบัติชอบเหมือนกัน. ถ้าทำสัมมาทิฏชูให้เกิดขึ้นให้เจริญขึ้น ก็เป็นการปฏิบัติ ชอบอยู่ในตัว, เป็นการเดินทางอยู่ในตัว; จำกัดขอบเขตไว้สักหน่อย ไม่อย่างนั้นก็จะ ไปกิตมากเกินไปไม่ทันแก่เวลา. ไปศึกษามากเกินไป ไม่ทันแก่เวลา : ตายเสียก่อน ตายเสียเปล่า. รู้จักจำกัดขอบเขตของการศึกษากวามกิดกวามเห็นให้มันพอเหมาะพอดี ให้ทันแก่เวลาให้ดับทุกข์ได้ก่อนเข้าโลงก็เป็นการดี; ให้ดับทุกข์ได้เนินไปกว่านั้นเท่าไร ก็ยึงมีกำไรมากเท่านั้น.

บ้อสอง สัมมาสังกัปโป สังกัปโป ตัวนี้ แปลว่า ต้องการ ความหวัง หรือ ความใผ่ผื้น ก็ได้ นั่นคือสังกับโป. ทุกคนมีสังกับโปอยู่ตลอดเวลาเลย แต่ว่าไม่ค่อย จะชอบ คือไม่ค่อยจะถูกต้อง ไปจัดเสียไหม่ให้ตรงร่องตรงรอย ให้ถูกต้อง ให้ดำริที จะออกจากกวามทุกข์; เช่นมีความทุกข์เพราะมันจมอยู่ในกาม ก็ดำริออกจากกาม, หรือเป็นทุกข์เพราะว่าไปโกรธ ไปเกลียดอะไร ที่มันตรงกันข้ามจากกาม นี่ก็ออกมาเสีย. แล้วกวามดำริรู้สึกที่โง่เขลา ที่ทำให้ลำบากโดยไม่จำเป็น ที่เรียกว่าหิงสา ทำให้ลำบาก โดยไม่จำเป็นแก่ทุกผ่าย ก็ดำริเพื่อจะออกมาเสีย.

นี่จะเป็นประยุกฑ์โดยเร็วโดยด่วนที่สุดแก่พวกคุณ ผมบอกให้เลยว่ารีบไป ดำริเอาสิ่งที่ไม่จำเป็นออกเสีย; อะไรที่คุณทำอยู่ มีอยู่ ใช้อยู่ กินอยู่ อะไรก็ได้ อย่างไม่จำเป็นนั้น เอาไปขว้างทิ้งเสียให้หมด จะประยุกท์ข้อนี้มากที่สุด. ดำริ ใผ่ผ้น ต้องการ อันถูกต้อง ล้วนแต่เป็นไปเพื่อดับทุกข์ตามหลักของสัมมาสังกัปโป.

ข้อสาม สัมมาวาจา ที่นี้ก็ทำจริงๆ ในทางการกระทำ พูดจาถูกต้อง; ไม่ใช่เฉพาะกำพูกถูกต้องหรือไพเราะแม้แต่วิธีพูก เวลาที่จะพูก น้ำเสียงที่พูก อะไรก็ ต้องให้ถูกต้อง. แต่เมื่อหมายถึงประโยชน์อันสำกัญแล้วก็คือว่าไม่ทำลายประโยชน์ **สู้อื่น ไม่ทำลายประโยชน์ต**น คือ ไม่พูดเท็จ *ไม่พูดคำหยาบ ไม่พูดส่อเสียด ไม่ พูดเพ้อเจ้อ* ตามหลักที่รู้กันอยู่แล้ว; รวมความสั้น ๆ ก็ว่า วาจาที่มันไม่ทำลายประโยชน์ ของใกร แล้วก็ส่งเสริมประโยชน์ นี่เป็นกำที่กวรพูก แล้วก็เรียกว่าเป็นกำพูกที่ถูกต้อง.

บ้อสี่ สัมมากัมมันโต ตามตัวหนังสือ *การกระทำทางกายน*ี้ ก็คือการงาน ที่ทำทางกาย *ให้ถูกต้อง อยู่ในขอบเขตที่ไม่ทำใครให้เดือดร้อน* อีกเหมือนกัน และให้ สำเร็จประโยชน์ตามที่กวรจะได้รับ กวรจะมุ่งหมาย. เพราะฉะนั้นเราก็ทำการงานทางกายนี้ เพื่อประโยชน์แก่กายเป็นส่วนใหญ่ อยู่ได้ในส่วนกาย กายอยู่ได้ ใจก็อยู่ได้; ใจอยู่ได้ สติบัญญาก็อยู่ได้.

**บ้อห้า สัมมาอาบีโว** : *อาบีวะ – บีวิตทั้ว, อา ว่าทั่วอึง, บีวะ* ว่า *บีวิต; อาบีโว* นี้ ก็*มีบีวิตที่ดำรงอยู่* การกำรงอยู่แห่งชีวิต. ถ้าชีวิตทั้งหมดนี้ถูก ต้อง แล้วมันก็ถูกต้องไปทุกอย่าง : เรื่องกิน เรื่องใช้ เรื่องอาบ เรื่องถ่าย เรื่องหา เรื่องได้ เรื่องรักษาต่าง ๆ ก็เป็นการกำรงชีวิตอยู่อย่างถูกต้องตามแบบของบุกกลนั้น ๆ ที่ว่าเขาอยู่ในระกับไหน, เขาเกินไปถึงไหนแล้ว; พระก็อย่างหนึ่ง, ฆราวาสก็อย่างหนึ่ง.

**บ้อหก สัมม**าวายาโม *– พากเพียรถูกต้อง* ก็อใช้กำลังงานไปแต่ในทาง ที่ถูกต้อง. ท่านวางหลักไว้ว่า ให้พยายามที่จะละผิด ๆ เสีย; อย่าทำเข้ามา พยายาม ละเสีย แล้วพยายามให้กวามถูกต้องเกิดขึ้น แล้วรักษามันไว้. นี่เรียกว่า ความพากเพียรที่ ถูกต้อง ไม่ให้ความขั้วเกิดขึ้น, แล้ว ละความขั้วที่เกิดขึ้นแล้ว, ให้ความดีเกิดขึ้น, และ รักษาความดีที่เกิดขึ้นแล้ว นั้น ๆ : สั้น ๆ « หัวข้อ แต่กินกวามกว้างหมด รู้หน้าที่ ที่กวรกระทำ แล้วก็กระทำ.

**บ้อเจ็ก สัมมาลดิ** *มีการคุมสติอยู่อย่างถูกต้อง* นี้ก็พูดแล้วในเรื่องสติ หรือสมปฤดี ในการบรรยายกรั้งแรก ๆ. เหลือแต่ **ให้ถูกต้องอยู่ด้วยการควบคุมไว** ก็เรียกว่า สัมมาสติ์; ไม่เบิดช่อง ไม่เบิดโอกาส ให้ความเสียหายทุกชนิดมันเกิดขึ้น

කගෙ

นั้นแหละเรียกว่าสัมมาสติ. มันเหลืออยู่แต่กวามถูกต้อง ก็เป็นความสุขหรือเป็นสิ่งที่ พึ่งปรารถนาอยู่โดยอัตโนมัติ. อย่าเผลอสติ แล้วก็อย่าไปหาอะไรมาทำลายสติ : การกิน การดื่ม การเสพ การถบ การอะไร กับสิ่งที่ผิกๆ ทำให้มืนเมา แล้วทำลายสติ; อย่างนี้อย่าไปยุ่งกับมัน. กวบกุมสตินี้ให้อยู่ในร่องในรอย กือให้ถูกต้องอยู่เสมอ อย่า ให้ผิดพลาดเกิดกวามทุกข์ขึ้นมา; ถ้าผิดพลาดจะเกิดกวามทุกข์ขึ้นมา. แม้เรื่องเล็ก ๆ ก็อย่างเดียวกัน : พอผิดพลาด ก็บัญหาเกิด กวามทุกข์เกิด อะไรเกิดขึ้นมา.

บ้อแปด สัมมาสมาชิ มีการตั้งใจมั่นขอบ, ตั้งมั่นชอบแห่งจิตใจ นับ ตั้งแต่ทำจิตให้ตั้งมั่นก่อน ธรรมคามันก็ไม่ก่อยจะตั้งมั่น หรือตั้งมั่นน้อยไป หรือไม่ก็มัก จะตั้งมั่นผิก; เพราะฉะนั้น จึงมีหน้าที่ว่า ทำให้จิตตั้งมั่น เป็นจิตที่มีกำลังสูง, แล้วก็อยู่ ในภาวะที่ถูกต้อง. ภาวะที่ถูกต้องนี้ก็เป็นไปเพื่อประโยชน์แก่การดับทุกข์ ถ้าตั้งมั่นจริง แรงจริง; แต่ถ้าเป็นไปเพื่อทุกข์ หรือเพื่ออันตรายแล้วละก็ เรียกว่าไม่ถูกต้อง ไม่ใช่ สัมมาสมาชิ, เป็นสมาชิที่เป็นเหยื่อของกิเลส เป็นอุปกรณ์ของกิเลส หาประโยชน์อย่าง กิเลส. สมาชิอย่างนี้เป็นสมาชิผิด เป็นมิจฉาสมาชิ ก็ยกไว้ให้พวกโจร พวกยักษ์ พวกมาร พวกอมนุษย์ไปตามเรื่อง. ถ้าเป็นมนุษย์ที่มีการเดินทางที่ถูกต้อง ต้องมีสมาชิถูกต้อง หน้าที่การงานของจิตนั้นเอง; องก์กุณของสมาชิท่านกล่าวไว้อย่างนี้.

ที่กล่าวนี้กรบ ๙, แปดองด์ เอามารวมกัน เป็นชีวิตหนึ่ง ซึ่งประกอบอยู่ ด้วยดวามถูกต้อง ๙ ประการ เรียกว่า "ทาง". ชีวิตนั้นเป็นทาง เพราะชีวิตเป็นทาง อยู่เสมอ เป็นการเดินทางอยู่เสมอ.

มรรคมืองค์แปด กล่าวอย่าง ศีล สมาธิ ปัญญาก็ได้

ถ้าชอบพูกเป็น ๓ อย่าง : เป็นศีล สมาธิ บัญญา ก็พูกไก้ คือ สองอย่างแรก เป็นบัญญา : สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปโป ; นี่ ๒ อย่างนี้ เป็นบัญญา ความรู้. ถักมาอีก ๓ อย่าง คือ *สัมมาวาจา สัมมากัมมันโต สัมมาอาซิโว* นี้**เป็นสึล.** ถักมา อีก ๓ อย่างคือ *สัมมาวายาโม สัมมาสติ สัมมาสมาธิ* นี้**เป็นสมาธิ.** 

บัญญามาก่อน เพราะมันเป็นแสงสว่างนำหน้า ก็มาก่อน ; แล้วศีลก็เกินตาม,
 สมาธิก็เดินตาม, ก็ ส่งเสริมบัญญาให้แรงขึ้น ศึล สมาธิ ก็แรงขึ้น วนเวียน
 ส่งเสริมกันอยู่อย่างนี้. โดยหลักแห่งการปฏิบัติ เราต้องพูดอย่างที่ พระพุทธเจ้าท่านตรัส
 ก็อตรัสว่า *ปัญญา ศิล สมาธิ*, – ปัญญา ศีล สมาธิ, – บัญญา ศีล สมาธิ. แต่ถ้า
 เรา พูดอย่างทฤษฎี เป็นตัวหนังสือ เป็นปริยัติ เราก็พูดได้ว่า ศิล สมาธิ ปัญญา,
 ศิล สมาธิ ปัญญา.

พอถึงทีที่จะสำเร็จประโยชน์จริง คือ **เป็นการปฏิบัติจริง** มันกลายรูปเป็น *บัญญา คือ สมาธิ*, บัญญา ศีล สมาธิ เพื่อไม่ให้มันเข้ารกเข้าพง. **เมื่อบัญญามือยู่** ศ**ือ สมาธิ ก็ถูกต้อง;** ฉะนั้นจึงเริ่มจุดของการถูกต้องที่บัญญา. การศึกษาของเราก็เพื่อ ให้กวามถูกต้องแก่บัญญา; แม้ในจุดเริ่มแรก ก็ต้องมีศีลถูกต้อง สมาธิถูกต้อง ในจุด เริ่มแรก, แล้วมันก็สูงขึ้นมาตามลำกับไปทุก ๆ รอบ. นี้เรียกว่า "ทาง".

ที่พูกว่า "ประยุกท์ ๆ" นี้ ก็เพียงเพื่อว่าให้พวกกุณมองกู ว่าทางอยู่ที่ไหน ; และก็เห็นว่ามันมีอยู่แล้วเสร็จแล้วที่เนื้อที่ตัวนี่ เป็นทาง, เป็นตัวทางที่มีการเดินอยู่เสมอ ก็เรียกว่าประยุกท์ได้ มิฉะนั้นก็เป็นเรื่องท่องจำอย่างนกแก้วนกขุนทอง.

# ที่กล่าวมาแล้วเป็นเรื่องประยุกต์ทางไปนิพพาน

นี้เรื่องบัญหาของกนที่ว่าจะต้องเดินทาง จะต้องมีการเดินทางให้มันถูกต้อง แล้วเราทำการประยุกต์ก้วยการเอาหลักพระธรรมอันสูงสุดในพระพุทธศาสนา คืออริย-มรรกมีองก์ ๙ สำหรับไปพระนิพพานนั้นแหละ มาประยุกต์ให้เป็นสิ่งที่มีอยู่ในชีวิต ประจำวัน แล้วก็เป็นการลากเอาพระนิพพานมาไว้ที่นี่ด้วย ให้มันมากู่กันอยู่กับการ เดินทางอยู่ในชีวิตประจำวัน เป็นพระนิพพานในระกับเริ่มแรก นิพพานตัวอย่าง

ရာစစ်စ

นิพพานชั่วขณะอะไรก็ตาม ฉะนั้นก็มีการเดิน และการถึงอยู่ทุก ๆ ขั้น และทุก ๆ ตอน นับว่าไม่เป็นหมันเปล่า ก็รู้จักประยุกต์.

เวลาสำหรับพูดก็หมดแล้ว ต่อนี้ไปก็เป็นเวลาสำหรับถาม ใกรมีปัญหาอะไร ก็ถามเท่าที่ในขอบเขตของกำว่า "ทางหรือการเดินทาง".

#### คำอธิบาย ตอบปัญหา

(ถาม) ขอนมัสการพระคุณเจ้า กระผมขอเรียนถามว่า การที่คนเรามีสัมมาสัง-กัปโปนั้นจะต้องขว้างสึงที่ไม่จำเบ็นออกไปเสียนั้น. คำว่าสึงที่ไม่จำเบ็นนั้น กระผมมีความ ข้องใจว่า หมายถึงอะไรกันแน่ อาจจะหมายถึงว่า ตัณหาในสึงที่หยาบ หรือไม่มีเหตุผล, หรือ ว่าจะเบ็นตัณหาที่ไม่กีประการหนึ่ง. อีกประการหนึ่ง หรืออาจจะหมายถึงทางก้านวัตถุ ที่ไม่ จำเบ็นแก่การกำรงชีวิตนั้น เราต้องขว้างออกไป หรืออาจจะมีอะไร.

(ตอบ) ที่ว่าอย่าไปทำในสิ่งที่ไม่จำเป็นนี้ ทำตัวให้ลำบากเปล่านั้น เป็น เพียงกำอธิบายของสัมมาสังกัปปะอันสุดท้าย กือ *หิงสาสังกัปปะ ให้เป็นวิหิงสา* สังกัปปะ ขั้นแรกก็มี ดำร*ิออกจากกาม ดำริออกจากพยาบาท* แล้วก็ดำร*ิออกจาก เบียดเบียน*.

**ดำริออกจากกาม** หมายความว่า กิเลสกามนั้นมันทำให้เป็นทุกข์; นี้เราก็ ออกจากกาม หมายความว่า **ออกมาเสียจากอำนาจบองมัน** มิได้หมายความว่าออกมาจาก วัตถุ ซึ่งเป็นที่ตั้งแห่งความหมายของคำว่ากาม เป็นต้นว่า รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะนี้ มันมิใช่ตัวกาม แต่เป็นวัตถุกาม คือเป็นวัตถุที่เป็นที่ตั้งแห่งกาม. เราก็ยังอาศัย รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ เหล่านั้น ในฐานะเป็นวัตถุบ้าจัยสำหรับการเป็นอยู่ในชีวิต ประจำวัน, เราหลีกหรือขว้างทิ้งไปหมดไม่ได้. แต่ในส่วนที่ไม่จำเป็น ขว้างออกไป ทิ้งออกไป อย่าไปยุ่งกับมัน; นี่กินความรวมไปถึงข้อสุดท้าย ที่เรียกว่า*พิงสา* หรือ ว*ิพิงสา*. แต่ต่างกันอยู่ตรงที่ว่า **พิงสา** นั้น **ทำไปค้วยความโง** กิเลสประเภทโมหะ, ส่วน กามนี้มันทำไปด้วยกิเลตประเภทรากะ หรือโลภะ. ทั้งสองอย่างนี้มีส่วนเกินหรือส่วน ที่ไม่กวรจะเกี่ยวข้อง ก็อว่าทำให้เกิดกิเลส เกิดทุกข์ แล้วก็ไม่จำเป็นต้องเกี่ยวข้อง.

หลักนี้เป็นหลักที่ควรจะมองให้เห็นและเข้าใจ : **ดาม นั้น เป็นเรื่องกิเลส**-กาม, พยาบวท นั้น ทำคนอื่นให้ลำบาก เกือกร้อนเป็นตายด้วยเจตนา ก็อทำร้ายผู้อื่น, ส่วน พิงสา นี้ข้อสุดท้ายมัน เป็นโมทะ ทำตัวเองด้วย ทำผู้อื่นด้วย ก็ได้ ให้ลำบาก ให้ทุกข์ยาก โดยไม่มีเจตนา โดยไม่รู้สึกตัว ; ผิดกันอย่างนี้. ฉะนั้นไม่มีขัดขวางกับ หลักการอะไรหมด ; ถ้าถือเอาความหมายถูกต้อง.

ความรู้สึกใส่สั้น ของมนุษย์นั้น เป็นไปได้ใน ๓ ทางนี้ คือทาง กาม แล้ว ก็ทาง พยาบาท หรือประทุษร้ายผู้อื่น แล้วทาง วิหิงสา คือทำกันและกันให้ลำบากโดยไม่ เจทนา; อย่างแรกมาจากโลภะ หรือ ราดะ, อย่างที่ ๒ มาจากโทสะ หรือ โกธะ, อย่างพื่ ๓ มาจากโมทะ หรือ อวิชชา ที่มันเหลือจากที่อื่น.

เรามุ่งหวังให้ออกมาเสียจากอันตรายทั้ง ๓ นี้ ก็เรียกว่าเป็นความมุ่งหวังที่ชอบ หรือที่ถูกต้อง; ฉะนั้นถ้าจะเอามาประยุกต์ในเรื่องการงาน อย่าให้การงานของเราต้อง เป็นไปในลักษณะนี้. การงานหรือการศึกษาการเล่าเรียน; การงานก็แล้วกัน, เรียกว่า การงานก็แล้วกัน ที่ทำอยู่นี้ อย่าให้ลลำลงไปใน ๓ อย่างนี้ ก็อ ลุ่มหลงไปในกาม หรือว่า เป็นไปเพื่อทำร้าย ประทุษร้ายผู้อื่น, หรือ ทำผู้อื่นหรือเราเองด้วย ให้ลำบาก โดยไม่เจตนา. นี้มีหลักอย่างนี้. กำถามที่ถามนั้นยังไม่จับใจความทั้งหมดนี้ได้ จึง ถามอย่างนั้น.

ขอย้ำอีกทีหนึ่งว่า สมมาสังกัปโป – ความประสงค์ หรือ ความหวัง หรือ ความต้องการ หรือ ความดำริ หรือ ความใคร่ แล้วแต่จะเรียกที่เป็นไปอย่างถูกต้องนั้น กือ เป็นไปเพื่อให้มันถอยห่างออกมาเสียจากกาม จากพยาบาท และ จากพิงสา. (ถาม) ที่ท่านอาจารย์ได้บรรยายว่า ชีวิตคือการเดินทาง แล้วก็ท่านได้ยกว่าการ เดินทางนั้น, ตัวทางนั้นคืออริยมรรคมีองค์ ๙ กระผมอยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า นอกจาก อริยมรรคมีองค์ ๙ แล้ว ยังมีมรรควิถีอื่นอีกไหมครับ ที่จะเดินทางจากความทุกข์ไปสู่ความ ไม่มีทุกข์. เพราะว่าอย่างคริสตชนกับอิสลามิกชน หรือชนซึ่งอาจจะถือว่าคนไม่มีศาสนา หรือ ไม่ยึกถือว่าอริยมรรคมีองค์ ๙ นี้ เป็นหนทางเดินจากความทุกข์ไปสู่ความไม่มีทุกข์นั้น. อยาก จะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า นอกจากอริยมรรคมีองค์ ๙ แล้ว มีมรรควิถีอื่นหรือไม่?

(ตอบ) ตอบได้เลยว่าไม่มีมรรกวิถีทางอื่นใก ที่จะเดินจากกวามทุกข์ไปสู่กวาม ดับทุกข์ นอกจากอริยมรรกมีองก์ ๙; หากแต่ว่ามันมีชื่อเรียกอย่างอื่น. เราก็ได้ยินชื่อ เรียกอย่างอื่น แต่เราไม่รู้จัก เรามองไม่เห็น ไม่เข้าใจว่า นั้นก็คืออัฏฐังกิกมรรก จะเป็นเสียอย่างนี้ คือโดยเนื้อแท้ต้องเป็นอัฏฐังกิกมรรก แต่เขาอาจจะเรียกชื่ออย่างอื่น.

เมื่อพูดเกี่ยวข้องกันไปถึงศาสนาต่าง ๆ แล้วก็กวรจะไปสังเกตดูว่า **ทุกศาสนา นิยมคำว่า "ทาง"**; ตะวันออกสุดเรานี้ก็มีเต๋า กำว่า *เต๋า* ก็แปลว่า ทาง, โซโรส เตอร์ ก็ใช้กำว่า ทาง เป็นชื่อของธรรมะ, คริส เตียนพระเยซูก็บอกว่า "ฉันแหละก็อทาง" เอาตัวพระเยซูเองเป็นทาง. **มีคำว่า "ทาง" อย่างอื่นอีกมาก** ศาสนานอกจากที่กล่าวนั้น ก็เป็นเกรือหรือว่าเป็นลูกหลาน ออกมาจากศาสนาเก่า ๆ เหล่านี้ ก็แปลว่า **มีทางเหมือน** กันพมด.

นี้บัญหามันจะเกิดขึ้นว่า "ทาง" ที่ว่ามีด้วยกันนั้น เหมือนกันหรือไม่? สังเกต ดูแล้ว เหมือนกันโดยใจความ คือ จะต้องทำลายกิเลสตัณหา นี่ทั้งนั้นเลย. การ ทำลายกิเลสตัณหา มีใจกวามสำคัญ สรุปลงไปที่ทำลายความเห็นแก่ตัว. กวามเห็น แก่ตัวนี้เป็นกวามโง่เขลาอันหนึ่ง; เมื่อทำลายกวามโง่เขลาเสียได้แล้ว กวามเห็นแก่ตัว มันก็หมดไปเอง.

เราจะดูที่มันใกล้หน่อย ก็เช่นว่า *พระ เยซู ว่า "ฉันแหละคือทาง"* นี้ก็ หมายความว่าต้องปฏิบติอย่างพระเยซู ; พระเยซูจึงจะกลายเป็นหนทางให้คนนั้นเดินไป หาพระเจ้า. นี้พอดูถึง การปฏิบัติตามพระเยซู ที่ถูกต้อง ไม่ใช่ว่าอย่างงมงาย นั้นก็คือ การทำลาย ความเพ็นแก่ตัว : ไม่ต้องมีตัวของตัว, มีตัวของพระเจ้า, มีตัว ของกวามถูกต้อง, มีตัวของกวามเป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น. ถ้ามีอย่างนี้อยู่เป็นหลักแล้ว ก็จะถูกต้องหมดโดยอัตโนมัติ ไม่มาตรการอันใด ก็อันหนึ่งแหละเป็นแน่นอน.

เราท้องยอมรับว่า สึ่งที่เรียกว่า ทาง ตามหลักเกณฑ์ของอัฏฐังกิกมรรกนี้ มีอยู่ได้ในระบบศาสนาอื่น แต่ว่าไม่ถึงขนาด ; **ถ้าไม่มีอยู**่ แล้วในระบบศาสนาใด ศาสนานั้น จะ **ไม่มีการดับทุกบ์ได้เลย**.

ถึงแม้ว่า พระพุทธเจ้า ท่านจะ ได้ตรัสว่า "ในธรรมวินัยใด คือในลัทธิใด ศาสนาใด ไม่มีอัฏฐังดิกมรรดมืองค์ ๙ ในลัทธินั้นจะไม่มีสมณะที่ ๑ คือโสดาบัน, สมณะที่ ๒ คือสกิทาดามี, สมณะที่ ๓ คืออนาดามี, สมณะที่ ๙ คืออรหันต์ ดังนี้ก็ตาม. นี้ไม่ได้เป็นเครื่องปัดปฏิเสธไปหมดว่าไม่มีในศาสนาอื่น; เพราะว่าการ ปฏิบัติที่ทำลายความเห็นแก่ตัวแล้ว ก็จะรวมอยู่ในกวามถูกต้องอันนี้. แม้จะไม่ต้อง หมายความว่าจะเป็นพระอรหันต์อย่างเดียว ก็เป็นพระอริยเจ้าที่รอง ๆ ลงไป.

หรือ พระพุทธเจ้าท่านตรัสระบุลงไปว่า "อริยมรรคมืองค์ ๙ ที่เต็มเปี่ยม ตามหลักของพุทธศาสนานี้" เราจะต้องถือว่า พระพุทธเจ้าท่านไม่สงวนลิขสิทธิ์ คือไม่มีกิเลสที่เป็นเหตุให้สงวนลิขสิทธิ์เหมือนกับพวกเรา; หรือพุทธบริษัทนี้เองมีกิเลส ที่เป็นเหตุให้สงวนลิขสิทธิ์ ซึ่งพระพุทธเจ้าท่านไม่มีเลย. ฉะนั้นท่านจึงกล้าตรัสไว้ว่า "ให้ เป็นอยู่กันโดยชอบ โลกนี้ไม่ว่างจากพระอรหันด์".

นี่เมื่อท่านจะนิพพานอยู่หยก ๆ ท่านยังตรัสอย่างนี้ ว่า **"เป็นอยู่โดยชอบ** โลกนี้ไม่ว่างจากพระอรหันด์" คำว่า *"โดยชอบ" นี้ เราไม่อาจจะสงว่นเอาไว้เฉพาะ เราพุทธบริษัท แต่เป็นไปได้แก่ทุกระบอบลัทธิ*; ไม่ต้องพูดถึงว่าเราถือว่ามีพระ พุทธเจ้าหลายองค์ได้ตรัสรู้ผ่านมาแล้ว ในลัทธินั้น, นั้นก็มีแน่. แต่ว่าที่ไม่เรียกว่า พุทธศาสนานี้ เรียกว่าศาสนาอื่น นี่ก็ต้องย่อมรับว่า **เขาก็มีระบบที่อาจจะเรียกได้ว่า** "**เป็นอยู่โดยขอบ**" ไม่มากก็น้อย ; ฉะนั้นจึงถือว่า สิ่งที่เรียกว่า ทาง ตามความหมาย ในพุทธศาสนานี้ จะต้องมีอยู่บ้างไม่มากก็น้อยเช่นเดียวกัน ในระบบนั้น ๆ.

ถ้ายิ่งไปนึกไปถึง หลัดอันหนึ่ง ที่มีอยู่ว่า "หลุดพ้นได้ เพราะศรัทธา, หลุดพ้นได้ เพราะความเพียร, หลุดพ้นได้ เพราะบัญญา; ต่างกันเป็น m อย่าง อย่างนี้ด้วยแล้ว ก็ยิ่งเป็นเครื่องรับรองว่า แม้ใน ระบบที่หลุดพ้นด้วยศรัทธา – กวาม เชื่ออย่างเต็มที่ ก็มีทาง เหมือนกัน แต่เขายก เอาศรัทธา หรือ สัมมาทิฏฐิเป็นเบื้องหน้า. ระบบที่มีความเพียรเบ็นเบื้องหน้า ก็มีเหมือนกัน ก็มีทาง, ระบบที่ใช้บัญญา เป็นเบื้องหน้า ก็มีทาง เหมือนกัน.

นี่ตามความรู้สึกของผมถือว่า ทุกศาสนา ที่มีกำสอนสำหรับให้ทำลายความ เห็นแก่ตัวแล้วต้อง มี "ทาง" ด้วยกันทั้งนั้น ตามสักส่วนไม่มากก็น้อย; ถ้าทำให้หมด กวามเห็นแก่ตัวได้จริง ก็เรียกว่าสมบูรณ์ได้เหมือนกัน เพียงแต่มันไปเรียกชื่ออย่างอื่น ศาสนาที่ดีทุกศาสนามุ่งทำลายความเห็นแก่ตัวทั้งนั้น.

แต่ข้อที่อยากจะให้สังเกตดูอีกหน่อยหนึ่ง มันมีอยู่ว่า ที่เรียกว่าศาสนา ๆ นี้ ไม่เหมือนกันที่เรียกว่าศาสนาบางศาสนานั้น มิใช่ศาสนา มันเป็นเพียงแต่ระบบปรัชญา ไม่เกี่ยวกับการปฏิบัติก็มี; แต่ **ถึงอย่างนั้นเบาก็ยังพูดเรื่องทำลายความเห็นแก่ตัว** โดยระบบทฤษฎีหรือปรัชญา.

ส่วน พระพุทธเจ้า ท่านตรัสศาสนาในฐานะ เป็นการปฏิบัติ; เราต้อง ปฏิบัติ คือต้องเป็นตัวการเดินทาง เดินทางจากความมีตัวตนเรื่อยไป จนถึงความไม่มี ตัวตน มีเท่านั้นเอง, แล้วสอนให้ทราบว่า ธรรมดามันก็ไม่มีตัวตนอยู่แล้ว. เรามัน โง่ว่า มีตัวตน; เพราะฉะนั้น เรารีบทำให้ฉลาดให้ถูกต้อง ให้ถอนกวามเห็นว่ามีตัวตน ග**්ස්** 

เรื่อยไป ๆ. นั้นแหละคือการเดินทาง จนไปถึงกวามจริงซึ่งมันเป็นอยู่เองแล้วว่า อ้าว ! ไม่มีตัวตน มันก็จบกันเท่านั้น.

พูกโดยนัยะนี้ เพื่อจะให้เข้ากันได้กับศาสนาอื่นลัทธิอื่นก็ว่า เดินทางจาก กวามยึกถือว่ามีทัวตน ไปสู่กวามหมดกวามยึกถือว่ามีตัวตน; อาจจะมามีอยู่ในลัทธิเล็ก ลัทธิน้อยอะไรตามสักตามส่วน. เราถือว่า พุทธศาสนาสมบูรณ์ ในข้อนี้ ทั้งในแง่บอง การวาง ทฤษฎี และ การปฏิบัติ และการ ได้รับผลบองการปฏิบัติ. เอาเป็นว่า การ เดินทางนั้นอยู่ที่นั้น อยู่ที่รู้แล้วปฏิบัติ แล้วได้ผลของการปฏิบัติ.

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ที่กำว่าให้ปฏิบัติธรรมให้อยู่กับเนื้อกับตัว นั้น กินกวามกว้าง ๆ คือปฏิบัติองค์มรรคใช่ไหม ?

(ตอบ) นั้นแหละว่าปฏิบัติธรรมทั้งหมก สรุปแล้วก็เหลือมรรกมีองก์ ๙ หรือว่าเหลืออยู่ที่ศีล สมาธิ บัญญา, เหลืออยู่ว่าทำลายกิเลสให้หมดไปนั้น เราต้องทำ มันอยู่ ประพฤติปฏิบัติอยู่นั้นแหละ เรียกว่า อยู่ที่เนื้อที่ตัว. ถ้าเราเรียนแต่พูก หรือ เรียนกันในโรงเรียน มันก็ไม่มี อยู่ที่เนื้อที่ตัว.

"อยู่ที่เนื้อที่ตัว" กือทั้งเนื้อทั้งตัว ทั้งกาย ทั้งวาจา ทั้งใจ กระทำอยู่ อย่างนั้น กือกระทำอยู่ในลักษณะที่ทำลายหรือบ้องกันกิเลส ว่าอยู่ที่เนื้อที่ตัว. จัก ให้ดี แล้วก็จะมีอยู่ที่เนื้อที่ตัวทั้งเวลาตื่นและเวลาหลับ; เพราะว่าถ้าจัดไว้ดี ในเวลา ดื่นแล้ว เวลาหลับก็ไม่เป็นโอกาสที่จะให้ผื้นไปในทางที่จะเป็นกิเลส คือไม่มีกวามผิด พลากในเวลาหลับ; แม้ว่าเราจะไม่ปรับกนที่ทำอะไรในเวลาหลับว่า เป็นเจตนาทำผิด ทำร้าย. นี้หมายกวามว่า มันอยู่ที่เนื้อที่ตัวจริง ๆ, มันกุมอยู่ทั้งเวลาตื่นและเวลาหลับ.

(ถาม) ท่านอาจารย์กรับ เราอาจจะกล่าวไก้ไหมว่า ตัวสมาธิกือสมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ นั้นเป็นกำลังขององก์มรรกได้ไหม ? เพราะว่าไม่ว่าที่ไหน ๆ พอลงมือ ปฏิบัติ ต้องปฏิบัติสมาธิ หรือเจริญสติ จะกล่าวได้ไหมว่ามันเป็นตัว start หรือเป็นตัวกำลัง ให้มรรกองก์ ๙ ทั้งหมดไปได้. (ตอบ) คือว่ากำว่าสมาธิกำหนึ่ง เป็นชื่อของหมวกธรรม มันคึงเอาธรรมะ หลายชื่อ หลายสิบชื่อ มาสู่กำว่าสมาธิคือหมวกสมาธิ. แต่ถ้าว่าแยกไปเป็นตัวมันเอง อย่างเกียว ก็หมายถึงสมาธิล้วน ๆ ในชื่อว่าสมาธิ; เช่นในกรณีนี้ สมัมาวายาโม ก็เป็นกลุ่มสมาธิ, สมมาสติ ก็เป็นกลุ่มสมาธิ, แล้ว สมมาสมาธิ ก็เป็นตัวสมาธิ; รวมกันเป็นเรียกว่ากลุ่มสมาธิ.

เดี๋ยวนี้ เราจะไปแยกอย่างนั้น ว่า อะไรเบ็นตัวกำลัง กำลังงานกำลังแรง มันก็ได้แก่ ตัวสมาธิ. ทีนี้ สติ แม้จะถูกสมมติอยู่ในกลุ่มสมาธิ มันก็ทำหน้าที่อย่างอื่น เช่นรักษากุ้มครองอะไรไปตามหน้าที่ ที่นอกไปจากที่สมาธิมีอยู่. สัมมาวายามะ นั้น มันก็แยกตัวออกไปอีกอย่างหนึ่ง คือ ว่าไม่หยุด; ถ้าสมาธิมันเกิดหยุดกำลังมันเกิด หยุดก็ใช้ไม่ได้; จะต้องไม่ให้หยุด คือว่าต้องมีอยู่เรื่อย นี่แหละสัมมาวายามะ อย่าให้ ขาดตอน.

ในมรรกมีองก์ ๘ นี้ อุปมาได้แปลก ๆ ไปกิดเอาเอง. ถ้าว่าจะ เบ็นเรื่อง บองการเดินทาง ละก็ ก็ให้เป็นเรื่องของการเดินทางไป; เช่นว่า สัมมาทิฏฐิ เป็น กวามรอบรู้ ในแผนที่ ในทิศทาง อะไรต่าง ๆ จนเกิด สัมมาสังกัปโป คือ อยากจะไป จริง ๆ แล้วก็ไปด้วย สัมมาวาจา สัมมากัมมันโต สัมมาอาชีโว; นี่เป็นการเดินไป. สัมมาวาจา เหมือนกับว่ามันมีปากที่จะช่วยการเดินทางให้สำเร็จ อย่าเกิดอันตรายขึ้น ในระหว่างทาง, สัมมากัมมันโต นี้ก็เหมือนกับว่า มันเดินไปด้วยอุปกรณ์อะไรต่าง ๆ, สัมมาอาชีโว นี้มันก็มีเสบียงทางไปอย่างเพียงพอด้วย. สัมมาวายาโม ก็ว่ามันมีการ เดินที่ไม่หยุด, สัมมาสติ นี่กวามระแวดระวังกี. สัมมาสมาธิ นี่เป็นกำลังมัน กวามมั่นคง แห่งการเดิน นี้เรียกว่าทำอุปมาให้เข้าใจชัด สำหรับกำว่าเดินทางกวรจะ เป็นอย่างนี้.

นี้มีอ**ุปมาอีกมากมาย** เช่น *ตกทะเลจะขึ้นมาบนบก* หรือว่า*ไฟไหม้จะ* ออกมาเสียจากกองไฟ นี้อุปมาอีกมากมาย. รวมกวามแล้ว สมาธิเป็นตัวกำลัง,

โมกขธรรมประยุกต์

**ี่บัญญาเป็นแสงสว่าง** หรือเป็นความคมกล้า, ส**ีลนี้เป็นรากฐาน** เป็นอุปกรณ์ใน ขั้นแรก ๆ ทุกแง่ทุกมุม.

อย่างในอุปมาที่เราพูดกันในวันก่อน เรื่องชีวิตนี้คือการลับดาบอยู่เสมอ **บัญญาเป็นดาบ**ที่ได้มา มาลับที่ **หินดือสมาธิ, ยืนอยู่บนแผ่นดินที่ถูกต้อง ดือสึล** แล้วจึงจะลับได้ แล้วดาบที่ได้มาอย่างไม่กม มันก็กมขึ้นมา; นั้นก็คืออริยมรรก มีองก์ ๙ เหมือนกัน ในแง่นั้นในอุปมานั้น.

กุณฑ้องอุปมาได้เองตามกวามพอใจ เพราะมีเหตุผลอยู่ในตัวแล้ว ไม่จำเป็น จะต้องไปถือเอาอุปมาที่กนอื่นเขาวางไว้ก็ได้. ถ้าเราอุปมาได้เองดีกว่า ชัดเจนกว่า มีประโยชน์กว่า. **สมาธิเหมือนกำลัง, บ้ญญาเหมือน** กวามกมหรือ แสงสว่าง สึล เหมือนกับ พื้นฐาน สำหรับเหยียบ สำหรับยืน ในการปฏิบัติหน้าที่การงาน.

(ถาม) มีอีกข้อหนึ่งที่เกี่ยวเนื่องกันกับบัญญากับสมาธิ ที่ท่านอาจารย์ได้เลยเขียน ไว้เกี่ยวกับบัญญาวิมุฑติ ผมยังกลางแลลงใจอยู่บางตอนว่า ถ้าบัญญาล้วน ๆ แล้วมันจะเดินทาง ไปได้ลำบาก; อยากกราบเรียนถามท่านอาจารย์ว่า สมาธิที่เป็นพื้นฐานลำหรับบัญญาวิมุฑตินั้น มันมีขอบข่ายกว้างเท่าไร ?

(ตอบ) พูกถึงเจโทวิมุททิ บัญญาวิมุททินี้มีบัญหามาก คือเขาอธิบายกันท่างๆ แล้วมีอธิบายกันอย่างหละหลวมกำกวม จนพั่งได้ว่า : เจโทวิมุททิ ก็หลุดพันด้วยอำนาจ จิกล้วน ๆ, บัญญาวิมุททิก็หลุดพันได้ด้วยอำนาจบัญญาล้วน ๆ อย่างนี้มันผิดหลัก ; หรือที่เราจะมองเห็นได้นั้น มันก็ผิดพระพุทธวจนะ. ถ้าผมได้พูดไว้ที่ไหนว่ามีการ บรรลุ มรรดผลได้ด้วยอำนาจบัญญาล้วน ๆ แล้วละก็ บอให้ถือว่าผิด. แต่ไปค้นดูเถอะว่า ผมพูกไว้ที่ไหน ถ้าพูดไว้ที่ไหนมีพูดอย่างนั้นจริง ก็ขอให้ถือว่าพูดผิด ; เพราะว่าที่ถูก นั้น มีบ้อเท็จจริงอยู่ว่า เจโตวิมุททิก็*หลุดพ้นด้วยอำนาจจิต เป็นหลักสำคัญไม่ใช่ทั้ง* หมด, บัญญาวิมุททิก็*หลุดพ้นด้วยอำนาจบัญญาเป็นส่วนสำคัญ* แต่ก็ไม่ไข่ทั้งหมด ;

ရာစြာဝ

ก็ ทั้งจิดและทั้งบี้ญญานั้น ต้องมือยู่ด้วยกัน, แล้วก็ มีสีลอยู่ โดยอัตโนมัติในจิตและ บั้ญญานั้น ; แล้วมันก็ ต้องหลุดพันด้วยทั้งสึล และสมาธิ และบัญญา นั่นแหละ.

แต่เกี๋ยวนี้ ทำไม่ไปแอก เรียกว่าเจโตวิมุทติ ปัญญาวิมุตติ ร เพราะว่า บางคน เขา มีความสามารถทำจิตให้เป็นสมาธิอย่างสูงสุก อย่างเกินกวามต้องการ แล้วก็ หลุดพันดิเลสด้วยอำนาจบัญญา ซึ่งเป็นบ้างเท้าหลัง. ในกรณีนี้ก็อว่า เอากำลังจิต ขึ้นเป็นเบื้องหน้า ; แต่กิเลสมันก็ขากลงไปด้วยอำนาจของปัญญา. คนโดยมากทำ อย่างนั้นไม่ได้ ก็เป็นพวกปัญญาวิมุตติ.

พวกบัญญาวิมุทกิ มีสมาธิพอสมกวรซ่อนอยู่ในบัญญา อย่างไม่มองเห็นทัว ก็ **มีบัญญาเบ็นเบื้องหน้า** คือบัญญาตามแบบที่กนทั่ว ๆ ไปจะสร้างสมขึ้นมาได้; หมาย กวามว่าอยู่ในโลกนาน ได้เห็นอะไรมาก มีกวามแก่หง่อมของบัญญา ก็พอมองเห็น อนิจจัง ทุกขัง อนัทตาได้อย่างเด็ดขาด. แต่ด้วย **กำลังบองสมาธิ ที่เ**พียงพอ พอเพียง เท่านั้น **คือช่อนอยู่พอคึกบับัญญา ไม่ล้**นออกมาให้เห็น **จึงมองไปในรูปว่าบัญญานี้** เ**บ็นเบื้องหน้า**, เบ็นตัวการสำคัญของการบรรลุมรรถผลของคนประเภทนี้. ถึงแม้จะ ว่าบรรลุก้วยแบบสุกขวิบัสสก มันก็ด้วยบัญญาและก็ยังมีสมาธิอยู่ในขั้นตามสักส่วน แก่ผู้ที่ จะบรรลุได้อย่างสุกขวิบัสสก.

ผมไม่มองเห็นว่า จะ หลุดพ้นได้ด้วยอำนาจของบั้ญญา ล้วน ๆ แต่ ต้องมี สมาธิ อยู่โดยสัดส่วน ซ่อนอยู่ได้บัญญาพอดี แล้ว มีสือข่อนอยู่ในนั้น อย่างไม่เห็นตัว ด้วย, แล้วสมาธิก็มี บัญญาก็มี ศีลก็มี. จะพูดกันแล้วก็ทั้ง ๓ พวกนั้นแหละ, หรือ ทั้ง ๒ พวก คือทั้งอย่างเจโตวิมุตติ และบัญญาวิมุตติ, แต่ละพวกก็มีศีล สมาธิ บัญญา ในการบรรลุ แม้สุกขวิบัสสก ที่ว่าหย่อนกว่าใครแล้ว มันก็ยังมีทั้งศีล สมาธิ บัญญา แต่ไม่ยกเอามาเป็นเบื้องหน้า ไม่ยกเอามาเป็นเครื่องเชิกชู ไปเสียทั้งหมด. กนบางพวกเขา **มีสมาธิเบ็นเบื้องหน้า เรียกว่าเจโควิมุตติ**; ถ้าจะพูก ให้พึ่งง่ายไม่พื้นเผือก็ว่า *เจโตวิมุตติ หลุดพ้นด้วยอำนาจบัญญาและกำลังจิตอันสูงสุด*, *บัญญาวิมุตติก็หลุดพ้นด้วยอำนาจบัญญา และด้วยอำนาจของสมาธิที่พอดี ๆ* ไม่แลบ ออกมาให้เห็น. สุกขวิบัสสกก็หลุกพ้นด้วยอำนาจของบัญญา แล้วยิ่งจะมีอะไรน้อยไป กว่านั้นอีก แต่ก็มี ศีล สมาธิ บัญญา นี้แหละ.

การหลุดพ้นมีด้วยปัญญาทั้งนั้น จะเป็นพวกไหน **ด้ามีการหลุดพ้น จะหลุด** พ้นด้วยตัวบั๊ญญา แล้ว นอกนั้นเป็นอุปกรณ์ เช่นสมาธิที่เป็นอุปกรณ์, เช่น ศีล เป็น อุปกรณ์; แม้การตัดให้ขาดออกไป เราต้องถือเอากวามคมนี้เป็นการตัดส่วนกำลังหรือ น้ำหนัก หรืออุปกรณ์อื่นๆ นี้ก็เรียกว่าอุปกรณ์ เพื่อให้กวามคมทำหน้าที่ของมันสำเร็จ.

การทักท้องทักก้วยกวามกม; การหลุกพันก็หลุกพ้นก้วยบัญญา ซึ่งเป็นกวาม กม นอกนั้นเป็นอุปกรณ์แฝงอยู่เบื้องหลัง ทามสมกวรแก่บุกกล ซึ่งมีอินทรีย์ มีนิสัย มีอะไรท่าง ๆ กัน. ทุกคนไม่สามารถจะบรรลุด้วยแบบเจโตวิมุตติ; แล้วอย่าลืมว่า แม้บรรลุด้วยเจโตวิมุตติก็มีปัญญาวิมุตติรวมอยู่ในนั้นก้วย เพราะ ตัวบัญญานั้นเป็นตัวทำ ทน้าที่ตัด. กำสอนหลังๆ มาใช้กำว่า *สมถญาณิก วิบัสสนาญาณิกะ*; อันแรกมี สมถะแรงกว่าเป็นเบื้องหน้า, อันหลังก็มีวิบัสสนาแรงกว่าเป็นเบื้องหน้า; นี้ก็หลักเกณฑ์ เกียวกับปัญญาวิมุตติเจโตวิมุตติ.

(ถาม) อยากเรียนถามทำนอาจารย์ บัญหาสุดท้าย สมมุติว่าอย่างฆราวาสอย่างนี้ การมีอาชีพ เช่นว่า การด้าเนื้ออย่างนี้ถือว่าเป็นสมมาอาชีโวได้หรือไม่ ? ถ้าเผื่อถือว่าเป็นอย่างนั้น ก็ขัดกับสัมมาสังกัปไป คือความดำริในการไม่เบียดเบียนในการไม่มุ่งร้าย; ถ้าชัดกันแล้วคนนั้น ก็หมดโอกาสที่จะเดินทาง คือ เดินทางจากความทุกช์ไปสู่ความไม่มีทุกข์.

(ตอบ) กำถามอย่างนี้เป็นกำถามที่จริง คือตรงตามที่มันเป็นจริง; ก็ต้อง ทำกวามเข้าใจกันตามขั้นตอน ว่าการที่จะบัญญัติอย่างนั้น บัญญัติอย่างนี้ ว่าได้หรือไม่ได้ ไปหรือไม่ไป. ส่วนที่เป็นการบัญญัติก็มี เรื่องอย่างนี้ท่านก็บัญญัติไว้แล้วว่า "จะเป็น พุทธบริษัทหรือเป็นอุบาสกในพุทธศาสนาอย่างนี้ ต้องไม่ทำอย่างนั้น ที่เรียกว่ามิจุฉา-วาณิษุษ : ไม่ฆ่าเนื้อขาย ไม่ขายน้ำเมา ไม่ขายอาวุธ ไม่ขายสัตว์มีชีวิตต่าง ๆ. ที่ถามนั้นก็แสดงอยู่แล้วว่า เขายังไม่เดินอยู่ในทางนี้, เดินออกนอกทาง หรือกลับทวน หนทางอะไรก็ตามเรื่อง, เขายังไม่ลงไปในทาง, แล้วเรายังไม่ยอมรับว่าเขาเป็นผู้ที่เดินอยู่ ในทาง ก็ไม่มีบัญหาแล้ว.

ส่วนผู้ที่เดินอยู่ในทาง ก็ไม่ไปทำอย่างนั้น; แล้วนี้ก็เป็นเรื่องบทบัญญัติ ที่ได้บัญญัติไว้แล้วในชั้นศีล ในชั้นศีลธรรม ว่าจะต้องไม่ทำอย่างนั้น. กนที่มองเห็น แล้วก**็ เดินทางอยู่ ก็ไม่ทำอย่างนั้น**. กำว่าขายเนื้อนี้ จะต้องจำกัดให้ชัดว่าฆ่าเนื้อขาย; ถ้าเพียงไปรับเนื้อกระป๋องมาขาย แล้วกงจะไม่รวมอยู่ในข้อนี้.

เอ้า, หมดเวลาแล้ว บิ่ดโรงเรียน.

โมกขธรรมประยุกท์

– ലി –

๒๏ เมษายน ๒๕๏๙

# ผู้ชี้ทาง

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในขุดโมกขธรรมประยุกต์ เป็นครั้งที่ ๑๒ นี้ ผมขอกล่าวโดยหัวข้อว่า **ผู้นี้**หาง

การพูดครั้งนี้ เป็นการกล่าวในฐานะที่เป็นปัญหาของคน ไต่อไป ตามเดิม; พูดสำหรับคนที่มีปัญหาว่า ใครจะเป็นผู้ชี้ทาง ในเมื่อมีการเดิน ทาง? แล้วอีกอย่างหนึ่ง ก็ขอ อย่าได้อื่นเสียว่า เรา พูดกันในลักษณะของธรรม-ประยุกต์ คือพูดในลักษณะที่จะใช้เป็นตัวการปฏิบัติได้ คือชี้ให้เห็นความเป็น ไปได้ ของการปฏิบัตินั้น ว่ามันมีอยู่แล้วที่ตัวบุคคลอย่างไร, แล้วจะต้อง ทำเพิ่มเติมต่อไปให้มากยิ่งขึ้น อย่างไรเท่านั้นเอง. เพราะฉะนั้น มันก็เป็น การพูดที่แปลกออกไปบ้าง คือไม่ได้เพียงแต่เอาหัวข้อในแบบแผนต่าง ๆ มาอ่านให้พึ่ง หรือว่าอธิบายไปตามลำดับหัวข้อเช่นนั้น. ขอให้นึกถึงเรื่อง ต่าง ๆ ที่แล้วมา ล้วนแต่บรรยายในลักษณะที่เรียกว่าธรรมประยุกต์ คือ **นี้ให้** มองเพิ่นสิ่งที่มีอยู่จริง หรือกำลังเป็นอยู่จริง หรือที่ไม่ได้รับการปรับปรุงอะไรเลย.

ในวันนี้ก็จะพูดถึงสิ่งที่เรียกว่า **ผู้ชี้ทาง** แทนที่จะพูดว่าคน ผมพูดว่า "สึง" ก็คงมีอะไรแปลกออกไปบ้าง จากที่เคยรู้อยู่ว่า ผู้ชี้ทางมันก็ต้องเป็นคน นั้นเป็นการ กล่าวต่อจากการพูดในครั้งที่แล้วมา คือพูดเรื่องทาง ซึ่งมีความหมายเป็นการเดินทางอยู่ ในตัวทาง และต้องเป็นการเดินแล้ว จึงจะเรียกว่าทาง มิฉะนั้น มันก็ยังเป็นอะไรก็ไม่รู้ ยังไม่ควรจะเรียกว่าทาง.

ทีนี้ จะพูกท่อไปถึง ผู้ชี้ทาง ผู้แสดงทาง หรือผู้นำทาง แล้วแท่จะเรียก ว่ามีอยู่อย่างไร ในลักษณะที่อาจจะประยุกท์ได้, ก็ออาจจะมีได้โดยแท้จริง โดยไม่ยาก แล้วก็จะสำเร็จในการ่เดินทางมากขึ้น.

## เมื่อมีการเดินทาง พึ่งรู้จักผู้ซี่ทาง

ขอให้ย้อนไปทบทวนข้อกวามที่แล้วมา บางข้อบางประเด็น : ว่าการเกินทาง นั้นพูกได้หลายอย่าง, ว่า *เดินจากความทุกขึ้ไปสู่ความดับทุกข*็ ก็มี, ว่า *เดินจากความ เป็นปุถุขนไปสู่ความเป็นพระอริยเจ้า* ก็มี, รวมความแล้วมันก็เพื่อถึงปลายทางที่มนุษย์ กวรจะไปให้ถึง ด้วยกันทั้งนั้น. นี้อาจจะมีข้อสงสัยขึ้นมาว่า **ใครจะเป็นผู้ชี้ทาง ?** 

ข้อนี้ก็กวรจะเปรียบเทียบกันดู ระหว่างการ เดินทางในทางวัตถุ ทางรูป ธรรม, กับการ เดินทางในทางนามธรรม ก็อจิตใจ. ถ้าเราจะเดินทางไปไหนสัก แห่งหนึ่งก้วยรถยนต์อย่างในสมัยนี้ *ใครจะเป็นผู้ ขี้ทาง 2* ถ้าเป็นอย่างสมัยโบราณ อาจ มีคนชี้ทางเป็นตอน ๆ ไปก็ได้ หรือมีปากก็ถามเขาไปเรื่อยก็ได้ ; แต่ถ้าเป็นอย่างสมัยนี้ ดูเหมือนไม่จำเป็น ที่จะต้องทำถึงขนาดนั้น ; เพราะหนทางมันก็มีอยู่, แล้วแผนที่ ที่เขาแสดงไว้อย่างถูกต้อง ซื้อมาสักแผ่นหนึ่งก็ได้ ก็เดินไปได้ ขับรถไปได้, หรือว่า ตามทางแยกต่าง ๆ เขาก็มีป้ายเขียนไว้ นี้เราก็ดูป่าย ก็สามารถที่จะเดินไปได้.

ทีนี้ เมื่อมันเป็นการเดินทางข้างใน เราจะทำอย่างนั้นได้อย่างไร; หรือ เรียกว่าเป็นการเดินทางในทางธรรม ไม่ใช่ทางวัทถุ. เราก็ต้องพิจารณาดูกันต่อไป ในการเดินทางธรรมปฏิบัติธรรม นี้ได่ไปตามแนวธรรม ก็อาสัยบุลลลเบ็นผู้บอกทาง ชี้ทางก็ได้ นั้นส่วนหนึ่งต่างหาก. แต่ที่สำคัญกว่านั้น ที่สำเร็จประโยชน์แท้จริง ก็คือ ว่า ตนเองต้องทำหน้าที่สำคัญที่สุด ในการที่จะลอยบี้ทางให้แก่ตนเอง หรือสังเกต ทางเอาเองนี้เรื่อย ๆ ไป.

เมื่อกล่าวโดยสิ้นเชิง ก็กวรจะถามขึ้นว่า *พระพุทธเจ้าท่านเป็นพระพุทธเจ้า* ขึ้นมานี้ *ใครขี้ทางให้ท่าน* ? ทุกคนก็กงจะตอบว่าไม่มีใกรซื้. ถ้าไม่มีใครซื้ ท่านตรัสรู้ ได้อย่างไร : เมื่อมีการตรัสรู้จริงอย่างนี้ ก็ต้องยอมรับว่า ท่านก็ ต้องชื**้ให้แก่ตัวเอง**; แม้ที่สุดแต่จะเป็นการกลำไปตามลำดับ มันก็เป็นการชี้ทางให้แก่ตัวเอง. นี้ขอให้สังเกตไว้ ในส่วนนี้ว่า พระพุทธเจ้าท่านเป็นพระพุทธเจ้าขึ้นมาด้วยการกันกว้า หรือชื้ให้แก่ตัวเอง เรื่อยมา.

ถ้าจะถามเลยไปถึงว่า ใครขี้ทางให้แก่พระบั่จเจกพุทธเจ้าทั้งหลาย ? ข้อนี้ บางคนอาจจะยังไม่ทราบว่า พระบั่จเจกพุทธเจ้านั้นคืออะไร คือใคร ? ตามตัวหนังสือ ก็คือ *ผู้ ที่ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า* ขึ้นมา หรือ *เป็นผู้รู้ ขึ้นมาด้วยตนเอง ผู้เดียวโดย* เฉพาะ; แล้วตามเรื่องราวนั้น ๆ ก็ปรากฏว่ามีอยู่มาก มีจำนวนมาก. ใครชี้ทาง ให้ท่าน ? กำตอบนี้ ถ้าดูตามเรื่องราวแล้ว มันก็ต่างกัน; โดยส่วนใหญ่ก็ตอบว่า

ດພອ

มันเป็นการแก่รอบแห่งนิสสัย แห่งอินทรีย์ แห่งบารมี. เมื่อท่านไม่ประสงก์จะเป็นถึง พระสมมาสัมพุทธเจ้า และบารมีก็แก่รอบพอที่จะตรัสรู้ธรรม เป็นเครื่องดับทุกข์สิ้นเชิง เฉพาะตน ท่านก็เป็นกันอย่างนี้ **เกือบจะหาผู้บี้ทางไม่ได้** เพราะมันเป็นการแก่รอบ ของบารมีขึ้นมาตามลำดับ.

แต่ถึงอย่างนั้นก็มิได้หมายความว่า ท่านจะไม่เกยได้ยินได้พึ่งเสียเลย; แต่ แม้ว่าท่านจะไม่ได้ยินได้พึ่งเสียเลย ท่านก็ยังมีความแก่รอบแห่งบารมีนั้นแหละ เป็นเครื่อง ทำให้เกิดแรงสร้างในการบรรลุความเป็นพระพุทธเจ้าในแบบนี้. นี้ก็เป็นที่หวังกันอยู่ มาก ว่า ถ้าไม่มีทางที่จะรู้ตามพระพุทธเจ้า ก็ยังมีทางที่จะรู้ด้วยตนเอง ในฐานะ บั้จเจกพุทธะ; แต่ถึงอย่างนั้นเราก็จะต้องยอมรับว่ามีตนเอง นั่นแหละ เป็นผู้นำ ตนเอง ซึ่งจะไม่มีอะไรนำเสียเลย มันเป็นไปไม่ได้.

# ผู้ชี้ทางแก่ตน นี้สำคัญที่สุด

ที่ว่า **ตนเองน้ำตนเองนี้** ก็**ดู เห็นได้ง่าย ๆ** ว่า ชีวิทแต่ละวัน มันเป็นการ ศึกษา, กือชีวิทแต่ละวัน มันสัมผัสต่อสิ่งนั้น ต่อสิ่งนี้ ต่อสิ่งโน้น ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ ทุกอย่างเป็นการศึกษา; ในเมื่อมันชิมลองไปทั่ว ๆ ก็เกิดกวามรู้สูงชิ้นไปตามลำดับ. **ความผ่านไปด้วยสติบัญญาทุกวัน ๆ นี้ มันก็สอนให้**, หรือว่าเป็นเหมือนผู้ชี้ทาง. พระบัจเจกพุทธะทั้งหลาย ก็ไม่ต้องการอะไรมากนัก; ต้องการเพียงว่า จะไม่มีกิเลสรบกวนเท่านั้นเอง ไม่มุ่งหมายจะสอนใกร ไม่ต้งตนจะ เป็นพระศาสดา อะไรทำนองนี้ เรื่องมันก็เหลือน้อยเข้า. ฉะนั้น ขอให้เอาใจใส่กันบ้าง เกี่ยวกับการผ่านไปในชีวิตประจำวันนี้ มันจะสอนอะไรให้ได้บ้าง.

**ลวามต่านไปเบ็นเรื่องๆ** มันเบ็นอะไรที่เรียกว่า **เบ็นความเจนจัก** หรือ **ความขึ้มขาบ** หรือที่เรียกกันว่า experience นี้ก็มีมาก, แล้วยังแบ่งแยกออกไปได้เบ็น experience ทางวัตถุ เรื่องธรรมดาสามัญ ไม่เกี่ยวกับสติบัญญาอะไรมากมาย, กับอีก

ගම්ග

อย่างหนึ่ง มันเป็นเรื่องที่ต้องใช้สติปัญญาลึกซึ่งมากมาย, หรือว่าเป็น experience ที่มีประโยชน์แก่สติปัญญาชนิดนั้นนี่แหละมันจะมีประโยชน์มาก ; เราจะใช้คำว่า spiritual experience.

Experience ผ้ายวิญญาณ คือผ่าย สลิบั๋อเญาที่ลึกขึ้ง ที่จริงมันก็มีไห้ทุก ๆ วัน แต่กนเขาไม่รับเอา หรือกนเขาหลับหูหลับตา เขาไม่มองเห็น ไม่สังเกตเห็น รับเอาไม่ได้, แล้วก็ไปโทษว่ามันยากเกินไป. ที่ไง่มากไปกว่านั้นก็มองไปในทางที่ไม่มี, ไม่เห็นมี อะไร, แต่ละวัน ๆ ไม่เห็นมีอะไร. นี่เพราะว่าเขากลักกลุ้มอยู่ด้วย โลกะ โทละ โมหะ ไม่อย่างใดก็อย่างหนึ่งเกินไป จนไม่รู้ว่าอะไรเบ็นอะไร. ฉะนั้น ถ้าว่าอย่ากลัตกลุ้มอยู่ ด้วยก็เลสชนิดนี้มากนัก; คุมสติไว้ให้ดี ๆ ให้มีใจลอปกติมากสักหน่อยก็จะพบ จะมองเห็น จะได้รับแสงสว่างในกวามรู้จริงที่ลึกซึ้ง จากสิ่งต่าง ๆ ที่มันผ่านจิตใจของเราไป.

เป็นอันว่าสรุปความในข้อนี้ได้ว่า ดัวชีวิตเป็นการสึกษาอยู่ในตัวเอง. เราอาจจะจักให้มันเป็นประโยชน์ในระดับสูงสุดก็ได้, หรือพอดีพอร้ายพอเป็นเรื่อง กับทุกข์กันไปที่ตามแบบพระบั่งเจกพุทธเจ้า นี้ก็ยังได้, โดยไม่ได้มีผู้ชี้ ผู้บอก ผู้สอน อะไรโดยตรง นอกไปจากกวามเจนจักในชีวิตนั้นเอง มันบอก มันสอน. ที่พูดทั้ง หมดนี้ ก็พอจะจับใจกวามได้ว่า เรามี ผู้ชี้ หรือ ผู้บอกเป็นดนก็มี แล้วก็มิใช่เป็นคนก็มี ก็อ เป็นความเอนจัดของเราเอง อย่างนี้: ฉะนั้นผมจึงใช้กำว่า ตึงที่ชี้ทาง สิ่งที่เป็น ผู้ชี้หาง ฉะนั้นจึง เป็นสิ่ง ก็ได้ บุลลด ก็ได้.

## ผู้ชี้ทาง ที่เป็นบุคคล

เอาละที่นี้ก็ดูกันให้ก็ต่อไป เป็นพวก ๆ ไป จะ เอาออ่างบุลลล มาดูกันก่อน: บุลลลที่นี้ทาง ก็มีประโยชน์ที่สุก ในฐานะเป็นครูบาอาจารย์ หรือเป็นพระศาสลา ลู่กันกับธรรมะ หรือ พระธรรม พี่เป็นผู้นี้ทาง. อย่างโน้นเป็นธรรม, อย่างนี้ เป็นบุลลล.

ග් යේ

บุทุกสผู้ชี้ทางที่เป็น ครูบาอวจารย์ โดย เป็นบุคลล นี้ก็มีอยู่, เป็นโดยธรรม ก็มีอยู่: อย่างที่มีคำตรัสว่า อัฏฐังคิดมรรด นั่นแหละ เป็นเพื่อน ที่ถี เป็นกัลยาณมิตร นั้น หมายเอาธรรม แต่ไข้คำว่าเพื่อนหรือกัลยาณมิตร. เพราะเทตุนั้นแหละ ในภาษาพูก ผ่ายธรรมนี้ เขามักจะเรียก หรือนิยมเรียก กรูบาอาจารย์ว่ากัลยาณมิตร. นักปฏิบัต ทั้งหลายยอมรับนักปริยัติ ว่าเป็นกัลยาณมิตร.

ธรรมเนียมนี้มีมาแท่โบราณ ผมก็ยังได้ยินกับพูดนเอง ในเมื่อเขากล่าวถึง ผมเอง : พระผู้เฒ่าองก์หนึ่งสนใจในทัวผมว่า ค้วยศึกษาอะไร, เรียนนักธรรมอย่างไร, เรียนบาลีอย่างไร, ในที่สุดท่านก็ให้คำพูดอันนี้ออกมา ว่าแหม. *"จะได้เป็นกัลอาณมิตร* ที่ดี" อย่างนี้ ไม่ใช่ว่าเพราะผมยังเป็นเด็ก ; แต่ท่านกล่าวตามธรรมเนียม ว่า *ผู้ที่รู้เรื่อง* ของปริ*ยัดนั้น จะเป็นมิตรที่ดีของผู้ปฏิบัติ*.

นี้หมายกวามว่า มีการติดต่อกัน ด้วยผู้ปฏิบัติก็เข้าไปหาผู้รู้ปรียัติ ไต่ถาม สอบถาม เอาหลักปรียัตินั้นไปปฏิบัติ, แล้วก็ยังกอยติดต่อกันอยู่เรื่อย ๆ มันก็ยังสำเร็จ ประโยชน์ได้เหมือนกัน; เพราะฉะนั้นจึงถือเป็นหลักว่า **นักปริอัติเป็นกลอาณมิตร** แก่สู้ปฏิบัติ. นี่ท่านนิยม **เรือ**ลผู้สอนธรรมะในหางดับทุกข์ นี้ว่า เป็นกลอาณมิตร; กล้าย ๆ กับภาษาของ *พระพุทธองค์ตรัสว่า อัฏฐังดิกมรรด เป็นกลอาณมิตร* อย่างนี้ เป็นต้น.

ที่จริงก็ยังเป็นการพูดจาที่มีเหตุผล ที่จะต้องพูดอย่างนั้น ซึ่งอาจมองดูได้ ในสองแง่ คือว่า อย่าให้คนที่รู้อะไรนั้นแหละอวดก็จองหอง มากไป ว่า "กูจะเป็นอาจารย์, เป็นอะไรทำนองนี้" ซึ่งเป็นโรกของพวกอาจารย์วิบัสสนาโดยมาก และเกยเป็นมาแล้ว ดั้งแต่โบราณ. อาจจะเป็นเพราะข้อนี้ ท่านจึงลดน้ำหนักว่า เรา เป็นกันแต่เพียง ก้อยาณมิตร ไม่เรือกว่าอาจารย์ นี้ก็เป็นได้ ; เป็นเหตุผลอย่างหนึ่งที่กวรจะมอง. ที่นี้อีกทางหนึ่งก็ก็อว่า อย่าอวดอ้างถึงจะเป็นอาจารย์ เป็นผู้โอบอุ้มไปเลย มันจะเพื่อมพระพุทธองค์. ในเรื่องของสังสารวัฏฏ์นี้ มันยากเกินไปกว่าที่คน ๆ หนึ่ง จะทั้งตัวเป็นอาจารย์หิ้วบึกอีกคนหนึ่งไป ควรจะถือว่าเป็นเพื่อนเดินทาง กันมากกว่า; เพราะว่าส่วนมาก อาจารย์นั้นเองก็ยังไม่ใช่เป็นผู้บรรสุสูงสุด, สุกศิษย์ก็ยังไม่ได้บรรสุ; ต่างก็ยังทกอยู่ในฐานะเป็นเพื่อนทุกษ์ เพื่อนเดินทาง เพื่อนพ้นผ่ากันมากกว่า; ฉะนั้น จึงพอเหมาะพอสม ที่จะเรียกว่าเป็นเพื่อนที่ดีที่สุด ก็อกัลยาอเม็ตร.

**คนพวกกัลธาณมิตร** นั่นเอง ก็อบุกกลประเภทที่จะเรียกว่า **ผู้บี้ทาง**; ถึงแม้ *พระพุทธเจ้าจะเป็นผู้ขี้ทาง* ก็ทั้งอยู่ในฐานะของกัลยาณมิตร หรือมีความหมาย*เป็น* กัลยาณมิตรอยู่เต็มตัว คือทำไปด้วยความเมตตากรุณา หาที่สุดมิโต้.

เอาเป็นว่า **มีบุคลอผู้บี้**หวง จะเรียกว่าอะไรก็สุดแห้ แต่เดี๋ยวนี้เราเรียกว่า ผู้ชี้ทาง เรียกว่ามักกุเทศก์ *มดก* + อุเทสก – เป*็นผู้ยกขึ้น แสดงขึ้น ซึ่งหนทาง ;* ฉะนั้น การชี้ทางของบุคกลอย่างนี้ ผิดกันไกล กับการบอก การชี้ของตนเอง ที่ตนเอง ชี้แก่ตนเอง ก็อว่าบุกกลจะบอกกันได้ ก็เพียงแต่บอก มันทำอะไรไม่ได้มากไปกว่าบอก.

แม้พระพุทธเจ้าเอง ท่านก็ยังได้ครัสข้อความว่า *ตุมุเทหิ กิจุจํ อาตปุปั* อกขวตาโร ตอาลตา – กิจที่ต้องทิวนั้น พวกเธอต้องทิวเอง ตอาลตทั้งหลายเป็นแต่ผู้ บอล, ก็คือบอกให้ไปทำอย่างไร ให้ไปเดินอย่างไร นั้นเอง; ฉะนั้นจึงเรียกว่า **เป็นผู้บอก** กล้ายกับว่าช่วยได้ครึ่งหนึ่ง คือบอกให้ว่าไปทำอย่างไร. ข้อนี้ก็เป็นกำอธิบายสำหรับหลัก ธรรมะอื่น ๆ ได้ด้วย; เช่นกำว่า *"ตนเป็นที่พึ่งแก่ตน"* นี้ ก็เป็นการ แสดงอยู่แล้วว่า แม้พระพุทธเจ้าก็ทำไล้แต่เพื่องตู้บอก ให้ตนไปทำที่พึ่งแก่ตน, ไปทำเสร็จแล้ว มัน ก็เป็นที่พึ่งแก่ตน.

แม้มีผู้บอกทาง ตนก์ต้องชี้ทางแก่ตนด้วย

นี่กำว่า "สู้ขอกนี้" มันก็ มีความสำคัญ ไม่ไข่ไม่มีความสำคัญ: เพราะ ผู้พึ่งมีอยู่หลายสถานะ บางทีมันจวนจะรู้อยู่แล้ว บอกนิลเดียวก็รู้. แต่บางทีบอกเท่าบอก, บอกเท่าบอก มันก็ไม่รู้ก็มี; เพราะว่าผู้พั่งอยู่ในฐานะท่างกันมาก. พวกเราจะอยู่ใน ฐานะอย่างไรก็ไปรู้เอาเองของแท่ละกน.

ที่ว่าบอกแล้วเข้าใจได้เลยในทันที นี้ก็มี; อย่างพระพุทธเจ้าทรงแสดง อนัตตลักขณสูตรแก่บัญจวักกีย์ ก็ทำให้เขาเป็นพระอรหันต์ได้ในที่นั้น. นี่ก็ต้องหมายกวาม ว่าอาศัยผู้บอก ที่เป็นบุกกล **ผู้ชี้ที่เป็นบุลคล** กระทำแก่บุกกลที่ได้ขวนขวาย ช่วยทัวเอง ชี้ทางให้แก่ตัวเอง เดินทางมาก้วยตนเอง ทั้งมากมายแล้วเหมือนกัน ในสถานะอันหนึ่ง หรือในระยะแรก ๆ.

พวกบัญจวักคีย์ กับพระสิทธัทถะผู้ออกบวชนี้ ดูจะเบ็นเพื่อนกันมากกว่า แล้วต่อมาจึงกลายเป็นพระศาสดากับลูกศิษย์; หมายความว่าบุกกลอย่างพระบัญจวักคีย์นี้ เขาชี้ทางให้แก่ตัวเอง ขวนขวายด้วยตนเองเรื่อย ๆ มา ผิก ๆ ถูก ๆ เรื่อยมา ๆ จนได้พังกำ แสดงธรรมที่ตรงกับจุด ตรงกับเรื่องพอดีกัน ก็เป็นพระอรหันต์ได้.

ถ้าถือเอากรณีอย่างนี้เป็นหลัก ก็หมายความว่า เรานี่จะ **ต้องพยายามบี้ทาง** ขวนขวาย **บ่วยตัวเอง** มาตลอกเวลา หรือพยายามทำเช่นนั้นตลอกไป ๆ ซึ่งเป็นการ หาทางข้างใน ชี้ทางข้างใน คู่ๆ กันไปกับโอกาสที่จะได้พึ่งจากบุคกลที่เป็นบุคกลผู้จะ ชี้ทางข้างนอกมันไปตรงกันเข้า ก็คงจะได้ผลมากเหมือนกรณีของพระปัญจวักกีย์นั้นด้วย เหมือนกัน.

แต่โดยทั่วไปแล้ว การนี้หางนั้นเป็นแต่เพียงการบอกให้ไปหำเอง.
 พระพุทธเจ้าประทานกัมมัฏฐาน; อย่างที่เราเรียกกันว่ากัมมัฏฐาน คือข้อปฏิบัติให้
 ไปปฏิบัติ แล้วไปปฏิบัติจนบรรลุมรรกผล หรือว่ายังไม่บรรลุ มีข้อติดขัดก็มาทูลถาม
 ซักซ้อมบ่อย ๆ จนบรรลุ เรียกว่า อยู่ในรูปบองการนี้ทางโดยบุคคล เป็นส่วนใหญ่.
 แต่ก็ไม่เว้นที่ว่า คนนั้นเขาจะ ต้องนี้ทางให้แก่ตัวเอง อยู่เรื่อย ๆ ไป : แล้วก็อย่าลึม
 นึกถึงกำที่ว่า ใกรชี้ทางให้แก่พระพุทธเจ้า, หรือว่าใกรชี้ทางให้แก่พระบั่จเจกพุทธเจ้า
 เหล่านี้ ก็ยังมีอยู่ส่วนหนึ่ง.

## ต้องศึกษาหลักการชี้ทางแก่ตนเอง

ทีนี้ ก็จะแยกเอาออกมาโดยเฉพาะ; เมื่อตะกีนี้มันรวมกันอยู่ เป็นชี้ทางทัวเอง ไปพลาง, แล้วก็ได้การชี้ทางจากผู้อื่น พอเหมาะเข้าก็บรรลุ. เดี๋ยวนี้เราจะแยกออกมา เฉพาะที่เป็นลักษณะของ **การขี้ทางให้แก่ตัวเอง** เช่นพระพุทธเจ้า หรือพระบั่จเจก พุทธเจ้าเป็นหลัก และแม้แก่บุคคลธรรมดาทั่วไป; อยากจะ *เปรียบเทียบกับการเดิน* ทางบนผืนแผ่นดินนี้ ด้วยรถยนต์ ด้วยแผนที่ ด้วยบ้ายบอกกรุยทาง หรือที่ธรรมชาติ มันบอกมันกรุยทาง อีกครั้งหนึ่ง; แผนที่นั้นเหมือนกับกรุยที่แสดงหนทาง, เราดู แล้วก็เดินไปตามนั้น.

นี้ใน ทางธรรมะ นี้ ก็ ต้องมีกรุยทาง อย่างนั้นเหมือนกัน. แต่จะเรียกว่า กรุยธรรม กรุยของธรรม กรุยของพระธรรม ที่มันมีอยู่ในจิตใจ. มีอะไรบางอย่าง ซึ่งทำให้เรามองเห็นอะไรเพิ่มขึ้น ๆ ไปตามกรุยของธรรมที่มีอยู่ในชีวิต ; แต่ข้อนี้จะไม่ สำเร็จประโยชน์ คือจะไม่มองเห็น ถ้ามาคอยแต่ว่าจะให้มีผู้อื่นมาชี้ทาง แล้วก็ชี้กันอย่าง ภายนอก. ถ้าเราจะมอง หรือ จะรอคอยแต่ว่า จะมีผู้อื่นมาชี้ทางให้เรา จากภายนอก หรือพูดให้พั่ง สอนกันอยู่เรื่อยไปอย่างนี้ ; แล้วเราก็จะไม่มองเห็นกรุยธรรมะข้างใน ที่มันเป็นของละเอียด ต้องสนใจมากเป็นพิเศษ.

เกี๋ยวนี้สังเกตตูแล้วก็เห็นว่า กำลังทำติดอยู่ในข้อนี้เป็นส่วนใหญ่ คือ ชอบ แต่จะเรียน หรือ ชอบแต่จะถาม ไปเสียตะพึก; อย่างที่เราเห็น ๆ กันอยู่ ที่อื่นก็ตาม ที่นี่ก็ตาม มันมีแต่เรื่องพูดมากเกินไป จะเป็นเรื่องเรียนก็ดี เรื่องถามก็ดี มันมากล้นเกิน กว่าที่จะสังเกตเอาเอง, คิดนึกเอาเอง, เพราะฉะนั้นสึงที่เรียกว่ากรุยของธรรมะในภายใน จิตนั้น มันก็ไม่ก่อยปรากฏ ไม่ก่อยแจ่มแจ้ง, ถึงแม้ว่าเราจะพูดกันให้มาก ถามกัน ให้มาก ถึงเรื่องนี้เรื่องเดียวกันนั่นเอง ที่มันไปอยู่ในการพูดการถามตะพึก; นั้นยังหยาบ ถ้าทำจนชินเป็นนิสัย. ขอให้เปลี่ยนเป็นหุบปากกันให้มากเข้าไว้ คือกิดนึกให้มากนั้นเอง, สังเกตให้มากพิจารณาให้มาก, เหลือสติกำลังจึงจะถาม. ข้อนี้อย่าหาว่าผมพูกประชกประชันอะไร คืออยากจะบอกว่า เกี่ยวนี้มันก็ มีการถามกันมากเกินไป ก็อเอากวามสะกวกแล้วก็ถาม มากกว่าที่จะคิดเอาเอง เพราะ มันง่ายดี. นี่หารู้ไม่ว่าการทำอย่างนั้นมันจะเสียนิสัย, เสียนิสัยในการที่จะพินิจพิจารณา อย่างละเอียก กอยแต่จะถาม แล้วในโลกเขาก็ทำเป็นกันแต่เพียงเท่านี้เสียเป็นส่วนใหญ่ ในสมัยนี้; เพราะว่าเขามีกวามรีบร้อนจะให้ทันแก่เวลา ทันแก่ประโยชน์อะไรต่าง ๆ.

การถามถ้าไปทำกับเรื่องที่ตรงจุดของกวามหลุดพ้น มันก็จะดี; แต่เดี๋ยวนี้ เป็นเรื่องที่พร่า. แม้ว่าจะมีการเรียนมาก พูดมาก ถามมาก อะไรมาก ก็ไม่เคยประสบ จุดหมายปลายทางที่เป็นกวามดับทุกข์ หรือเป็นสันติภาพ ของมนุษย์นั้น; เรื่องนี้เป็น เรื่องภายในส่วนทัวบุคคล มันลึกมันละเอียดยิ่งไปกว่านั้นมาก. นี้ต้องทำให้ดี ๆ ต้อง ปรับปรุงหลักการ หรือวิธีการเสียใหม่ ว่าจะ มองดูภายใน ให้มากกว่าที่จะชะเง้อหา ผู้ตอบในภายนอก; ถ้าจะถามก็ถามถึงวิธีที่จะมองดูในภายใน, แล้วก็รีบพยายาม มองดูในภายใน.

**ควรจะถือหลักว่า จะตั้งคำถามสำหรับตอบเองให้มากที่สุด**; บัญหา อะไรที่มีอยู่สำหรับจะไปถามผู้อื่นนั้น ก็จะเปลี่ยนหลักการเป็นตั้งปัญหาเพื่อตอบเองให้มาก กว่าแต่ก่อน. นับตั้งแต่เกิดมามันมีอะไรบ้าง ก็ลองไล่มาดู เหมือนกับถาม จนมันเกิด เป็นรูปเป็นร่าง เป็นโครงร่างอะไรขึ้นมา : ว่าชีวิตนี้มันดำเนินมาอย่างไร, มันมีอะไร เป็นอะไร, อย่างไรเป็นต้น. เกี๋ยวเถอะก็จะพบเงื่อนงำของธรรมะประเภททีเรียกว่า "เหตุผล". ความเป็นเหตุและความเป็นผล แห่งสังขารทั้งหลาย หรือบางทีก็จะพบกฏ ของความจริง เรื่อง *อนิจุจ ทุกข์ อนตุตา* ได้; ถ้าไปตั้งใจทำแรงเข้า บางทีจะไม่ต้อง เรียนอะไรมาก จะเกิดกลายเป็นบ้จเจกพุทธะไปเสียเลย.

พึ่งฝึกสอบถามเหตุผลคำตอบจากตัวเอง

เดี๋ยวนี้เรา **มีความรู้ทางปริยัติ** ของพระพุทธเจ้า ที่ได้ตรัสไว้อย่างไรเป็นหลัก, แล้วเราก็ได้เรียนมาบ้างแล้ว ; นี้จึง **เป็นการง่ายที่จะถามต**ัวเอง เรื่อย ๆ ไป ให้เข้ารูป เข้าแนว เข้ารอย ที่เป็นกรุยอันเดียวกันกับหลักธรรม ข้างนอกและข้างใน มันจะเป็น เรื่องที่ตรงกันได้ ว่ากิเลสคืออะไร มันเกิดมาอย่างไร เมื่อใดนี้ ก็ก่อย ๆ รู้เอง. ทำไม เราจึงโง่ อย่างที่เรียกว่าบรมโง่ ? ก็เพราะไม่สังเกตความรู้สึก ที่มันเกิดขึ้นด้วยตนเอง ว่า เมื่อตากระทบรูป เรารู้สึกอย่างไร, แล้วต่อมามันรู้สึกอย่างไร, ต่อมามันรู้สึกอย่างไร, แล้วมันเป็นอะไร, ที่เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท ; จนกระทั่งว่าเราได้มาเล่าเรียนเรื่อง ปฏิจจสมุปบาท ที่มีในพระกับภีร์เราก็ยังมองไม่เห็น.

ผมเข้าใจว่า **ความเคยบินในการที่จะไม่ลิดเอง** ไม่สอกส่องเอง นี่มันบัง **บี่คบังอยู่คลอดเวลา** จนกระทั่งว่าเขาบอกเรื่องนั้นให้แล้ว บอก formula ของเรื่องนั้น ๆ ให้แล้ว ก็ยังมองไม่เห็น. นี่จะเรียกว่าอะไรกี; เรียกว่าการนำตนเอง การชักจูงตนเอง สอบสวนตนเอง ใกร่กรวญโกยตนเอง อะไรเป็นต้น เหล่านี้มันไม่พอ.

ถ้าอย่างไรก็ลองไปทั้งที่นกันเสียใหม่ เอาหลักธรรม ในพระกัมภีร์เป็นหลัก บ้าง, แล้วก็เอาความรู้สึกคิกนึกเหตุผลของทัวเอง เป็นหลักบ้าง, เอาความรู้สึกที่ รุนแรง อย่างใดอย่างหนึ่ง ที่กำลังเกิดอยู่ในใจนี้ เป็นตัวประเด็น; แล้วก็มองดูว่า นี้อะไร นี้เกิดขึ้นเพราะอะไร เรื่อย ๆ ไป. เกี่ยวมันก็ไปจบที่ตาเห็นรูป หรือหูได้ยินเสียง หรือจมูกได้กลื่น อย่างใดอย่างหนึ่งเป็นแน่.

เกี๋ยวนี้ ความเป็นอยู่ของมนุษย์ ในโลกนี้ มัวชะเง้อหาแต่ทางแห่งความ สนุกสนานเอร็กอร่อยทางวัตถุ ไก้ความสนุกสนานเอร็กอร่อยอยู่ ก็เคลิบเกลิ้มหลงใหลไป จนไม่ต้องการจะพบความจริงของสิ่งนั้น ๆ ว่าเป็นที่ตั้งแห่งความยึกมั่นถือมั่น ด้วยอุปาทาน, แล้วก็เป็นทุกข์ ก็ ต้องเป็นทุกข์อยู่ทั้งที่ไม่รู้ว่า เพราะยึดมั่นถือมั่นด้วยอุปาทาน. ที่จริงกนก็ร้องไห้เป็น แล้วเป็นทุกข์อย่างยิ่งเป็น ; แต่แล้วก็ไม่สนใจว่าเป็นทุกข์มา อย่างไร, เป็นมาอย่างไร.

บัคนี้ ได้รับกวามรู้หรือแสงสว่างในเรื่องนี้มากแล้ว คืออ่านหนังสือเกี่ยวกับ เรื่องนี้มามากแล้ว ก็ไปทั้งท้นทำเสียใหม่ด้วยตนเอง เพื่อให้มองเห็นทุกครั้งไป ที่เกิด เรื่องขึ้นในจิทใจ; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง **เมื่อเป็นความทุกบ์ร้อนอยู่** ก็กวรจะหยิบขึ้นมา เป็นปั้ญหา หรือ **เป็นเรื่องสำหรับศึกษา** พิจารณา จะทำได้ง่ายกว่าที่เป็นเรื่องสนุกสนาน เพลิดเพลิน.

เรื่องที่ได้สมใจ ได้ตามต้องการสนุกสนานอยู่นั้น มันยากที่จะหยิบขึ้นมา พิจารณาดู สู้เรื่องที่กำลังเป็นทุกข์อยู่ไม่ได้; จะ**เป็นทุกข์อยู่** ด้วยเหตุอะไรก็ตาม **ดือ เป็นตัวเรื่องที่จะมาแยกแยะดู** ว่า : ทำไมจึงรู้สึกเป็นทุกข์ s เพราะความคิดมันเดินไป อย่างไร s แล้วทำไมความคิดจึงเดินไปอย่างนั้น s แล้วมันมาจากอะไร s จากอะไร s ถอยหลังลงไป จนพบความโง่เขลา ความยึดมั่นถือมั่นเพราะกวามโง่เขลานั้น. แล้ว มันตั้งต้นที่ตรงไหน s กวรจะกวบคุมกันมาตั้งแต่ที่ตรงไหน s เกี่ยวมันก็พบเรื่อง : การ สมผัสเกิดเวทนา เกิดอวิชชา ในสิ่งเหล่านั้น. นี่พูดไปเป็นภาษาธรรมะ ภาษาบาลี เสียหมดก็พึ่งยาก แต่ก็คงจะพอพึ่งออก เพราะว่าพึ่งกันมานานแล้ว.

ข้อนี้หมายกวามว่า ถ้าใกรทำอยู่อย่างนี้ ก็เป็นผู้ที่ชี้ทางให้แก่ตนเองอยู่ตลอด เวลา จึงเรียกว่าชีวิตนี้เป็นการเดินทาง. ขอให้เป็นที่ยุติกันเสียก่อนว่า *ชีวิตนี้เป็นการ เดินทางอยู่ตลอดเวลาโดยที่ไม่รู้สึกตัว* เป็นส่วนมาก; ฉะนั้น เราก็ ด่อยทำให้รู้ สึกตัว : ที่เดินทางนี้ เป็นการเดินทางอย่างไรให้มากขึ้น ๆ; ก็จะพบการเดินทางที่ เป็นการชื้อยู่ที่ตัวมันเอง, ก็อจิตที่มีกวามรู้สึกรอบด้านนี้ มันจะบอกจะตอบปัญหาได้ หรือจะแสดงบทบาทได้รอบด้าน : ในฐานะเป็นตัวผู้เดินทางก็ได้, เป็นตัวทางเสียเอง ก็ได้ เป็นผู้ชี้ทางก็ได้ อย่างนี้เป็นกัน.

**คนมักไม่สนใจเรื่องที่มีอยู่ในต**ัวชีวิต

ยกตัวอย่าง เรื่อง ปฏิจจสมุปบาท ว่า เป็นเรื่องที่มีอยู่ในตัวชีวิตตลอด เวลา. ที่ผมพูกอย่างนี้บางกนเขาไม่ยอมพั่ง หรือยอมเชื่อ ว่าเรื่องปฏิจจสมุปบาท ๑๒ อาการนั้น มันเป็นเรื่องที่มีอยู่ในชีวิตตลอกเวลา ตลอกวัน ตลอกชีวิตเอง วันหนึ่ง มีหลาย ๆ รอบ หลาย ๆ ปฏิจจสมุปบาท ; แล้วกนก็ไม่เห็น เพราะคูไม่เป็น, หรือที่ เลวมากที่สุดก็คือ ไม่เคยดูเสียเลย คือดูแล้วไม่เห็น. นี่ก็เพราะคูไม่เป็น ก็ต้องเรียกว่า เลวเหมือนกัน. ทำไมไม่บวนบวายให้ดูเป็น ? *เพราะไปสนใจในเรื่องอื่น* ที่ไม่มี ประโยชน์เท่า. ทีนี้ถ้าเป็นโชกร้าย คือเกิดสอนในเรื่องนี้อย่างผิด ๆ แล้ว ก็ไม่มีหวัง ที่จะดูให้เห็นปฏิจจสมุปบาทที่แท้จริง ที่อยู่ในลักษณะของการเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์ และ การกับลงแห่งกองทุกข์ได้.

# เรื่องปฏิจจสมุปบาท ก็เป็นการเดินทาง

ถ้า สอนปฏิจจสมุปบาทอย่างศึลธรรม เอาชาตินี้เป็นปัจจุบัน เอาชาติที่แล้ว เป็นอดีตชาติ, ชาติหน้าเป็นอนากต มันเป็นเรื่องของกรรม; สอนศึลธรรมให้กลัวบาป กลัวกรรมอย่างนั้นก็ได้ : **ให้ผลอย่างศึลธรรม ให้คนกลัวบาปกลัวกรรมแน่นแพ้น** ยิ่งขึ้น. แต่เกี๋ยวนี้เราไม่ต้องการอย่างนั้น เราต้องการดูชีวิตและกวามทุกข์อย่างละเอียก เหมือนกับศึกษาวิทยาศาสตร์ ว่าทำไมจึงเกิดกวามทุกข์ขึ้นมา ? แล้วมันจะดับลงไป ได้อย่างไร ? แล้วเราจะทำอย่างไร มันจึงจะดับลงไป ?

นี้ไม่ต้องพูกถึงเรื่องกรรม หรือเรื่องศีลธรรมในชั้นต้น; แต่จะพูกถึงเรื่อง ละเอียกลออที่สุก ที่เรียกว่า **ปรมัดอธรรม** ก็อ*เป็นเรื่องของตา หู จมูก ลิ้น กาย* ใจ *ได้รับอารมณ็รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ็แล้ว ปรุงกันไป ปรุงกันมา* อยู่อย่างนี้ เป็นปฏิจจสมุปบาททุก ๆ กรณีไป; ถ้าสมบูรณ์ก็เรียกว่าเป็น ปฏิจจสมุปบาทที่สมบูรณ์โดยรอบหนึ่ง, ถ้าไม่สมบูรณ์กรึ่งท่อน มันก็ไม่เป็นปฏิจจสมุปบาท โดยสมบูรณ์ อย่างตาเห็นรูปก็เกิดจักษุวิญญาณ เกิดสัมผัส แล้วก็เฉยเสีย เลิกกันไป, ไม่รู้สึกเป็นเวทนา อย่างนี้ก็มีอยู่โดยมาก แต่ก็ยังเป็นเรื่องของปฏิจจสมุปบาทอยู่นั้นแหละ มันเป็นเพียงกรึ่งท่อน แล้วมันไม่มีเรื่อง แล้วมันก็ดับไป.

เมื่อเกิดสัมผัสถ้ามีอวิชชาเข้ามาเกี่ยวข้อง ก็มีเรื่อง : ไปในทางให้เกิดเวทนา – กวามสุขกวามทุกข์ – มีกวามอยาก –มีกวามยึกมั่นไปตามระบบของตัณหา และอุปาทาน - เป็นความทุกข์เกิดขึ้น ในลักษณะใกลักษณะหนึ่ง ซึ่งมีอยู่หลายลักษณะเหลือเกิน.
 อย่างนี้เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาทที่มีอยู่แล้วในตัวคน ในชีวิตของคน ซึ่งเป็นการเดินทาง.
 ถึงแม้ ตัวปฏิจจสมุปบาท ก็เรียกได้ว่า เป็นการเดินทาง, คือมันเคลื่อนเรื่อย มันมีเหตุ
 ปรุงแต่งผล – ผลกลายเป็นเหตุ ปรุงแต่งผล; อย่างนี้มาเรื่อย เหมือนกับการเดินอยู่.

เกี๋ยวนี้ถ้าเราดูกันในแง่กวามทุกข์เกิดขึ้นอย่างไร ก็จะรู้จักกวามทุกข์ในฐานะ ที่เป็นกวามทุกข์จริง ๆ. แต่เกี๋ยวนี้ แม้เป็นทุกข์อยู่ ก็ไม่รู้จักกวามทุกข์ ในฐานะที่ เป็นกวามทุกข์จริง ๆ จมอยู่ในกองทุกข์ ก็ไม่เห็นกวามทุกข์เลย.

ถ้ามันเป็นไปได้ หรือจะสมมติเอาก็ได้ ว่าเราจะเกิดอุตริเป็นนักคิดนักกัน ขึ้นมาแล้วสอดส่องดู : ว่าทำไมจึงกิดอย่างนี้ ? ทำไมจึงรู้สึกอย่างนี้ ? แล้วมันสนุก หรือมันไม่น่าสนุก แต่ละวัน ๆ นี้. คุณ *ลองทำตนเป็นนักวิทยาศาสตร์ ทางฝ่ายจิต* ดูบ้าง ที่จะเรียกว่าเป็นผู้ศึกษาธรรมในภายใน จะเป็นการชี้ทาง บอกทาง หรือเปิดเผย ทางอะไร อยู่ในทัวการศึกษานั้นตลอดเวลา.

ถ้าคุณจะยกตัวอย่างเรื่องปฏิจจสมุปบาทมาสักเรื่องหนึ่ง ว่ามันมีอยู่ในชีวิตที่ เป็นการเดินทาง ไปสนใจกับมันแล้ว มันก็จะสอนให้ หรือจะเป็นการชี้บอก อย่างนั้น อย่างนี้ อย่างโน้น; อย่างนี้ก็ง่ายมาก. เราไม่ต้องคิดเองค้นเองทั้งหมด เพราะ มีหลักที่พระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้แล้ว; เพียงแต่เราศึกษาให้ถูกต้อง แล้วก็มา พิจารณาให้ถูกวิธีถูกหนทาง ก็รู้เร็วเข้า, หรือพระตถาคตเป็นแต่ผู้บอก เรารับบอก มาแล้ว ก็มาทำให้เป็นการเดินทางที่ถูกต้อง จนกำจักความทุกข์ได้.

นี่ก็ลองตอบเองดูทีว่า ใกรเป็นผู้ชี้ทาง ? พระพุทธเจ้าทรงชี้ข้างนอก แล้ว ตนเองก็ชี้ข้างใน ; แล้วยิ่งกว่าตนเองก็กือ ตัวธรรมะตามธรรมชาติ นั่นแหละ ชี้อึกที หนึ่ง บอกอีกทีหนึ่ง ซึ่งดีกว่าใกร ๆ จนเรามีหลักพูดได้ว่า *"ธรรมชาติสอนนั่นแหละ*  *ยิ่งดีกว่าพระพุทธเจ้าสอน''.* เพราะว่าพระพุทธเจ้าท่านก็มีหลักอย่างนั้น พูดไปแล้ว พั่งไม่ถูก ; เดี๋ยวก็จะหาว่า ผมนี่ดูหมิ่นพระพุทธเจ้า ทั้งที่เป็นทาสของพระพุทธเจ้า.

ขอให้รู้ไว้เถอะว่า **แม้พระพุทธเจ้าห่านก็ยอมวางหลักว่า** "ธรรมชาติ สอนดีกว่าพระพุทธเจ้าสอน"; แต่เดียวนี้ธรรมชาติสอนไม่ได้ เพราะว่าคนนั้นเขายังโง่ เกินไป ท่านก็ช่วยเกลาช่วยโกลนให้ ให้พอเหมาะสำหรับจะไปรับคำสอนจากธรรมชาติ. **นี้ลือการขี้ทาง** หรือการ บอกทางในบันต้น บองพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะเรื่องทุกข์ กับเรื่องดับทุกข์; เพราะท่านตรัสว่า "ฉันไม่ได้บัญญัติเรื่องอื่น นอกจากเรื่องทุกข์ กับเรื่องความดับทุกข์". เราก็ได้รับมา สำหรับเป็นแนวที่จะดูตัวจริงของธรรมะนั้น ๆ ด้วยตนเอง; แล้วธรรมะนั้น ๆ มันจะสอนให้จนถึงที่สุด.

นี่เรียกว่าธรรมะสอนหรือ **ชี้ทางบ้างนอกที่สุด พระพุทธเจ้าเป็นผู้ชี้ทาง**; ลึกลงไปอีกธรรมะตามธรรมชาติเป็นผู้ชี้ทาง. ขอให้ทุกคนถือเอาประโยชน์จากการ ชี้ทางทั้ง ๓ ประเภทนี้ ให้ได้ ให้กรบถ้วน ให้เต็มเบียม.

ความยากอยู่ที่ตนและธรรมชี้ทางแก่ตน

ที่นี้ก็พิจารณาดูว่าจะไปทำในตอนไหนหรือส่วนไหน ที่มันยากหรือลำบาก **ร** ก็เห็นได้ชัดว่ามันจ**ะ ยากลำบากตรงที่ตนเองจะชี้ทางให้ตนเอง** จนถึงกับว่าธรรมะจะ กลายเป็นผู้ชี้ทาง.

พึ่งดูให้กี ๆ ว่า*พระพุทธเจ้าท่านก็ขี้ทาง* ตอนหนึ่ง, *ตัวเอง* ได้รับมา *ก็ขี้ทาง ให้แก่ตัวเอง* อีกตอนหนึ่ง, ทำไปตามนั้นเดินไปตามนั้น, ธรรมะจะช่วยขี้ช่วยบอก ช่วยสอนให้อีกทีหนึ่ง เป็นขั้นสุดท้าย.

การที่จะให้ ธรรมะช่วยชี้ช่วยบอกนี้ ก็มีวิธีการ หรือบำเพ็ญความเพียรทาง จิตทางใจ อย่างที่เขาเรียกกันว่าทำกัมมัฏฐาน ทำวิบัสสนา อะไรเหล่านั้น; แล้วถ้าทำ ไปถูกต้องจริง มันก็เป็นการเบิดเผยสิ่งที่ลึกซึ่งขึ้นมาจริง คือการเดินทางได้จริง แล้วก็ บรรลุปลายทางได้จริง.

# ควรรู้จักวิธีการที่ธรรมะช่วยชี้ทาง เรียกว่า ฌาน

ตอนนี้อยากจะบอกถึงกำพูดที่สำคัญอีกสักกำหนึ่ง คือ การเพ่ง พูดเป็น ภาษา ไทย ก็ว่า เท่ง พูดเป็น ภาษาบาลี ก็ว่า ณาน; พูดเป็นภาษาบาลีก็ว่าฒานะ, อ่านเป็นไทย ก็ว่า ฒาน. กำว่า ฒาน นี้แปลว่า เพ่ง อาการที่เพ่ง ก็เรียกว่า ฒาน, แล้วได้รับ ความ สำเร็จในการเพ่ง กวามสำเร็จอันนี้ก็ เรียกว่า ฒาน; ฒานยังเป็นไปได้ทั้งฝ่ายสมถะ และฝ่ายวิบัสสนา นี่เลยยุ่งกันใหญ่.

นี้มันร้ายอยู่ก็ที่ว่า ตามที่สอนกันอยู่นี่ เมื่อพูดว่าฌาน แล้วก็ เข้าฌานเป็น สมาธิเป็นอะไรไปเสียอย่างเดียว : เป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน ๆ ทำนองนี้ไปเสียอย่างเดียว มันก็เลยเหลือนิดเดียว แล้วเหลืออยู่ในส่วนที่ไม่จำเป็นด้วย; เช่นว่า กนเป็นอันมาก ไม่จำเป็นจะต้องบำเพ็ญให้เกิดฌานสมาบัติทำนองนี้; แต่ทุกกนต้องเพ่งฌาน ต้องมีฌาน กือต้องเพ่ง.

นี้ก็พูดกันถึง การเพ๋ง เหมือนอย่างเรา เพ๋งคิด อะไรนี้ ก็เรียกว่าฌาน, หรือ เมื่อเราจะยิ่งปืนออกไป เราก็ต้อง เล็งเพ๋ง นี่ก็ เรียกว่า ฌาน ในความหมายนี้ ตามตัว หนังสือ; เพราะคำว่า ฌาน แปลว่า เพ๋ง. นี้ก็เกิดแบ่งการเพ่งออกเป็น ๒ ชนิด : กือ เพ่งลงไปที่อารมณ์ ที่วัตถุ สำหรับเพ่ง นี้อย่างหนึ่ง, อีกอย่างหนึ่ง เพ่งไปที่ความ จริงอันลึกขึ้งของอารมณ์นั้น ๆ.

อย่างเราเพ่งไปที่อารมณ์สำหรับเพ่งในชั้นแรก เช่นจะเป็นดวงกลิณ หรือแม้แต่ ลมหายใจก็ตาม เพ่งให้จิตไปดำหนดอยู่พื่นั้น อย่างนี้ก็เรียกว่า เพ่งอย่างวิธีของสมละ แล้วทำจิตให้เป็นสมาธิ, มีผลได้รับก็คือ จิตเป็นสมาธิ ซึ่งเรียดว่า ฌาน นั้นอีก เหมือนกัน. ถ้าอย่างเก่งก็เป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน ตดิยฌาน จตุตถฌาน เรื่อยไปโน้น;

#### โมกขธรรมประยุกต์

ไม่ใช่เรื่องรู้เพ่งที่อารมณ์ คือทำฌานลงไปที่อารมณ์ ก็ได้ผลเป็นฌานชนิดที่เป็นสมาธิ สมาบัติอะไรขึ้นมา.

ทีนี้ เพ่งอีกอย่างหนึ่ง ก็ เพ่งลงไปที่ความจริง หรือข้อเท็จจริง ซึ่งจะเพ่ง ลมหายใจ หรือจะเพ่งอะไรก็ตาม; แต่ไม่ดู ไม่เพ่ง เพื่อให้จิตมันหยุด มันเกาะ มันเป็นสมาธิดู. แต่ไป เพ่งดูว่า ไม่เที่ยงอย่างไร มีลักษณะอย่างไร, มีข้อเท็จจริง อย่างไร. เพ่งดูกวามไม่เที่ยงเรื่อย ๆ ไป นี่ก็เรียกว่าฌานเหมือนกัน คือเพ่งเหมือนกัน แต่ไปดูข้อเท็จจริงของสิ่งนั้น ๆ; เขาเรียกว่าเพ่งลักษณะ.

เพ่งอย่างโน้นเรียกว่าเพ่งอารมณ์ ตามวิถีทางของสมถะ, อย่างนี้เรียกว่าเพ่ง ลักษณะ ตามวิถีทางของวิบัสสนา. อย่างโน้นให้ผลเป็นสมาธิ เป็นฌานเป็นอะไรไป ตามแบบของสมถะ, อย่างนี้ให้ผลเป็นบัญญา เป็นวิบัสสนา เป็นกวามรู้แจ้ง ที่ทำให้ เกิดกวามเบื้อหน่ายกลายกำหนัด มันมีอยู่สองเพ่งอย่างนี้.

ในพระพุทธอุทาน ที่พระพุทธเจ้าอุทานเมื่อทรัสรู้ใหม่ ๆ : *ยทา ห เว ปาทิตว์ ธมฺมา* นี้ เพ่งอย่างนี้ เป็นเพ่งวิบัสสนาทั้งนั้น. *เมื่อใดธรรมปรากฏแก่พราหมณ์ ผู้มีเพียรเท่งอยู่* – **ณายโต – เพ่งอยู่**; เพ่งอย่างนี้เป็นเพ่งวิบัสสนาทั้งนั้น คือเพ่ง ให้เกิกบัญญารู้กวามจริง. พอธรรมะหรือกวามจริงปรากฏก็กำจัดกิเลสไก้; เหมือนกวาม สว่างกำจัดกวามมึกได้ นี้เป็นเรื่องเพ่งให้รู้. นี่มีอยู่สองเพ่ง.

# การเพ่งพิจารณานี่แหละจะเห็นทาง

ที่ผมบอกว่า **ให้ ไปเพ่งดู** เป็นประจำวัน นี้ก็ หมายถึงเพ่งอันหลัง; พอ สักว่าลงมือเพ่ง สมาธิก็เกิดขึ้นโดยอัตโนมัติ ตามสมควร ซึ่งเป็นลักษณะของจิต เป็น อย่างนั้นเอง.

ทีนี้ เราก**็ เพ่งให้จริง ๆ ให้ละเอียดลออ ในวิธีบองการกำหนดลักษณะ** มีกวามไม่เที่ยงเป็นต้น ; หมายถึงการที่มันปรุงแต่งกัน – ปรุงแต่งกัน – ปรุงแต่งกันนี้ - เกิดขึ้นใหม่แล้วก็กลายเป็นเหตุ - แล้วก็ปรุงแต่งสิ่งอื่น - แล้วก็เกิดขึ้นใหม่ - แล้ว กลายเป็นเหตุ - แล้วปรุงแต่งสิ่งอื่น; เช่นการดูชีวิตถอยหลังลงไปตั้งแต่เดี๋ยวนี้ จนถึง เมื่อแรกเกิดใหม่เท่าที่จะนึกได้ เท่าที่จะมองเห็น. อย่างนี้ไม่ใช่เพ่งสมาธิ ไม่ใช่เพ่งฌาน; แต่ก็มีสมาธิรวมอยู่ในการเพ่งนั้น เพื่อเป็นกำลังให้บัญญา ให้วิบัสสนาเห็นไปได้.

ถ้า ทำอยู่อย่างนี้ ก็จะเหมือนกับว่า ดอยขี้ทางให้แก่ตัว กอยจูงให้เดินถูก ทางอยู่เสมอแล้วอาจจะเร็ว; เพราะว่าศึกษาขึ้นมาจากข้างใน จากตัวจริงข้างใน ไม่ต้องจด ต้องจำอะไรให้มันเวียนหัว. เอาความจริงที่ออกมาจริง ๆ จากสิ่งที่เป็นอยู่จริงนี้ มาเป็น สิ่งสำหรับดู มันก็สอนให้. ฉะนั้น การบี้ทางที่ดีที่สุดนี้ อยู่ที่การเพ่ง ในลักษณะ อย่างนี้ เดี๋ยวก์เห็นทาง เดี๋ยวก์ชี้ทางให้; ถึงแม้พระบัจเจกพุทธเจ้า ท่านก็ต้องใช้ วิธีอย่างนี้ ตามมากตามน้อย ตามบารมีอะไรของท่าน; ถึงแม้พระสมมาสมพุทธเจ้า ท่านก็ต้องใช้วิธีอย่างนี้ ตามสติบัญญาอันใหญ่หลวงมหาศาลของท่าน.

นี้เรา พวกลูกจ๊อกเหล่านี้ มันก็ไม่มีทางที่จะใช้วิธีอื่นได้ คือจะต้องใช้วิธี อย่างที่ท่านเคยใช้ จนให้ตัวเองเป็นแสงสว่างแก่ตัวเองให้ได้ เรื่องมันก็จะจบกันเท่านี้. สิ่งอื่นเป็นแสงสว่างนั้นไม่ถึงที่สุด; ให้ตัวเองเป็นแสงสว่างแก่ตัวเองนั้นแหละ จึง จะถึงที่สุด.

นี่ก็อกำตอบของกำถามที่ว่า ใกรเป็นผู้ชี้ทาง อยู่ที่ไหน หรืออะไร เพราะ มันไม่ใช่บุกกลเสียแล้ว.

เวลาสำหรับพูกก็หมดแล้ว ต่อไปนี้ก็เป็นเวลาสำหรับถาม อย่าถามให้นอก ขอบเขต, ถามแต่ที่ควรจะถามเกี่ยวกับเรื่องนี้.

### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) กราบเรียนถามท่านเจ้าคุณอาจารย์ว่า เกี่ยวกับวงของปฏิจจสมุปบาทที่ เกิดขึ้นนี่ ก็อบางที่กว่าเราจะไปพิจารณาเห็นว่ามันเกิดขึ้นนี่ มันเกิดขึ้นแล้ว จนเกิดทุกซ์แล้ว เกิดทุกข์อีก คือเราตามสังเกตมันไม่ทัน. บางทีเห็นว่า อย่างที่มีถวามทุกข์อะไรสักอย่าง เกิดขึ้นมานี่ เราเป็นทุกข์กับมัน จนเรียกว่า สายเกินไปเลียแล้วที่จะไปแก้ไขมัน เราจึงจะเห็น วงของปฏิจจสมุปบาท.

(ตอบ) กำถามนี้ ถามถึงความไวของการเกิดของปฏิจจสมุปบาท จนกำหนด ไม่ได้ กำหนดไม่ทัน. ที่จริงเรื่องนี้ก็ได้พูดแล้ว ในการบรรยายครั้งแรก ๆ ด้วยซ้ำไป ว่าเรามีบัญหาที่ว่า เราทำไม่ทันกับกวามไวของจิต, ความเกิดขึ้นแห่งจิตมันไวเกินจนเรา ทำไม่ทัน ควบคุมไม่ทัน. ฉะนั้นต้องนึกถึงกำบรรยายครั้งที่แล้วมาเป็นใหญ่ เป็นหลัก มันละเอียดพออยู่แล้ว, ในที่สุดก็ไปสรุปรวมอยู่ที่สติ.

สตินี้มันเป็นสิ่งที่ประหลาดที่สุด คือว่า เป็นธรรมะสารพัดนึก จะใช้ แก้บั้ญหา อะไร ก็ได้ ใช้ในแง่ของการ บ้องกัน ก็ได้ เอามาใช้ในแง่ของการ รู้สึกตัว แล้ว แก้ไบไปพันดวัน ก็ได้ แล้วก็ใช้ เป็นเครื่องระวังสังวร ต่อไปอีก ก็ได้

เรื่องปฏิจจสมุปบาท ก็คือการเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ภายในจิตใจของกน ใช้สติบ้องกัน นั้นก็คือ เรา ต้องรู้หลักทั่ว ๆ ไป กระทั่งรู้ว่าเมื่อมีวี่แววอย่างไร มันจึงจะเกิดขึ้น. ฉะนั้นเมื่อเข้าไปเห็นรูป พั่งเสียง ดมกลิ่น อย่างใดอย่างหนึ่ง นั้นแหละ ต้องมีสติที่ตั้งมัน ตั้งบ้อมต่อสู้ ไว้ตั้งแต่ตอนนั้น.

เราจะเป็นผู้ปฏิบัติโดยหลักว่า จะมีสติในการเห็นรูป พั่งเสียง ดมกลิ่น ลิ้มรส สัมผัสผิวหนัง รู้สึกอารมณ์ในใจด้วยใจนี้ จะมีสติทำสิ่งเหล่านั้น; นี้คือความ รู้สึกภายในนั้น เราจะ ผึกสติโดยหลักที่ว่า จะรู้สึกตัวเสียก่อนจึงจะมีการเคลื่อนไหว ทางจิต หรือ ทางกาย ก็ตาม.

นี้เขาจึง **หัดมึสติ โดยนัยะต่าง ๆ กัน** กำหนดสิ่งนั้นสิ่งนี้ให้รู้ทั่วถึงอยู่เสมอ โดยเฉพาะ สมปชัญญะบั้พพะ แห่งมหาสติบั้ฏฐานนี้ เป็นบทเรียน สำหรับฝึก ว่าจะรู้สึกตัวเสมอก่อนการเกลื่อนไหว เมื่อจะกิน เมื่อจะเกี้ยว เมื่อจะยก เมื่อจะย่าง เมื่อจะเหยียบ เมื่อจะเหลียว เมื่อจะกู้ เมื่อจะหก อะไรก็ตามเถอะ ในส่วนอิริยาบท นั้น ๆ สึกเป็นบันแรก.

ข้อแรกว่า จะทำอิริยาบถให้เป็นไปด้วยสติ คือ **รู้สึกสติอยู่เสมอ** จึงมีการ เกลื่อนไหว**ในทางกาย**. นี้เมื่อ ทำได้แล้ว ก็บยับไปถึงทางจิต : ก่อนที่จะมี พฤติทางจิต ต้องมีสติก่อนเสมอ. นี่เป็นเหตุให้เรามีสติทัน ก่อนแต่ที่กายมันจะมีพฤติ เป็นไป หรือก่อนแต่ที่จิตมันจะมีพฤติเป็นไป. *ที่การหัดแบบย่างหนอ เหยียบหนอนี้* ก็มีผลอย่างนี้ *ให้รู้ตัวก่อนแต่ที่จะมีพฤติทางกายและทางจิต*.

ถ้าฝึกอยู่อย่างนี้ก็จะไม่ยาก ที่จะรู้จุดตั้งต้นของปฏิจจสมุปบาท ที่จะตั้งต้นขึ้น มาในใจอย่างไร เมื่อไร ที่ไหน โดยอะไร. รวมความแล้วก็ว่า **ไปสึกหัดสติโ**ดยหลัก การที่ว่า : จะมีสติก่อนแต่ที่จะมีการเคลื่อนไหว ทั้งทางกายและหางจิต; พูดนี้ ง่ายแต่ทำยาก แต่ก็ควรพยายาม.

(ธาม) กวามทุกข์ที่เกิดขึ้นมานี้ ถ้าเราพิจารณาเห็นว่ามันเป็นกวามทุกข์ เราก็จะ หมั่นพิจารณาหาสาเหตุของมัน ตามที่ท่านอาจารย์บรรยายมา ที่นี้กินส่วนมากเขาจะไม่ทราบว่า สิ่งที่เราทำไป มันเป็นทุกข์ตรงไหน; อย่างเช่นว่า การทำอะไรของเขาลงไป ตามหลักธรรม ที่เราศึกษามา เราก็เห็นว่ามันเป็นกวามทุกข์ที่เกิดขึ้น. แต่กนที่ทำไป เขาบอกว่าไม่เห็นจะทุกข์ ตรงไหนเลย เขาก็เลยไม่มาพิจารณาดูเอง มันจะเป็นไปในรูปนี้.

(ตอบ) ความทุกข์ ๒ แบบนี้หลอกมาก : ความทุกข์อย่างเจ็บปวด ที่ใคร ๆ ก็ต้องรู้สึก ใคร ๆ จะไม่รู้สึกไม่ได้ มันเจ็บและมันปวด แต่นี้ก็ไม่ใช่ความทุกข์ที่แท้จริง อะไร. ความทุกข์ที่แท้จริง มันอยู่ที่มันหมายมันว่า เป็นความเจ็บของเรา ก็เลย ทุกข์ในส่วนลึกส่วนวิญญาณเป็นความหนัก; แต่ก็ไม่รู้สึกว่าหนัก เป็นความเจ็บปวด ยิ่งกว่าเจ็บปวด.

ความทุกข์ที่แท้จริงอยู่เบื้องหลัง ความทุกข์เด็กเล่นอยู่ข้างหน้า; ถ้ารู้จัก มองในด้วนลึกอย่างนั้นละก็ จะเห็นว่ามัน ทุกข์เพราะเราไปหมายมั้นว่าเป็นเรา หรือ เป็นของเรา แล้วมันหนักอยู่บนจิฑใจ นี้เรียกว่าความทุกข์.

നർന

เช่นว่า **บีวิตนี้เป็น ทุกข์ แต่หุกคนไม่รู้สึก** ว่าชีวิตเบ็นทุกข์ เพราะเขาไม่ได้ มองเห็นว่า ชีวิตนี่มันเป็นของหนัก; เพราะเรายึกถือว่าชีวิตนี้ของเรา แล้วมันก**ี หนักอยู่ตลอดเวลา** ที่มีกวามยึกถือ แต่ก็**ไม่รู้สึกว่าหนัก** เพราะมันสนุกสนานไปเสียอีก. ต่อเมื่อมีการเจ็บปวดเกิดขึ้น นั่นจึงรู้สึกว่าเจ็บปวก หรือมีกวามทุกข์, แล้วไปรู้จัก กวามทุกข์เด็กเล่นเสียเสมอไป กวามทุกข์ที่แท้จริงก็ไม่รู้จัก; ฉะนั้น เราจึง**ไม่เห็น** อริยสัจจ์ทั้ง ๙ ก็อกวามทุกข์ และเหตุให้เกิดทุกข์ ทั้งที่เราก็เจ็บปวกอยู่เสมอ.

เพราะว่าความทุกข์ที่แท้จริง ที่เป็นอริยสัจจ์นั้น เป็นความทุกข์ที่มาจากตัณหา มาจากความยึกมั่นทั้งนั้น; ไม่ใช่เจ็บปวดเฉย ๆ. ฉะนั้น จึงควรพูดว่า เอาดวาม ทนักเป็นเครื่องสังเกต กันดีกว่า; ถ้า เมื่อใดรู้สึกหนักอกหนักใจแล้ว ก็ขอให้ถือว่า เป็นความทุกข์ แล้วก็หาสาเหตุ หาต้นตอ อย่าต้องถึงกับเจ็บปวด หนักอกหนักใจนี้ มันมีความง่าย. แม้แต่ ส่งสัย ก็เป็นเรื่องหนักอกหนักใจ, วิตกกังวล ก็เป็น เรื่องหนักอกหนักใจ, กระสบกระสายในทางจิต ก็ เป็นเรื่องหนักอกหนักใจ. เมื่อมีอาการอย่างนี้ ขอให้ถือว่ามันเป็นเรื่องของความทุกข์ มีความยึดมั่นถือมั่นแล้ว; ก็ไปศึกษาไปค้นมัน ก็จะพบต้นเหตุ.

การที่คนธรรมดาในโลกนี้ทั่วไปเขาไม่สนใจ นี้ก็ช่วยไม่ได้ เราไปบังคับเขา ไม่ได้ พูดกันแต่สำหรับเรา ที่มีความบริสุทธิ์ใจในการที่จะช่วยตัวเอง. พูดภาษา กอมมูนิสต์ว่า "ช่วยปลดปล่อยตัวเอง" ขอให้จริงเถอะ ให้มันมีความจริงใจ บริสุทธิ์ใจ ที่จะ ปลดเปลื้องตัวเองออกจากความทุกบ์ ก็ไม่ยากเกินวิสัยสำหรับกนธรรมกา; เพราะ ว่า พระธรรมนี้ พระพุทธเจ้าทำนตรัสไว้สำหรับคนธรรมดา. ถ้ากนต่ำกว่าธรรมกา นี้ก็กงจะยังเข้าใจไม่ได้ ต้องรอไว้ก่อน.

เราจัก ตัวเรา อยู่ในขั้นธรรมกาทั้งนั้นแหละ ก็อ พอที่จะผึกฝนอบรมได้ ก็ตั้งใจซื้อทรงท่อการศึกษา; การผึกฝนมีอุดมกติเข้ามาประกอบด้วย กือ รู้จักละอาย ในเมื่อเราเป็นมนุษย์ แล้ว ทำสิ่งที่มนุษย์ควรจะทำได้นี้ไม่ได้, หรือว่าเราเป็น มนุษย์แล้ว ก็ไม่ได้สิ่งที่มนุษย์ควรจะได้อย่างนี้ ก็คงทำให้เกิดความละอาย หรือความกลัว ขึ้นมา; นี้ก็จะบ่วยสติให้ดีขึ้น หรือเร็วขึ้น.

ไปภาวนาไว้ ว่า*เกิดมาทำไม ? จะต้องได้อะไร ?* แล้วก็ต้องให้ไก้สิ่งนั้น มันก็กือ เอาชนะความทุกข์นี้ให้ได้. **ผ**ึกฝนความมึสติรู้ทันควัน เมื่อมีความทุกข์ เกิดขึ้น; แม้เป็นสักแต่ว่ากวามหม่นหมองเท่านั้น กวามหม่นหมองแห่งจิตใจเท่านั้น จับให้ ได้. ถ้ามันมากเกินไปนัก มันก็จะตายเสียแล้ว นี้ก็ยากเหมือนกัน; เพียงสักว่า กวามทุกซ์ กวามทุกข์ความหม่นหมองตามธรรมดานี้ ก็จับให้ได้ ต่อสู้ให้ได้ ให้ฉลาด ยึ่งขึ้นทุกทีในการแก้ไข จะได้บัญญาในการบ้องกันด้วยสติ. แต่อย่าลึมนะ ได้พูด กันแล้วว่า บัญญาจะมีประโยชน์ ต่อเมื่อมีสติช่วยพามา; บัญญาไปนอนที่ไหน ก็ไม่รู้ ก็ไม่มีประโยชน์. สติตองพาบัญญามาทันแก่เวลา ทันแก่เหตุการณ์ ทันแก่ ท่วงที; บัญญาจึงจะได้ทำหน้าที่ตัดพื่นสิ่งเหล่านี้ ผึกฝนเรื่องสติ ขนบัญญามาให้ทัน ท่วงที.

(ถาม) ตามปฏิจจสมุปบาท ผมพิจารณาดู บางทีเกิดผัสสะแล้ว ไม่เชิงเกิดเวทนา ก็อกลายเบ็นเพียงผัสสะอย่างหนึ่ง เช่นการนั้งนี่ พอเห็นว่าตัวเองนั่งนี่ก็ไปคิดถึงเรื่องอะไรต่าง ๆ ไม่ได้เบ็นเวทนา ตันหา อุปาทานนั้น ๆ มันกลายเบ็นว่า เราพุ้งซ่านกิดถึงเรื่องต่าง ๆเรื่อยไป ขอให้อาจารย์อธิบายว่า มันเบ็นวงจรของปฏิจจสมุปบาทหรือไม่ ?

(ตอบ) หมายกวามว่า มีกวามพุ้งซ่านแห่งจิต ทั้งที่ไม่มีเวทนา กุณว่าอย่าง นั้นหรือ ? (ผู้ถามตอบรับว่าใช่) มันก็มีเวทนาชนิดอทุกขมสุขเวทนาก็เป็นได้. เรื่อง ผัสสะแล้วไม่เป็นเวทนานี้ยาก เห็นจะมีไม่ได้ ; มัน เป็นเวทนาชนิดอทุกขมสุขเวทนา. เว้นไว้แต่จะมีสติสมบูรณ์จริง ๆ เท่านั้นแหละ มีผัสสะแล้วก็สักว่าผัสสะ เห็นสักว่าเห็น ได้ยินสักว่าได้ยิน ; อย่างนี้ไม่มีเวทนา. แต่สำหรับคนธรรมดาแล้ว มันจะต้องมี เวทนาประเภทไม่รู้สึกตัว คือ อทุกขมสุขเวทนา เป็นทางมาแห่งอวิชชานุสัย ยิ่ง ๆ ขึ้นไป. บ้อปฏิบัติ นั้นก็กือ ถ้าเกิก สุบเวทนา ก็มีสติรู้ว่าเป็นสัดว่าเวทนา. อย่า ให้มันการากาซังอยู่ในจิทใจ จนเป็นที่ตั้งแห่งกวามยึกมั่นถือมั้น. ทุกบเวทนา ก็รู้ทันดวัน ว่าทุกขเวทนา อย่าเป็นที่ตั้งแห่งกวามยึกมั่นถือมั่นในทางไม่ชอบไม่รัก.

นี้มันเป็นอีกเรื่องหนึ่งที่จะต้องพูดกันเป็นพิเศษ **เป็นเรื่องของสติโดยตรง** แล้วเป็นชั้นที่ละเอียด ประณีท ไว เร็ว ทันควัน กับเรื่องของจิด. เมื่อมีผัสสะแล้ว ก็มีสติ นี่ไม่ใช่ว่าจะทำง่าย, มีเวทนาแล้วจึงมีสติ นี้ก็ยังไม่ใช่ว่าจะทำง่าย; มันมักจะ เลยไปจนถึงเป็นทุกข์เสียก่อน แล้วจึงจะนึกได้ จึงจะมีสติ.

นี่ก็แปลว่า เราฝึกให้มันเร็วขึ้นมา ให้เร็วขึ้นมา; เราเคยไปรู้สึกได้ ต่อเมื่อมีทุกข์ ก็ให้มันเร็วขึ้นมา : พอรู้สึกว่ามีอุปาทาน ก็ให้มีสติเสีย ; ถ้าได้แล้ว ก็เบยิบว่า พอสักว่ามีตัณหา ไม่เกิดอุปาทานก็มีสติเสีย, ถ้าเก่งกว่านั้น ก็พอมีเวทนา ไม่ทันเกิดตัณหา ก็มีสติเสีย. เขาเรียกว่า ตัดตอนปฏิจจสมุปบาทเสียเพียงเท่านั้น ให้ปฏิจจสมุปบาทมันด้วนลงกลางกัน ไม่ลงไปถึงความทุกข์ ก็มีหลักที่สอนไว้ และ ปฏิบัติด้วยเหมือนกัน คือสติมาทันตรงไหน มันหยุดที่ตรงนั้น.

(ถาม) กระผมอยากจะขอกราบเรียนถามท่านอาจารย์ ว่ามีข้อสงสัยอยู่ในข้อที่ว่า จากที่กระผมได้พึงท่านอาจารย์พูดมาแล้วนี้ : ถ้าสมมติว่าได้มีการผึกฝน จนมีสมาธิหรือมีฉาน อย่างที่ท่านอาจารย์ว่า จะช่วยในการดับทุกข์ได้. ทีนี้กระผมมีกวามสงสัยอยู่ในข้อหนึ่งที่ว่าคำพูด ของชาวบ้านทั่ว ๆ ไป ที่พูดกันติดปาก มันจะเป็นความจริงหรือไม่ที่ว่า "ชั่วเจ็ดทีดีเจ็ดหน"; เพราะเท่าที่พึ่งมานั้น ถ้าอย่างที่อาจารย์ว่านนผมรู้สึกว่า ถ้าสมมติว่า ชั่วมีอยู่เจ็ดที่แล้วนี้ ผมไม่ เข้าใจว่า ดีเจ็ดหน่มันจะมีเกิดขึ้นมาได้อย่างไร. แต่กำพูดนี้พูดกันมานานแล้ว อยากจะเรียน ถามท่านอาจารย์ว่า มันเป็นสาเหตุมาอย่างไร ถึงพูดช่นนี้ ?

(ตอบ) นี้ออกไปนอกขอบเขต เอาละ แต่ก็อยู่ในเรื่องที่กวรจะรู้ สำหรับ เป็นหนทาง เท่าที่ผมมองเห็น กำพูกว่า "ชั่วเจ็กที่ดีเจ็กหน" นี้ **เป็นหลักสำหรับพูด**  **ในทางสีลธรรม ;** ไม่ได้ขึ้นมาถึงระดับปรมัตถธรรมอะไรนัก แต่ว่าจะดึงขึ้นมาก็ได้ ต้องอธิบายเป็นอย่างอื่น.

จะพูดกันในแง่ของศีลธรรมก่อน ก็**พูดให้มีกำลังใจมานะ** พยายามอดกลั้น อดทน กนเรา "ชั่วได้เจ็ดที ดีได้เจ็ดหน" ทำผิดพลาดกรั้งแรกอย่าเพ่อท้อใจ ให้ต่อสู้ ต่อไป มันอาจจะดีได้ถึงเจ็ดหน แม้มันจะมีความผิดพลาดถึงเจ็ดหน ก็คงจะเท่านั้น.

นี้ถ้าว่าจะมาเป็น **ประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติ** เพื่อกับทุกข์ เพื่อไปนิพพาน ก็จะ รูปเดียวกันได้ : ก็อ**ย่าท้อดอย** เมื่อกวามล้มเหลวเกิดขึ้นในกรั้งแรก ต่อสู้เรื่อยไป.

ที่ว่าเอาเจ็ดหนเบ็นหลักนี่ พังดูก็มันมีเหตุผลอะไรของเขาอยู่เหมือนกัน หรือ จะเบ็นธรรมเนียมพูด ตำหรับการพูดจาแห่งสมัยนั้น เอาเจ็ดหนเบ็นหลัก ถ้า เกินนั้น แล้วก็จะยากแล้ว ว่าอย่างนั้น ถ้ายังไม่ถึงเจ็กหนละก็ อุตส่าห์ทำไปเถอะ. แม้เรื่อง โลก ๆ นี้ ก็พยายามไปให้ถึงเจ็กครั้งเจ็กหน จะไปง้อเขาให้ดีกับเรานี้ ทำไปให้ถึง เจ็กกรั้งเจ็กหน; นี่ไปง้อทีเดียวเขาไม่เล่นด้วย โกรธเสียแล้วไม่ทำแล้ว. นี่เรื่องต่ำ ที่สุดมันก็ยังเป็นเสียอย่างนี้ พยายามเจ็กครั้งเจ็กหน ให้วัทถุประสงค์นั้นสำเร็จจงได้.

เราต้องนึกถึง ข้อเท็จจริง ที่ว่า มัน ไม่ ใช่เอ็ดหนช้ำ ๆ กันอยู่อย่างเดียว กือถ้าเราไปทำเข้ากรั้งที่ ๑ แล้วไม่สำเร็จ มันฉลากขึ้นโขทีเดียว. เราใช้กวามฉลาก ที่เพิ่มขึ้นนี้ไปทำหนที่ ๒; อ้าว พลากอีก แต่มันก็ฉลากขึ้นอีกโขเหมือนกัน ครั้งที่ ๒ นี้. จะเป็นอย่างนี้ทุกกรั้งไป; เพราะฉะนั้น กรั้งที่ ๗ มันก็จะมากพอที่จะชนะได้.

ในอรรถกถาเล่านิทานสนุก ๆ ไว้ : คนหนึ่งบวช ; แต่ก่อนบวชเขาเป็น ชาวนา เขาเอาจอบเอาเกรื่องทำนาไปซ่อนไว้ที่ต้นไม้ บวชอยู่ไม่เท่าไร อยู่ไม่ได้ สึกไปหา จอบอีก ไปทำนาอีก, แล้วมันเบื้ออีก เอาจอบไปซ่อนไว้ บวชอีก ; พอถึงหนที่ ๗ เป็นพระอรหันต์ได้. นี่กือมันต้องฉลาดขึ้นทุกที มันไม่ได้เท่าเดิมอยู่เรื่อยไป. ในการทำงานทางโลก ๆ เพื่อประโยชน์ทางโลก ๆ ก็ถือหลักนี้สู้ไปอย่างดี ที่สุดถึง ๗ หน ; แม้จะปฏิบัติเพื่อไปนิพพาน ก็อย่าเพ่อยอมแพ้เสียในหนแรก ๆ ให้ เจ็คหน หรือมากกว่า ๗ หนก็ได้. แต่นี้เขาคงจะถือว่า ได้ทำดีที่สุด ดีที่สุด ดีที่สุด ถึง ๗ หนนี้คงจะพอ. ถ้าเราทำให้ทำดีถึงขนาดว่า มีศีลดี มีสมาธิดี มีปัญญาดี นี้คง ไม่ต้องถึง ๗ ครั้ง ๗ หนหรอก มันเป็นผลของการปฏิบัติที่เพียงพอ. ถือหลักเจ็คครั้ง เจ็คหนนี้ไว้เป็นเครื่องชูใจ, รักษาน้ำใจไว้เป็นเครื่องต่อสู้เรื่อย ๆ ไป.

เอ้า, พอดีหมดเวลาแล้ว บิดโรงเรียน.

බඥස්

โมกขธรรมประยุกท์

– ด๓ –

๒๒ เมษายน ๒๕๑๙

# ผู้เดินทาง

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในขุดโมกขธรรมประยุกต์ เบ็นครั้งที่ ๑๓ ในวันนี้ ผมจะกล่าวโดยหัวข้อสั้น ๆ ว่าผู้เดินทาง ขอให้ทบทวนมาตามลำดับ.

ดูให้ดีว่า เราได้พูดถึงอะไรบ้าง เรา*พูดถึงทาง, พูดถึงผู้ ขี้ทาง* มาแล้ว; เดี๋ยวนี้ก็พูดถึง*ผู้เดินทาง* กันบ้าง.

ที่ว่า "**ประยุกต์**" ก็มี <mark>ความหมายสำคัญมาก สำหรับ</mark> สิ่งที่เรียกว่า ศาสนา ; ฉะนั้น ขอให้พยายามทำให้สำเร็จประโยชน์ ในความหมายของกำว่า "ประยุกท์". ท่านทั้งหลายก็เกยได้ยินได้พึ่งมามากแล้ว ถึงกำว่า "ทฤษฏี" หรือกำว่า "ปรัชญา" ขอให้สังเกตในข้อที่ว่า ทฤษฎี บางอย่างนั้นเหลวกว้างคือ ประชุดที่ไม่ได้, ปฏิบัติ ไม่ได้. ถึงแม้สิ่งที่เรียกว่าปรัชญานั้น ถึไม่มีประชุกท์; ถ้าเป็นปรัชญามันก็เป็นทฤษฎี จะต้องเอาไปทำให้เป็นการปฏิบัติ คือประชุกค์ให้ได้อีกก่อหนึ่ง แล้วโดยทั่วไป.

ขอให้ไปสังเกตกุให้ดีว่า สิ่งที่เรียกว่า ปรัชญว หรือ philosophy นั้น เขาไม่มุ่ง ที่จะประยุกด์หรือจะปฏิบัติ; มันเป็นแต่ หลุษฎี ที่จะนำไปสู่การปฏิบัติ, แล้วโดย มากก็เป็นทฤษฎีกว้าง ๆ มากแขนง เป็นเรื่องเผือเลือกทั้งนั้น, เป็นเรื่องที่สำหรับกิด แทนที่จะเป็นเรื่องสำหรับปฏิบัติ.

#### หลักการทางศาสนา มีลักษณะประยุกต์อยู่ในตัว

หนี้ก็มองกูไปกับซึ่งที่เรียกว่า ศาสนา : ในฐานะที่เป็นระบบศาสนาโดยตรง อย่างนี้ จะเพ่งไปถึงการปฏิบิติ เอากัวการปฏิบิติเป็นตัวศาสนา ด้วหลักทฤษฎี ก็มีตาม สมกวร ; แต่ระบบปรัชญานั้นไม่มี ไม่ต้องการ. แม้ไห้เชื่อ ก็ให้เชื่อไปเลย, ไม่ต้องเชื่ออย่างปรัชญาที่มีวิพวกษ์วิจารณ์ โต้เถียงการาคาซังกันอยู่ ไม่มีที่สิ้นสุก. ถ้าเป็นระบบศาสนาก็ต้องปฏิบิติลงไปเลย ด้วยกวามเชื่อก็ได้ ด้วยสติบัญญาก็ได้ ฉะนั้น มันจึงมีลักษณะเป็นการประยุกต์อยู่ในด้วและกลอดเวลา.

ทีนี้ เดือวนี้ โดยเฉพาะเรา เรียนพุทธสวสนาดัน ในรูปของปรัชญา เสีย เป็นส่วนมาก, หรือเรียนในลักษณะที่เป็นทฤษฎีก้างเท็ง คือไม่มีการปฏิบัติ ไม่เดิน ไปถึงการปฏิบัติ; ฉะนั้นเราจึง ต้องฟื้น กันขึ้นมาใหม่ ถึงคำว่า "ประยุกค์" คือ เอามาสู่ดารปฏิบัติ ให้จนได้. ถ้าเป็นอย่างกรั้งพุทธกาล พระพุทธเจ้าท่านก็ไม่มีปัญหา เรื่องนี้ เพราะแต่ละกนต้องการที่จะปฏิบัติทั้งนั้น พวกลัทธิ ปรัชญา ทฤษฏิทั้งหลายนั้น ก็มี แต่มิได้มาเกี่ยวข้องกัน.

ตัวอย่างเช่นจะไปมัวถามว่า ตายแล้วเกิดหรือตายแล้วไม่เกิด, *โลกมีที่สุด* หรือโลกไม่มีที่สุด, โลกเที่ยงหรือโลกไม่เที่ยง, ซึ่งล้วนแต่ต้องไข้วิธีการทาง ปรัชญาทั้งนั้น; พระพุทธเข้าท่านไม่ทรงข้องแวะกับสิ่งเหล่านี้. ถ้าโครมาทูลถามถึง เรื่องนี้ ท่านปฏิเสธว่าไม่ต้องพูล, ไม่ต้องพูล, ไม่จำเป็นจะต้องพูล, **ไม่ใบ่จุลตั้งต้น** บองการดับทุกขึ้งท่านเรียกว่าอานิพรหมอรรย์ แปลว่าจุลตั้งต้นของการประพฤติเพื่อ การดับทุกข์.

ปรัชญานั้นไม่ใช่จุดตั้งกันของการประพฤติ เพื่อการกับทุกษ์; เราต้อง เอา ระบบ ที่เรียกว่า สาสนจ เข้ามา คือบอกว่า **ต้องปฏิบัติออ่างนี้**; ถ้าให้เหตุผลก็ให้ เหตุผลอยู่ในตัว คือรู้ดึกได้ก้วยตนเอง, เข้าใจได้ก้วยตนเอง, ไม่ต้องอ้างเหตุผล ตามวิธีทางปรัชญา คือมันมีเหตุผลอยู่ในตัวมันเอง โลยวิธีทางวิทยาศาสตร์. ฉะนั้น เราจึงจำเป็นที่จะต้องพูดกันถึงคำว่า "ประยุกต์" ในสมัยนี้; เพราะสมัยนี้ไม่มีประยุกต์.

ขอให้กุณสังเกทดูเถอะว่า เราก็เรียนกันมาก พุทธศาสนานี้ เฉพาะที่พูด ที่เขียน ที่เรียน ที่สอนกันนี้ มันมากเหลือเกิน แต่ยังไม่ประยุกท์ ด้วยเหตุผลหลายอย่าง : ฉะนั้น จึง **มาหูดกันถึงเรื่องนี้ต้องประยุกต์ให้ได้** เราจึงบรรยายกันในเรื่องประยุกท์ กือการบรรยายชุดนี้.

### ดูความคิดต่างกันของคำว่า "การเดินทาง"

ที่พูกถึงว่า "ผู้เดินทาง" นี้ก็ เป็นอุปมาในอัลษณะของการประอุกด์; ถ้า พูกอย่างกำพุก พุกค้วยกำพุกในพระกับภีร์ เขาก็เรียกว่า "เวียนว่ายกายเกิก". กำว่า "เวียนว่ายหายเกิก" นี้ มีมาก่อนพุทธกาล: เป็นกวามเชื่อ ความคิดของกน. เขาเอา เรื่องของจิกใจนี้ไปทำให้เหมือนกับบุคกล, แล้วก็เวียนว่ายตายเกิดอย่างที่เรียกว่าทาง เนื้อหนัง ก็อกายเข้าโลงแล้วไปเกิด - เข้าโลงแล้วไปเกิก - เข้าโลงแล้วไปเกิก : อย่าง ที่ผมเรียกว่า เป็นการตายเกิดโดยทางเอาเนื้อหนัง - คือร่างกายที่เข้าโลงนี้เป็นหลัก. เขาก็ บัญญักไว้ว่าเป็นการแล่นไปในวัฏฏลงสาร ถึ ชั่ว บุญ บาป สุข ทุกข์ เรื่อย ๆ ไปจนกว่าจุก สุกท้ายอันหนึ่ง นี้เรียกกันว่า โมกขะ. กำว่า **โมกบะ นี้ใช้เป็นก**ำกลางในประเทศ อินเดีย กือ รอกพ้น หลุดออกไปได้ ; แล้วไปอยู่อย่างถาวร เบ็นตัวตนอย่างถาวร นี้เป็นหลักทั่วไป.

พระพุทธเจ้า ท่านมีระบบของท่านประหลาด หรือแปลกออกไป ว่าล้า "โมกจะ" – หลุดออกไปได้, ก็อ หลุดออกไปจากดวามโง่ นั้นก็ดือดับด้วดน, กับกวามกิกว่าทัวทนเสียให้หมด แล้ว ไม่มีตัวใครไปที่ ไหนอีก ไม่ต้องไปอยู่ที่ไหนอีก ไม่ได้ไปอยู่อย่างถาวร เหมือนกับพวกโมกขะก่อนพุทธกาล. *เขาไปเป็นตัวตนอย่างถาวร*, รู้เพียงแต่กำว่าพรหมก็มีไปอยู่เป็นพรหมถาวร, ไปอยู่เป็นปรมาตมันถาวร. ทีนี้ พระ พุทธเจ้าท่านใช้ดำว่า "ดับ" นั่นแหละ ลือ โมกขะ ; เกี่ยวนี้มันดับไม่ได้ ถ้าดับ ได้เมื่อไรก็กือโมกขะ : ก็อดับจากความปรุงแต่งของกวามกิดนึกเบ็นตัวเรา เป็นของเรา หรือเป็นตัวกู – ของกูอยู่เรื่อย. เกี่ยวนี้ยังดับไม่ได้ก็เลยออกไปไม่ได้จากการผูกพันบีบกัน ของสิ่งนี้.

แต่ถึงอย่างไรก็คี ขอให้สังเกตดูในข้อที่ว่า มันมีลักษณะอันหนึ่ง ซึ่งเป็น สิ่งที่เปรียบได้กับการเดินทาง; จะเป็นการเดินทางอย่างที่กล่าวใช้แต่กาลก่อน อย่างนั้น ก็ได้, หรือเป็นการเดินทางด้วยจิตใจล้วนๆ ไม่เกี่ยวกับร่างกาย ได้แก่การที่จิตมัน สูงขึ้น สูงขึ้น ๆ จนถึงสูงสุด แล้วเราก็ไม่ต้องเข้าโลง ไม่ต้องออกจากโลง หรืออะไรอีก; จิตนั้นก็สูงสุดถึงจุดหมายปลายทางได้ อย่างนี้ก็ได้เหมือนกัน. ให้ดูกำว่า "การเดินทาง" นั้นมันมีอยู่อย่างนี้.

# ใครจะเป็นผู้เดินทางไปที่**ไห**น

ทีนี้ ก็ดู "ผู้เดินทาง" จะได้แก่อะไร เอาคำว่าการเดินทางนี้เป็นหลักสำหรับ ทำการประยุกต์ ให้มันมีการเดินทาง. เรื่องทาง เรื่องผู้ชี้ทาง ก็พูดมาพอสมควรแล้ว ทีนี้ ก็พูดถึง "ผู้เดินทาง".

**ผู้เดินทางคือใคร อยู่ที่ไหนเล่า**? ถ้าจะประยุกต์กัน มันก็คือพวกกุณ หรือผม หรือใกรทั้งหลาย ที่มานั่งอยู่ที่นี่ เป็นตัวผู้เดินทาง; ค้องมองเห็นอย่างนี้ หรือจักให้เข้าไปในรูปนี้จึงจะเรียกว่าประยุกต์.

ගර් ම

ทีนี้ กุณจะยอมเป็นผู้เดินทางหรือไม่ ร พูดกันเสียให้รู้เรื่องก่อน. เอาละ, ใกรยอมเป็นผู้เดินทางก็จะได้พูดกันต่อไป. เมื่อยอมรับว่าเป็นผู้เดินทาง **บ้อแรก** ก็จะ ต้องนึกถึง จุดหมายปลายทาง ว่าจะไปที่ไหนกัน; เรื่องนี้ก็เกยพูกมามากแล้ว ว่าจะ ไปที่ไหนกัน.

ต้องรู้ว่า เกิดมาทำไมก่อน จึงจะรู้จุดที่จะไปถึง

ข้อนี้มันขึ้นอยู่กับความรู้สึกของบุคคลนั้น ๆ เป็นชั้น ๆ หรือเบ็นระดับ ๆ : คนที่รู้จักโลกน้อย รู้จักชีวิตน้อย เขาก็ตอบไปอย่างหนึ่ง. อย่างไป *ถามเด็ก ๆ* ว่า *เกิดมานี้จะไปไหนกัน ?* คงจะว่า *เพื่อเล่นหัว* สนุกสนานนี้. ฉะนั้น จะ ต้องข้อน เข้า ไปข้างต้นเสมอ ว่าเกิดมาทำไม, แล้วจึงค่อยเวียนออกไป ว่าสุดท้าย ปลายทาง นั้น มัน อยู่ที่ไหน.

ที่เกิดมาทำไม ? **ด้าไปติดอยู่** ว่าเกิดมาเพื่อเล่น เพื่อกิน เพื่อสนุกสนาน อยู่ที่นี่ **ก็ไม่รู้สึกว่าจะต้องไปไหน** ; เพราะฉะนั้น พวกเรานี้จึงไม่ก่อยกิดว่าจะต้อง ไปไหน กิดอยู่แต่ว่าจะอยู่ที่นี่, แล้วจะทำอย่างไรจึงจะได้สนุกสนานเอร็ดอร่อย เต็มตาม ที่เราต้องการ. กวามกิดที่ว่าจะไปไหนมันยังไม่มี มันกิดอยู่แต่ว่า เพื่ออะไรที่นี่.

ที่นี้ จะเอาอย่างไรกันกี สำทรับบัญหาที่ว่า เ**ถิดมาเพื่ออะไร**, ก็ยยากจะ ให้กำตอบอย่างกำบั้นทุบดิน ว่า เพื่อให้ได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษอ์ควรจะได้. กำนี้มัน เหมือนกับกำบั้นทุบดิน ก็อไม่มีทางจะผิดได้ แม้แต่ลูกเก็ก ๆ ก็ได้; *ลูกเด็กตัวเล็ก ๆ* นี่อะไรดีที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้ บางทีมันเป็นขนมที่ดีที่สุดสักกระป๋องหนึ่ง, ลูกกวาด ที่ดีที่สุดสักกระป๋องหนึ่ง, *อะไรก็ได้ มันเป็นที่ดีที่สุด ที่มนุษย์อย่างเขาจะคิดได้*. ถ้าว่า โตแล้ว มันก็กงจะเลื่อนสูงขึ้นไป; แต่แม้ว่าโตแล้ว มันก็*ยังมีหลายแขนง. ผู้แก่ผู้เฒ่า ก็ต้องการไปอีกอย่างหนึ่ง* แล้วแต่จิตใจมันจะรู้สึกไปถึงไหน ก็จะได้ มุ่งหมายที่ดีที่สุดของแนวนั่นแหละ ว่าเป็นจุดหมายปลายทาง. หลักโบราณเขาแบ่งจิตใจคนเป็น ๓ ระดับ ตอนนี้อยากจะพูกถึงเรื่องหลักบรมโบราณอีกหมวกหนึ่ง เขาแบ่งจิตใจของ คนไว้เป็น ๓ ระดับ : -

ระดับแรก ทั่วไปของสัตว์ที่จะเป็นไปได้เอง ตามธรรมชาติ นี้ก็เรียกว่า กามาวจร ก็อเขามีจิตใจที่จะ วนเวียนอยู่แต่เรื่องของกาม ของกามารมณ์ สิ่งซึ่งเป็น ที่ตั้งแห่งกวามใกร่ทางกาม. แม้แต่กนยากจนเข็ญใจก็ต้องการอันนี้, กนมั่งมีเป็น เทวดาก็ต้องการอันนี้, แม้แต่สัตว์ในนรก ก็ยังถือว่ายังต้องการอันนี้. เขาจะได้หรือ ไม่ได้นั้น มันก็อีกเรื่องหนึ่ง แต่ว่าจิตใจของเขาต้องการหรือบูชาสิ่งเหล่านี้; เพราะฉะนั้น สัตว์ประเภทนี้ จะมีอยู่กี่พวกก็ตาม ก็ถือว่าเป็น พวกกามาวจรมีจิตใจอยู่ใบระดับ ที่รู้สึกว่ากามทั้งหลายเป็นสิ่งสูงสุด.

ระดับที่สอง พวกที่สูงขึ้นมาอีกระดับหนึ่ง ก็เรียกว่าพวก รูปาวจร มองเห็น กามเป็นของมายา หลอกลวง แล้วก็ให้ความทุกข์มากกว่าให้ความสุข เป็นของเผาลน หลอกลวงด้วย ก็เลยเขยิบสูงขึ้นมาถึงว่า เอาเรื่องรูปธรรมที่บริสุทธิ์ ก็อไม่เกี่ยวกับกาม ; เช่นว่าให้มีรูป มีชีวิต มีอะไรเป็นตัวเป็นตน เป็นรูปเป็นร่างอะไรอยู่นี้ แต่อย่าต้องเกี่ยว กับกามเลย. ถ้าจะมีอารมณ์สำหรับยินดีบ้าง ก็เป็นเรื่องรูปบริสุทธิ์ล้วน ๆ ไม่เกี่ยวกับ เรื่องเพศ.

ถ้าจะดูทัวอย่าง ก็อย่างกนบางกน ในบางวัยบางระดับ เขา สนใจ อยู่แท่ เรื่องทางวัตถุ เป็นเครื่องสนุกสนาน : เป็นของเล่นก็ได้, เป็นสัตว์เลี้ยงก็ได้ เป็น อะไรก็ได้, หลงใหลไปได้มากเหมือนกัน. แต่ในทางธรรมแล้วก็หมายถึง จิตที่ไปพอใจ อยู่กับความสุบ ไม่เกี่ยวกับกาม, จะเกี่ยวกับรูปธรรมบริสุทธิ์ที่เอามาใช้เป็นอารมณ์ ของจิตในการทำสมาธิ เป็นต้น. รวมความสั้น ๆ ก็รู้สึกเป็นสุขอยู่ เพราะจิตไปกำหนด อยู่ที่รูปธรรมล้วน ๆ. ระดับที่สาม จะมีสูงขึ้นไปอีกพวกหนึ่ง ก็เรียกว่า อรูปาวจร พวกนี้เห็นว่า รูปธรรมนี้มันก็ยังมีเหตุบัจจัยบีบบังกับมาก แล้วก็หยาบ; เขาต้องการละเอียด เพราะฉะนั้น ขอเอาสิ่งที่ไม่มีรูปเถอะ ได้แก่พวกนามธรรม เช่นจิตเช่นวิญญาณอะไร แล้วแต่จะเรียก, เอาเบ็นพวกที่ไม่มีรูปก็แล้วกัน แม้ที่สุดแต่อากาศ ความว่างเปล่า ความไม่มีอะไร. ความถือเอาภาวะที่ไม่มีอะไรนี้ เบ็นที่พอใจแห่งจิต; สูงสุดถึงขั้นสุดท้ายเรียกว่า เนวสัญญานาสัญญายตนะ – อยู่ด้วยความรู้สึกที่เหมือนกับตายแล้วก็ไม่ใช่เพราะยังเป็นอยู่ แต่ว่า จะว่าเป็นอยู่ มันก็เหมือนกับตายแล้ว เพราะมันไม่รู้สึกต่อสิ่งที่เป็นรูปธรรม อย่างนี้ ก็ไปในทางอรูปาวจร.

อรูปธรรมอย่าง สมัอนี้ ก็ได้แก่ : พวกบุญ พวกดุสุล พวกเกียรติยสชื่อ เสียงที่เขาพอใจกันอยู่; แท่ไม่มีใกรขึ้นไปสูงถึงกับว่า เอาอากาศ กวามว่างเปล่า, หรือเอาอากิญจัญญายุตนะ – กวามไม่มีอะไรนี่มาเป็นหลักสำหรับกำหนุกจิต. ครั้งพุทธกาล กงจะมีมาก พระพุทธเจ้าก็ได้เข้าไปศึกษาเล่าเรียนส่วนนี้.

เกี๋ยวนี้เราอยากจะดูกันแต่ในเพียงว่า เท่าที่มนุษย์แต่บรมโบราณรู้จักมาแล้ว นั้น เขารู้จักกันเพียง ๓ ระดับเท่านั้น : คนเรามีระดับที่ บูชากามารมณ์ นี้ระดับหนึ่ง, แล้ว บูชารูปธรรม อันบริสุทธิ์ ไม่เกี่ยวกับกามารมณ์นี้อย่างหนึ่ง, แล้ว บูชาอรูปธรรม กือสิ่งที่ไม่มีรูป ยิ่งบริสุทธิ์ยิ่งขึ้นไปอีก ยิ่งไม่มีทางเกี่ยวกับกามารมณ์ยิ่งขึ้นไปอีก.

นี่ **บันแห่งจิตใจ** มันมีอย่างนี้ ถือเอาอันไหนเป็นสิ่งที่กีที่สุก ก็ เลย**ถูกถือว่า** เป็นสิ่งที่ดีที่สุด กันมาแล้วทั้งนั้น ตามยุลตามสมัย แห่งผู้กิดก้นและปฏิบัติในเรื่องทาง จิตใจก็มา สูงสุดอยู่เพียงแล่อรูปาวจร *ในขั้นเนวสัญญานาสัญญายตนะ*; ซึ่งกล่าว ได้ว่าเป็นบทเรียนสุดท้ายที่พระพุทธเจ้าได้ทรงศึกษากับกาบส แล้วก็ทรงสลักทิ้งไป เพราะ เห็นว่ายังไม่จริง ยังไม่สูงสุกจริง จึงไปพบการตรัสรู้ของท่าน ที่ท่านพอใจที่จะกล่าวว่า มันเป็นการสิ้นสุดหรือสูงสุกจริง. สิ่งดีที่สุดหรือนิพพาน ขึ้นอยู่แก่ชั้นจิตใจของคน

ชั้นแห่งจิตใจมันมีอยู่อย่างนี้ ; เพราะฉะนั้น สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ นั้นก็ ขึ้นอยู่กับขั้นแห่งจิตใจของคนนั้น ๆ :

พวกที่เป็น **ชั้นกามาวจร ก็ว่ากามารมณ์** ที่สมบูรณ์ที่สุดนั้นแหละ ก็อสึง ที่กีที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้ ก็เท่านั้น ก็ยุติเท่านั้น. นี่ระวัง พังดูให้ดีว่า พวกเราจะอยู่ ในระดับไหน.

พวกรูปาวจร ก็ถือว่าการได้ มีชีวิตอยู่ด้วยรสอันเกิดแต่รูปธรรมบริสุทธิ์ ไม่เกี่ยวกับกามนั้นแหละ เป็นสิ่งสูงสุดที่มนุษย์กวรจะได้. ที่เขาเรียกกันว่ารูปฒาน รูปสมาบัติ นี้ไม่ก่อยเกี่ยวกับเรื่องของกนธรรมดาแล้ว ; คนธรรมดามันเกี่ยวกันอยู่แต่ ชั้นกามาวจร นี้พอถามเข้า เขา ก็บอกว่า รูปฒาน รูปสมาบัตินั้นแหละ คือสิ่งสูงสุด หรือนิพพาน.

เขาเรียกกันว่า "นิพพาน" กันทั้งนั้น จะถึงระดับหรือไม่ถึงก็ตาม เอาคำว่า นิพพานใช้เป็นชื่อของสิ่งสูงสุด คือมีความสุขที่สุด ฉะนั้น กามารมณ์ก็เลยเป็น นิพพาน, รูปฉาน รูปสมาบ์ติ ก็เคยเป็นนีพพาน เกยถูกเรียกว่านีพพาน.

อีกพวกหนึ่งเขาเอา **อรูปธรรม** คือนามธรรมนี้ที่บริสุทธิ์ มีรู้สึกอยู่แต่ในนาม ธรรมชนิถนั้น, แล้วก็ว่า **เป็นสิ่งสูงสุดพื่มนุษย์จะไปถึงได้** ก็เรียกว่า "นิพพาน" เหมือนกัน.

#### นิพพานของพระพุทธเจ้าคือ โลกุตตรภูมิ

นี้เมื่อถามว่า สิ่งใดเป็นสิ่งสู*่งสุดที่มนุษย์ควรจะได้ ?* ก็ขึ้นอยู่กับจิตบอง มนุษย์ว่าเขาอยู่ในภูมิไทน. พอมาถึง เรื่องของพระพุทธเจ้า ท่านก็เปลี่ยนมา เป็น โลกุตตรภูมิ กือการที่ *มีจิตใจอยู่เหนือโลก* ก่างหาก ; ความหมดกิเลส และมีจิตใจ อยู่เหนือโลกนี้ เป็นสิ่งสูงสุดที่มนุษย์กวรจะได้. การที่เราเอาสิ่งเหล่านี้มาพูด มันก็เป็นเรื่องพูกเผื่อไว้ทั้งนั้น เผื่อล่วงหน้าไว้ ทั้งนั้นเพราะมันยังไม่ถึง; เอามาพูดกันพลางนี้ เพื่อ**ให้รู้ว่าสิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ นั้นอยู่ที่ไทน จะไ**ปกันทางไหน, แล้วก็พูดในลักษณะที่มันจะเป็นเรื่องการปฏิบัติให้ ถึงได้ ไม่ใช่เรื่องปรัชญา.

นี้อุดมกติของเรา ควรจะมีอยู่อย่างเด็ดขาดและตลอดกาลว่า "เกิดมาเพื่อ" หรือ "เดินทางเพื่อ ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้" ถ้ายังไม่รู้ยังไม่เห็นโดยตรง ก็เป็นเรื่องกาดกะเน เป็นรูปของปรัชญาน้อย ๆ หรือว่าไม่เป็นก็ได้; เพราะเรากาด กะเนแบบที่มีหลักอันหนึ่งซึ่งเด็ดขาดอยู่ว่า "มีกวามทุกข์ แล้วก็ต้องการจะสิ้นทุกข์เท่านั้น, ตองการจะสิ้นทุกบ์ต่อไปเท่านั้น" ไม่มามัวเถียงอยู่ว่า "ทุกข์หรือไม่ทุกข์คืออะไร" ไม่มา มัวเถียงอยู่อย่างนี้.

สู้เดินทาง หรือว่า ชีวิตที่เดินทางนี้ จะไปอึงจุดสูงสุดที่มนุษย์ควร จะได้: เราจะไม่ใช้กำว่ากวามสุขหรืออะไรทำนองนั้น แก่ใช้กำว่า "สิ่งที่สูงสุด ที่ดีที่สุด" ที่ประเสริฐที่สุก อะไรก็ตาม ที่มนุษย์ควรจะได้ ว่านี้เป็นจุดหมายปลายทาง.

# ใครคือผู้เดินทาง

ทีนี้ ก็มากูถึงตัวผู้เกิน ซึ่งเป็นหัวข้อของการพูดกรั้งนี้ ว่าผู้เดินทาง นั้น ดืออะไร ? อย่างไร ; เหมือนอย่างที่กล่าวเมื่อตะก็แล้วว่า เรากือเป็นผู้เดิน. ทีนี้ เรากืออะไรก็ยังไม่แน่ : เดี๋ยวก็ว่าตัวเราก็มิได้มี, เดี๋ยวตัวเราก็มีอยู่อย่างสมมติ ; ก็อยากจะพูดอย่างสมมติก่อนว่ามีตัวเรา แล้วเราเป็นผู้เดิน.

อยากจะขอให้ดูกันอย่างละเอียดสักหน่อย จนถึงกับว่าจะดูได้กว้างหรือสูง ขึ้นไปถึงอุดมกติ จึงอยากจะแบ่งเป็นชั้น ๆ สัก ๓ ชั้นว่า : บั๊จเจกชน ก็อกนหนึ่ง ๆ นี้เดินไป. อีกชั้นหนึ่งก็ สังคมมนุษย์ ซึ่งมีอยู่เป็นสังกม ๆ หลาย ๆ สังกม นี้มันเดินไป. ดูอีกทีหนึ่งเป็นอันสูงสุด ก็ใช้กำว่า **มนุษยชาติ,** มนุษยชาติกือไม่ต้องแยกเป็นส**ังกม** ไม่ต้องแยกเป็นบั้จเจกชนแล้ว กือ <mark>มมุษอ์ทั้งหมดเดินไป</mark> หรือเป็นผู้เดิน.

ถ้า คน ๆ หนึ่งเดิน ก็หมายกวามว่า คนน่ะดีขึ้น ๆ สูงขึ้น ๆ ไปกว่าจะถึงจุด ที่เขาต้องการ. ทีนี้ ถ้า สังคมเดิน ก็ก็อว่า สังคมมนุษย์ดีขึ้น ๆ ๆ จนไปถึงสันติภาพ กามที่ต้องการ. ถ้า มนุษยชาติเดิน นี้ก็ ไปถึงจุดสูงสุด ที่ว่ามนุษย์ควรจะไปถึง ในฐานะเป็นมนุษย์เหมือนกันหมก ; จะมีกี่สังกมกี่อะไรก็ตาม เป็นมนุษย์กนเกียวกันหมด แล้วก็เดินสูงขึ้นไปถึงจุดนั้น.

ถ้าคนใจแดบ ก็พูดว่า ดัวดู ๆ นี้เดิน, กนชั้นท่ำชั้นบุถุชน ก็ต้องรู้สึก อย่างนี้. ถ้าใจกว้างไปสักหน่อยมันก็ว่าหมู่มนุษย์ สังกมมนุษย์หน่วยหนึ่ง สังคม หนึ่งนี้เดิน ก็อเลื่อนไป เห็นแก่ส่วนรวมบ้างก็ยังกี. ถ้าว่าใจสูงสุด จริงก็จะไม่แบ่งแยก เป็นตัวกู หรือว่าเป็นสังกม หน่วย หมู่ แท่ว่ามนุษย์ทั้งหลาย นี่แหละ เดิน. มันเป็น สิ่งที่น่าพิจารณาหรือน่าพั่งกว่า ถ้าเราจะใช้กำว่ามนุษยชาตินี้เดิน.

จุดปลายทางในการเดินของมนุษยชาติ

ขอพูดกันตรงนี้ให้เสร็จไปเสียทีก่อน ที่ว่ามนุษยชาติเดินนี้ไม่เกี่ยวกับ ธรรมะนี่; แต่ก็ต้องนึกถึง. อย่างพวกคุณ อย่างน้อยก็เกยเรียน biology เรื่องชีวิต วิทยา หรือว่าพวกชีวะทั้งหลาย. พิจารณาดู : มันตั้งต้นขึ้นมาอย่างไร จนกระทั่ง *เป็นสิ่งมีชีวิตระดับต่ำ ๆ – เป็นสัตว์ในน้ำ – เป็นสัตว์กริ่งน้ำคริ่งบก – เป็นสัตว์บก – เป็นสัตว์สิ่เท้าทั่วไป – กระทั่งเป็นคน* ; แล้วกนทั้งหมดนี้จะไปไหนกัน. มันก็ ต้องวิวัฒนาการ เรื่อยไป จนดิ่งสูงสุด ; นี้ต้องแยกออกเป็นว่า ทางวัตถุหรือว่าทาง จิตใจ.

ถ้าพูกว่าทางวัตถุ ดูไม่ก่อยมีกวามหมายหรือประโยชน์อะไร ; เรียกว่ามนุษยนี้ ทั้งหมดนี้ จะวิวัฒนาการไปมีรูปร่างอย่างไร ไปกินอยู่กันอย่างไร อะไรกันอย่างไร

ඛශීස්

ก็ยากที่จะกล่าวได้ แล้วก็ไม่มีประโยชน์. พูดเรื่องทางจิตกันดีกว่า ว่า **มนุษอ์ในด้าน** จิดใจ นี้ เป็นยอดของมนุษย์ จะสูงสุดอยู่ที่ไทน ? มันก็เข้ามาในขอบเขตของศาสนา หรือของธรรมะ พ้นจากขอบเขตของชีววิทยา; นี่จึงจะมาลู่ปัญหาทางธรรมะ ว่ามนุษย-ชาติทุกกน ที่จะสูงขึ้นไปโดยทางจิตใจนั้น มันจะไปจบลงที่ตรงไหน.

ทีนี้ ใกรบ้างที่จะกล้าพิสูจน์ว่า มีอะไรที่เป็นจุกจบนั้น ดีกว่าประเสริฐกว่า จุกจบที่ทางศาสนาเขาวางกันไว้. อย่างในพุทธศาสนานี้ ก็จะวางกันไว้ว่า จุกจบ บองสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย คือ นิพพาน *โดยที่เขาเชื่อ*; *ถ้าใกรไม่เชื่อ* ก็ให้เป็น สมมุติฐานว่า มนุษอ์นี้จะต้องดีขึ้นๆในทางจิตใจ จนฉลาด จนรู้จักกิเลส รู้จัก กวามทุกข์ รู้จักทำกวามกับทุกข์ ถ้าไม่อย่างนั้นยังไม่จบ.

การเชื่อ เรื่องเวียนว่ายตายเกิด ก็ มีประโยชน์ ที่ตรงนี้เอง ที่ว่าเขาจะได้ เวียนว่ายตาย เกิดดีขึ้น ๆ ๆ แล้วก็ สูงขึ้นจนอึงจุดจบ. ถ้าเขาจะทำผิดไปบ้างสลับกันไป ลงนรกขึ้นสวรรก์อะไรก็สลับกันไป; แต่ในที่สุดมันก็ไปยังจุดจบที่สูงสุดด้วยกันทั้งนั้น. ถ้ากุณไม่ทราบ ก็ทราบไว้เตียว่าเขาวางไว้อย่างนี้. แม้แต่คนที่เลวที่สุด เช่นพระเทวทัต หรือพระอะไรก็ตามเถอะ ในที่สุดก็กลายเป็นคนดีและเป็นพระพุทธเจ้าด้วยซ้ำไป. นี่ทำ ให้พูดได้เลยว่า มนุษยชาติจะเดินทางอยู่มากมายก่ายกอง ช้าอยู่เท่าไรก็ตาม ในที่สุด มันต้องไปทางจุดจบนั้นแหละ; ถ้าไม่อย่างนั้น มันไม่จบมันก็ไปเรื่อยไป, ถ้าไปที่ จุดจบ มัน ก็มาที่จุดนี้ ที่เรียกว่า นิพพาน.

สรุปกวามว่า ถ้าจะพูดกันในนามของมนุษยชาติ ก็เอามนุษย์ทั้งหมดเป็นกน ๆ เดียวกัน แล้วก็เดินไปมันก็ไปที่นั้นไป **ที่จุดจบ ก็อที่ไม่ต้องเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป**; อย่างศาสนานี้ก็ **เรียกว่า ทิพพาน**. แม้จะเป็นนิพพานในทางจิตใจ ก็อหมดกวามโง่ว่า ทัวกู – ว่าของกู; ตัวกู – ของกูมันสลายลงไปที่นี่และเดี๋ยวนี้ มันก็เป็นจุดจบเหมือนกัน. **ด้ามนุษย์ทำได้** อย่างนี้ก้วยกันทุกกนพร้อม ๆ กัน มันก็น่าดู อยู่เย็นเป็นสุขเหลือที่จะ กล่าวได้ว่าอยู่เย็นเป็นสุข กือไม่มีใครเพ็นแก่ตัว. ถ้าเป็น สาสนาอื่น โดยมากก็กล่าวไว้ในรูปมีตัวตน มีการเวียนว่ายตายเกิด ในที่สุดก็ไปอยู่กับพระเจ้า ; นี่จุดจบอยู่ที่พระเจ้า แล้วก็มี *ความหมายคล้าย ๆ กัน* กับคำว่านิพพาน คือมันหมดบัญหา หมดความทุกข์โดยประการทั้งปวง. ฉะนั้นเรา อย่าไปยึกถือกำพูดเปลือกย่อยที่มันแยกกันส่วนเปลือก ; เอาเนื้อในของกำพูดนั้น ก็คือว่า ไปจบสิ้นลง ที่ ความหมดทุกข์ อยู่อย่างไม่มีความทุกข์ ไม่มีบัญหาอะไรเลย เป็นการ ถาวรตลอกกาลนิรันกรนี้เป็นจุดจบ.

ที่ว่ามนุษยชาติจ<sup>2</sup>ะต้องเดินไปอย่างนี้ แล้วก็ไม่ต้องพูดถึงกันอีก; ถ้าพูดถึง ก็พูดถึงอีกนิดหนึ่งว่า ถ้า คนนี้ไม่อึง ก็ ขอให้ลูกหลานมันถึง เพราะเมื่อเราพูดว่า มนุษยชาติแล้ว เราไม่จำกัดเวลา ว่าศตวรรษนี้หรือศตวรรษไหน คือมนุษย์ก็แล้วกัน. มนุษย์ทั้งหมดเหมือนกับคน ๆ เดียวกันก็ไม่ชาดตอน มีการสืบพันธุ์อยู่เรื่อย มันก็มีการ เดินไป มีกวามก้าวหน้าไป. พ่อแม่ไปไม่ถึง ลูกหลานเหลืออยู่ก็ไปต่อไป คือเจริญขึ้น ทางจิตใจต่อไป จนมนุษย์ก็แล้วกันได้ลุถึงสภาพอันสูงสุดนี้. **นี้เรือกว่ามนุษยชาติเป็น** ต**้วยู่เดิน** แล้วก็เดินอยู่ด้วย แต่ว่าเดินอย่างไรนั้น เดี๋ยวก่อยพูดกันดีกว่า.

#### จุดปลายทางในการเดินของปัจเจกชน

ทีนี้ ไปดูถึงอันแรก ที่ว่า **บั้จเจกชนคนหนึ่ง ๆ เป็นผู้เดิน**; ไม่พูดในนาม ของมนุษยชาติทั้งหมด ว่าเป็นกน ๆ เดียวกัน ก็เพราะว่าบัญหาเฉพาะหน้าดูจะมีอยู่ที่ตรงนี้ ก็อแต่ละกนแยกออกจากหน่วยสังกม, จากสังกมมาเป็นหน่วย ๆ ของตัวตน ของเรา; เหมือนที่เรามาเล่าเรียนศึกษา มาบวช มาพั่งกันอยู่ที่นี่ก็เพื่อเห็นแก่ตัวตน ของแต่ละกน ทั้งนั้น ที่จะมองกันในแง่ที่ว่าบั่จเจกชนกนหนึ่ง ๆ เป็นผู้เดิน.

ถ้าถามว่า เดินไปไหน มีอะไร่เป็นจุดหมายปลายทาง กำตอบที่ถูกต้องที่สุด มันก็ไปพี่จุดจบ ที่ว่า มนุษย์จะไม่มีบัญหาอีกต่อไป. นี่ก็อย่างเกียวกันกับที่มนุษยชาติ เป็นผู้เดิน ; แต่ทีนี้ตามข้อเท็จจริงมันไม่เป็นอย่างนั้น.

ລວວ

ทามข้อเท็จจริงมีอยู่ว่า กน ๆ นั้น เขามีจิตใจอยู่ในระดับไทน เขาก็มุ่ง ทมายแต่เพียงระดับนั้น, แล้วเขาก็เดินไปที่นั่น ไปหาจุกนั้นเท่านั้น ไม่ไปจุดสูงสุด; เว้นเสียแท่ว่าบัจเจกชนบางกน ซึ่งมีอะไรแก่รอบแล้ว มีการศึกษา มีการผ่านโลกมา อย่างโชกโชนแล้ว สมบูรณ์แล้ว ต้องการจะมีจุดจบ เขาก็เลื่อนไปจนถึงจุดจบได้. แต่ ถ้าคนธรรมดาแล้ว มันก็จะต้องอยู่ที่ทรงนี้ คืออยู่ตรงที่ระดับแห่งจิตใจของเขาอยู่ในภูมิ ไหน : อย่างผู้อยู่ในภูมิกามาวจรอย่างนี้ก็อยู่ที่นี่; เขาก็บูชาสิ่งเอร็ดอร่อยสนุกสนาน เพลิกเพลินทางวัตถุ ทางเนื้อทางหนัง.

กุณก็เอาไปกิดเอาเอง พิจารณาเอาเอง ว่ากุณนั้นอยู่ในพวกไหน ในเวลานี้ **?** บั่งจุบันนี้ *อย่าเข้าใจว่าบวขเป็นพระแล้วจิตจะหลุดไปนิพพาน*; มันอาจจะอยู่ในภูมิ กามาวจรอยู่ตามเดิมก็ได้ เว้นไว้แต่ว่าเขารู้เรื่องนี้แล้ว ก็มุ่งหมายที่จะไปจริง ๆ มันจึงจะ ดีกว่าชาวบ้าน. ถ้าไม่รู้อิโหน่อิเหน่อะไร แม้แต่บวชแล้วก็ยังมีจิตใจอยู่ในภูมิกามาวจร เพราะยังต้องการจะสึกออกไปมีลูกมีเมีย มีกวามกระหายจนจีวรร้อน ก็เพื่อกามารมณ์ ทั้งสิ้น นั่นแหละเรียกว่า อยู่ในภูมิกามาวจร.

เราเมื่อยังไม่บวช หรือบวชแล้วกลับสึกออกไปก็ตาม เที่ยวบูชาอะไรเป็น สรณะ, ยังไม่รู้จักนิพพาน ก็ยังไม่อาจจะบูชาหรือมุ่งหมายพระนิพพานเป็นสรณะ, มัน ก็อยู่แค่เรื่องโลก : มี *เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ ที่ประณิต สูงสุด* ยิ่ง ๆ ขึ้นไปเท่านั้นเอง. ฉะนั้น การเดินทางของคนตามธรรมดาโดยแท้จริง ก็ไปที่นั้น : ไปที่ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ อันสมบูรณ์ที่สุดนั้นเอง ซึ่งเรียกได้ว่าเป็นภูมิกามาวจร แม้มีเกียรติก็มีเพื่อได้สิ่งที่เรียกว่ากาม ไม่ใช่เกียรติอันบริสุทธิ์หรือสูงสุตอะไร. นี้เราอยู่ ในภูมิกามาวจรแล้วจิตมันก็มุ่งหมายเป็นแต่เพียงผลสุดท้ายของกามาวจร นี่เดินทางไปที่นั้น.

ทีนี้ *ถ้าเราเกิดอยากจะให้ได้ สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้* เราไม่ยอม กักทัวเอาไว้เพียงเท่านั้น เราชะเง้อหาว่ามีอะไรอีก – มีอะไรอีก – มีอะไรอีก – ที่ไหนอีก ; นั้นแหละมัน จะก่อย ๆ เลื่อนไป พบไป มองเห็นสิ่งที่สูงขึ้นไปกว่า. บุกกลกนนั้นจึง
 จะมีจุดหมายปลายทางไกลออกไปจากระกับธรรมกา ที่เรียกว่ากามาวจร ; อาจจะผ่าน
 ไปทางรูปาวจร อรูปาวจรก็ได้ หรือไม่ต้องผ่านก็ได้ เพราะ มุ่งตรงไปอังความดับ พุดข์
 ที่เป็นโลกุตตระไปก็ได้, เพราะ เพ็นว่าพุกข์มันอย่างนี้ แล้วดับพุกข์เสียได้ หมดทั้งปวง
 ก็หมดปัญหา.

ที่ผมอยากจะให้เป็นการประยุกค์อยู่ที่ตรงนี้ คือ **ให้หลักเกณท์ต่าง ๆ ที่วาง** ไว้ในพระพุทธศาสนานั้น มาเบ็นเรื่องของเรา จนกระทั่ง เป็นประโยชน์แก่เรา ได้จริง ว่าเกิกมาชาติหนึ่งนี้ ไปได้ถึงที่สุดที่มนุษย์กวรจะไปได้ นี้ดีกว่าบั้จเจกชนเดิน.

#### จุดปลายทางในการเดินของสังคม

ทีนี้ ถักขึ้นมา ที่พูดค้างไว้ว่า **สังลมเดิน**; กำว่า **สังลม** นี้กุณก้องเข้าไจให้ดี ผมก็ไม่ต้องเสียเวลาพูด ให้มันเสียเวลาโดยไม่จำเป็น ว่าสังกมก็ออะไร. โดยสรุปแล้ว *สังกมคือกลุ่มของมนุษย์ ผู้มีอุดมคติเหมือนกัน*, แล้วกำลังพยายามที่จะลุถึงอุดมคติ นั้น ๆ ร่วมกัน พร้อม ๆ กัน เป็นสังกมหนึ่ง ๆ ตามแต่อุดมกติมีอย่างไร. เดี๋ยวนี้ เรามีอุดมกติใหญ่ ๆ ว่าสังกมประชาธิปไตย สังกมเผก็จการ กระทั่งแยกออกมาเป็นชั้น น้อย ๆ น้อย ๆ เป็นสังกม ๆ ไม่รู้กี่สิบ กี่ร้อยสังกม; แม้สิ่งที่เรียกว่า สังคม นี้มัน **ถึเดิน** เพราะมีการประกอบขึ้นด้วยคน ที่มีความรู้สึกคิดนึก มีจิตใจสำหรับปรารถนา ต้องการ เพราะฉะนั้น มันก็ชวนกันเดิน.

เรื่องสังคมนี้ มันมีอะไรแปลกอยู่หน่อยที่ว่า มันเกี่ยวพันกันยุ่ง เหมือน แขน ขา มือ เท้า มันเกี่ยวพันกันยุ่ง ไม่เป็นอิสระแต่ละคน แล้วมันก็ต้องเคินเปะปะ ๆ แล้วความปรารถนาของหลายคนมารวมกันนี้ มันลงรอยกันยาก ; เพราะฉะนั้น มันจึง ยากที่จะไปสู่ความสงบ หรือว่าจุดสูงสุดชนิดนิพพาน โดยที่ สังคมก่อรูปขึ้นมา คว้อย อำนาจบองความอยาก ความปรารถนา ความต้องการบางอย่างบางประการอยู่ในวง

ග ව ්ග

แกบ ๆ ไปดูสมาคม ดูสังคม ดูบริษัท ดูอะไรไปเองก็แล้วกัน จะเห็นว่ายากที่สังกม ชนิดนี้ จะมุ่งหมายไปไกลจนถึงนิพพาน.

ทีนี้ ก็มี **สังคมอีกประเภทพนึ่ง** ซึ่งเราก็ไม่เรียกว่าสังกม ควรจะ **เรียกว่า** อาศรม มากกว่า; เพราะว่ากนที่มีความคิดเหมื่อน ๆ กัน ต้องการอย่างเดียวกัน แล้วก็ ออกไปหาโอกาสหาหนทางที่จะบรรลุวัตถุประสงก์อันนั้น; เช่นมาบวชเป็นพระพร้อม ๆ กัน ทั้งหน้าตั้งตาปฏิบัติจริง ให้เป็นสังกมที่บริสุทธิ์อย่างนี้ ก็มีความหมายไปอีกอย่างหนึ่ง. แต่ว่ากำว่าสังกมในภาษาพูดในบัจจุบันนี้ ไม่ได้หมายอย่างนี้ ไปหมายถึงสังกมหรือระบบ สังกมทางการเมือง ทางอะไรเสียหมด; ถึงอย่างไรก็ดี เราก็ยังพูดได้ว่า การที่เอา มนุษย์ที่มีก็เลส หรือยังมีกิเลส มาผูกพันกันเป็นสังกม เพื่อจะให้ทำอะไรดีที่สุด หรือ ไปสู่จุดที่สูงที่สุด นี้ยากอยู่มาก.

**ยังคมขึ้นอยู่กับหน่วยย่อยคือบั้งเจกชน**; ถ้าเขามีการศึกษากี มีอะไรกี มารวมกันเป็นสังกมก็กงจะกี หรือจะง่ายบ้าง. แต่แล้วเราจะเห็นได้ว่า บั๋งเจกชนเดิน ไม่เหมือนกัน บั๋งเจกชนเดินกล่องตัวเป็นอิสระ ไปได้เร็ว ไปได้ไกล ไม่มีใกรขัดกอ; พอรวมกันเป็นสังกมแล้ว ก็ยากที่คนหนึ่งจะเดินแยกปลีกตัวออกไปได้ มันถูกกึงไว้, แล้วถ้ามีความคิดเห็นไม่เหมือนกัน มันก็ถูกโต้แย้งขัดขวางกึงกันอยู่ที่นี่. นี่ก็เป็นสิ่งที ต้องเอามาพูก เพราะว่าเกี่ยวนี้โอกเต็มไปด้วยอังคม แล้วก็เดินไปไม่ได้ มันวน เวียนอยู่ในวิกฤตกาลของโลกนี้เอง.

# สุดปลายทางที่สูงสุด คือมีจิตใจเหนือทุกข์

รวมความแล้วก็ได้เป็น ๓ พวก : **บั้จเจกชน** คนหนึ่ง ๆ จะเดินไป ; จุดหมาย ปลายทางก็อยู่ที่นั้นแหละ ที่จุดจบของมนุษย์. **สงัคม** เดินไป มันเดินไปยาก เดินไป ลำบาก ; แต่ถ้าหากเดินไปได้ ก็ไปที่นั้น ไม่ไปที่อื่น. ทีนี้ ถ้า **มนุษยชาติ** ทั้งหลาย เดินไปได้ มันก็ไปที่นั้น ไม่เดินไปที่อื่น. นี้จึงเป็นสิ่งที่ควรจะยอมรับกันเสียทีว่า สิ่งพื้ดที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้นั้น ก็อ สภาวะที่สูงสุกในทางจิตใจ ของกนแรา ที่อยู่ เหนือบัญหา เหนือความทุกข์โดยประการทั้งปวง.

ถ้ายุทิกันอย่างที่กล่าวมานี้แล้ว ท่อไปก็จะศึกษากันง่าย จะศึกษาธรรมะได้ง่าย ผู้พูดผู้สอนก็พูกง่ายสอนง่าย; เพราะเราจะไปยังจุดหมายปลายทาง ก็อ**ที่ดีที่สุดที่** มนุษย์ควรจะได้ เมื่อเรียกอย่างกำบั้นทุบดิน แล้วก็เจาะจงลงไปที่ความพี่มีจิตใจสูง อยู่เหนือความบีบพั้นของปรากฏการณ์ ทั้งหลาย ของธรรมชาติทั้งสิ้น.

บทนิยามอย่างนี้ ก็พอจะมีใจกวามที่รักกุม รวบกวามหมายไว้หมดสิ้นว่า *เดี๋ยวนี้เรามีจิตใจที่อยู่ภายใต้อิทธิพล หรือความบีบค้นของปรากฏการณ์ทั้งหลายตาม* ธรรมชาติ; เช่นในโลกนี้มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ มีนั่นมีนี่ ที่มนุษย์ปรุงแต่งขึ้นก็มี ที่มันเป็นอยู่เองตามธรรมชาติก็มี ล้วนแต่ **บบค้นจิตใจ** เรา ให้ไปมัว หลงรัก มันอยู่บ้าง, ให้ไปมัว หลงเกลียด หลงขังมันอยู่บ้าง, หรือว่าให้ไปมัว สงสัย ลังเล สนใจ ไม่รู้ว่าจะเอาอย่างไรกันแน่บ้าง อย่างนี้ก็มี. อย่างนี้เรียกว่า จิตใจ มันต่ำ ไม่อยู่เหนือบัญหาเลย. ฉะนั้น ปรากฏการณ์ของธรรมชาติทั้งหลายจึงบีบกั้น กนชนิกนี้. นี่เรียกว่ากนที่อยู่ในโลก อยู่ภายใต้อำนาจของปรากฏการณ์ในโลก.

ถ้าเราอบรมจิทใจให้สูงขึ้นไปกว่านั้นยิ่ง ๆ ขึ้นไปนี้ มันก็มีจิทใจชนิดที่ สิ่ง ท่าง ๆ ในโลกไม่มีอิทธิพลบังคับจิตใจ เราอีกท่อไป ก็เรียกว่า โลกุตตระ คืออยู่เหนือ โลก ; นั้นคือจุดหมายปลายทาง ; แล้วการเดินไปก็เดินไปสู่ที่นี่. ผู้เดิน สรุป แล้วก็กือ ผู้ที่มองเห็นทุกบ์ เห็นภัย เห็นโทษ เห็นอันตรายอยู่เฉพาะหน้า นั่นแหละ กือผู้เดิน.

ที่กุณมาศึกษาเล่าเรียนก็เพราะเห็นภัยของการที่ไม่มีกวามรู้ กวามยากจน หรือกวามไม่มีอำนาจวาสนา กวามขาดแกลนอะไรต่าง ๆ ; ฉะนั้น ผู้เดินก็คือผู้ที่ต้องการ อะไรอย่างหนึ่งแน่ มันจะสูงหรือต่ำก็แล้วแต่สถานะ. ผู้เดิน ก็อผู้ต้องการจุดหมาย ปลายทาง มีอยู่เป็นชั้น ๆ กย่างที่ว่ามาแล้ว ; แล้วเราก็รวมอยู่ในพวกนั้น อยู่ในพวก ที่ทนอยู่ไม่ได้และต้องเดิน.

นี่เอาไปประยุกต์กันให้ได้ คือให้ตรงกับเรื่องราวของพระธรรม ที่กล่าวไว้ ในลักษณะเปรียบเหมือนการเดินทาง.

ถ้าถือหลักทางจิตใจหรือทางวิญญาณเป็นหลัก ไม่ต้องพูกถึงเรื่องเข้าโลง ยอกโลงอะไร; พูกว่าที่นี่และเกี่ยวนี้แหละ เราจะเกินให้มันถึงจุกหมายปลายทางให้ไก้. เพราะ กำว่าขาติ ของเรานั้น *คือความคิดกรั้งหนึ่ง เกิดตัวกูครั้งหนึ่ง แล้วก็ดับไป ครั้งหนึ่ง*; เหมือนกับเข้าโลงออกโลง เข้าโลงออกโลง วันหนึ่ง ๆ ไม่รู้กี่สืบครั้ง กี่ร้อยกรั้งอยู่แล้ว. นี่พอแล้วสำหรับในหนึ่งเกือน หนึ่งปี สิบปี ยี่สิบปีนี้ ที่จะโชกโชน ท่อสิ่งเหล่านี้, แล้วก็อยากจะกระโกกออกไปให้ได้ ออกมาให้ได้จากปัญหาเหล่านี้. **การเดินทาง** ของเรา ก็อึงจุดหมายปลายทางได้ ในชาตินี้; ชาติที่เขาสมมติกัน เรียกว่าชาตินี้ คือไม่ทันเข้าโลงจริง; **ด้าเราเบ็นผู้เดินที่ดี**: ต้องใช้กำว่าผู้เกินที่กี มันจึงจะเดินถึงได้.

## การเดินทางที่ดีมีหลายแบบ

ทีนี้ จะพูดถึง การเดินที่ดี ก็ ต้องพูดถึง การเดิน หรือ วิธีเดินทั้งหมด อีกทีหนึ่ง ว่าอย่างไหนมันดี. เรื่องทางจิตใจก็มีภาพพจน์เปรียบกันได้กับเรื่องทางวัตถุ ว่าใจมันเดินเหมือนกับคนเดิน : เดินทาง เดินถนนหนทาง เดินด้วยเกรื่องอุปกรณ์ ยานพาหนะทั้งหลาย รถไฟ เรือไฟ เรือบินอะไรก็ได้. เดี๋ยวนี้ จิตใจ ของเราก็ มีธรรมะ เป็นยานพาหนะ สำหรับจะเดิน มีธรรมะเป็นยานพาหนะ ก็ต้องใช้ให้ถูกต้องแล้วจะเป็น การเดินในแบบนี้ ในแบบทางจิตทางวิญญาณ.

เราดูให้กว้าง ๆ เสียทีหนึ่งก่อนว่า การเดิน นี้มีอยู่ อย่างน้อยก็สัก ๓ แบบ : กือเดินตรง เดินถูก เดินดึ่งไปเลย นี้ก็แบบหนึ่ง, แล้วมันเดินไม่ถูก มันเดินวกวน ลงข้างทาง วกไปวกมาเที่ยวหลงใหลในอะไร ๆ ซึ่งมีอยู่ข้าง ๆ ทางนั้นแหละเสียเรื่อย มันช้าเหลือประมาณ กว่าจะไปถึงปลายทางได้นั้น มันช้าเหลือเกิน นี่ว่าเดินวกวน เดิน แวะวก, อีกพวกหนึ่ง **เดินกลับหลัง** มันไม่รู้อะไรถึงขนาดที่ว่าเดินไปคนละทิศละทาง กือเดินกลับหลัง ถึงจะเก่งกล้าสามารถมีฤทธิ์ มีปาฏิหาริย์อย่างไร ถ้าเดินกลับหลังแล้ว ก็ไม่มีวันจะถึง.

เราจงมองดูว่า เราควรจะออู่ในพวกไพน : การ เดินที่ดิ่งตรง ไปยังจุดหมาย ปลายทาง อย่างรวดเร็ว อย่างถูกต้องนี้ก็เป็นสิ่งที่น่าปรารถนา, อีกทางหนึ่ง เดินไปมัว แวะวก แวะวก แวะวก ไม่รู้จะถึงเมื่อไร, อีกทางหนึ่ง เดินย้อนกลับหลัง ไปยังทิศทาง ทรงกันข้าม ยิ่งไม่รู้ว่าจะมีหวังเมื่อไร.

เปรียบเทียบดูกับการศึกษาเล่าเรียนของนักเรียน นักศึกษา นิสิต ในมหา-วิทยาลัยนี้ก็ได้; บางคนก็เรียนจริง ไม่เหลวไหล ไม่มีสัญชาติแห่งคนเหลวไหล เขาก็ เดินดึ่งคือว่าเรียนเร็ว. บางคนชอบนั้นชอบนี่ แวะวกงานอดิเรกอะไรต่าง ๆ นอกเหนือไป จากการเรียน มันก็ช้า, บางคนยึ่งไปกว่านั้น คือเหลวไหล ถอยหลัง จนต้องล้มละลาย ไปในการเรียน. นี้การปฏิบัติธรรมะทางจิตใจเพื่อบรรลุโลกุตตรธรรมนี้ ก็เป็นอย่างนั้น : เดินตรงไป, และเดินแวะวกตัวมเตี้ยมอยู่ที่นี่, แล้วก็เดินถอยหลังเลย.

พิจารณาดูสึงแวดล้อมที่ทำให้มีวิธีเดินทางต่างกัน

ทำไมเบ็นอย่างนี้ ? มันก็ ขึ้นอยู่กับเหตุบั้จจัย ในบุคคลนั้น ๆ ที่เรียกว่านิสัย อุปนิสัย ; บารมีอะไรก็แล้วแต่จะเรียก โดยเนื้อแท้แล้วก็คือเหตุบัจจัยที่ปรุงแต่งกันอยู่ เบ็นสิ่งที่สมมติเรียกกันว่าบุคคลนั้น ๆ เหตุบัจจัยนี้มีมาก ภายใน ก็เช่นว่าจิต ใจหรือ กรรมพันธุ์ อะไรที่ดี, ภายนอก ก็คือ สิ่งแวดล้อม นับตั้งแต่บิดามารดา ครูบาอาจารย์ สิ่งแวดล้อมทั้งหลายที่มันปรุงแต่งคนนั้นขึ้นมา ให้มีจิต ใจอย่างนั้น ๆ ๆ ต่าง ๆ กัน ; ฉะนั้น การเดินนี้มันก็ต้องต่างกันแน่.

#### ผู้เดินทาง

เรื่องที่จะแวะวกหรือ เดินช้า หรือถึงกับ เดินดอยหลังนี้เพราะว่ามีเหยื่อล่อ ในโลกนี้มันมีเหยื่อล่อ; พูดเท่านี้กุณก็พอจะนึกได้แล้วว่า ในโลกนี้มีเหยื่อล่อ คือ มนุษย์แห่งยุดบั้จจุบันนี้กำลังติดเบ็ดของเหยื่อล่อ ที่ตัวเองได้พยายามคิดค้นประดิษฐ์ ประดอยขึ้นมา จนเหลือที่ตัวเองนั่นแหละจะเอาขนะมันได้. มันมีความหมายเท่ากับว่า ถ้าเป็นไปได้ นั่นคือ "เขียนเสือให้วัวกลัว"; เขียนเองแล้วกลัวเอง. มันเป็นเพียง เรื่องหลอก ๆ ขึ้นมาให้กลัว : เบียนเสือให้ตัวเองกลัว, เบียนรูปผีขึ้นมาให้ตัวเอง กลัว, อีกทางหนึ่งมัน เบียนรูปเนื้อพื่น่ารักขึ้นมาให้ตัวเองรัก; ก็เป็นคนโง่ เหมือนกับวัว.

ผมพูกมากไป ก็ต้องมีกนกิดว่า ผมนี่เกิดมาสำหรับค่ากนอื่น ผมก็ยอม แต่ขอให้พึ่งตักหน่อย ว่าคำพี่พูดไป ที่เขาเรียกกันว่าค่าคนอื่นนั้น มันว่าอย่างไร, เท็จจริงอย่างไร, จะมีประโยชน์ที่ตรงไหน. ตามความรู้สึกของผมนั้น รู้สึกว่า "เบ็นอาจารย์" นั้น มีหน้าที่สำหรับค่าคน; การเบ็นอาจารย์ก็อการรับหน้าที่สำหรับ ก่ากน ไม่ใช่เป็นอาจารย์เพื่อจะสร้างกวามเการพนับถือ และทำนาบนหลังลูกศิษย์ ซึ่ง อย่างนี้เขาจะเรียกว่าอะไรก็สุดแท้ ผมไม่เรียกว่าอาจารย์ ถ้าทำนาบนหลังลูกศิษย์.

อาจารย์ที่แท้มันต้องถือว่าเกิดมาเพื่อก่ากน ดำ นี้ในอัญญประกาศ คือว่า เพื่อช่วยชำระชะล้างบูลเกลาอะไร; ฉะนั้น จึงพูดไปอย่างนี้ แล้วพูดกว้างไปทั้งโลก มันกล้ายกับก่ากนทั้งโลก. เพราะเดียวนี้ คนทั้งโลกเบากำลังหลงเป็นววัโง่ ค้นคว้า ประดิษฐ์ประดอยแต่ด้านเดียว คือด้านที่จะทำตัวเองให้โง่หนักบื้น ให้หลงใหลใน เรื่องกวามโลภ กวามโกรธ กวามหลง นี่หนักขึ้น.

สิ่งข้วขวนทางกามารมณ์ แต่ก่อนนี้ไม่มากอย่างเคียวนี้ เดี๋ยวนี้ กำลังสูงสุด แล้ว, เครื่องมือที่จะประพัตประหารกัน ก่อนนี้ก็ไม่มากอย่างนี้ เดี๋ยวนี้ ก็มากที่สุด, แล้ว ขังมีสิ่งที่ทำให้เสียเวลาเปล่า คือระบบการศึกษาตั้ง ๙๙ เปอร์เซ็นต์นั้น เป็น เรื่องเสียเวลาเปล่า ไม่เป็นไปเพื่อสันทิภาพเลย. ที่โลกในบั่งจุบันนี้เป็นอย่างนี้ จะเรียก ว่าก่า หรือจะเรียกว่าอะไรก็ตามใจ.

คนส่วนใหญ่เดินทางผิด คนส่วนน้อยก็ผิดตาม

ทีนี้ มันมีความเกี่ยวข้องกันกับเรื่องที่กำลังกล่าวอยู่นี้ ก็คือว่าเมื่อคนส่วนใหญ่ เขาเป็นอย่างนี้แล้ว มัน ยา**กที่คนส่วนน้อยจะปอีกตัวออกไป** เป็นอย่างอื่นได้. ผมก็ ควรจะประณามท้าพายพรกตุณว่า พรกคุณก็ไม่มีทางเอาตัวรอดออกไปได้จากความนิยม ที่เขากำลังนิยมหลงใหลกนอยู่ในโลกนี้ : จะเป็นแฟชั่นทางเนื้อหนัง ทางเสื้อผ้า แต่งเนื้อ แต่งตัว ทางกวามกิด การกระทำอะไรก็ตาม มันก็เป็นแฟชั่นที่มีอิทธิพลมาก กรอบงำ ทั้งโลก น้อยคนที่จะปลีกตัวออกมาได้.

ที่เราไปนับถือฝรั่งเป็นกรุบาอาจารย์ เป็นผู้นำนั้นแหละ มันก็กือไปตามหลัง เขาในเรื่องอย่างนี้. ทีนี้ เมื่อมันเป็นอย่างนี้มากขึ้น ๆ ทั้งโดก มันก็ไม่มีทางยืน มันก็ จะเฮโลสาระพากันไปแต่ทางนั้นในโลก; **น้อยตัวที่จะปลึกออกมาได้** มาเป็นอิสระ และมาเดินในทางที่ถูกต้องของมนุษย์อันแท้จริง; นอกนั้นก็เดินตาม ๆ กันไปตามทางนั้น ที่เขาเดินกันแทบทั้งโลก.

เกี่ยวกับเรื่องนี้ ก็มีกำพูกอยู่กำหนึ่งที่กวรจะจำเอาไป แล้วสนใจกำพูกที่เขา พูกไว้ว่า ทางใหญ่อย่าพึงจร ๔ พยางก์ : ทาง ใหญ่ อย่า พึง จร เป็นกำพูกแบบ ปริศนาธรรม ว่าทางใหญ่ที่เขาเดินกันมากจนเตียนโล่งเลย อย่าไปเดินเข้า มัน พาไปลงนรกทั้งนั้น. ถ้าเป็นอย่างเกี่ยวนี้ก็กือ ทางแห่งวัตถุนิยม; กนทั้งโลกเขาเดิน ไปตามทางแห่งวัตถุนิยม เป็นทางใหญ่เหลือที่จะใหญ่แล้ว, ทางก็เตียนโล่ง เดินสบาย เดินนิ่มไปเลย; กนก็หลงเดินไปตามทางใหญ่นี้ แล้วก็ไปลงเหวแห่งวัตถุนิยม.

ทางใหญ่อย่าพึงจร อย่าเดินเข้าไป. อย่าไปเดินตามที่คนมากๆเบาเดิน; เลือกเดินทางที่กนน้อยๆเขาเดิน. มันอาจจะเป็นร่องทางเล็กๆ พอจุฝ่าเท้าก็ได้ แล้ว ขรุขระ ลำบากที่สุก แท่ว่ามันปลอดภัย. เกี๋ยวนี้ เราตกอยู่ภายใต้อิทธิพล ยันนี้ คืย "เดินทางใหญ่" ไปเสียทุกกรณี, แล้วยังเอามาใช้ เป็นเกรื่องอ้างแก้ตัวอย่างโง่เขลาด้วย; เช่นสูบบุหรี่นี้ละไม่ได้ แล้วก็ อ้างว่า เพราะเพื่อนเขาสูบ นี่มันโง่เท่าไร. กินเหล้านี้ละไม่ได้ เพราะว่าเพื่อนเขากินกัน; ทำอย่างไรได้มีเพื่อนมากเขากินกัน. นี่ลักษณะของ "*ทางใหญ่"* แล้วไป *จรเข้าแล้ว*; แท่นี่ก็ยังไม่ใช่ใหญ่มาก เรื่องเหล้าเรื่องบุหรี่นี้ ยังไม่ใช่ใหญ่อะไร เรื่องกามารมณ์เรื่อง อะไรนั้นมันใหญ่กว่า.

ถ้าจะ เดินให้ดี ไม่วกวนละก็ อย่าไปเดินทางใหญ่ ชนิดนี้; เดินทางที่ มันดัดมันทรงไปยังความดับทุกข์. ถ้าไม่อย่างนั้นแล้วก็จะแวะวนอยู่ที่ทางใหญ่; เพราะว่า ทางใหญ่ นั้นมัน เต็มไปด้วยเสน่ห์ เกรื่องดึงดูดนานาชนิดสองข้างทาง, หรือว่าแยก ไกลออกไปจากริมทาง; ถนก็เสียเวลา. เมื่อต้องการจะเดินไม่วกวน ก็เดินให้ตรง ทางที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสไว้ เรียกว่า มรรด หรือ *มัชฒิมาปฏิปทา* ที่เราได้พูดกัน อย่างละเอียดแล้ว ในการบรรยายกรั้งก่อน ๆ เรื่องมัชฒิมาปฏิปทาไปทบทวนดูใหม่ตามที่ บันทึกไว้.

วันนี้เราพูดเรื่อง "ผู้เดินทาง" คือผู้ต้องการอะไรสักอย่างหนึ่ง แล้วก็เดิน : เดินในรูปบั้จเจกชน ก็เห็นอยู่, เดินในรูปสังกมก็เห็นอยู่ง่าย ๆ ; แต่เดินอยู่ในรูป มนุษยชาตินี้เห็นยาก. มนุษยชาติกำลังเดินไปไหน เวลานี้ คุณดูเถอะ กำลังจะลงเหว ; มนุษยชาติทั้งหมดในโลกนี้ เอาแต่เพียงโลกนี้ ไม่เอาโลกอื่น กำลังจะเดินลงเหว หรือ ไกลต่อพระนิพพานยิ่งขึ้นไปอีก. นี้คือผู้เดินทางที่อยู่ในสภาพน่าหวาดเสียว น่าสงสาร น่าสังเวช กระทั่ง น่าขบขัน.

ขอให้เราเป็นผู้เกินทางที่กี่ก็พอแล้ว. เอาละ เวลาสำหรับพูกหมดแล้ว เหลือ อยู่เป็นเวลาสำหรับถาม ใกรมีปัญหาอะไรก็ถามได้.

### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) หลวงพ่อครับ สมมติว่าถ้าตอนนี้สงกรามโลกกรั้งที่ ๓ เกิดขึ้น กีหมาย กวามว่า มนุษยชาติของเวานี่จะเดินถึงขุดหมายปลายทางไม่ได้ใช่ไหม ๆ

(ตอบ) ถ้าสงกรามโลกกรั้งที่ ๓ เกิดขึ้น คือมันเป็นอย่างไร คือตายกัน หมดโลกอย่างนั้นหรือ เ

(ถาม) ครับ ก็หมายความว่า จุดหมายของมนุษย์ที่จะเดินไปถึงจุดสุดท้ายก็อาจจะ ไม่บรรลุถึงจุดนั้นก็ได้.

(ตอบ) อ้าว, ก็ถ้าว่าทายกันหมก มันก็จบกัน มันจบโกยอัทโนมัติ. สงกราม โลกกรั้งนี้เกิดขึ้น แล้วทายกันหมกไม่มีเหลือ มันจบโกยอัทโนมัติ.

ทีนี้ ถ้าว่าสงกรามโลกกรั้งที่ ๓ เกิดขึ้น ทายกันมากพอสมกวร มันก็กงจะมี ผลดีบ้างเหมือนกัน. ทามเรื่องที่เขากล่าวไว้ในพระกัมภีร์ว่า ยุกมิกสัญญี ฆ่ากันเกือบ หมกโลก เหลืออยู่แต่กนบางกนที่ไปหลบอยู่ได้. พอออกมาจากที่หลบก็สังเวช จึงทั้งทัน ใหม่ : กนที่เหลืออยู่ไม่กี่กนตั้งทันใหม่ กลายเป็นทางดี เดินถูกทางต่อไป.

เราจะเห็นได้ว่า การที่ โลกมาสู่สงคราม ตกอยู่ในความครอบงำของสงกราม มากขึ้น ๆ ก็เพราะว่าเดินสิดทาง, เดินผิดทางมาเรื่อย ๆ จึงมาสู่บ้จจัยแห่งสงกราม เป็นสงกรามใหญ่กรั้งที ๑ กรั้งที ๒ แล้วก็มีสงกรามย่อย ๆ อีกมาก; นี้ก็อการเดิน ผิดทาง, การเดินผิดทางแล้วถูกลงโทษรุนแรงสาสมกันนี้ คงจะมีประโยชน์บ้าง ก็อทำ ให้นึกไก้; ถ้ามิเช่นนั้นก็ตายหมดเลย. เอ้า, ดีเหมือนกันจบโดยอัตโนมัติ เล็งไว้ในแง่ดี อย่างนี้ ไม่ต้องกลัว; เราไม่กลัว ไม่เป็นทุกข์ ไม่เป็นร้อน ไม่เป็นห่วงเรื่องสงกราม. สงกรามจะมาสอนให้ก็ได้ หรือมันจะเลิกบ้ญหาหมด ตายกันหมดทั้งโลกก็ได้; ไม่มี ตัวกู – ของกู แล้วจะกลัวอะไร. (ถาม) ยังมีอีกข้อหนึ่ง ที่ท่านอาจารย์บอกว่า พระพุทธเจ้าเห็นว่าสิ่งที่สูงสุดก็คือว่า อยู่เหนือโลกนี้ใช่ไหม ?

(ตอบ) เรียกว่าอยู่เหนือโลก คือโลกุททระ.

(ถาม) ก็อยู่เหนือกามารมณ์อะไรสิ่งเหล่านี้ ใช่ไหม ?

(ตอบ) เหนือทุกอย่างที่มันเป็นเรื่องโลก.

(ถาม) ถ้าอย่างนั้น ถ้าทุกคนถึงจุดนั้น ก็หมายความว่าไลกเราก็จะไม่มีการสืบ พันธุ์ก่อไป มนุษย์ก็ต้องกายหมด.

(ตอบ) นี่มันเป็นข้อเท็จจริงอีกอย่างหนึ่งท่างหาก คือมันเป็นไปไม่ได้ ที่กน จะมารู้เรื่องนี้ พอใจเรื่องนี้ พร้อมกันทั้งโลก ; ฉะนั้น ไม่ต้องกลัว ที่จะมาพอใจเรื่องนี้ พร้อมกันทั้งโลก แล้วไม่มีการสืบพันธุ์ แล้วสูญสิ้นไป นี้ไม่ต้องกลัว.

เกี๋ยวนี้ ไม่เห็นอย่างนี้ ยิ่งเกินไกลออกไป จึงต้องมีคำสอนชนิดนี้ขึ้นมา. แต่ถ้าว่าโดยที่แท้แล้ว มันยังลึกมากกว่าที่กุณมองเห็นมากทีเดียว คำว่า "เหนือโลก" ในระดับแรก ๆ : ชั้น *พระโสดา สกิทาคา* นี้เขาก็*ยังมีการครองเรือน* มีอะไรได้ ; แต่เขาไม่ได้ทำอย่างจิตใจที่โสมมเหมือนบุถุชนธรรมดาสามัญ ที่เกี่ยวข้องกับการสืบพันธุ์ ด้วยจิตใจอันโสมม หลงใหลในกามารมณ์ซึ่งเป็นเหยื่อ เป็นก่าจ้างของธรรมชาติ. คนโง่ เหล่านี้ทำกิจกรรมที่สกปรกไม่น่าทำนี้ ทำได้อย่างทลงใหลทีเดียว.

ไม่ต้องกลัวการสูญพันธุ์ เพราะว่าแม้แต่พระอริยเจ้าชั้นต้น ๆ ท่านก็ยังมีการ สืบพันธุ์ก้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ เพื่อการสืบพันธุ์อันบริสุทธิ์. คนที่หลงใหลในเรื่อง กามารมณ์ นั้นแหละ เป็นคนทำโลกให้สถปรก ทำโลกให้วุ่นวาย ; ฉะนั้น เปลี่ยน เสียได้ก็ดี, รีบเปลี่ยนกันเสียได้ก็ดี, ไม่ต้องหลงใหลในกามารมณ์. แม้ที่สุดแต่เรื่อง การสืบพันธุ์ ขอให้เป็นไปด้วยเจตนา หรืออุดมกติก็แล้วกัน ; ไม่เป็นเรื่องหลงใหล ก็ไม่มีกิเลสตัณหาที่สกปรก เป็นสิ่งที่ทำได้. เรื่องนี้ได้มีวางบทบัญญัติไว้ในพระศาสนา ทุกศาสนา : ไม่ต้องการให้สาวกแห่งศาสนานั้น ๆ หลงใหลในกามารมณ์, กระทั่ง ทำการสืบพันธุ์โดยบริสุทธิ์ โดยอุดมคติก็ได้ ; เพราะมันเป็นสิ่งที่หลีกไม่ได้.

การที่จะถึงจุดที่ละเว้นได้จากสิ่งนี้พร้อม ๆ กันทุกคนในโลกนี้ มันเป็นไป ไม่ได้; เพราะฉะนั้น เมื่อยังต้องมีอยู่ มีการสืบพันธุ์อยู่ ก็ขอให้มันถูกต้อง อย่าให้มี บัญหาเกิดขึ้นมาเพราะเหตุนี้; แล้วมนุษย์ที่มีจิตใจอย่างนี้ ก็ไม่ทำให้โลกนี้เดือดร้อน เร่าร้อน อะไรเลย ทำให้เป็นโลกที่น่าอยู่ น่าดู. เมื่อใกรอยากจะหยุดการสืบพันธุ์ ไม่เกี่ยวข้องก็ทำได้, เมื่อใกรยังต้องทำ จำเป็นจะต้องทำก็ทำไปอย่างถูกต้องเท่านั้นเอง.

เดี๋ยวนี้ คนไม่ได้มุ่งหมายจะมีการสืบพันธุ์อย่างบริสุทธิ์ทรีอถูกต้อง เขามุ่ง หมายกามารมณ์ทั้งนั้น ; เรื่องเพศกลายเป็นเรื่องกามารมณ์ ไม่ใช่เป็นเรื่องการสืบพันธุ์ อันบริสุทธิ์. สัตว์เครัจฉานยังดีกว่า มีบัญหาน้อยกว่า มีความทุกข์น้อยกว่า ในเรื่อง ที่เกี่ยวกับการสืบพันธุ์. มนุษย์ยิ่งถล้าลึกลงไปทุกที่ในเหวของกามารมณ์ ; ที่ได้มีการ เบียดเบียนฆ่าพันกัน อย่างไม่น่าจะฆ่าพันกัน ยิ่ง ๆ ขึ้นทุกที ก็เพราะว่าพลัดตกเหว กามารมณ์หนักขึ้นไปกว่าก่อน, ก่อนเพียงแก่ ๙๐ – ๙๐ ปีนี้ ไม่ต้องมากมาย เพียง แก่ ๙๐ – ๙๐ ปีนี้ มนุษย์แม้ในประเทศไทยนี้ พลัดตกลงไปในเหวกามารมณ์ยึงกว่า แต่ก่อน มีผลเกิดขึ้นมาเป็นการฆ่าเป็นการอะไร ที่มันเหลือคาดเหลือผ้น นี้เป็นธรรมดา ไปแล้ว.

ขอให้ถือหลักพระศาสนาเถิก ศาสนาไหนก็ได้ ไม่เป็นทาสของกามารมณ์ มีการสืบพันธุ์อย่างถูกต้อง ก็จะมีมนุษย์พอดี ไม่มีบัญหาเรื่องคุมกำเนิก แล้วไม่มีอะไร อีกหลายอย่าง ซึ่งเป็นความทุกข์ร้อน.

(ถาม) ผมขอเรียนถามท่านอาจารย์ว่า สมมติมีคนอยู่ ๒ ประเภท ประเภทหนึ่ง มาบอกว่า เขาอยู่ในโลกทางวัตถุ มีความสุข. ถ้าเขามีความทุกข์เมื่อไร เขาก็ใช้หลักทาง วิทยาศาสตร์คิกว่า เพราะเหตุใคถึงทุกข์ แล้วก็แก้ทุกข์โดยอาศัยทางวิทยาศาสตร์ แก้ไปแล้วก็สุข ไปใต้; แล้วอีกพวกหนึ่งก็ไปทางกามรอยพระอรหันต์ ถือที่ทำนอาจารย์กล่าวกว้าง ๆ มี ๒ พวกนี้, เขาดอบว่าเขวก็สุข แล้วเราก็สุข. แล้วเราจะดอบเขาอย่างไรว่า ทางของเขากือไม่ใช่สุข 2 เขา เห็นยาก เพราะเขาใช้นลักกวามจริงทางวิทยาศาสกร์ที่ร่ำเรียนมาเพื่อแก้ไข.

(ตอม) เรื่องนี้ดูเหมือนได้พูกกันไปพืหนึ่งแล้ว กุณไปนึกดูให้กี คือพี่พูด โดยหัวข้อว่าวัตถุนิยม มโนนิยม ธรรมนิยม: พวกหนึ่งเขาจะเอาสุดเหวียงทางวัตถุ แก้ปัญหาต่าง ๆ ด้วยวัตถุ, พวกหนึ่งเขาจะเอาทางมโนทางจิต มีการแก้ปัญหาด้วยเรื่อง ทางจิตล้วน. อย่างนี้เป็นไปไม่ได้; มันต้องเป็นไปในทางกวามถูกต้องระหว่างสิ่งทั้ง ๒ คือระหว่างสิ่งที่เรียกว่าวัตถุ กับสิ่งที่เรียกว่าจิต; ความถูกต้องระหว่างสิ่งทั้ง ๒ นี้ เรา เรียกว่าธรรมนิยม. ฉะนั้น เราจะไม่หลงไหลในวัตถุนิยม หรือมโนนิยมล้วน ๆ; เพราะ เหตุว่าสิ่งที่เรียกว่า "คน" กนหนึ่งนี้มันประกอบอยู่ด้วยกายและจิต และเป็นสิ่งที่แยกกัน ไม่ได้ด้วย โดยข้อเท็จจริง โดยพฤตินัย มันไม่มีทางจะแยกกันได้ กายกับจิต ต้องได้รับ ปัจจัยเกื้อกูลอย่างถูกต้องด้วยกันทั้ง ๒ ฝ่าย.

ถูกแล้ว ถ้าบัญหามันเกิดขึ้นทางฝ่ายกาย ฝ่ายวัตถุ ก็สามารถจะแก้ได้ด้วย วิธีแก้ทางฝ่ายวัตถุ, ทางฝ่ายจิตก็แก้ด้วยทางฝ่ายจิต, แต่สิ่งทั้งสองนี้ มันยังต้องเจือกัน แล้วเราต้องรู้จักทำให้มันสัมพันธ์กันให้ดีที่สุด, อ้าพูคว่าทางวัตถุนิยมแก้บัญหาได้หมด มีกวามสุขได้ แก้บัญหาได้หมดนี้ มันก็เป็นแต่เรื่องทางวัตถุเท่านั้น มันจะเป็นเรื่อง ครึ่งกนมากกว่า; พวกที่ยังจะแก้ได้ทางจิตใจล้วนๆ โดยไม่อาศัยวัตถุหรือร่างกายนี้ก็ เป็นไปไม่ได้ เพราะว่าจิตมันต้องอาศัยอยู่ที่ร่างกาย.

ทางที่ถูกต้องระหว่างสิ่งทั้ง ๒ นี้ ที่สัมพันธ์กันเป็นอย่างคืนั้นแหละเป็น อุดมกติของพระศาสนา หรือของธรรมะในพระศาสนว. ไปทบทวนกำบรรยายเรื่อง วัทถุนิยม มโนนิยม ธรรมนิยม ดูอีกที่จะเข้าใจได้.

(อาม) กระผมขอกราบเรียนกามท่านอาจารย์ เมื่อทะก็นี้กระมมพึงท่านอาจารย์ พูลถึงว่า เวลงนี้มนุษยชาติ หรือว่าสังคมของมนุษย์กำลังจะเดินไกลออกไปจากนี้พพาน; ทั้งนี้ ทั้งนั้นเพราะว่าเราได้ก่อกวามยุ่งยากกันเกิดขึ้นภายในสังกมขึ้นเอง ซึ่งเงื่อนไขอันนี้ ท่านอาจารย์ ก็เลยพอจะสรุปได้ว่า มนุษย์นั้นกำลังจะเดินไกลออกไปจากนิพพาน. ทีนี้ไม่ทราบว่ากระผม เข้าใจตามที่ท่านอาจารย์กล่าวถูกต้องหรือไม่ ?

(ตอบ) ถามอย่างนั้นหรือ :

(ถาม) กรับขอเงื่อนไขนี้ก่อน.

(ตอบ) ถูกท้อง.

(ถาม) เมื่อเบ็นลักษณะนี้ ทำให้กระผมมีความรู้สึกเบ็นบัญหาขึ้น คือทามบท สวกมนท์กระผมได้อ่านมา มีอยู่ตอนหนึ่งว่า เมื่อใกก็แล้วแก่ *ถ้ามนุษย์ เหนื่อยหน่ายในสิ่งที่เบ็น ทุกขึ่นั้นแหละเป็นต้นแห่งนิพพาน*. กระผมเห็นว่าเมื่อมนุษย์เดินมาสู่สังคมที่ยุ่งยาก มันจะเดิน เข้าสู่ความรู้สึกที่เป็นทุกข์พร้อม ๆ กันเข้ามา. นี้เป็นการเดินเข้าสู่เงื่อนไขแห่งความรู้จักทุกข์ และอันนี้จะเป็นการทำให้สังคมนั้นเดินเข้าสู่จุดนิพพานได้เร็ว.

(ตอบ) ท้านอาจารย์ เกี่ยวนี้ไม่เบื่อหน่ายนะ, เกี่ยวนี้ยึงไม่เบื่อหน่ายนะ.

(ถาม) กรับ แก่เมื่อเกินถึงจุกหนึ่งกรับท่านอาจารย์.

(ตอบ) ถูกแล้ว เดินไปซิ; เดินกว่าจะไปถึงจุดที่เบื้อหน่ายท่อสิ่งที่เป็น ทุกข์ เดี๋ยวนี้กำลังหลงทุกข์เป็นสุข เห็นกงจักรเป็นคอกบัว.

(ถาม) ผมอยากจะเรียนถามว่า เงื่อนไขนี้จะเบ็นไปได้ไหม ที่จะช่วยทำให้สงัคม มนุษย์นั้น เดินไปสู่จุดมุ่งหมายเร็ว โดยที่มนุษย์นั้นไม่รู้สึกตวัวว่า กำลังจะเดินไปเพื่อการหลุดพัน ทั้ง ๆ ที่เดินไปในทางที่ผิด ขอกราบเรียน ?

(ตอบ) เดินไปในทางที่สิดนี้ ไม่มีหวังที่จะไปสู่จุดหมาย, แล้วการ เดินไปโดยไม่รู้สึกตัวนี้ ก็มีความหมายคล้าย ๆ กับว่า เดินไปในลักษณะที่มันผิด เพราะ ไม่ได้มุ่งหมายจะได้อะไร. เดี๋ยวนี้มนุษย์ส่วนใหญ่ *อยู่ในจังหวะที่เฮกันไปในทางความสุก ทางวัตถุ* สุก ก สะกด, สุก เผาไหม้ทางวัตถุ มันก็ร้อน พอร้อนก็ไกลจากความหมาย ของคำว่านิพพาน ซึ่งแปลว่าเย็น.

ගාශ්

เรามองในแง่ดีก็ได้ว่าเมื่อมันร้อนหนักเข้า มันก็รู้เรื่องร้อน พอรู้เรื่องร้อน ก็จะเบื้อหรือเกลียก หรือหน่ายต่อกวามร้อน หรือเรื่องร้อน; นี่เป็นจุดตั้งต้นที่จะเดิน ไปตามทางของกวามบริสุทธิ์หรือกวามถูกต้อง. เดี๋ยวนี้มนุษย์ยังอยู่ในจังหวะที่ไม่รู้สึกว่า ร้อน; นี้ว่าถึงมนุษย์ส่วนใหญ่ มนุษย์ที่ทรงอิทธิพล เป็นผู้จัดโลกหรืออะไรก็ตาม เป็นตัวโลกส่วนใหญ่นี้ เขายังไม่รู้สึกว่า นี้เรากำลังอยู่ในกวามผิดพลาด หรืออยู่ในกวาม ร้อน; ยังทวีกวามเห็นแก่ตัว เพิ่มวัตถุปัจจัยต่าง ๆ เพื่อให้ได้เห็นแก่ตัว ให้ได้เอา เปรียบผู้อื่น ให้กรอบงำไปทั้งโลก ก็มีผ่ายที่ต่อต้านเท่ากันนั่นแหละ เพราะฉะนั้น มันก็ ไม่มีทางจะชนะได้ มันก็ร้อน ๆ ๆ, ร้อนกันไป. มันก็เข้าปัญหาเมื่อตะก็นี้ ที่ว่าเมื่อ ม่ากันตายมากเข้า ก็จะได้มองกันใหม่. ระยะนี้แหละที่เรียกว่าระยะที่ *"เหนื่อยหน่าย* ต่อสิ่งที่เป็นทุกข์ และเป็นทางแห่งความหมดจด".

พระบาลีที่กล่าวนั้น เขา**เล็งถึงการเห็นอนิจจัง บุกบัง อนตตา;** ถ้าว่า เรามนุษย์เดี๋ยวนี้ *มองเห็นอนิจจัง บุกขัง อนัตตา* ในการกระทำที่ตนกำลังกระทำอยู่ แล้วได้รับผลอยู่ มัน **ก็เริ่มเบื้อหน่าย** เหมือนกัน; แม้ว่าจะมองเห็นว่านี้จะเป็นอันตราย แก่มนุษย์ชาติทั้งโลก ก็เรียกว่าเห็นทุกข์เหมือนกัน, เห็นทุกข์ของส่วนรวม.

ที่จริงกำพูดนี้ เขาก็พูดกันอยู่ แต่มันเป็นกำพูดเล่นลิ้น; ขออภัยพูดหยาบ ๆ ก็ว่าโกหกที่ว่า พวกนักการเมือง หรือนักการทหาร รวมกับนักการเมืองอะไรก็ตาม เขา *"ทำสงครามเพื่อคงอยู่แห่งมนุษยชาติ* เพื่อกงอยู่แห่งวัฒนธรรมของมนุษย์ หรือ กวามเป็นมนุษย์" เขาก็ใช้กำอย่างนี้ แต่แล้วเขาก็ฆ่าคนโกรม ๆ ๆ ในผ่ายที่เป็นข้าศึก ของเขา; มันไม่จริง. ฉะนั้น กำพูดที่ว่าเขาจะสงวนนั้นนี่ไว้ สงวนวัตถุโบราณสถาน ส่วนใดไว้ เพื่อรักษาวัฒนธรรมของมนุษย์นี้ มันก็เป็นเรื่องพูดริมผีปาก เล่นตลก; เพราะว่ามนุษยธรรมแท้ ๆ กือกวามเป็นมนุษย์ที่ถูกต้อง เขาไม่ได้สงวนไว้เลย เขาทำลาย มันเสียหมด มีแต่กวามเห็นแก่ตัว. เขาฆ่ากนอื่นเป็นแสน เป็นล้าน เป็นโกฏิ ก็ได้

ග ග යි

เพื่อประโยชน์ของตนคนเกียว เขาก็ทำได้ ; ถ้ามีมนุษยธรรมแล้ว จะยอมตายหลายครั้ง หลายหน เพื่อรักษาประโยชน์ของผู้อื่นจำนวนมากไว้ได้. นี่ตรงกนข้ามอย่างนี้เสมอ.

นี่ก็ลองไปศึกษาเรื่องกำว่า "มนุษอ์" กันให้ดี ๆ อีกที มีจิตใจสูงนั้นสูง อย่างไร. ถ้าเราเรียนธรรมะ ศึกษาธรรมะอย่างนี้ ก็เพื่อกวามเป็นมนุษย์ก้วยเหมือนกัน จะได้มีจิตใจสูงก้วยอำนาจของธรรมะ ที่เรารู้จากปฏิบัติ ให้อยู่สูงเหนือปัญหาทั้งปวง. ถ้า แต่ละคนมีธรรมะแล้ว โลกนี้ก็เหลือที่จะกล่าวได้ว่า มีสนัติสุข สนติภาพอย่างไร; นี่ยังไม่เกยได้รับถึงขนาดนั้น.

เกี๋ยวนี้เป็นยุกที่มนุษย์กำลังมีศีลธรรมเหลืออยู่น้อย ไม่ถึงหนึ่งในสี. ถ้าพูก กามแบบฉบับของชาวอินเดีย ซึ่งเป็นท้นตอของสติบัญญาของวัฒนธรรมแบบนี้ สายนี้ เขาว่ามนุษย์ยุกหนึ่งมี ศีลธรรมสมบูรณ์ เรียกชื่อว่า กฤดายุก ต่อมา ศีลธรรมน้อยลง เหลือเพียงสามในสี่ เรียก ไตรดายุก. ต่อมามนุษย์มี ศีลธรรมน้อยลง เหลือ เพียงครึ่งหนึ่ง เรียก ทวาปรยุก. อย่าเอาชื่อเป็นหลัก จำไม่ก่อยได้ แต่ที่จะจำได้ แม่นยำก็กือว่า ต่อมามนุษย์มี ศีลธรรมเหลือเพียงหนึ่งในสี่ ของที่กวรจะมี ก็เรียกว่า กลียุก.

**กลียุคนี้มีระยะยาวหลายพันบี้** *พระพุทธเจ้าได้อุบัติขึ้นมาในโลกนี้ ใน* กลียุค คือในที่มนุษย์มีศีลธรรมเหลือเพียงหนึ่งในสี่ แล้วจนกระทั่งบัดนี้ก็ยังเรียกว่า กลียุก ; แล้วยังท่อไปอีกนานข้างหน้าก็ยังจะเรียกว่ากลียุก จนกว่ามนุษย์จะมีศีลธรรม ย้อนกลับหลังไปมีเป็นหนึ่งในสอง หรือสามในสี่ หรือเต็มหน่วยอีกทีหนึ่ง.

นี้เรามองเห็นโดยประวัติศาสตร์ ที่เราพอจะเรียนได้ว่ามันถอยหลัง คือมีศีล ธรรมน้อย ๆ น้อยลง ๆ มาทุกยุกทุกสมัย. เดี๋ยวนี้ศีลธรรมเปลี่ยนแปลงไปตามความ ต้องการของกิเลสตัณหามากขึ้น มันเป็นกลียุกอย่างร้ายเลย ; *กลี* นี้แปลว่า *ชั่ว* หรือ *ร้าย*. ขึ้นทำกันไปอย่างนี้ จะเป็น **กลียุก** ที่ **รุนแรงขึ้น รุ**นแรงขึ้น, ศีลธรรมเหลือ ไม่ถึงหนึ่งในตี่ จะเหลือหนึ่งในห้า หนึ่งในหก หนึ่งในติบอะไรของกลียุก แล้วก็**ถึง** มิลสัญญี่ ฆ่าพันกันอย่างว่า. ถ้าเป็นไปได้ด้วยสงกรามโลกกรั้งที่ ๓ หรืออะไรก็ตาม ; ทีนี้ ต่อจากนั้นกนเหลือรอกอยู่บ้าง ก็มาสังเวชสลก ตั้งต้นกันใหม่ ก็สิ้นสุดของกลียุก เลื่อนชั้นมาเป็นยุกที่มีศีลธรรมสองเท่า ครึ่งหนึ่ง หรือว่ามีสามในสี่ กระทั่งมีสมบูรณ์อีก.

ถ้าใครสามารถทำได้อย่างกับว่าเนรมิท แก้ไขเรื่องศีลธรรมของคนในโลก ให้ดีขึ้นเท่านั้น ยุกมันก็เปลี่ยนได้ ภายในไม่กี่บีนี้ ไม่ต้องรอเวลาพันบีหมื่นบี่อะไร; ฉะนั้น อยากจะพูดว่า ถ้าพวกคุณมีกำลังมาก กนหนุ่มทั้งหลายที่นิยมอุดมกติทางการเมือง ชอบต่อสู้เอาชีวิตเข้าแลกนี้ ทันมาเอาชีวิตเข้าแลกในการต่อสู้เพื่อการกลับมาของศีล ธรรมซิ. ผมกิดว่าพวกคุณนั้นแหละจะเป็นผู้เปลี่ยนยุก เปลี่ยนยุกจากกุลียุก – กาลียุก – กลียุก – อะไรก็ตาม มาสู่ยุกที่มีศีลธรรมเพิ่มขึ้น มีสองส่วน มีสามในสีส่วน กระทั่งมีเต็ม.

เกี๋ยวนี้ เราก็ไปยอมเสียชีวิตต่อสู้ทางอุดมคติ ทางอะไร แต่ไม่ได้ทำให้ศีล ธรรมดีขึ้น เป็นเพียงกวามมุทะลุดุดันด้วยทิฏฐิมานะ ที่เราไปอบรมมันมากเข้านั้นเอง แล้วก็ไม่พ้นไปจากกวามหมายแห่งวัตถุนิยม.

(ถาม) กราบเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ที่ว่าอาศรมทั้ง ๙ ที่ได้แก่ พรหมจารี กฤหัสถ์ วนปรัสถ์ แล้วก็สนียาสีนั้น ตามความกิดของผม ผมกิกว่ามันก็เป็นการเกินทางชนิดหนึ่ง เหมือนกัน.

(**ตอบ) ถูกแล้**วก็เป็นการเ**กิ**นทางชนิกหนึ่งเหมือนกัน แล้วมีบัญหาอะไร ต่อไป.

(ถาม) ทีนี้อยากจะถามท่านอาจารย์ว่า มันเป็นทางที่ยาวแล้วก็ไกล แท่ว่าสำหรับ บางกนแล้ว มันเป็นทางที่มั้นกง แล้วก็ปลอกภัย. แท่สำหรับบางกนที่ต้องการจะสัดวงจรนั้น กือตามกฎของธรรมชาติมีอยู่ว่า สึงใกที่เกลื่อนที่ด้วยกวามเร็วท่ำนั้น จะไปด้วยกำลังที่สูง แล้วก็ สึงใกที่เกลื่อนที่ด้วยกวามเร็วสูงจะมีกำลังต่ำ. อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ไห้วิจารณ์ข้อนี้ สำหรับถนที่ไปเหมือนเท่ากับไปเทมือนกระท่าย คือทางสัตสั้นนั้นผู้ใต่จะประสบความสำเร็จ หรือ ประสบความล้มเหลว หรือว่ามีความมั่นกง หรือว่าถึงปลายทางได้เท่ากัน ขอให้ท่านอาจารย์ ช่วยวิจารณ์ข้อนี้.

(ตอบ) กฎเกณฑ์อย่างที่ว่านั้น กล่าวไว้สำหรับเป็นหลักทางวัตถุธรรม เหมือนอย่างเรื่องไฟฟ้าที่ไม่เห็นตัวเห็นตนนี้ ก็ต้องจักเป็นวัตถุธรรม. กวามเร็วสูง มีเนื้อหนังน้อย กวามเร็วต่ำมีเนื้อหนังมาก; แต่ทางจิตใจนี้ ถ้าจะให้เข้ากันกับหลักอันนี้ ก็ต้องเรียกว่าหาช่องอธิบาย.

เรื่อง อาศรมสี่ บัญญัติขึ้นโดยข้อเพ็จจริงตามธรรมชาติ ที่เกี่ยวกับ มนุษย์เรา; ฉะนั้น จึงเห็นว่า กวรจะยอมรับกันว่า วัยเด็ก นี้เป็นสังกมอันหนึ่ง สังกมเด็ก กวรจะ เตรียมตัว ให้ดีที่สุด สำหรับ เป็นเด็กดีที่สุด อย่าชิงสุกก่อนห่ามเหมือนเด็กสมัยนี้. ตั้งแต่เกิดมาจนถึงกวามเป็นหนุ่มสาว เขาเรียกว่า อาศรมพรทมจารี.

พอมาถึง อา**สรมลฤพัสถ์** ก็อกรองเรือน เป็นบิดามารกา ก็**เป็นให้ดีที่สุด** อย่าเป็นบิดามารถาผีเสื้อ เที่ยวบินลอยไปลอยมา ทิ้งลูกไว้ตามบุญตามกรรมเหมือน สมัยนี้ชิ.

ทีนี้ พอถึงวัยที่มันผ่านไปพอสมควรแล้ว เป็นพ่อบ้านแม่เรือนสูงสุดแล้ว จะเป็นวัยที่กวรพักผ่อนบ้าง เพราะธรรมชาติมันเรียกร้อง. คนอายุ ๕๐ – ๖๐ ปีนี้ ธรรมชาติมันเริ่มเรียกร้อง ให้เกิดการพักผ่อนแก่สังขารนี้ มันก็กวรจะมีการพักผ่อน ที่เรียกว่า อาศรมวนปรัสด์ หรือว่าเปลี่ยนเรื่องไปหาเรื่องที่มันดีกว่า ซึ่งมีไว้คู่กัน; ออก ไปหากวามสงบ ก็ทำให้มันจริง.

พอเสร็จแล้วก็ไม่ให้เสียชาติเกิด ก็ทำตัวให้เป็นแสงสว่าง เป็นผู้แจกของ ส่องตะเกียงบ้าง ก่อนแต่จะแตกดับไป เรียกว่า อา**สรมสันยาลี**.

**ග** ශ්

นี่เขาจัดไว้ดีแล้ว เป็นทางลัดที่สุดแล้ว เป็นวิธีที่ทำให้เร็วที่สุดแล้ว จึงได้ แบ่งมันออกเป็น «; อย่าให้มันปนกันยุ่ง จนไม่รู้ว่าจะทำอะไรเมื่อไร. ฉะนั้น ถ้า ทุกคนจัดชีวิตของตนให้ถูกต้องตามหลักของอาศรม « ก็คงจะทันเป็นแน่นอน ในชั่ว อายุคนเรา; เอาละสมมติว่า ๙๐ ปี ๑๐๐ ปี เป็นอย่างมาก นี้จะทันเป็นแน่นอน ผ่าน ไปได้ทั้ง « อาศรม ก็เรียกว่าเป็นการลัดสั้นที่สุดแล้ว โดยการบัญญัติหลักอันนี้ไว้. ถ้าไม่ถือตามหลักอันนี้นั่นแหละมันจะโอ้เอ้ อุ้ยอ้าย แกว่งไปแกว่งมา ไม่พบกันกับความ สำเร็จ ก่อนแต่ที่ว่าร่างกายนี้มันจะแตกกับ.

ถ้าพูดถึงความเร็วสูงความเร็วต่ำ ผมว่านี่แหละมันเป็นการลัดที่พอดีแล้ว ไม่สูง ไม่ต่ำ ไม่เร็วไม่ช้า; แต่พอดีที่สุดแล้ว เรียกว่าทันในชีวิตนี้. เมื่อมองเอา ประโยชน์อันนี้แล้ว ก็มองเห็นว่ามันเป็นทางลัดที่ดีแล้ว ทันแก่เวลาแล้ว. อย่ากิดอะไร ให้มากไปกว่า **เป็นพรหมจารีที่ดีที่สุด** ตลอดวัยพรหมจารี, แล้ว **เป็นพ่อบ้านแม่เรือน พี่ดีที่สุด**. อย่าเป็นอย่างพ่อบ้านแม่เรือนโดยมากสมัยใหม่นี้ ซึ่งก้าวก่ายที่สุด ที่จะให้ผู้หญิง ไปชิงทำหน้าที่ของผู้ชาย เสมอเหมือนผู้ชายนี้ ลูกจะกลายเป็นลิงไปหมด ไม่มีใกรที่จะ เลี้ยงดูแลลูกให้มันดีอย่างมนุษย์ เพราะพ่อแม่มันไปชิงกันทำงาน นอกลู่นอกทางนี้.

เรื่องลวามผิดพลาดของมนุษย์นี้ ใกรจะกำผม ผมก็ยอมรับ ก็อผมก้านว่า สิทธิมนุษยชนที่เรียกร้องกัน ให้เหมือนกันระหว่างสตรีกับบุรุษนี้บ้า. ที่พูดนี้ก็กงจะได้ ยินไปไกล: ใกรจะก่าก็ได้. นี่เป็นทางลัก เป็นเรื่องห้ามล้อ เป็นเรื่องกด เป็น เรื่องทำให้มนุษย์นี้ไม่ก้าวหน้าไป. ผู้ชายกวรทำหน้าที่อย่างผู้ชาย ผู้หญิงทำหน้าที่อย่าง ผู้หญิง ให้สมบูรณ์ที่สุก แล้วมนุษย์ก็จะมีพืชพันธุ์ที่ดีก่อไปในอนากต; เมื่อพืชพันธุ์ ดีแล้วจะงอกงามเร็ว แล้วก็สามารถจะบรรลุกวามสูงสุกของพระธรรมได้ทันแก่เวลาเป็น แน่นอน.

(ถาม) มีบัญหาที่เกี่ยวเนื่องกับบัญหานี้ คือผมถามถึงทางลัก หมายถึงทางที่สละ ออกจากเรือน คือเป็นหนทางอีกทางหนึ่ง ซึ่งไม่จำเป็นจะต้องผ่าน. (ตอบ) เข้าใจแล้ว คือว่าไม่จำเป็นจะผ่านไปตามลำดับใน ๙ ขั้นนั้น จะมี ทางลัด.

อย่างว่า มีเท็กกนหนึ่ง ก้าวหน้าถึงขนากเป็นพระอรหันต์ ตั้งแต่อายุไม่ถึง ๑๕ ขวบ; นี่เป็นเรื่องกล่าวไว้ในพระกัมภีร์ ไม่ใช่ผมเกยเห็น มีตั้งหลายองก์ พระ-อรหันต์อายุ ๑๕ ปี นั้นก็ต้องถือเป็นข้อยกเว้นพิเศษ อย่าเอามาถือเป็นมาตรฐานเลย.

นี่ถ้าว่าจะเอากันให้เร็วกว่า ก็ต้องเรียกว่าเป็นกรณีพิเศษตามสมควร. ถ้าว่า กนหนุ่มกนหนึ่งเขาเห็นว่า การทำไปตามนั้นตามที่เขาทำกันนั้น มันไม่มีสาระอะไรนัก มันไม่วิเศษอะไรนัก; เขาอยากจะให้มันดีเร็ว ๆ เขาจึงทะลักออกมาบำเพ็ญตัวเป็นผู้ ก้าวหน้าในทางธรรม ในอันดับที่ผ่านวัยพรหมจารี วัยกฤหัสถ์มาโดยเร็ว ก็ทำได้แต่ก็ น้อยมาก. เราเห็นพระอรหันต์ที่ไม่ผ่านการกรองเรือนน้อยมาก จำนวนน้อยมาก แต่ ว่าทำไมท่านจึงลักมาไก้. ดูตามประวัติของท่านก็มีเหตุบ้จจัยหลายอย่างแวกล้อม; อย่าง น้อยที่สุดต้องเป็นคนหัวดี. นี่ไม่ใช่กำหยาบอะไร กำธรรมดา นี้ว่าหัวดี มีมันสมอง พิเศษ มีความเป็นอัจฉริยะอะไรบางอย่าง. เกิดได้ยินได้พึ่งธรรมะเข้า มันสว่างไสว โปร่งไปเลย กนเหล่านี้ก็เป็นพระอรหันต์ใต้ โดยไม่ผ่านการกรองเรือน ก็เป็นข้อยกเว้น พิเศษ.

ถ้าเราอยากจะเข้าไปอยู่ในกลุ่มของบุกกลพิเศษก็พยายามศึกษาซิ ว่ากนเหล่านี้ เขามาได้อย่างไร ผ่านมาได้อย่างไร; เราก็อุทิศ เรียกว่าอุทิศ ภาษานี้เขาเรียกว่าอุทิศ; อุทิศชีวิตนี้ไม่ไปยุ่งกับเรื่องเสียเวลาเปล่า อย่างเรื่องกรองเรือนเป็นต้น แล้วพยายามเกิน ตามแบบนี้ให้จริงจังเถอะ ก็กงจะไปได้ เรียกว่าเป็นทางลัดที่สุดแล้ว.

นี่ผมก็ยังอยากจะรั้นบ้าง เพราะชอบรั้นกันทุกคน ว่าผมก็ยังผ่านมา ผ่าน อาศรมทั้ง ๔ มา ; แม้ว่าไม่ได้ไปผ่านอาศรมคฤหัสถ์ด้วยการไปมีลูกมีเมียโดยตรง แต่ ก็ผ่านมาโดยจิตใจ เป็นการผ่านโดยจิตใจ. เราก็รู้เรื่องนั้น หรือว่าเอือมระอาเรื่องนั้นได้

ගස්ට

เท่ากับผู้ที่เกยผ่านมาโดยตรงเหมือนกัน ; จะเรียกว่าไม่ผ่านก็ได้มันผ่านมาอย่างสายพ้าแลบ ผ่านมาโดยทางจิตใจ.

ถ้าเมื่อเป็นเด็ก ๆ มีบุญมีกุศล เกิดในตระกูลที่กี อบรมดี ฉลาดเร็ว แล้ว เร็วจนสามารถผ่านชีวิตกรองเรือนไปได้, แล้วไปอยู่ในแบบวนปรัสถ์ กันกว้าทางจิตใจ ในที่เงียบสงบ มันก็เร็วกว่า; ฉะนั้น จะเหลือเวลาสำหรับออกมาเป็นสันยาสี เที่ยวแจก ของส่องตะเกียงได้มากมายหลายสิบปีที่เกียว เป็นชีวิตที่อุดมกติสูงสุด ขอให้สนใจกันบ้าง.

ถูกแล้วมีวิธีลัก แต่ก็ไม่ใช่ลักอย่างอื่นไปได้ นอกจากอย่างนี้ กุณสงสัย อะไรถามอีกก็ได้ เกี่ยวกับข้อนี้.

(ถาม) หมดสงสัยแล้วครับท่านอาจารย์ มีอีกข้อหนึ่งที่ท่านอาจารย์ว่า "ทางใหญ่ อย่าเพ่อจร" นั้น ก็ท่านว่ามนุษยชาติกำลังจรไปในทางใหญ่คือวัตถุนิยมอย่างสุดเหวียง. ผมมี ความกิดว่าที่เป็นเช่นนั้นก็เพราะว่ามนุษย์อยู่ในสังคม แล้วก็มันมีกฎความจริงข้อหนึ่งที่ว่า มนุษย์ ทุกคนถูกสังคม socialize คือประเด็นแรก เขาถูกบังคับให้จำยอม, อีกประเด็นหนึ่ง คือตัวเขา เองนั้นสมยอมกับสภาพที่สังคมกำลังทำอยู่ เช่นว่าการหาเกียรติยศ หาเงินทอง หาซื้อเสียงนั้น. ผมกิดว่า ถ้าเขาไม่มีความรู้ที่ถูกค้อง เขาคงไม่กล้าพอที่จะปฏิเสธ เพราะว่าใคร ๆ ในโลกนี้เขา ก็ทำกันทั้งนั้น; ถ้าเราไม่ทำแล้วก็ไง่ หรืออะไรทำนองนั้น ผมมีความคิดเห็นเช่นนี้ คือถูกสังคม ผลักคัน.

(ตอบ) นี่คือบัญหาจริง บัญหาที่มีอยู่จริงเฉพาะหน้า จริงสำหรับคนหนุ่ม สมัยนี้; แต่ขอให้มองดูให้เห็นว่า จะจำยอมหรือสมยอม มันไม่ใช่ข้อแก้ตัวทั้งนั้น. บอกให้ว่า "ระวังทางที่เขาไปกันมาก ๆ นั้นแหละ มันไม่ได้หมายความว่าจะไปสู่ความรอด ของมนุษย์". เมื่อเรา **ต้องการจะไปสู่ความรอด เราก็ระวัง** เราก็ต้องใช้สติบัญญา อะไรต่อสู้; อย่างน้อยก็คึงตัวเราเองออกมากนหนึ่งก็ได้. นี้คือเราเข้มแข็งพอ ถ้าเรา ไปอยู่ในท่ามกลางสังกม แล้วถูกสังกมดึงไปนี้ ถ้าไปเป็นถูกในทางผิด คือถูกน้อย เกินไป ก็เรียกว่าเราไม่แข็งแรง ไม่เข้มแข็ง ไม่เป็นตัวเอง ไม่อะไรทำนองนั้น. เกี๋ยวนี้ ประชาธิปไทย ทำไมไม่รู้จักใช้ประโยชน์ของประชาธิปไทย, ทำไม เราจะต้องไปยอมให้เขาพาเราไป. เราก็มีสิทธิที่จะมากนเกียวไก้ หรือถึงกนอื่นมาก็ได้ ;

 เราจะตอง เบออม เหเขาพาเรา เบ. เรากมสุทธทุจะมาคนเตอร เต่ หรอดงคนอนมาก เตร ก็พยายามต่อสู้ พยายามพิสูจน์ ด้วยการว่า "ฉันไม่ยอมเดินทางใหญ่กับแกแล้ว มันเป็น อย่างนั้น ๆ ควรจะทำอย่างนี้มากกว่า". ถ้าไม่อย่างนั้นแล้ว มันก็จะเป็นการช่วยกัน สร้างทางให้มันใหญ่ขึ้นไปอีก มันก็ไปจบลงค้วยวัตถุนิยม ที่ทำลายมนุษย์แหลกลาญ ไปหมด.

ขอให้ถือว่า **เป็นเพียงคำแนะ** เท่านั้น *"ทางใหญ่อย่าพึงจร"* เขาแนะ เท่านั้น กุณจะเอาก็ได้ ไม่เอาก็ได้ ; ส่วนจะเอาได้ หรือเอาไม่ได้สำหรับคนทั้งหลาย มันก็เป็นปัญหาอื่นอีกต่างหาก. แต่นี้ขอแนะ ขอเสนอ ขอพิสูจน์ในทางว่า นี้เรากำลัง เดินไปสู่เหว แล้วคนทีหลังบางคนก็ยังอยากจะเดินไปตามรอยนั้นอีก กอยดูให้ดี.

ถ้าจะทำประโยชน์ เพื่อมนุษยชาติกันจริงๆ แล้ว น่าจะเป็นการท่อสู้ใน ส่วนนี้แหละมากกว่า; ถ้าสมมทิว่าจะเป็นพระโพธิสัตว์หรือเป็นอะไรมาช่วยโลก แล้ว มันก็จะต้องทำข้อนี้แหละ จึงจะสมกับชื่อว่าเป็นผู้ช่วยโลก คือให้โลกรอดจากเหวแห่ง วัติดุนิยม.

ทางใหญ่ นั้นเขา หมายถึงกามารมณ์ เรียกเต็มที่ว่า *กามสุขัลลิกานุโยค* ที่ชอบกันมาก ; เพราะว่าสัตว์ทั้งหลายมันตั้งอยู่ในกามาวจรภูมิ นี่ถ้าเราจะเกิดขึ้นมา ทีหลัง เราก็ดูให้ดีว่า ที่มันเดินกันไปจนทางเตียนโล่งใหญ่นั้น มันต้องไปสู่อะไรอันหนึ่ง ที่นิยมกันมาก ๆ เท่านั้น ไม่ใช่ของจริงเสมอไป ; คำพูดกำนี้มีกวามมุ่งหมายอย่างนี้.

หมดเวลาแล้ว พอที บิ่ดโรงเรียน

ග ශ් ම

#### โมกขธรรมประยุก**ท์**

– ലെ –

๒๓ เมษายน ๒๕๑๘

#### มาร

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, ในการบรรยายขุดโมกขธรรมประยุกต์ เป็นครั้งที่ ๑๙ นี้ ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า มาร หรืออุปสรรค.

ขอให้ ทบทวน ถึงเรื่องที่ได้พูดกันมาแล้ว ซึ่งส่วนใหญ่สรุปได้ว่า ชีวิตเป็นการเดินทาง; แม้ว่าเราจะได้เพ่งเล็งชีวิต ในลักษณะที่เป็นวิวัฒนาการ อยู่ตลอดเวลา นั้นก็ยังเป็นสิ่งที่มีความหมายเช่นเดียวกับการเดินทาง คือว่า ความงอกงามทั้งหลาย นี้มันเป็นเหมือนกับการเดินทางไปยังจุดๆ หนึ่ง. เรา ก็ได้พูดกันมาถึงเรื่อง ทาง ซึ่งมี การเดิน มีผู้ขี้ทาง แล้วก็มีผู้เดิน เดี๋ยวนี้ก็ จะพูดถึง อุปสรรคของการเดิน ซึ่งจะเรียกกันโดยโวหารสมมติว่า มาร. อย่ำลืมความมุ่งหมายที่จะประยุกต์เรื่องความหลุดพ้น ขอให้นึกถึงกำว่า "ประยุกท์" ที่เราใช้เป็นหลักสำคัญสำหรับการบรรยายชุคนี้ ว่าจะเอาเรื่อง หรือ กำ ในภาษาธรรมะในชั้นที่เป็นเรื่องของความดับทุกข์ หรือความ หลุกพ้นนั้น เอามาทำความเข้าใจกัน ถึงกับให้ปฏิบัติได้ คือต้องรู้จักมันอย่างถูกต้อง แล้วก็ปฏิบัติได้ ตามหลักที่ควรจะปฏิบัติอย่างไร.

#### ความหมายของ "มาร" มีหลายระดับ

ตำหรับกำว่า "มาร" นี้ ก็เป็นกำที่ท่านทั้งหลายก็ได้ยินกันอยู่แล้วบ่อย ๆ แล้ว ก็มีความหมายแตกต่างกันไป ตามความรู้หรือการศึกษาที่ได้เล่าเรียนมา ในระดับที่ต่าง ๆ กัน; แต่ถึงอย่างไรก็ดี ก็คงจะมีความหมายเหมือนกันหมดอย่างหนึ่ง ก็คือว่า เป็น **สู้หำลาย แล้วก็เป็นสู้ขัดขวาง ไ**ม่ให้ผู้นั้นก้าวไปสู่ความสำเร็จได้ เราเรียกว่า "มาร".

นี่ที่จะต้องนึก หรือสังเกตให้ดีก็คือ ภาษาพูกที่มีอยู่หลายชั้น แล้วแต่ละชั้น ก็ยังกำกวม. ลูกเด็ก ๆ โตขึ้นมา ก็ถูกสอนให้รู้จักกำว่า "มาร" ในฐานะ *เป็นยักษ์ เป็นมาร* เหมือนกับรูปภาพที่เขาเขียนอย่างนั้นเป็นส่วนใหญ่, ต่อมาจึงก่อยรู้ว่า อะไร ที่มันเป็นข้าศึกขัดขวาง หรือว่าทำลายนี้ เราก็เรียกว่ามาร จนกระทั้งพูดเป็นว่า กนนั้น มันเป็นมารของเรา; นี่ก็พูดเป็น. ยิ่งได้ยินได้พึ่งมากขึ้นไปอีก ก็ยิ่งรู้ความหมายของ กำว่ามารนี้มันหมายถึงผู้ที่ *เป็นอุปสรรค* ขัดขวาง หรือ *เป็นผู้ทำลาย*; ฉะนั้น ไม่จำ เป็นจะต้องเป็นยักษ์ที่น่าเกลียด น่ากลัว อย่างที่เคยเห็นในรูปภาพก็ได้ คือเป็นกน ธรรมกาสามัญเป็นเพื่อนมนุษย์ก้วยกันก็ได้ แล้วบางทีกีเป็นผู้ที่มีรูปร่างสวยงาม มาใน ลักษณะที่เป็นมายาหลอกลวง อย่างนี้ยิ่งเป็นมารได้ลึก.

ในพวกอื่นชนชาติอื่น แม้ในประเทศอินเดีย เมื่อพูดถึงคำว่า "มาร" นี้ เขามิได้ถือกันว่ามีรูปร่างน่าตาหน้าเกลียก มันกลายเป็นสวยงามอย่างเทวกา ; มารช**ั้น**  **สูงสุดก็อึ่งสวองาม** หรือเป็นผู้ที่เก่งกว่าคนทั่วไป ก็เป็นมารได้ แล้วเป็นมารได้ดีกว่า. นีขอให้สังเกตลูเรื่อย ๆ ไปว่า ยักษ์หรือมารนี้มันเป็นมารในความหมายที่น้อยมาก หรือ จะเป็นได้ยาก เพราะรูปร่างหน้าตาน่าเกลียด อนเขวก็วึ่งหนีกันหมด ก็ทำอะไรไม่ได้; แต่ถ้ามันมาในรูปร่างที่สวยงามไม่รู้เท่า อย่างนี้แหละมันเป็นมารได้มาก.

คำว่า "มาร" เป็นได้ทั้งรูปธรรม นามธรรม

ทีนี้ ก็ดูก่อไปอีกก็จะพบว่า แม้ไม่ได้เป็นผู้เป็นกน เป็นยักษ์เป็นมาร อย่าง ผู้ถนนี้ ก็ยังมีสึงที่เรียกว่ามาร คือความรู้สึกที่เลวร้าย หรือแม้ที่สุดแต่กวามโลเล เหลวไหล เกียจกร้าน อย่างนี้เราก็เรียกว่ามาร ; พวกคุณก็กงจะเกยรู้สึกมาบ้างแล้วค้วยซ้ำไปว่า นี้มันเป็นมาร. เราอยากจะเล่าเรียน ถวามกิดอันหนึ่งมันอยากจะไปดูหนัง ในที่สุด ก็พ่ายแพ้แก่กวามกิดที่จะไปดูหนัง ก็เลยกวามกิดที่จะไปดูหนังนั้นแหละ มันเป็นมาร ; ฉะนั้น เราจึงได้ นาร อีกชนิดหนึ่ง ในลักษณะที่เป็นความรู้สึก กิดนึกประเภทกิเลล คู่กัน กับ นาร อีกชนิดหนึ่ง ซึ่งเป็นถนเป็นสัตว์ หรือ เป็นบูลลลตัวตม.

น็ก็จับใจกวามที่ตรงนี้ให้ได้เสียก่อนว่า มันเกิดมีมารเป็น ๒ ชนิด ขึ้นมา แล้ว : อย่างเป็นยักษ์เป็นมาร เป็นดัวเป็นดน นั้นก็พรกพนิ้ง : รูปร่างน่ารักก็มี น่าเกลียดก็มี แล้วแต่เขาจะพูดกันถึงชนิดไหน แล้วมันก็อยู่ข้างนอก, มีมาร อีกชนิด หนึ่ง คือ ความรู้สืดเลวร้ายพื่อยู่ในใจ นี้ มันอยู่ข้างใน แล้วก็ไม่ต้องเป็นตัวเป็นตน อย่างบุคคล.

เมื่อเข้าใจอย่างนี้ ก็จะต้องเข้าใจกำพูดอีก ๒ คำที่ว่า : การ กล้าวอย่าง ปุจุจุลาธิษฐาน, และการ กล่าวอย่างธรรมาธิษฐาน. การกล่าวอย่างปุคคลาธิษฐาน ก็อระบุเป็นบุคคล เอาบุคคลเอารูปธรรมเป็นบุคคลนี้เป็นหลัก, อีกอย่างหนึ่งเอว นามธรรม เอาความรู้สึกคิดนึกในจิตใจนี้เป็นหลัก เลยเรียกพวกหลังนี้ว่านามธรรม หรือ ธรรมาชิษฐาน. ตรงนี้ต้อง **จับหลังให้ ได้** เสียก่อนว่า ถึง ๆ เดียวกัน ถ้าเราพูดอย่าง ปุ**ดคลา-**อิษฐาน มันเล็งไปถึงสึงหนึ่ง, ถ้าพูดอย่าง อรรมาธิษฐาน มันเล็งไปถึงอีกอย่างหนึ่ง; เช่นคำว่า "มาร" อย่างนี้เป็นต้น. การที่ทราบวิธีพูดอย่างนี้ หรือหลักเกณฑ์สำหรับการ ใช้พูดอย่างนี้ไว้บ้างนั้น เป็นการที สำหรับพวกคุณที่จะศึกษาต่อไปข้างหน้า เพื่อให้รู้ว่า ข้อกวามที่กล่าวไว้ในพระกัมภีร์ มันมีอยู่ ๒ ชนิดอย่างนี้ : เขา *ระบุไปยังบุดตล* ก็เป็น อย่างหนึ่ง, *ระบุไปยังความรู้สึกของบุดกล* นั้นก็ไปอีกอย่างหนึ่ง. ดังตัวอย่างเช่น สิ่งที่เรียกว่า "มาร" อย่างบุดกลก็ถือกันว่าเหมือนรูปภาพที่เขียนไว้แล้ว แล้วก็มามีหลาย ชนิก : อย่างเลวเป็นยักษ์เป็นมารอย่างเลว ก็รุปร่างนำเกลียดน่าขังไปตามเรื่อง, ที่เป็น มารอย่างสูงสุด ก็รูปร่างยั่วยวน อย่างในเรื่องราวเก่า ๆ ของประเทศอินเดีย มารนั้นก็คือ พระกามเทพ พระกามเทพนี้รูปร่างสวยที่สุดเลย.

# พิจารณาดูมารที่มาประจญพระพุทธเจ้า

พูดถึงตอนนี้ ก็อยากจะพูดต่อไปถึง มาร ชนิดที่เวาได้อ่านจากพุทธประวัติ ว่าได้มา **ผจญพระพุทธเจ้า** เรื่อย ๆ มา ตั้งแต่แรกออกบวช จนจะตรัสรู้, กระทั่งตรัสรู้ แล้ว ก็ยังมารบกวนอยู่เรื่อย. นี่คุณจะต้องสังเกตกุให้ดี ๆ ว่าผู้ฉลาดถึงขนาดพระพุทธเจ้า และเป็นพระพุทธเจ้าแล้ว ก็ยังมีมารมากวนอยู่เรื่อย ตามเรื่องราวที่มีอยู่ในพระคัมภีร์จริง ๆ ในขั้นที่เรียกว่าพระโครบีฏก ไปหาอ่านดูได้จากพุทธประวัติทั่ว ๆ ไป; เมื่อวันจะตรัสรู้ ก็ยังมีมารชั้นสูงสุดหานจญ. อย่างบทสวดที่นักเรียนนักศึกษาสวดกัน บทพาหุ่ ๆ นี่กล่าว ถึงมาร ที่มาจากชั้นปรนิมมิตตวสวัตที ซีข้างกีรีเมขล์ มีอะไรมากมาย เป็นการผจญครั้ง สำคัญ; พระพุทธเจ้าเอาชนะได้ ในกรั้งนั้นแหละเรียกว่าชนะมาร.

ชั้นปรนิมมิทฑรสวัททีนั้นคือ เป็นชั้นสูงสุกของสวรรล์ ประเภทกามาวจร : กำว่ากามาวจรเราก็พูดกันแล้ว เมื่อวานนี้. เรื่องสูงสุดของกามาวจร คือมีกามารมณ์ อันประณีทสูงสุด นั้นเขาเรียกชั้นปรนิมมิททรสวัทที ชั้นนั้นเป็นชั้นที่อยู่ของมวรอันสูงสุด โดยเฉพาะที่จะมามจญพระพุทธเจ้าในวันที่จะตรัสรู้.

හස්ව

ลองทีกวามหมายอันนี้กูบ้าง ว่าถ้าเอาตามปุกกลาธิษฐาน ก็เป็นมารที่กุร้าย หรือสวยงามที่สุก; นี้ก็ยังก้องทำกวามเข้าใจกัน. กุร้ายอย่างที่เขาเขียนภาพพุทธประวัท ขายอยู่ตามตลากนั้น มันก็กุร้าย : มีสัตว์ร้าย มีอะไรร้าย ๆ มีอาวุธมีอะไรท่าง ๆ; แม้นี้ ก็ยังเป็นสิ่งที่ต้องถอกกวามหมายว่า ถ้าว่า *พญามารมาจากสวรรก็ขั้นยอดสุก คือ ปรนิมมิตตวสวัตตี* แล้วจะเอาสิ่งเหล่านั้นมาแต่ไหน, ก็อจะเอาหน้าตาที่เป็นยักษ์เป็นมาร มีพลมาร มีอาวุธ มีสัตว์ร้ายมีอะไรต่าง ๆ เอามาจากไหน ! เขาก็ตอบว่ามันเป็นเรื่อง นิรมิตขึ้น, พญามารเขานิรมิตขึ้นมา. เพราะฉะนั้น ตัวมารจริง ๆ ก็ไม่ต้องมีรูปร่าง อย่างนั้น, ในสวรรค์ชั้นนั้นก็ไม่ได้มีสัตว์ร้าย : เสือ จรเช้อะไรอย่างที่เราเห็นในรูปภาพ ว่าพญามารมาผจญพระพุทธเจ้า.

แต่จะเอาใจกวามสำคัญได้อย่างหนึ่งว่า มันร้ายกาจที่สุด อันตรายน่ากลัว ร้ายกาจที่สุด นั้นก็คือ อิทธิพลฤทธิ์เคช อะไร ของกามารมณ์ อยู่ในสภาพที่ร้ายกาจ จนต้องเขียนรูปร่างของมันเป็นยักษ์มาร เป็นสัตว์ร้าย เป็นอาวุธ เป็นเปลวไฟ เป็น อะไรต่าง ๆ; เอากวามร้ายกาจของมันซิ. นี่แม่รูปภาพที่เขียนอย่างนี้ เป็นปุกกลา-ธิษฐานอย่างนี้ ก็ยังต้องถอกใจกวามเป็นธรรมาธิษฐานอีกทีหนึ่งว่า คือความร้ายกาจของ สวรรค์ชั้นปวนิมมิตตวสวัตตี มาผจญพระพุทธเจ้า ให้น้อมกลับไปสู่การกรองฆราวาส หรือกามารมณ์; นี้พระพุทธเจ้าเอาชนะได้เป็นกรั้งสุดท้าย. มีอีกหลายเรื่องหลายตอน ที่เกี่ยวกับพญามาร มาผจญพระพุทธเจ้า เพื่อให้กลับพระทัยที่จะไม่เป็นพระพุทธเจ้านี้ก็มี หลายเรื่อง.

แล้วที่เมื่อเป็นพระพุทธเจ้าแล้ว มารก็มาเผชิญผจญ เพื่อให้ไม่ทำหน้าที่ของ พระพุทธเจ้า คือไม่เที่ยวสอนคน; นี้ก็มี ก็เรียกว่ามารเหมือนกัน จนกระทั่งว่าเมื่อ ทำหน้าที่ไปเรื่อย ๆ มารก็ยังมาผจญว่าป๋วยการ นิพพานเสียสบายกว่า อย่ามัวทำงานให้ เหน็กเหนื่อยอยู่เลย; อย่างนี้ก็มี ก็เรียกว่ามารเหมือนกัน แล้วก็มีหลายครั้งหลายหน. นี่ลอง **จับใจความสำคัญของสิ่งที่เรียกว่า "มา**ร" ดู ว่ามันได้แก่อะไร. เดี๋ยวเราจะเข้าใจกำว่ามารดิขึ้น ค**วามคิด** ที่น้อมไปในทางที่**ไม่อยากจะทำความดี** หรือ ว่าทำมาแล้วก็อยากจะเลิกเสีย **นี่ก็เป็นมาร**, ครั้นเป็นผู้ประสบความสำเร็จในส่วนตัวแล้ว ก็ไม่อยากจะทำเพื่อผู้อื่น นี่ก็เป็นมาว เป็นความคิดที่เป็นมาร, หรือทำไปแล้ว ก็ยัง กิดว่าหยุดเถอะ ไม่ทนทำต่อไปอีก ก็เป็นความคิดที่เป็นมาร.

ทีนี้ เมื่อ **มันเป็นสักว่าความคิก** อย่างนี้ จะเขียนรูปร่างไก้อย่างไรเล่า. กุณ ต้องเห็นใจ ผู้เขียนภาพ หรือบั้นภาพ หรือสลักภาพบ้างซิ; เขาจะเขียนภาพกวาม รู้สึกกิถนึก ชนิกที่เป็นมารนานาชนิถนั้น เป็นรูปร่างอย่างไร. มันเขียนไม่ได้ เพราะ เป็นนามธรรม ฉะนั้น ต้องวกมาหาพวกรูปธรรม ถือเอากวามหมายได้อย่างไร แล้วหา ภาพเอามาเปรียบ : ร้ายกาจก็เขียนให้มันน่ากลัว เขียนเป็นยักษ์ เป็นมาร เป็นสัตว์ร้าย เป็นอะไรต่าง ๆ. นี้เราจึงเกิกกวามกิก กวามเข้าใจอะไรต่าง ๆ เกี่ยวกับว่ามารนี้แหละ หลายอย่างหลายชนิก จนถึงกับสับสนไปหมด.

#### ความหมายของ "มาร" ก็คืออุปสรรค

นี่เรา **จะพูดกันถึงเรื่อง "มาร**" **ในฐานะเบ็นอุปสรรล** ของการเดินทาง เพื่อการประยุกฑ์พระธรรมไห้สำเร็จประโยชน์ในส่วนที่ต้องประพฤติปฏิบัติ ในส่วนที่เป็น อุปสรรกทั้งหลาย ให้ลุล่วงไป เราอาจจะแบ่งแยกกันเป็นประเภท ๆ ก็ได้. เช่นอย่าง พระพุทธเจ้าก็มีสูงถึงขนาดนั้น, อย่างเราธรรมดาก็มีต่ำลงมาถึงขนาดนี้, และแม้แต่ว่า ในระดับคนธรรมกาสามัญนี้ มันก็ยังมีหลายขั้นหลายระดับ หรือหลายชนิดเหมือนกัน.

ถ้าเรามุ่งหมายแต่เพียงว่า *จะศึกษาในมหาวิทยาลัย* ให้สำเร็จ นี้เป็นจุด ปลายทางเพียงเท่านี้ เรื่อง **มาร** มันก็มีอยู่เพียง **แค่ความเหลวไหลในการเรียน** เท่านั้น ; แต่ถ้าเราวางจุดหมายไว้ไกล ว่าจะถึงจุดที่ดีที่สุดที่มนุษย์กวรจะไปถึงได้ ที่ได้กล่าวแล้วใน การบรรยายครั้งที่แล้วมานี้ ที่ถัดไปอีกครั้งหนึ่ง สิ่งที่เรียกว่ามารมันก็มีมากขึ้นกว่าที่เพียง แต่เหลวไหลในการเรียน. ยิ่งถ้าประสงค์ จะประพฤติปฏิบัติให้ถึงขั้นบรรอุมรรค ตล
 นิพพาน สิ่งที่เรียกว่า มาร ก็อึ่งสูงขึ้นไปอีก; ฉะนั้น เข้าใจเอาเองได้ว่า มารหมาย
 ถึงสิ่งที่เป็นอุปสรรค ก็แล้วกัน. คำนี้ก็อาจจะใช้ได้ แม้ผ่ายที่ทำชั่ว อยากจะทำชั่ว
 ทำเลวเป็นกนพาล; พออยากจะทำชั่วทำเลว มีอะไรมาขัดขวางกัน ก็เรียกว่ามารเหมือน
 กัน; มารเป็นคำที่กำกวมคิ้นได้อย่างนี้. เดี๋ยวนี้เราพูดกันถึงผ่ายคนที่เป็นบัณฑิต ตั้งใจ
 จะทำดี พยายามจะทำดี แล้วมันก็มีมารมาแบบนี้.

## ศึกษา "มาร" ตามที่กล่าวในคัมภีร์

นี้เราพูกกันเรื่อง ทาง เรื่อง การเดินทาง เรื่อง ผู้เดินทาง เรื่อง ผู้ชี้ทาง แล้วก็ อุปสรรคที่มีอยู่ในการเดินทาง ซึ่งจะพูกเป็นกลางใช้ได้แก่ทุกพวก โดยจะเอา ถ้อยกำในพระกัมภีร์มาพูกเสียเลยทีกว่า กือเขาพูกไว้กี เขาพูกไว้กรบถ้วน; แต่เราก็ ไม่เข้าใจของเขา หรือว่าเข้าใจไปในก้านบุกกลาธิษฐานอย่างเกียว. เอาละทีนี้จะ พูก ตามพระคัมภีร์ แล้วก็ชี้ให้เห็นว่ามันเป็นอุปสรรกหรือเป็นมารอย่างไร.

ในชั้นแรก ก็ต้องขอให้กุณจดจำถ้อยกำที่กุณจะรู้สึกว่ากรึกระล้าสมัยไว้ก่อน. ทำไมผมต้องพูกอย่างนี้ เพราะตามกวามรู้สึกที่เกิดจากการได้พบเห็นอยู่ทั่ว ๆ ไปนี้กนเขา เกลียดกำกรึกระในพระกัมภีร์; ยิ่งเป็นนักศึกษาสมัยใหม่อย่างพวกกุณแล้ว ดูจะดูหมิ่น ดูถูกเอาเสียทีเดียว. แต่ถ้าเข้าใจดีแล้ว จะหมดหรือจะหยุดเรื่องดูหมิ่น ดูถูก จะรู้สึกว่า เขาพูดไว้แยบกาย; กำในพระกัมภีร์ที่เกี่ยวถึงมารนี้ เขาพูดไว้ว่ามันมี ๔ ชนิด : –

ชนิดที่หนึ่ง เขาเรียกว่ากิเลสมาร – มารคือกิเลส, ชนิดที่สอง เขาเรียกว่า ขันธมาร – มารคือขันธ์ ขันธ์เช่นเบญจขันธ์นี้, ชนิดที่สามเรียกว่ามัจจุมาร – มารคือ มัจจุ มัจจุราช หรือความตาย, ชนิดที่สีเรียกว่า เทวปุตตมาร – มารคือเทวบุตร, ชนิด ที่ห้าเรียกว่า อภิสังขารมาร, อภิสังขารมาร –มารคือการปรุงแต่ง โดยเฉพาะก็คือกรรม ที่ทำหน้าที่ปรุงแต่ง; เป็น ๔ อย่างด้วยกัน. นี้เป็นถ้อยคำที่กล่าวไว้อย่างนี้ ใกรจะ ประยุกต์เอาไปอย่างไร ก็ทำได้ตามชอบใจ: แต่เกี๋ยวนี้เราจะมีวิธีประยุกต์ให้เข้ากับ เรื่องที่ว่าชีวิตเบ็นการเดินทาง ไปสู่จุดหมายปลายทางก็กือพระนิพพาน อย่างที่กล่าวแล้ว.

ถู่ให้ดีในห้าอย่างนี้ สามอย่างแรกนั้น มันเป็นสิ่งที่เกี่ยวกับตนเอง หรืออยู่ ในตนเอง คือ **กิเลส** ของเราเอง ; **เบญจบันธ์** คือนามรูปของเราเอง, **มจจ**ุ หรือความ ตายมันก็มีอยู่ที่ตัวเอง หรือที่ชีวิตนั้นเอง. นี่มาร ๓ ตัวแรกมันก็อยู่ข้างใน ซึ่งกล่าว ตามตัวหนังสือที่เห็นชัก ๆ อยู่. มารที่สี ที่เรียกว่า **เทวปุตตมาร** นี้ ก็ยอมรับว่าอยู่ข้าง นอก, เขายอมรับว่าอยู่ข้างนอกไปทีก่อน คือว่าจะพูดกันไปตามตัวหนังสือนี้ ที่นี้อย่างที่ห้า ที่เรียกว่า **อภิสังขารมาร** คือกรรมหรือการกระทำนี้ เราจะไม่พูดว่าอยู่ข้างนอกหรืออยู่ ข้างใน มันเนื่องกันทั้งข้างนอกและข้างใน ที่นี้ดูกันทีละอย่างโดยละเอียด : –

## กิเลสมาร เป็นเรื่องเกี่ยวกับสติปัญญา

มารที ๑. **กิเลสมาร** เบ็นเรื่องของระบบวิญญาณเกี่ยวกับความรู้หรือสติ บัญญา ไม่ใช่เรื่องจิตใจโดยตรง. ถ้าเรื่องกายกับจิตใจโดยตรง เราเรียกว่า ชันธมาร ชุดที่ ๒ ขันธมารนี้มีทั้งกายทั้งใจ ทั้งนามทั้งรูป; ส่วนกิเลสมารนี้ เรายกขึ้นเป็นพวก หนึ่งต่างหาก แต่มันก็ไม่ใช่จะแยกออกไปได้เด็ดขาด จากเรื่องกายกับใจ เดี๋ยวเราจะ เห็นว่ามันแยกกันอย่างไร.

**ถิเลส** คือ ความรู้สึก ความกิดความนึก ที่ชั่วร้าย *มีแม่* ของมันก็ คืออวิชชา ก็อกวามไม่รู้ แล้วกลอดลูกออกมา เป็นกวามกิดกวามรู้สึกอันชั่วร้ายหลาย ๆ ประการ; ที่เรารู้จักกันดี ก็คือ โล*ภะ โทสะ โมหะ* หรือจะมีชื่อเรียกอย่างอื่นก็ได้ อันนี้ถ้าเกิด ขึ้นแล้ว มันก็เป็นมารอยู่ในทั่วมันเองโดยอัตโนมัติ. เมื่อเกิดขึ้นในจิตใจ มันก็มีจิตใจ ที่มืดมัวเร่าร้อน หม่นหมอง ทนทรมาน แล้วก็เดินผิดทาง เหมือนกับเมื่อกิเลสชนิดนี้ เกิดขึ้น แล้วกุณก็เรียนหนังสือไม่ได้; มองดูกันง่าย ๆ อย่างนี้ก็แล้วกัน **ถิเลสชนิดใด** ช**นิดหนึ่งเกิดขึ้น** เราก็เรียนหนังสือไม่ได้ คือไม่เดินทางไปได้ ในกวามมุ่งหมายของ นักเรียน. ที่เกิดขึ้นในใจแก่คนธรรมดาที่เขาจะก้าวหน้าในหน้าที่การงาน หรือจะปฏิบัติ เพื่อมรรก ผล นิพพาน มันก็เดินไปไม่ได้. นี่กิเลสมารมันเป็นอย่างนี้ แล้วก็ไม่ได้อยู่ ที่ไหนโดยแท้จริง นอกจากในจิตใจของบุคกลนั้นแหละ. เดี๋ยวนี้ก้างไว้ทีก่อนว่าจะเป็น มารชนิกไหนที่จะมาผจญพระพุทธเจ้า จากสวรรก์ชั้นปรนิมมิตตวสวัตตี.

## ขั้นธมาร เกี่ยวกับเรื่องทางกายและจิต

มารที่ ๒ ที่เรียกว่า **บันธมาร** นี่ก็อเอากวามหมายตามตัวหนังสือ ก็กือ เบญจบันธ์ : รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เหลือเอาแต่ที่สำคัญก็กือ กาย กับใจ. บางที ร่างกาย ของเรา เบ็นอุปสรรค กือเบ็นโรกทางร่างกายหรือมีร่างกาย ไม่สมประกอบทุพพลภาพ ร่างกายของเราก็เป็นมาร กระทั่งเป็นมารแก่การศึกษาของเรา หรือการก้าวหน้าของเรา. ถ้าว่าใจมันเกิดบกพร่อง มีระบบประสาทหรือระบบจิต กวามกิดนึกอะไรต่าง ๆ ที่มันทำงานไม่ถูกต้อง เป็นไปไม่ได้ ส่วนนี้มันก็เป็นมาร ; อย่างว่าเป็นกนบ้า เป็นกนบอ เป็นกนอะไรต่าง ๆ ที่จิตไม่สมประกอบ หรือว่าร่างกาย มันไม่สมประกอบรวมกันเข้าก็เป็นขันธมาร ซึ่งเราก็มีกันอยู่บ่อย ๆ ใช่ไหม. เดี๋ยวมัน ขัดข้องที่ตรงนั้น ขัดข้องที่ตรงนี้ ต้องกินยานอนหลับกันบ่อย ๆ ; อย่างนี้ไม่ใช่กิเลส แต่เป็นกวามไม่สมบูรณ์ กวามไม่มีสมรรถภาพ หรือว่ากวามชำรุดอะไรของร่างกายกับใจ โดยตรง.

# ม**ั**จจุมาร คือความตายทั้งรูปธรรมนามธรรม

มารที่ ๓ **มจจุมาร ก็อ ความตาย** นี้เราไม่ต้องอธิบายก็ได้ ถ้าตายก็จบ เรื่องไม่ต้องเดินกันก่อไป; แต่ถ้าจะแยกความตายออกเป็นความตายทางนามธรรมอีก มันก็ได้เหมือนกัน คือความเลิกคิดนึกที่จะทำต่อไป ล้มเลิกความคิดหรือโครงการอันนั้น อย่างนี้เป็นต้น มันก็เป็นความตายได้เหมือนกัน. แม้ว่าไม่เกี่ยวกับกิเลส บางทีเราก็ เกิดเลิกความคิดโครงการอันหนึ่ง ๆ ก็ได้ สงเคราะห์เข้าในความตายนี้ได้เหมือนกัน. นี่มัจจุมารเห็นง่ายที่กวามตาย หรืออุปสรรกอย่างเดียวกัน ที่ว่ามันหยุดหรือมันตัดการ กำเนินนั้น ๆ ให้มันหยุดชะงักลง.

สามอย่างที่กล่าวมานี้ เรียกว่าอยู่กับเนื้อกับทัว เนื่องอยู่กับภายในทัวนั้นเอง.

เทวปุตตมาร หมายถึงการขัดขวาง ทาง กาม กิน เกียรติ

มารที่ ๔. เทวปุตตมาร ทัวหนังสือก็คือ เทวบุตร. เทวบุทรนี้เราก็รู้กัน ว่าอยู่ในเทวโลก แล้วก็ลงมาเป็นมาร, แล้วอาจารย์เขาก็อธิบายกันอย่างนั้น ว่าเทวบุตรที่ มุ่งร้ายต่อกุลบุทรต่อบรรพชิต ผู้จะบำเพ็ญเพียรในพระพุทธศาสนา แล้วก็ทำตัวเป็นมาร เล่นแกล้ง. ผมเห็นว่าเท่านั้นมันยังไม่พอ; อยากจะใช้กำว่าพวกนักเลงทั้งหลาย คือ กนภายนอก เป็นนักเลงอันธพาล นักเลงเจ้าชู นักเลงอะไรก็ตาม รวมทั้งพวกเทพบุตร ที่เป็นนักเลงเจ้าชู้ยอกลุกก้วย.

พวกเทวดา นี้เขาไม่ก่อยทำอะไรกัน นอกจาก มีความหมกมุ่นในทาง กามารมณ์; นี่ความหมายมันก็อยู่ที่ความหมกมุ่นในทางกามารมณ์ แล้วอิจฉาริษยาผู้อื่น. เราเอาความว่าพวกเทพบุตรนี้ คือพวกที่มีความสามารถที่จะขัดคอก็แล้วกัน; ที่มุ่งมาด อาฆาตกันนักเดี๋ยวนี้ ก็คือพวกนายทุน, พวกศักดินาใช้ไหม ที่พวกคุณหมายมัน บั้นมือกันนัก \* นี้ก็ต้องจัดเข้าไว้ในพวกเทวปุตตมารได้เหมือนกัน เพราะว่ามันมีอะไร เหมือน ๆ กัน. พวกที่เขาพอใจในเนื้อหนัง เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ เรื่อง กามารมณ์อะไรต่าง ๆ เขาทำตนเป็นอุปสรรก ; ก็ต้องสงเกราะห์ไว้ในชุดเทวปุตตมาร ด้วยกันทั้งนั้น.

มาร ตัวนี้แหละจะแยกออกไปให้อยู่นอกกาย **คือเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน** ที่เขา เป็นนักเลงขัดกอ เพราะเขามุ่งหมายอย่างเกี่ยวกัน : จะขัดกอแม้แต่กนดี เมื่อเราตั้งใจ ทำกวามดี หรือทำกวามดีอยู่ มักมีกนเกลียก มีกนอิจฉาริษยา นี้มันเป็นของธรรมดา ที่สุด. กวามดีนั้นมันมีเสนียกที่กวามเก่น เพราะมันเป็นจุดยื้อแย่งของกนที่หากวามเก่น

කර් ්ම

ก้วยกัน: ฉะนั้น ถนที่ตั้งใจจะทำดี ก็ยังมีเทวปุตตมาร มากอยทำลายล้างขัดขวาง:
 ถ้าไม่ใช่พวกทำดี เป็นพวกที่แสวงหาเหมือน ๆ กัน มันก็ยึ่งขัดขวางกันใหญ่. ถ้าเราจะ
 แปลกำว่า เทวปุตตมารที่เป็นกน ๆ ให้เป็นธรรมาธิษฐาน ก็กวรจะเล็งถึงการแย่งชิงกัน
 ในการได้มาซึ่งกาม การแย่งชิงกันเพื่อการได้มาซึ่งกามจากภายนอก นี่ก็เป็นเทวปุตตมาร.

### อภิสังขารมาร เกี่ยวกับผลของกรรมชั่ว

มารที่ ๕ ที่เรียกว่า อภิสังบารมาร นี้ไปไกลเลย ตามตัวหนังสือเขาแปลว่า ปรุงแต่งอย่างซึ่ง; อธิบายกันว่ากรรม : *กายกรรม วจิกรรม มโนกรรม ที่มีวิบาก*, ที่จะเป็นมารก็คือวิบากผ่ายชั่ว; เพราะฉะนั้น จึง หมายถึงกรรมชั่ว กรรมไม่พึงปรารถนา.

ในบางกรณีเราได้รับ **สลกรรมเก่า** หรืออะไรที่ได้ทำไว้เข้า มาแทรกแขง ทำให้กิจการที่เรากำลังทำอยู่นั้นล้มละลายหมด ; ถย่างนี้เป็นคัวอย่างของสิ่งที่เรียกว่า กรรมวิบาก. กรรมวิบาก แปลว่าวิบากแห่งกรรม ก็อผลแห่งกรรม ไม่ต้องเอาชาติ อื่น ๆ หรอก ในชาตินี้เราทำอะไรเสียหาย เลว ๆ เข้าไว้ แล้วยังไม่ทันจะให้ผล ; ทีนี้ พอมาตั้งต้นทำเรื่องอื่น จะทำให้ดี มันก็ประจวบเหมาะเรื่องทำชั่วไว้นั้นมันให้ผลขึ้นมา ก็ยมันปรากฏออกมา มันก็ทำลายก็ดขวางอะไรหมด.

ที่เรากำลังทำคือยู่ แม้ว่าเราจะเปลี่ยนจิตใจ จะเป็นผู้ทำคีต่อไป ไม่ทำอะไร เลว ๆ อีก ผลนั้นก็ยังตามมาขัดขวางไว้ ตามสมควรแก่กรณี. นี้เราเรียกว่า มาร คือ กรรมวิบาก หรือผลของกรรม หรือเรียกว่าอภิสังขาร ก็คือผลกรรมที่มันจะปรุงแต่งต่อไป ให้เป็นอย่างนั้น ให้เป็นอย่างนี้; มาทันเข้าเมื่อไร มันก็ปรุงแต่ง. ทีนี้มันปรุงแต่ง ไปในทางที่ขัดกันกับความต้องการของเรา ก็ต้องเรียกว่ามาร; กรรมตามทันก็มาเป็น มารด้วยเหมือนกัน. นี้ดูให้ดีก็จะเห็นว่ามารนี้ไม่ใช่คน หรือไม่ใช่กิเลส ไม่ใช่ร่างกาย ไม่ใช่ความตาย ไม่ใช่พวกนักเลงขัดคอกน แต่**เป็นกรรมของตนเอง**. ห้าอย่างนี้เรียกว่า "มาร" *ปู่ ย่า ตา ยาย ขคงเรากลัวกับนัก จนต้องอธิษ* **ฐานจิต** ว่าขอให้พ้นจากปั้ญจมาร – มารทั้ง « นี้, ขอให้มันแคล้วคลาดไป. เวลา จะทำบุญอะไรก็ตรวจน้ำให้มาร ขออย่าให้มาเป็นมารเลย โดยถือว่าเป็นบุคคลเหมือนกัน แท่เป็นบุคคลอันตราย; จำต้องตรวจน้ำให้มาร ขออย่ามาทำอันตรายแก่เราเลย. เรา ได้ยินแต่อย่างนี้ เราก็เห็นเป็นของครีคระ เห็นกำพูดหรือการกระทำของคุณย่า คุณยาย เป็นของกรีคระ; แต่ที่จริงเขาฉลาคกว่า เพราะเขารู้ว่าอะไรมันเป็นอะไร ที่จะเป็นตัว ข้าศึกขัดขวางต่าง ๆ ก็ต้องการจะปลดเปลื้องไป.

 แม้ กิเลสมาร เขาก็พยายามจะทำให้มันหมดไป จางไป เมื่อทำบุญทำกุศล ก็ตั้งใจให้กิเลสมันเบาบางไป. เกี่ยวกับ บันธมาร ก็ต้องการให้มีขันธ์เป็นปรกติ มีร่างกาย และจิตใจเป็นปรกติ. มัจจุมาร – ความตายนี้ก็ให้มันมาตามที่มันควรจะมา; แต่ถ้า เป็นพระอรหันต์เสียแล้ว เรื่องความตายนี้ก็ไร้ความหมาย หมดความหมาย ไม่มีความ เป็นมาร แม้กิเลสหรืออะไรก็เถอะ มันหมดบัญหาไปทั้งนั้น สำหรับพระอรหันต์. นี้อยาก จะระบุว่าแม้แต่ความตายมันก็ไม่เป็นบัญหา. เหวปุตตมาร ทั้งหลาย ถ้าเขาถือว่ามันเป็น ลัตว์ชนิดหนึ่งอยู่ในสวรรค์ลงมาเป็นมาร เขาก็ตรวจน้ำอุทิศให้. แต่พร้อมกันนั้นก็ตรวจ น้ำอุทิศให้เจ้ากรรมนายเวรทั้งหลายที่อยู่ด้วยกันในโลกนี้ ซึ่งจะต้องถือว่าเป็นพวกนี้ กลุ่มนี้ กลุ่มเทวปุตตมาร. ส่วนเรื่อง อภิสังขารมาร หรือกรรมนั้น เห็นยากและลึกหน่อย; ก็แปลว่าขอให้พันไปจากผลของกรรมทั้งหลาย กรรมชั่วทั้งหลาย.

เหลือบตาดูทีเดียวหมดทั้ง ๕ อย่าง ก็จะพบได้ว่า บรรดาอุปสรรดทั้งหลาย เบาเรียกว่ามาร ก็ไปทำความรู้สึกเอาเอง : ถ้าอย่ามีอุปสรรก ๕ ประการนี้ เราจะ เป็นอย่างไร นับตั้งแต่การศึกษาเล่าเรียน การอาชีพ การเป็นอยู่ จนกระทั่งว่า จะบวช บำเพ็ญธรรม เพื่อบรรลุมรรก ผล นิพพานนี้ ถ้าปราศจากมารแล้วจะเป็นอย่างไร, หวัง ไว้ทีก่อนว่า ถ้าปราศจากมารแล้วจะเป็นอย่างไร. แต่ว่า *อย่าโง่ขนาดหนัก ถึงกับว่า* เราจะต้องปราศจากมาร เพราะว่าการ มีมารนั้นเป็นของธรรมดา. แม้ว่าการไม่มีมารนี้มันน่าปรารถนาอย่างยิ่ง แต่ก็ อย่าลิดว่าชีวิตทั้งหลาย จะปราสจากมาร ; ถือกันง่าย ๆ ว่า *แม้แต่พระพุทธเจ้าท่านก็ยังต้องต่อสู้ผจญมารกัน* ตั้งแต่ต้นจนปลาย จนวาระสุดท้ายของการที่จะปรินิพพานอยู่หยก ๆ แล้ว ก็ยังมีมาร.

เป็นอันว่า มาร นั้นแหละคือสิ่งที่เรา จะต้องยินดีเตชิญหน้า กับมัน แม้ไม่มี ใกรชอบ แต่ก็ผืนกวามจริงไปไม่ได้; ฉะนั้น สิ่งที่เรียกว่ามาร หรืออุปสรรกทั้งหลายนี้ กือสิ่งที่เราต้องยินดีพบมัน เผชิญกับมัน ต่อสู้กับมัน. นี่พูดอย่างนักเลงที่สุด จะเอา กวามหมายทางโลก ๆ ก็ได้ ทางธรรมก็ได้; ฉะนั้น ต้องสู้กันให้ชนะ. ถ้ามัวหลบ หลีกอยู่มันก็มีมากขึ้น ต้องสู้มันให้ชนะทุก ๆ ด้วมารไป.

## อุปสรรคมาทำให้ฉลาด ต้องยินดีต่อสู้

ทีนี้ เมื่อดูตามข้อเท็จจริง กนทั้งหลายไม่เป็นอย่างที่จะสู้กับมารนั้น เขาไม่อยาก จะพบกับมาร ; เขาโง่มากถึงขนาดนั้น ฉะนั้น เขาจึงโกรธ เขาจึงอึดอัดหรืออะไรเมื่อมี อุปสรรก เขาก็ไม่มีความคิดหรือความเข้มแข็ง กวามปรกติอะไรท่าง ๆ ที่จะเตชิญหน้า ดับมาร. เป็นพราวาสก็อย่างนี้ เป็นพระเป็นเณรก็อย่างนี้ คือโง่ในข้อนี้ ; ถ้าจะ ประยุกต์กันอย่างว่าแล้ว กุณต้องกวักมือท้าทายให้มารมันเข้ามา. ถ้าต้องการจะผ่านการ ศึกษานี้ไป ก็ต้องรบกับมารของการศึกษานี้ทุกตัว แล้วต่อไปก็เรื่องอาชีพ เรื่องอะไร ท่าง ๆ เรื่อยไปเถอะ แล้วแต่ว่าเราจะจัดชีวิตของเรา ให้เดินทางไปอย่างไร ก็ต้องผ่าน มารเหล่านี้เป็นพวก ๆ เป็นต่าน ๆ ไปเลย กว่าจะหมด.

มารเบ็นสิ่งพี่ต้องมีแน่, เป็นสิ่งที่ท้องปะทะกันแน่, แล้วเป็นสิ่งที่มันมา ทำให้เราฉลาดเข้มแข็ง; ไม่ใช่มาทำให้เราโง่ นั่งร้องไห้อยู่ หรือว่าโกรธเกืองอยู่. ถ้าว่าจะใจก็สู้มาร ก็อาศัยธรรมะของพระพุทธเจ้าหลาย ๆ ข้อ ทำให้มีจิตปรกติแล้ว ก็จะ ต่อสู้ชนะมารผ่านไปได้ ทำนองเดียวกับพระพุทธเจ้าด้วยเหมือนกัน. เราควรรู้จักสึงที่เรียกว่ามาร ในฐานะที่เป็นอุปสรรกทุกชนิดเลย ไม่ว่าอะไร; ถ้าเป็นอุปสรรกแล้วละก็ถือว่าเป็นมารได้; เพราะว่ายังมีมารที่นอกไปจากที่กล่าวมา แล้วอีก คืออุปสรรกตามธรรมชาติ ที่มันขัดชวาง หรือทำลายอยู่ตามธรรมชาติ เหมือน กับที่เราเห็น ๆ อยู่ในโลกนี้ : น้ำท่วมบ้าง แผ่นดินถล่มบ้าง หรือว่าดินพ้าอากาศมัน แปรปรวนตามธรรมชาติบ้าง เมื่อมันไม่ตรงกันกับกวามประสงก์ของผู้ใด ก็ถือว่าเป็น อุปสรรกหรือเป็นมารของผู้นั้นแหละ แต่เราไม่เรียกว่าขันธมารหรืออะไรมารใน ๔ พวกนี้.

มารใน ๔ พวกนั้นมุ่งหมายแต่ที่เกี่ยวกับคนโดยตรง เป็นภายในใจของคน หรือว่าในชั้นที่เรียกว่าไม่ใช่ธรรมชาติ ไม่ใช่ปรากฏการณ์ตามธรรมชาติธรรมดา; แต่ แม้ว่ามันเป็นปรากฏการณ์ตามธรรมชาติธรรมกา เช่นฝนตกในเมื่อเราไม่ต้องการจะให้ มันตก, แดดมันจัดเมื่อเราไม่ต้องการ, นี้ก็ต้องพื้นผ่าไปให้ได้ ไม่ให้มีกวามหมาย ของกำว่ามารขึ้นมาได้.

ปฏิบัติธรรมโดยถูกต้อง จึงจะเอาชนะมารคืออุปสรรคได้

ทีนี้ ถึจะต้องดูกันว่า สิ่งที่เรียกว่า "มาร" นี้ ดามตัวหนังสือก็แปลว่า "ทำให้ตาย" นี่เราเล็งถึงอุปสรรคทั้งหลาย; **แน้ไม่ถึงตายเราก์เรียกว่ามาร** คือมัน ตายของกวามดีที่กวรจะได้ ไม่ใช่ตายของชีวิตร่างกาย. เช่น **ถิเลสมาร** นี้ก็ไม่ต้องเสีย ชีวิตหรอก แต่เรียกว่ามาร เพราะมัน ทำให้เกิดอุปสรรด เกิดความเป็นไปไม่ได้ของการ บรรลุกวามดี. **บันธมาร** นี้ก็ไม่ได้ทำให้ตายหรอก แต่มัน ทำให้ใช้ประโยชน์ไม่ได้. หรือ **มจจุมาร** จะหมายถึงความตายก็ได้ ตรงตามตัวหนังสือ แต่หมายถึงการ *ต่ายแห่ง* โครงการ หรือกรรมที่กระทำนี้ ก็เรียกว่ามัจจุมาร ไม่จำเป็นจะต้องหมายถึงตายของ ร่างกายเสมอไป. อย่าง เทวปุตตมาร ก็ปรากฏชักอยู่แล้วว่ามันไม่ได้มาทำให้ตายสิ้นชีวิต แต่มันทำให้ ตายในความหมายอึ่น. กรรมหรือ อ**ภิลังบารมาร** ก็ไม่ได้ทำให้ตายอย่างที่ ว่าสิ้นชีวิต แต่*ทำให้เสียหาย* ความดีที่กวรจะได้หรือสิ่งที่กวรจะทำก็เลยเป็นมาร. ดังที่ได้พูดมาแล้วข้างทันว่าตัวหนังสือนี้ลำบาก มันหลายชั้นหลายระดับ
 ในระดับหนึ่ง มันก็ยังกำกวม; ถึงกำว่า มาร นี้ ตัวหนังสือ แปลว่า ผู้ทำให้ตาย
 ผู้ฆ่วให้ตาย; แต่เท่า ที่เป็นอยู่จริง ไม่ได้ตายทางร่างกาย กือ ตายทางอุณลวามดี.
 ฉะนั้น อุปสรรคทั้งหลายกือทำความที่ไห้ตาย เลยถือเอากวามหมายที่มันจะใช้ได้ง่าย ๆ
 ทั่วไปว่า มารนั้นคืออุปสรรค, กวามตายก็เป็นอุปสรรก แม้ยังอยู่ไม่ตาย มันก็ยัง
 มีอุปสรรก. ต้องเอาชนะให้ได้ เมื่อมันมีอยู่อย่างนี้ กือ ๕ อย่าง อย่างนี้ ก็ต้องไป
 ศึกษาแต่ละอย่าง ว่าจะเอาชนะให้ได้อย่างไร.

จะเอาชนะกิเลสมาร มันก็กือการปฏิบัติธรรมะ อย่างที่พูกกันแล้วพูกกันอีก อยู่เรื่อย ๆ ; ไป ปฏิบัติธรรมะ เหล่านั้น ถูกต้องก็เอาชนะกิเลสมารได้.

**บันธมาว** ก็รู้จักจัก รู้**จักทำ เกี่ยวกับการประพฤติธรรม** อยู่มากเหมือน กันแหละ ที่เราจะมีขันธ์อยู่ในสภาพที่เหมาะสม สำหรับจะปฏิบัติหน้าที่. เดี๋ยวนี้เราจะ แก้ไขเพียงปัญหาที่ว่า ขันธ์มันไม่อยู่ในสภาพที่จะช่วยให้ก้าวหน้าในทางความดี จนถึง ที่หมายปลายทาง.

ส่วน มัจจุมาว – กวามทายนั้น จะต้องสึกษาจนถึงกับรู้ว่าไม่มีใครตาย มีแท่ขันธ์ แท่ธาตุ อายตนะ เปลี่ยนแปลงไปตามธรรมกา ตามกฎธรรมกาของสังขาร ทั้งหลาย ไม่มีใกรตาย, แล้วก็ไม่กลัวกวามตาย แล้วทำอะไรเรื่อยไป เมื่อมันยังไม่ แตกกับก็ทำอะไรเรื่อยไปได้. การตายของโกรงการ หรือของกวามปรารถนานั้น ถ้ามัน ผิดก็ไห้ตายไปได้ ถ้าถูกก็ให้รักษาไว้ได้ กำเนินต่อไป.

ทีนี้ สำหรับ เทวปุตตมาร ซึ่งเขาอธิบายว่าเทวกาลงมาจากเทวโลก มาซักกอ; ส่วนผมนี้อยากจะชี้ให้เห็นว่า แม้ในโลกนี้ไม่ต้องมาจากเทวโลกที่ไหน เต็มไปด้วยนักเลง ที่จะขัดกอ นี่ก็เรียกว่าเทวปุตตมาร. นี่คือบัญหาธรรมดาสามัญ ที่กนทั้งหลายเขาก็รู้จัก แก้ไขกันอยู่แล้ว : ทำตนให้ปลอดจากอุปสรรล ซึ่งเกิดจากมนุษย์ที่อยู่ในสังคม **เกียวกัน** คือเกี่ยวข้องกัน เรียกว่าสังกมที่เป็นมารนั้น เราจะจัดการอย่างไรก็ไปศึกษาดู ตามวิทยาการทางสังกมก็ได ด้วยรายละเอียดก็พูดไม่ไหวในที่นี้ จะแก้สังกมที่เป็นมารได้ ก็เอาชนะเทวปุตตมารโดยปุกกลาธิษฐานได้.

ทีนี้ ถ้าจะแปลกวามหมายกำว่า เทวปุตุคมาร ก็อการแย่งกัน เพื่อจะให้ ประสบกวามสำเร็จในทางกามารมณ์ แล้วอิจฉาริษยาทำลายกัน นี้ก็ **แก้ ได้ด้วยการ สึกษาธรรมะ**. ให้ทุกกนตั้งอยู่ในธรรมะ เป็นผู้กี เป็นสุภาพบุรุษ ก็ไม่ต้องมีอย่างนี้; แต่มันก็เป็นการยาก ในโลกนี้ที่จะเป็นอย่างนั้นได้ เราก็มีแผนการมีอะไรที่เราจะหลบหลีก สึงเหล่านี้ หรือชนะสึงเหล่านี้ เมื่อกวรจะชนะได้.

 อภิสังขารมาร คือกรรมนี้ ในขั้นแรกก็ ทำแต่กรรมดี ไว้ตะพิดแหละ มันก็ ชนะกรรมชั่ว หรือปีกอำนาจของกรรมชั่วหมดไป, แล้วก็ศึกษาต่อไป จนถึงว่ามีจิตใจ อยู่เหนือกรรมดี และกรรมชั่วหมดทั้ง b อย่าง; อย่างนี้ก็เรียกว่าสิ้นกรรม หมดกรรม หรือชนะกรรม.

เบ็นอันว่า **มารทั้ง ๙** นั้น เ**บ็นสิ่งที่กำจัดได้** ทำลายได้ ฆ่าให้ตายได้, อุปสรรกทั้งหลายเบ็นสิ่งที่แก้ไขได้ หรือกำจัดให้หมดไปได้; ฉะนั้นขอให้ทุกคนรู้จัก อุปสรรกหรือมาร ของการเดินทางของชีวิทไว้ในลักษณะอย่างนี้จะได้ไม่กลัว จะได้ไม่ ท้อแท้ ไม่อ่อนแอ จะได้ยิ้มรับแล้วตรงเข้าแก้ไขต่อสู้ให้ชนะ.

อย่าได้ไปหัวเราะคุณย่า คุณยาย คุณตาอะไร ที่เขาพูดถึงมารทั้ง ๔ เขาต้อง การจะตรวจน้ำให้มาร หรือจะแผ่ส่วนกุศลให้มาร; นั่นแหละเราจะโง่เอง เพราะว่า เขารู้จักสิ่งที่เรียกว่ามารแล้วสอนสืบ ๆ กันมา. แม้จะอยู่ในรูปทำตาม ๆ กันมา มันก็ยังเป็น การทำตาม ๆ กันมาที่ถูกต้อง; เพราะว่าถ้าตั้งใจผิดไปจากนั้นแล้ว มันมีแต่ผลร้าย; ด้วยกวามเชื่อก็ได้ ตั้งจิตใจไว้อย่างนั้น แล้วก็ไม่หวั่นไหวต่อสิ่งที่เรียกว่ามารได้เหมือนกัน. ที่เรา **จะไม่พบกับมาวนั้นไม่มีท**วัง หรอก; เพราะมันมียยู่แล้วในที่ทุกหน ทุกแห่ง กระทั่งในเนื้อในตัวของเรา ในขันธ์ของเรา ในจิตของเรา ในอะไร ในสันกาน ของเรา มันก็มีกิเลส คือความเกยชินแห่งกิเลส ที่สะสมไว้; แล้วใครจะเป็นผู้พ้น จากมาร **:** มันก็เช่นเดียวกับบัญหาที่ว่า ใกรจะเป็นผู้เดินทางนั้น.

ทีนี้ จิตที่ประกอบอยู่ด้วยสติบึญญา ที่มันต้องการจะก้าวไปตามทางที่ถูก ต้องนั้น จะไปถึงจุดหมายปลายทาง ที่อยู่เหนือบัญหา เหนืออุปสรรค เหนืออะไร ทั้งปวง กระทั้งว่าแม้แต่กวามตาย ก็ไม่มีกวามหมายเป็นอุปสรรกหรือเป็นมาร, ทั้งกิเลส ก็ไม่อาจจะเกิดขึ้นย่ำยีจิตใจ มันถูกเก็บไว้ที่ไหนก็ตามใจมันเถอะ แต่อย่ามาเกิดขึ้นใน จิตใจ แล้วทำกนเราให้เป็นทุกข์เกือดร้อน.

ขอสรุปสั้น ๆ อีกทีว่า มาร หรือ อุปสรรค นี้ คือสิ่งที่มีไว้สำหรับ ทำให้เรา ฉลาด ทำให้เราสามารถ แล้ว มามันให้ตาย เท่านั้นเอง ; ถ้าไม่อย่างนั้นความเป็น มนุษย์ของเราจะไม่มีความเป็นมนุษย์ คือมีจิตใจสูง มีสมรรถภาพ มีคุณธรรมอะไรต่าง ๆ. ที่มีความเป็นมนุษย์ก็เพราะว่าผ่านสิ่งเหล่านี้ไปได้ ; เพราะฉะนั้นจึงถือว่ามารเป็นสิ่งที่มี ไว้สำหรับทำให้กนเราเป็นมนุษย์ที่เต็มเบียม โดยผ่านสิ่งเหล่านี้ไปได้. ควรจะสนใจ อย่างเดียวกันกับที่เราสนใจสิ่งที่เรารัก หรือพอใจ หรือสนใจ ; ถ้าเรามัวเกลียดมารอยู่ไม่มี ประโยชน์อะไรเลย ; ถ้าว่าเกลียดมารจริง ๆ มันก็ต้องพยายามทำให้มันหมดไป เกลียด กลัวเฉย ๆ นี้ไม่มีประโยชน์

เมื่อตะกี้พูกก้างไว้หน่อยหนึ่งว่า เกี่ยวกับพญามารที่มาผจญพระพุทธเจ้านั้น แหละกวรจะเข้าใจถูกต้อง; ถ้าใกรจะยังเข้าใจไปตามตัวหนังสือ ว่ามาจากสวรรก์ มา ผจญพระพุทธเจ้า ตรงตามรูปภาพที่เขียนตามฝาผนังโบสถ์ ก็ได้ ก็ไม่เสียหายอะไร. เขา จะได้พยายามที่จะปรับปรุงตัวเองให้ชนะมาร ตามแบบอย่างของพระพุทธเจ้า; ก็ยังดีกว่า ที่ว่าจะไม่รู้จัก ไม่สนใจ หรือไม่มีเป้าหมายอะไรเสียเลย. ถ้ากล่าวตามธรรมาธิษฐาน ก็กือกวามกิกที่เกิกขึ้นในวาระสุกท้าย ที่ทำให้เกิก กวามหวนระลึกไปถึงกวามสุขในสวรรก์ ในที่สุกก็เอาชนะได้ เห็นว่าไร้สาระ. เรื่องเกี่ยว กับปุกุกลาธิษฐานอย่างอื่น เขายังมีกล่าวไว้อีก เช่นกล่าวว่าพระสิทธัตถะนี้ถ้าอยู่กรอง มราวาสก็จะเป็นจักรพรรดิ์ มียะไรได้ตามใจหมดทุกอย่าง แม้ในทางกามารมณ์, หรือจะ พูดอย่างสรุปกวามก็ว่า ต้องการกามารมณ์อย่างไรก็ได้. ถ้ากวามกิดอย่างนี้มันเกิดขึ้นมาสัก แวบหนึ่ง ทำให้เกิด ความอังเอ ในการที่จะเป็นพระพุทธเจ้าให้สมบูรณ์นี้ ก็เรียกว่ามาร; แต่ว่าอันสุกท้ายทำลายให้มันหายไปได้ ก็อเอาชนะมันได้ พร้อมทั้งเสนามาร ก็อกิเลส น้อย ๆ ทั้งหลายที่เป็นบริวารของกิเลสตัวใหญ่นั้น.

ถ้าเราเข้าใจเรื่องนี้ เราคงจะเข้าใจถึงกับว่า ไม่ผจญแก่พระพุทธเจ้า ที่แท้ มันก็ผจญเราทุกคนอยู่; เมื่อเราจะต้องการจะให้ประสบความสำเร็จในทางสูง ในทาง ของธรรมะ แล้วความรู้สึกทางท่ำ ทางทราม ทางกามนี้ เข้ามาแทรกแซงอยู่เสมอ แล้วบางทีมันก็ชนะค้วย ทำให้เราแกว่งกลับไปกลับมา, แกว่งกลับไปกลับมา อยู่ไม่รู้ กี่ครั้งกี่หน หรือที่มันชนะฆ่าบุกกลนั้นตายไปเลย ก็มีอยู่มาก ก็อมันล้มเทลวในการงาน ที่เป็นอุกมกติ.

ตัวอย่างเช่นไปชิงสุกก่อนห่ามเรื่องเพศ เรื่องผัว เรื่องเมียอะไรนี้ มันก็ต้อง เสียหายลงไปมากมาย แม้ไม่ใช่อย่างนั้น มันก็ยังรบกวน กระทั่งเป็นพระเป็นเณรแล้ว มันก็ยังรบกวน; อย่างเดียวกับที่รบกวนพระพุทธเจ้าในกวามหมายอย่างเดียวกัน คือ กวามคิดว่า เรายังมีหวังที่จะเอากามารมณ์อย่างสูงสุด อย่างไรก็ได้ แล้วก็สึกไปหา กามารมณ์ ก็เรียกว่าพญามารเป็นผ่ายชนะโดยแน่นอน. ฉะนั้นอย่าไปคิดว่ามันผจญแต่ พระพุทธเจ้า มันผจญแก่ทุกคน ยิ่งเขาต้องการจะประสบความสำเร็จสูงเท่าไร พญามาร ตัวนี้ก็จะมาในรูปที่สูงพอกัน ที่จะกอยทำลายเสีย.

ขอให้นึกถึงเรื่องราวเหล่านี้ไว้ เพื่อต่อสู้ชนะมารที่มีอยู่เป็นประจำ มาเมื่อไร ก็ได้ ; ทั้งหญิงทั้งชาย ให้รู้เรื่องมารหรืออุปสรรกของชีวิตที่เป็นการเดินทางไว้ในลักษณะ อย่างนี้ แล้วสิ่งต่าง ๆ ก็กงจะเป็นไปในทางกี ประสบกวามสำเร็จตามที่กวรจะหวัง. เอาละเวลาสำหรับพูดก็หมดแล้ว เหลือเวลาสำหรับถาม ใครมีปัญหาอะไร

ก็ถาม

#### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) ท่านอาจารย์ถามว่า อะไรเป็นเหตุให้เกิดมารทั้ง ๕ ? หรือว่าอะไรทำให้ มารทั้ง ๕ เกิดขึ้น ?

(ตอบ) ถ้าถามอย่างนี้ก็เป็นเรื่องใหญ่อีกเรื่องหนึ่ง ผมอยากจะตอบให้ตรง กับข้อเท็จจริงว่า สิ่งที่จะเรียกว่ามารนั้น มัน*มื่อยู่พร้อมแล้วตามธรรมขาติ*, จะเรียกว่า มันเกิดอยู่โดยธรรมชาติ ตามธรรมชาติ, พร้อมอยู่ตามธรรมชาติก็ได้. แต่มันยังไม่ได้ เกิดจริง ยังไม่ได้เกิดจริง ๆ กว่าจะมีคนที่ไม่รู้ หรือจะพูดง่าย ๆ ว่า คนโง่ คนใดคนหนึ่ง ไปปะทะกันเข้ากับสิ่งนั้น ที่มีอยู่ตามธรรมชาติ มันก็มีการเกิดขึ้นแห่งมารขึ้นมาทันที ใน กรณีนั้น ๆ : เพราะกำว่า มาร นี้ จะมีต่อเมื่อมันทำหน้าที่เป็นมาร.

กิเลสอยู่เฉย ๆ ไม่เป็นมาร จนกว่าจะทำหน้าที่ขักกอ ขักขวางทำลายแก่บุกกล ใกบุกกลหนึ่ง จิตใจของเขาเสียไปนี้ จึงจะเรียกว่ามารได้เกิดขึ้นแล้ว; ครั้นมารได้เกิดขึ้น แล้วก็คือ **มีคนที่เผลอด้วยสติประกอบอยู่ด้วยอวิบบา ทำให้เกิดภาวะที่เรียกว่ามีมาร** หรือผจญมารขึ้นมา. ถ้าถูกสอนให้ฉลาดมาแต่ในท้องแล้วก็จะไม่มีมาร จะผ่านพ้นไป จากมารทุกชนิด.

เกี๋ยวนี้ความที่ไม่ได้รับการสังสอนหรือฉลาดมาแต่ในท้อง มันก็มาพบกันเข้า กับสิ่งที่พร้อมที่จะลุกขึ้นเป็นมาร ; เมื่อเป็นดังนี้แล้ว จะเรียกว่ามารนี้มันเกิดมาจากอะไร จะเรียกว่าเกิดอยู่ตามธรรมชาติ โดยธรรมชาติ มันก็ถูกน้อย. มันเกิดขึ้นเพราะความ ไม่รู้เท่าของกน กวามยังไม่รู้ของกน ; มันก็ต้องเกิดมาจากอวิชชาอยู่นั้นเอง ออกมา เป็นรูปตัณหา อุปาทาน เป็นอะไรก็ได้ แล้วก็เป็นมารเต็มตัว, ไม่มีสึงเลวร้ายอันไหน ที่จะไม่เกิดจากอวิชชา. เดี๋ยวนี้เรายังมีอวิชชา แล้วก็ต้องพบกับสึงที่เรียกว่ามาร ; นี

৫০৩

ียวิชชามันปรุงขึ้น หรืออวิชชามันพาไปหามาร ในฐานะที่เป็นกิเลสมันก็เกิดตามแบบของ กิเลส อย่างที่เราเรียนรู้กันอยู่แล้ว.

พูดให้ตรงตามหลักของพุทธศาสนาก็ว่า **พุกออ่างเกิดมาจากผัสละ** ที่ ประกอบไปด้วยอวิชชา; นี่เป็นกำตอบที่ถูกอย่างกำบั้นทุบดิน ไม่มีทางที่จะผิดในกรณี ไหน ๆ : มารเกิดขึ้นมาจากผัสสะ ที่ประกอบอยู่ด้วยอวิชชา. ในขณะใดมีการสัมผัส ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางจิต อะไรก็ตามนี้ สัมผัสนั้นประกอบ อยู่ด้วยอวิชชาคือโง มารก็ต้องเกิดขึ้นสะพรังไปหมด, แล้วตัวไหนมันเด่นกว่าเพื่อน มันก็ออกมารังกวานก่อน.

แม้ที่สุดแต่ว่าขันธ์จะเป็นมาร ก็เพราะมันมีอวิชชาในการที่จะป้องกันรักษาขันธ์ หรือมันจะถอยหลังไปเพราะกรรมอะไรแต่ปางก่อน มันก็มาจากอวิชชาทั้งนั้น.

เทวปุตตมารถ้าเป็นคน ๆ ด้วยกันมาเล่นแกล้งกัน มันก็เพราะอวิชชาของเรา นั่นแหละสร้างศัตรูขึ้นมา เป็นความเขลาของเราเองศัตรูจึงเกิดขึ้น ก็เรียกว่ามันมาจาก ผัสสะที่กระทบด้วยอวิชชาทั้งนั้น.

มาร กือ กรรม หรือกรรมที่เป็นมาร ก็ มาจากผัสสะ ที่กระทบด้วยอวิชชา.

นี้เป็น หลัก สำคัญอันหนึ่งในพระพุทธศาสนา ว่าให้ ตั้งค้นปัญหา ต่าง ๆ ลงไป ที่ตัสสะที่ประกอบด้วยอวิชชา ; เราจะพูดให้เลยนั้นไป ก็ไม่มีประโยชน์อะไร. ถ้าเป็นเรื่องที่จะประยุกต์ได้ apply ได้ ก็ให้ดูตรงจุดที่ว่า มีตสสะ แล้วก็ ประกอบอยู่ด้วย อวิชชา เป็นจุดตั้งต้นของปัญหาทุกอย่าง หรือมารทุกอย่างเลย ; รายละเอียกพูดกัน ก็ชั่วโมงก็ได้ โดยหัวข้อก็ตอบอย่างนี้ ว่าความโง่ของคน มันสร้างยักษ์สร้างมาร สร้าง อะไรต่าง ๆ ขึ้นมา เพราะมันมีผัสสะด้วยอวิชชาในสิ่งต่าง ๆ.

ขอให้ทั้งกำถามว่าอุปสรรกเกิดขึ้นเมื่อไรก็แล้วกัน, อุปสรรกนี่มันเกิดขึ้น เมื่อไร ? ตอบโดยสามัญสำนึก กุณจะตอบว่าอุปสรรกเกิดขึ้นเมื่อไร ก็ต้องเป็นเรื่อง  เฉพาะคน เฉพาะถิ่น เฉพาะเวลา; เพราะอย่างนั้นมันไม่เป็นอุปสรรคแก่บางคนก็มี แต่เบ็นอุปสรรกแก่คนบางคนก็มี. อุปสรรคเ**กิดขึ้นเมื่อเรามีความต้องการ** แล้วก็
 ไม่มีความรู้เพียงพอ พี่จะดำเนินไปสู่ความสำเร็จได้ ก็อชาดความรู้ ก็เบ็นพวกอวิชชา; ก็แปลว่าการก่อขึ้นมาด้วยอำนาจของอวิชชา นี้ย่อมพบอุปสรรคเสมอ, ถ้าก่อขึ้นมาด้วย ปัญญาด้วยวิชชา มันก็ไม่ประสบอุปสรรค ไม่รู้มันหายไปไหนหมด.

นี่บัญหามีอยู่ว่า เราไม่ได้เกิดมาเต็มอยู่ด้วยบัญญามาตั้งแต่แรก มันยังขาดอยู่ เพราะฉะนั้น จึงมีอวิชชาเสียเรื่อยไป. อุปสรรกทั้งหลายเกิดมาจากความไม่เพียงพอ ของ สิ่งที่เรียกว่าวิชชาหรือบัญญา ก็คืออวิชชา; อวิชชาก็สร้างอุปสรรกขึ้นมา สร้างมาร ขึ้นมา ที่นั้น เมื่อนั้น. ด้าเรารู้ ถึงขนากว่า ไม่มีอะไรที่ควรจะต้องการ ไม่มีอะไร ที่ต้องได้ จำเบ็นจะต้องได้ อย่างนี้ จะไม่มีอุปสรรคเลย; แล้วความจริงมันก็เบ็น อย่างนั้น ในโลกนี้ไม่มีอะไรที่ควรจะต้องการ หรือกวรจะต้องได้ ก็ไม่มีอุปสรรก; แต่เกี่ยวนี้เราไม่อาจจะรู้สึกอย่างนั้นได้.

กวามจริงมันยังมีลึกลับอยู่พรงที่ว่า **สิ่งที่ควรจะต้องการ** กวรจะก้องไก้นั้น เรามีได้ กินได้ ใช้ไก้ โดยไม่ต้องมีความรู้สึกว่าดูต้องการ หรือดูต้องได้; ถ้าอย่างนี้ มันมีก่าเท่ากันกับว่า เราไม่ก้องการ เราไม่ได้อยากได้. อย่างนี้เลยกลายเป็นว่า ร่างกาย วาจา ใจ นี้มันเกลื่อนไหวไปอย่างถูกต้อง ก้วยอำนาจของสติบัญญา มันเลยไม่มีอุปสรรก ไม่ประสบอุปสรรก หรืออุปสรรกไม่อาจจะเกิดขึ้นได้ กลายเป็นธรรมกาไปหมก; จะมี อุปสรรุกก็เป็นธรรมกา จะไม่มีอุปสรรกก็เป็นธรรมดา. มันเป็นกวามสมกุลย์ที่ชอบกล ระหว่างกวามที่ยึกถือกันว่ากวามได้ หรือกวามเสีย กวามแพ้ หรือกวามชนะ บุญหรือ บาป สุขหรือทุกข์ เหล่านี้ไม่มีกวามหมายแก่จิตชนิกนี้ มันอยู่ตรงกลาง เป็นสมกุลย์ ไม่มีอุปสรรก; อุปสรรกนั้นกือไม่ได้ต่ามที่ก้องการจะได้ พอไม่ต้องการจะได้อะไร มันก็ไม่มีอุปสรรก. เพื่อไม่มีอุปสรรก จงทำจิคให้อยู่ในสภาพที่ครงตามที่เป็นจริงว่า "สังขาร ทั้งหลายทั้งปวง เป็นสิ่งที่ไม่น่าเอา ไม่น่าเป็น, ไม่จำเบ็นจะต้องเอา ไม่จำเบ็นจะ ต้องเป็น" ถ้าต้องเกี่ยวข้องกับมันโดยกิน โดยใช้ อย่างที่เขาเรียกว่า "มี – เป็น" นี้ ก็ด้วยจิตใจที่รู้ว่า นี้มันก็ไม่น่าเอาไม่น่าเป็น : ทำไปตามความรู้สึกที่อยู่เหนือสึงเหล่านี้. จะยกตัวอย่างก็ลำบาก เพราะมันไม่มีตัวอย่างที่เราจะเห็นกันได้ ; ถ้ายกตัวอย่างพระอรหันต์ ก็เหมือนกับว่าเอาเปรียบ แต่ก็จำเป็นอยู่กี ที่จะต้องยกตัวอย่างก้วยพระอรหันต์ : มีจิตใจ อย่างพระอรหันต์แล้วไม่มีอุปสรรก แล้วก็ไม่มีมาร. ถึงแม้ว่ามารจะมาผจญพระพุทธเจ้า มาผจญพระอรหันต์ก็มีก่าเท่ากับไม่มี เพราะว่าท่านไม่ได้ต้องการอะไร, ไม่ได้ต้องการอยู่, ไม่ได้ต้องการตาย, ไม่ได้ต้องการได้, หรือไม่ได้ต้องการเสีย, ไม่ได้ต้องการแพ้, ไม่ได้ ต้องการชนะ ; ฉะนั้น เรื่อง มารก็มีสำหรับผู้พี่มีความต้องการ ด้วยอำนาจบองอวิบบา.

อย่าเข้าใจว่าการที่พระอรหันท์ หรือพระพุทธเจ้าต้องปรินิพพาน คือตายลงไป นี้เป็นเรื่องของมาร; คนโดยมากเข้าใจกันอย่างนั้น จนพูดกันว่าแม้แต่พระพุทธเจ้า ก็ไม่พ้นจากอำนาจแห่งมาร คือความตายอย่างนี้. ผมถือว่าพูดผิด คือมันขัดกันไปหมด กับหลักทั้งหลายในพระพุทธวจนะ; เพราะว่าความตายไม่มีความหมายสำหรับท่าน. เพราะฉะนั้น ความตายจะเป็นมารได้ก็เฉพาะผู้ที่ความตายมีความหมายเท่านั้น : เห็นเป็น ความเสีย เห็นเป็นความตาย ซึ่งมันตรงกันข้ามกับความอยู่หรือความได้.

มารนั้นเกิดมาจากกวามคิดด้วยอวิชชา ที่อยากจะได้ อยากจะอยู่ อยากจะ เป็นต่าง ๆ; มารมาผจญพระพุทธเจ้าตอนท้าย ๆ นี้ มันกล้ายกับเรื่องล้อกันเล่น มาทีไร พระพุทธเจ้าท่านก็รู้ทุกทีว่า มารก็อกวามคิดที่มันเหลือซากอยู่ มาล้อเล่น มาทูลว่าให้ ปรินิพพานเสียเถิด แก่มากแล้ว. แต่เขาก็แต่งให้มีข้อกวามว่า พระพุทธเจ้าท่านตรัสว่า "ฉันรู้, ฉันรู้เวลาของฉันเอง" นี่ก็เป็นเรื่องไม่มีมาร.

ขอให้ดูให้ดีๆ; เพราะว่าเรานั้นแหละจะสร้างมารขึ้นมา. อวิชชานี้มัน สร้างได้ทุกอย่างไม่ว่าอะไร ที่อวิชชาจะสร้างไม่ได้ มันสร้างได้ทุกอย่าง ในบรรดาสิ่งที่ ต้องสร้าง; มันทำไม่ได้อย่างเดียว คือสิ่งที่ไม่ต้องสร้าง สิ่งที่ไม่อยู่ในกฎของเหตุผล หรือว่าบัจจัยนี้ อวิชชาทำไม่ได้ นอกนั้นแล้วมันมีแต่เรื่องที่ไปตามเหตุตามบัจจัย มีเหตุ มีปัจจัย มีการปรุงแต่ง อวิชชาสร้างได้ทั้งนั้น สร้างพระเจ้าก็ได้, แต่อย่าพูดไป เกี๋ยวเขาจะโกรธเอา; เพราะกำว่าพระเจ้ามีหลายกวามหมาย ที่แท้มันอยู่นอกวง ของอวิชชาก็มี. พระเจ้าเท่าที่เขาถือ ๆ กันอยู่นี้เป็นพระเจ้าสมมติ พระเจ้าบุกกลอะไรนี้ อย่างนี้อวิชชาสร้างได้; แต่อย่าพูดไปเดี๋ยวเขาจะโกรธเอา, แล้วเก็บไว้ก่อนก็มีประโยชน์ เพราะว่ากนที่เขาไม่อาจจะรู้ถึงขั้นนี้ ก็ยังมีอยู่มาก เขาจะได้ยึกถือไปพลาง จะได้กลัวบาป จะได้รักบุญ จะได้ตั้งหน้าตั้งตาทำแต่กวามกี.

เกี๋ยวนี้ เรามาพูกกันทีเกียวหมก ว่าไม่ว่าอะไรอวิชชามันสร้างทั้งนั้น กี ชั่ว บุญ บาป สุข ทุกข์ อะไรก็ตาม ไปให้กวามหมายแก่มันในฐานะเป็นที่ตั้งแห่งกวามยึกถือ ว่ากี ว่าชั่ว ว่าบุญ ว่าบาป ว่าสุข ว่าทุกข์ แม้กระทั่งว่าเกิดว่าตายอย่างนี้ มันก็ก้วยกวาม รู้ไม่จริง ของกนนั้นเอง สร้างกวามหมายนานาชนิกขึ้นมา แล้วสึงเหล่านั้นก็พลอยไม่ จริงไปตามอวิชชา เป็นของมายาหรือไม่จริงไปตามอวิชชาเหมือนกันหมก; แต่เมื่อ เราไม่รู้ก็ต้องเห็นเป็นของจริงเสมอ ต้องหมายมั่นอย่างเต็มที่เสมอ; เช่นสุขเวทนา เอร็กอร่อยอยู่ที่เนื้อที่หนัง ที่ตาที่ผู นี้เห็นเป็นของจริงเสมอ เพราะไม่รู้ว่ามันเป็นอวิชชา หรือเป็นมายา. ฉะนั้น เกี่ยวนี้ถนเขาบูชากวามเอร็กอร่อยทางเนื้อทางหนังนี้ว่าเป็นสิ่ง ประเสริฐสุก ยอมตายถ้าไม่ไก้สิ่งนี้ หรือว่าอะไรนี้ เขามีกันหลาย ๆ ชนิต ที่ว่าทำผิด ๆ เกี่ยวกับของมายาเหล่านี้; นั้นก็เรียกว่าถูกมารผจญแหลกละเอียกแล้วก็ยังไม่รู้สึกตัว. ระวังให้คือย่างนี้.

ถ้าเป็นพุทธบริษัท ก็ต้องเดินตามพระพุทธเจ้า ถ้าเกินตามพระพุทธเจ้า ก็มีความหมายอยู่ที่ว่า ชนะมาร; พระพุทธเจ้าชนะมาร ฉะนั้น พุทธบริษัททั้งหลาย ก็พากันชนะมาร ชนะมารไปตามลำดับ ตั้งแต่ตัวเล็กตัวน้อยเรื่อย ๆ ขึ้นไป จนชนะมาร ถึงที่สุก แบบเดียวกับพระพุทธเจ้า เรียกว่าอยู่เหนือไปหมด : เหนือเกิก เหนือตาย เหนือทุกอย่างที่มันมีอยู่ หมดบัญหาหมดอุปสรรก. เดี๋ยวนี้เรามีอุปสรรกขนาดหนัก ก็อวนเวียนอยู่ในอวิชชานี้ วนเวียนอยู่ในวัฏฏสงสารของอวิชชานี้มีอุปสรรกอย่างหนัก ที่สุก เป็นมารอย่างไม่รู้สึกว่ามาร.

เอาละเวลาหมดแล้ว ก็บิดโรงเรียน.

โมกขธรรมประยุกท์

– GČ –

๒๙ เมษายน ๒๕๑๙

# ตน หรือ ตัวตน

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, ในการบรรยายเรื่องโมกขธรรมประยุกต์ เป็นครั้งที่ ๑๕ นี้ ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า ตนหรือตัวตน.

ขอให้ทบทวนไปถึงการบรรยายในครั้งที่แล้วมาว่า เราได้พูดกัน ถึงเรื่องชีวิตนั้นว่ามันคือการเดินทาง แล้วก็มีทางมีผู้ซี้ทาง แล้วก็มีผู้เดินทาง และได้พูดถึงอุปสรรคที่เรียกว่ามาร. คำว่า "การเดินทาง" นี้ หมายถึงวิวัฒนา การบองชีวิต ซึ่งจะดูกันในแง่ไหนก็ได้ คือดูในแง่ทางวัตถุ ทางรูปธรรม มันก็ เป็นการเดินทาง; เช่นว่ามีร่างกายที่ดีขึ้น ๆ ทุกยุค ทุกสมย, พูดถึงจิตใจ ก็มีสมรรถภาพมากขึ้น. แต่นี่เรายังไม่ถือเอาว่าเป็นวัตถุที่ประสงค์ที่ตรงนี้

#### ตนหรือตัวตน

เพราะเราจะหมายถึง หรือจะ มุ่งหมายอึงวิวัฒนาการของสติบัญญา ที่มัน จะสร้างชีวิตแบบที่ดี หรือที่เรียกกันว่าสูง หรือประเสริฐยิ่ง ๆ ขึ้นไป จนกว่าจะเรียกได้ว่า ที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ ซึ่งถือว่าเป็นการสิ้นสุดของ การเดินทาง. ในการเดินทางมันก็มีอุปสรรคมีอันตราย ซึ่งจะเรียกว่ามาร ก็มีทั้งทางกาย ทั้งทางจิต ทั้งทางสติปัญญา; ต้องมีการกระทำที่ถูกต้อง ตามสิ่งที่เรียกว่าธรรม คือประพฤติธรรมเป็นต้น จึงจะผ่านอุปสรรคเหล่านั้น ไปได้.

วันนี้ก็จะพูดถึง *จุดศูมย์กลางของตัวปัญหา คือสิ่งที่เรียกว่า* ตัวคน ของ สิ่งที่เรียกว่าชีวิตหรือของอะไรก็สุดแท้ ซึ่งยังเป็นบัญหาอยู่ ไม่รู้ว่าคืออะไรกันแน่ ถึง กับหาไม่พบ หรือไม่อาจจะแก้บัญหาของสิ่งที่เรียกว่าตัวตนนี้ให้ได้.

สำหรับผู้ที่เริ่มการพึ่งในวันนี้ ก็ไม่ต้องตกใจ เพราะว่ากำบรรยายนี้เป็นการ จบอยู่ในตัวเองทุกตอน และจำเป็นที่จะต้องพูกไปตามลำดับเหมือนกัน; เพราะฉะนั้น ถ้าอย่างไรก็ก่อยหาอ่านเอา เมื่อเขามีการพิมพ์ขึ้นมาเป็นเล่มทนังสือ. รู้สึกว่าวันนี้มีกน มาใหม่มาก ก็ไม่ต้องกลัว กือมันจะจบของมันในตัวเองทุกตอน ถ้าอย่างไรหาหนังสือ อ่านได้ในโอกาสหลัง เป็นอันว่าจะพูกไปตามลำดับของเรื่อง ที่ตั้งใจว่าจะพูด.

ในวันนี้ก็จะพูกถึง บั้ญหาของคนเรา เกี่ยวกับซึ่งที่เรียกว่า คน หรือ ตัวคน มัน คืออะไร ? อยู่ที่ไหน ? จะทำอะไร ? มัน มีหรือไม่ ด้วยซ้ำไป.

เอาละทีนี้ก็จะพูดถึงสิ่งที่เรียกว่า "ดน" หรือ "ดัวตน" ในลักษณะที่เป็น การประยุกต์ คือให้ท่านได้รับประโยชน์โดยแท้จริง เกี่ยวกับเรื่องของสิ่งที่เรียกว่าตัวตน. เดี๋ยวนี้เราก็กำลังพูดกันในแง่นี้ คือใน **แง่ที่ประยุกต์ได้ คือใช้ให้เป็นประโยชน์ได้**; แม้ว่าเมื่อก่อนนี้ เราก็ได้พูดกันเพ้อ ๆ ไปอย่างไม่รับผิดชอบด้วยซ้ำไป คือมันมีเรื่อง อย่างไรก็ว่าไปตามนั้น จนมันมากมายก่ายกองในเรื่องเกี่ยวกับตัวตน หรือมิใช่ตัวตน

୯୦୬

แล้วก็ยังใช้เป็นประโยชน์อะไรไม่ได้. เมื่อผมประมวลดูแล้ว ก็รู้สึกว่าลำบากเหมือนกัน ที่จะพูดเรื่องอันยึดยาวนี้ แล้วไม่มีวัตถุอะไรมาแสดงให้ดูได้นี้มันลำบาก; แต่ถึงอย่างไร ก็จะพยายามพูดในวันนี้ เฉพาะในส่วนที่จะเป็นประโยชน์ได้ แม้ว่ามันจะเป็นเพียง กวามรู้.

พิจารณาดู วิธีสอน เรื่อง ตัวตน ของพระพุทธเจ้า ในข้อแรกอยากจะให้นึกถึงเรื่องในพุทธประวัติ ที่จะช่วยให้เข้าใจเรื่องนี้ได้ อยู่มากทีเดียว กือ : – เมื่อกนหนุ่มกลุ่มหนึ่งเขาเที่ยวติดตามหาหญิงงามเมืองที่กดโกงเขา ด้วยการลักเครื่องประดับของเขาไป เมื่อเขาเผลอ, เขาตามไป ๆ จนพบพระพุทธเจ้า เข้าโดยบังเอิญ เมื่ออยู่ตามสวนสาธารณะหรืออะไรด้วยกัน. พระพุทธเจ้าท่านตรัสถามว่า ไปไหนกัน 1 ไปทำไม 1 พวกนั้นเขาก็ตอบว่า เที่ยวตามหาผู้หญิงอย่างที่ว่ามาแล้ว.

ที่นี้พระพุทธเจ้าท่านตรัสถามว่า *เที่ยวตามหาผู้หญิงดี หรือว่าเที่ยวตามหา* ตัวเองดี? พวกนั้นก็จะต้องตอบทั้งที่เขางงอยู่ กงจะตอบเผือ ๆ ไปเท่านั้นเองก็ได้ โดยที่ไม่รู้ว่า อะไรอยู่ที่ไหน ตัวเองอยู่ที่ไหน; แต่ก็ต้องตอบว่าหาตัวเองดีกว่า จึง ได้ตอบว่าหาตัวเองดีกว่า. พระพุทธเจ้าท่านจึงตรัสว่า ถ้าอย่างนั้นก็นั่งลง จะได้ ช่วย ดันตามหา "ตัวเอง"; แล้วท่านก็สั่งสอนตามแบบวิธีที่จะมีประโยชน์มากที่สุด สำหรับ กนหนุ่มกลุ่มนั้น ในที่สุดก็ทำให้คนเหล่านี้กลายเป็นอริยบุกคลไป ได้บวชได้อะไร เป็น สาวกของพระพุทธเจ้าไปเลย.

บ้ญหามันมีอยู่ว่า "เที่ยวหาดนเอง ไปตามหาดนเองคึดว่า" กนหนุ่ม เหล่านี้ก็ไม่รู้เรื่องตนเองแน่ แต่กลัวจะเสียเหลี่ยมนักเลง; ถ้าไปเห็นแก่ผู้หญิงแก่อะไรนี้ มันเสียเหลี่ยมนักเลง ก็เอาข้างตัวเองไว้ก่อน จึงได้รับคำอธิบายเรื่องนี้. แล้วราย ละเอียดของเรื่องนี้ก็ไม่มี ว่าตนเองก็ออะไร, ตามหาอย่างไร, อะไร, มีแต่กล่าวว่า พระพุทธเจ้าได้ตรัสโอวาทไปพักหนึ่ง แล้วเขาก็ได้เปลี่ยนเป็นคนละคนไป คือเป็น พระอริยเจ้า. การเป็นพระอริยเจ้า นับตั้งแต่ชั้นโสดาบันขึ้นไปนี้ เป็นการ **ดอนความรู้สึก** ว่าตน คือทำให้มองเห็นว่า **ไม่มีตวดน**. นี้ถามว่า ถ้าอย่างนั้นในกรณีนี้ ในรายของคน พวกนี้ หนุ่มพวกนี้เขาพบตัวตนหรือเปล่า r ถ้าไม่พบตัวตน มันก็เป็นเรื่องตลก ; เพราะว่า ใก้ตกลงกับพระพุทธเจ้าว่าจะแสวงหาตัวตน. แต่ถ้าบรรลุธรรมะ เป็นพระอริยบุกกล ก็ต้องเริ่มเห็นกวามไม่มีตน หรือหมดตัวตน.

เรื่องนี้กงจะเบ็นบ้ญหาแก่พวกกุณทุกกนเหมือนกัน กือมันเกิดเบ็นบ้ญหาขึ้น มาในทั่วมันเองจาก พระพุทธภาษิต ทั้งหลายที่ ตรัสไว้มากมาย เรื่องเกี่ยวกับตัวตน; ผ่ายหนึ่งกล่าวอย่างมีตัวตน : "ตนเบ็นที่พึ่งของตน, ตนเบ็นที่รักของตน, ตนเบ็น กติของตน, ให้ผีกตน, ตนผีกดีแล้วก็จะได้สิ่งสูงสุด" นี้เป็นพุทธภาษิตส่วนที่มีความ หมายอยู่ตรง ๆ ว่ามันมีตัวตน.

อีก ทางหนึ่งเขาบกกว่า ดนัตตา มิให่ตน ; ถ้ามิใช่ตน มันก็มีแต่สิ่งอื่น ซึ่งมิใช่ตน ก็หมายความว่า ไม่มีด้วดน *จะเข้าใจกันอย่างไร ?* นี้บางคนอาจจะโกรธ เสียแล้ว ว่าตลบแตลงอย่างนี้ใช้ไม่ได้ ; ถึงพระพุทธเจ้าตรัสก็เถอะ เราไม่ยอมรับ เพราะมันตรงกันข้าม มันตลบแตลงอย่างนี้ ; ฉะนั้นเวาจึงถียว่า **เรื่องตน** กับ **เรื่อง** มิใช่ตน นี้ เป็นเรื่องพี่ยาก.

ถ้าจะประยุกต์กันในข้อนี้ก่อนก็เพียงแต่จะบอกว่า ตามความรู้สึกสามัญสำนึก ของกนทั่วไป รู้สึกว่า มีตน มันมีตัวกูอยู่ เพราะฉะนั้นตนมันก็ต้องมี; นี้ ต้องพูด อย่างมีตัวตน กันให้มีประโยชน์ที่สุด. ทีนี้ต่อ เมื่อมีสติบัญญาลึกซึ้ง ในเรื่องนี้ เห็นทะลุ ปรุโปร่งในเรื่องนี้ ความรู้สึกจึงจะเกิดขึ้นมาว่าไม่ใช่ตน ไม่ควรเรียกว่าตน, ที่ว่า มีอยู่นั้นแหละไม่กวรจะเรียกว่าตน, แล้วก็หมดบัญหาไปได้.

เรารู้สึกว่า มีตัวตน ในสิ่งที่มิใช่ตัวตน

ทีนี้ ทำอย่างไร จึงจะมีบัญญาถึงขนากนี้ ? แล้วพวกเราทั้งหมดที่นั่งอยู่ที่นี่ ก็มีกวามรู้สึกว่ามีตัวตน แล้วก็รักตน ก็แสวงหาประโยชน์ให้แก่ตน ; อุตส่าห์เล่าเรียนกัน เป็นการใหญ่ แม้ที่มาที่วัดนี้ ก็เพื่อประโยชน์แก่ทน กล้าย ๆ ให้ทนได้ประโยชน์อะไร มากออกไป จึงได้ทนลำบาก, แล้วก็มาอยู่ในลักษณะที่ผีกฝนตน ให้กลายเป็นทนที่ได้ ฝึกถึงที่สุด ตามความรู้สึกแท้จริงของเรา, นี่ก็มีตน. ถ้าพูดว่าไม่มีตนเดียวนี้ ตั้งแต่ เดียวนี้ ก็คงจะรู้สึกว่าไม่จริง ได้แต่พูดตามเขาไป หรืออย่างดีที่สุด ก็พูดไปเพราะเคารพ พระพุทธเจ้า ที่ท่านตรัสว่าไม่มีตัวตน ก็ว่าไปก่อน แต่ในใจนั้นก็รู้สึกว่ามีตัวตนอยู่ เสมอ: ความคิดที่ปรุงแต่งขึ้นมาทีไร มันเป็นรูปมีตัวตนเสมอ. นี่คือ **บัญหาที่ต้อง** ประ**อุดต์ ก็อรู้ให้จริงลงไปให้เด็ดขาดองไป** แล้วก็ทำให้หมดบัญหา.

เท่าที่กล่าวมาแล้ว ก็สรุปได้ว่า โดยความรู้สึกของสามัญสำนึก เรามันมีตัวทน อย่างร้อยเปอร์เซ็นต์เลย ไม่นึกเป็นอย่างอื่นได้ ไม่รู้สึกเป็นอย่างอื่นได้; แต่แล้ว ที่เรา ดิดว่าเป็นด้วดน นั่นแหละ เป็นเรื่องเพลว กว้าง อย่างที่เรียกว่ามายา หรืออะไรก็แล้วแต่ จะเวียก มันไม่กววจะเรียกว่าตน. ฉะนั้นพอถามขึ้นว่ามีตัวตนไหม ? ก็กระอักกระอ่วนซิ ที่จะตอบว่าไม่มีตัวตน มันกระอักกระอ่วน เพราะรู้สึกอยู่ว่ามีตัวตน; ถ้าจะตัดบท ตอนนี้ ก็ต้องให้รู้บ้อเท็จจริง อันนี้ไว้ก่อน ว่า เรารู้สึกว่ามีตัวตน ในสิ่งที่มิใช่ ด้วดน.

## พระพุทธเจ้า ตรัสโดยทิฏฐธัมมิกโวหารบ้าง สมปรายิกฯ บ้าง

ตรงนี้ก็อยากจะพูดสำหรับผู้มาใหม่อีกครั้งหนึ่ง เกี่ยวกับโวหารที่ใช้กันอยู่ใน การพูดจา; ช่วยจำคำ ๑ คำ นี้ไว้ให้ดี : คำแรกเรียกว่า ทิฏฐรัมมิกโวหาร เป็น โวหารของการพูดจา ชนิดที่พอพูดออกไปคนพั่งถูกทันที เดี๋ยวนี้ทันใดนั้นเอง ; เพราะ กนธรรมดาสามัญทั่วไป เขาก็พูดจากันอยู่ด้วยโวหารนี้ มีความหมายอย่างนี้ เรียกว่า ทิฏฐรัมมิกโวหาร. ทีนี้อีกอันหนึ่ง เขาเรียกว่า สัมปรายิกโวหาร เป็นโวหารอื่นไป หมดสิ้นเชิงจากโวหารที่ถนธรรมดาเขาพูดกัน. โวหารสองโวหารนี้ใช้พูดกันอยู่ในประเทศ อินเดีย ในหมู่ถนที่ไปทูลถามพระพุทธเจ้านั้นเอง. พระพุทธเจ้าท่านจะตรัสตอบโดย

ଝ୍©୦

### **ตนหรือต**ัวตน

ทิฏฐธัมมิกโวหารก่อน ; นี้เขาว่าไม่ใช่. ไม่ใช่, ก็ถามอย่างนั้น ถามอย่างให้จริงกว่านั้น, ถ้าแค่นั้นก็ไม่ต้องมาถามซิ เพราะว่ารู้อยู่แล้ว.

เช่น มีคนไปทูลถามว่า *วรรณะสี่นี่มันเสมอกันหรือต่างกัน* ? ท่านก็ตรัส ตอบว่า อ้าว ! ก็เห็นอยู่แล้วนี้ว่าเขานับถือวรรณะกษัตริย์ วรรณะพราหมณ์; ส่วนวรรณะ-ศูทร วรรณะเวศย์นั้น เขาไม่ได้นับถือกันมิใช่หรือ. คนนั้นจึงทูลข้อนว่าไม่ได้ถามอย่างนั้น ไม่ใช่ถามอย่างที่เห็น ๆ กันอยู่ หรือพูก ๆ กันอยู่อย่างนั้น; ถามที่มันจริงกว่านั้น อื่นไป จากนั้น ก็คือโวหารหรือความจริงของนักปราชญ์นั้นเอง. เมื่อถามอย่างนี้ ท่านก็ตรัส ตอบว่า ก็ดูเอาเอง ก็แล้วกันว่า ถ้าเขามาทำบาป เขาได้บาปเหมือนกัน, ทำกุศลได้กุศล เหมือนกัน. ทำกิเลสให้หมดก็เป็นพระอรหันต์เหมือนกัน, อย่างนี้จะถือว่าต่างกัน หรือเหมือนกันอย่างไร ก็ดูเอา.

สรุปอีกที่หนึ่งว่า ถ้า พูดกันอย่างทิฏฐอัมมิกโวทาว วววณะทั้ง ๙ นั้น ต่างกัน; ถ้าพูกอย่าง สมปวาอิกโวทาร วรรณะทั้ง ๙ มันก็ไม่ได้ต่างกัน คือเป็น สิ่งหรือเป็นสัตว์อะไร ที่มันเป็นไปตามเทตุ ตามบัจจัย ตามกรรม ตามอะไรเหมือนกัน.

นี่เราจะเห็นได้ว่า ถ้า พูดอย่างทิฏฐอัมมิดโวหาร แล้ว ตัวคนมันมี มันมีอยู่ ในกวามรู้สึกของเราเอง ต้องไปเชื้อใกรเล่า นี่*ทิฏฐอัมมิกะ* แปลว่า *เห็นแล้วในธรรม นั้นเอง* ในสิ่งนั้นเอง แล้วก็พูดกันอย่างนั้นทั้งนั้น แล้วพอพูดถึงก็เข้าใจกันทุกคน ว่ามี ตัวตนตัวฉัน อย่างนั้นอย่างนี้; ฉะนั้น เมื่อพูดโดยโวหารชั้นนี้ ก็เรียกว่ามีตัวตน. ถ้า พูดอย่างพระอริยเจ้า ผู้เห็นความจริงลึกซึ้งไปกว่านั้น มันกลายเป็นโวหารอื่น, ผิดไป จากที่เขารู้หรือพูดกันอยู่ กลายเป็นว่า **ไม่ใช่ตน**; ที่ว่าตัวตน ๆ ๆ อยู่ตลอดเวลานั่นแหละ ที่แท้มันมิใช่ตัวตน.

ทีนี้ ถ้าผู้รู้ท่านมาบอกคนไม่รู้ ให้รู้ว่า ให้รู้เหมือนที่ท่านรู้ มันจะเกิดปัญหา อะไรขึ้น ៖ กุณลองดู มันเหมือนกับนิทานเปรียบว่า *เต่ามันเล่าเรื่องบนบกให้ปลาฟัง*  ปลามันจะพึ่งได้กต่างไร, มันจะรู้ได้อย่างไรว่าบนบกมือย่างนี้ ๆ ๆ ๆ. ปลามันก็ สันหัวเรื่อย พูดไปที่มันว่าโกหกที, พูดไปที่มันว่าโกหกที; นี่ก็อพวกลนธรรมดา สามัญทั่ว ๆ ไป เขาจะก่าพระอริยเจ้าว่าโกหก ๆ โกหกอยู่เรื่อยไปที่ว่าไม่มีตน ไม่ใช่ตน; เพราะเรามันรู้สึกตนว่าอยู่เสมอ อย่างน้อยคุณก็ด่าอยู่ในใจ ไม่กล้าด่าออกมาให้เสียมรรยาท แต่ในใจมันไม่รู้สึกเชื่อ มันก็กือเท่ากับค่าอยู่แล้ว ข้อที่ว่าไม่ใช่ตน.

นี่กือบัญหาที่จะต้องประยุกท์ คือที่จะต้องทำเลายให้มันหมดไปให้ได้ แล้วให้ เราได้รับประโยชน์จากความรู้ของพระพุทธเจ้า ทีว่า "**ทุกสิ่งไม่ควรจะถือว่าเป็นตัวตน**". ตอนนี้ก็พูดตัดบทไปเสียได้เลยว่า **ถ้าเมื่อตัวตนมันไม่มีแล้ว ของตนมันจะมีอย่างไรได้;** นี้มันจะมีความรู้สึกอยู่เป็น ๒ ชั้น : นี้ตัวกู แล้วนั้นของกู. ถ้าสิ่งที่เรียกว่าตัวกูมัน ไม่มี สิ่งที่เรียกว่าของกูก็ไม่ต้องพูดถึง คือมันจะไม่มีไปด้วย. เดี๋ยวนี้เราไม่อาจจะเห็น ว่าตัวกูไม่มี มันมีตัวกูอยู่เรื่อย: ที่นี้ ความคิดว่าของกู มันก็มีอยู่เรื่อยเหมือนกัน นั่น นี่ โน่น ของกู, นั่นของสู นั่นของคนอื่น, เป็นผ่ายที่ตรงกันข้ามอยู่; พอประโยชน์ ขัดกันมันก็ทะเลาะวิวาทกัน ทำอันตรายแก่กันและกัน นี่ก็เป็นทุกข์ ลำบาก เดือดร้อน ด้วยกันทั้งสองฝ่าย นี่โทษของการที่มีตัวกู มีตัวตน.

## ตามหลักพระพุทธศาสนา ไม่มีอะไรเป็นตัวตน

เมื่อกล่าวไปตามหลักของพระพุทธศาสนา ก็กล่าวอย่างนี้ ว่าตามความรู้สึก คนเรามีคัวตน พอรู้จริงถึงที่สุดเข้า กลายเป็นไม่มีอะไรที่ควรจะเรียกว่าตัวตน.

ทีนี้ กุณอย่าเอาไปปนกันเข้ากับลัทธิอื่น หรือศาสนาอื่น ที่เป็นคู่แข่งขันกับ พุทธศาสนา หรือเป็นอะไรกันก็ตาม เขายังมีลัทธิอื่นหรือศาสนาอื่น ที่พูกเป็นทำนองว่า ให้มีตัวตนให้จนได้ : เอาละถ้าว่าอันนี้ไม่ใช่ตน อันอื่นที่ดีกว่านั้นจะเป็นตน – อันอื่น ที่กีกว่านั้นจะเป็นตน – อันอื่นที่ดีกว่านั้นอีกจะเป็นตนเรื่อยไป, จะเป็นตนที่เขาพอใจ ว่ามันมีสิ่งที่เป็นตนอยู่; อย่างนี้มันตรงกันข้ามกับพุทธศาสนา. บางทีในตอนแรก ๆ กล่าวเหมือนกันด้วยนะ เช่นว่ากายนี้ ร่างกายนี้ เนื้อหนัง ร่างกายนี้มิใช่ตน; เขาก็กล่าวเหมือนกับพุทธศาสนากล่าว ว่า ร่างกายนี้มิใช่ตน แล้วโดยเฉพาะ บางพวกในยุกบ้าจุบันนี้ ซึ่งเขาจะปรับปรุงแก้ไขลัทธิอะไรของเขาใหม่ เสียแล้วก็ได้. เขาก็พูด เขายืนยันว่า เขาก็รู้จักว่าเวทนามิใช่ตน สญญามิใช่ตน สังขาร ก็มิใช่ตน วิญญาณ ตา หู จมูก ลิ้น กาย นี่ก็มิใช่ตน; แต่เขามีอันอื่นที่เป็นตน จะเป็น ตัวทำหน้าที่ทางเวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ หรือที่ว่าจะสิ่งในกายนี้ด้วย. นี่เขา ยังมีดนเหลืออยู่เรื่อยไป ตนนี้มันก็ พันไปจากเบญจบันธ์นี้ ไปมีตัวตนที่ถาวร อยู่ กลอกนิรันกร นั้นไม่ใช่พุทธศาสนา.

ตอนนี้คุณที่เกยอ่านหนังสือกามนิต ก็ไปอ่านกันเสียไหม่ก็ได้ ตอนที่กามนิต จะตาย เขามีความรู้สึกอย่างไร ทั้งที่เขาอยากจะมีตน แต่มันก็มีไม่ได้ มันก็ดับไปๆๆๆ ด้วยอำนาจของกวามไม่มีตนของธรรมชาติ; เมื่อพวกพรหม หรือพวกอะไร จะดึง ไว้ไห้มีตน ก็ดึงไว้ไม่อยู่.

แต่เราไม่ต้องการจะรู้ หรือศึกษาให้เลยเถิดไปถึงนั้น ซึ่งก็ไม่มีประโยชน์แล้ว; รู้ไว้แต่เพียงว่ากนพวกหนึ่ง สมัยหนึ่ง ยุกหนึ่ง เขามีกวามเชื่ออย่างนั้น แล้วก็เหลืยอยู่ จนกระทั่งทุกวันนี้ เขาสอนอยู่อย่างนั้น. ฉะนั้น เรื่องนี้มันก็มีที่การขัดแย้งกันอยู่เรื่อย กับ พุทธศาสนา ที่สอนว่าจะรู้สึกว่ามีควิตน เฉพาะในสมัยเมื่อยังไม่รู้ ไม่เห็น กวามจริง; นี่กำหนดข้อความนี้ไว้ให้ดีๆ ว่า "ความรู้สึกว่าเป็นตวัเบ็นตนนี้ จะเกิด รู้สึกอยู่ตลอดเวลา ที่เรายังไม่รู้ความจริง"; พอรู้กวามจริงขึ้นมา จะไม่รู้สึกอย่างนั้น; แล้วก็เลยว่างจากตัวตนไปหมด ไม่ว่าอะไร ไม่ใช่ตัวตนเลย ก็เรียกว่าว่างจากตัวตนไปหมด ก็ไม่เกิดความรู้สึกว่า นี่ตัวกู นั่นของกู อย่างที่เกยรู้สึกมาแต่ก่อน มันเปลี่ยนตรงกันข้าม อย่างนี้.

ที่นี้ พอกนที่เห็นอย่างนี้แล้ว ที่เรียกว่าเป็นพระอรหันท์ในพระพุทธศาสนา ไม่มีทัวทนแล้วนี้ พอถึงกราวจะพูกจากับกนอื่น ก็หลีกไม่พ้น ที่จะต้องพูกว่ามีทัวทนอีก นั่นแหละ คือต้องพูดอย่างชาวบ้านพูด ที่เรียกว่าทิฏฐรัมมิกโวหาร; เพราะฉะนั้นเมื่อ พระพุทธเจ้า ท่านจะต้อง ตรัสกับลนที่เขามีตัวตนเต็มปรี่ อยู่อย่างนี้ ท่าน ก็ต้องพูดใน ภาษาทิฏฐิธัมมิกโวหาร "ตนแหละเป็นที่พึ่งของตน ใครอื่นจะเป็นที่พึ่งแก่ตนได้" อย่างนี้ "ให้รักตนให้สงวนตน, ให้ถอนตนออกมาเสียจากเหว จากนรกอะไร, แล้วก็ เมื่อฝึกตนได้ดีแล้ว ก็จะได้รับสิ่งดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้รับ". ท่านก็ต้องพูด อย่างนั้น ต้องทรัสอย่างนั้น ทั้งที่ท่านเป็นผู้รู้เห็นชักเจนลึกซึ่งถึงกับสอนเรื่องอนัตตา ท่านก็ต้องพูดอย่างนั้น.

กรั้งหนึ่งผมเคยพูด ; อย่าใช้คำว่า "โต้กัน" ใช้คำว่าพูกกันธรรมกาดีกว่า กับ กรูบาอาจารย์ชั้นสูง ชั้นสวามีของผ่ายเวทานตะ ซึ่งเขาพยายามจะให้พุทธศาสนานี้เหมือน กับเวทานตะ. เขาก็พยายามที่จะชี้ว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ มันมิใช่ตน ตามที่กล่าวไว้ในอนัตตลักขณสูตรจริง ; แต่มันยัง มีลันลื่นที่เป็นดบ คือเบียลาดมับ. นี้ผมก็ถามว่า "อะไร ที่เรียกว่าอะไร" ในคัมภีร์ของพุทธศาสนาที่เรียกว่าอะไร ; เขาก็บอก ว่ามันนอกไปจากขันธ์ทั้ง ๕ นั้นแหละ นอกไปจากรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ. ที่ว่าเป็นอนัตตาต้องมีอันหนึ่งนอกไปจากนั้น ที่จะบรรลุนิพพาน หรือจะอะไรก็สุดแท้. เราก็บอกว่ามันไม่มีอะไรนอกไปจากนั้น ที่จะบรรลุนิพพาน หรือจะอะไรก็สุดแท้. เราก็บอกว่ามันไม่มีอะไรนอกไปจากนั้น ที่จะบรรลุนิพพาน หรือจะอะไรก็สุดแท้. เราก็บอกว่ามันไม่มีอะไรนอกไปจากนั้น เม็จตที่รู้สึกคิดนึกได้ว่ามีตน มันก็คือสังขาร อันนั้น, หรือจิตที่รู้สึกว่าเดี๋ยวนี้เราหลุดพ้นแล้วถึงซึ่งวิสังขารแล้ว มันก็คือจิตที่เป็นสังขาร นันแหละ รวมอยู่ใน ๕ ขันธ์นันแหละ. ในที่สุดเราก็พูดกันไม่ได้ แล้วโดยมรรยาท เราก็ไม่ทะเลาะกันให้มากไปกว่านั้น คือไม่ถึงกับทะเลาะกัน; ถ้าไปมัวทะเลาะกันก็บ้าเลย เขาก็ไม่ใช่ผู้ที่เป็นอันธพาล ที่จะมาทะเลาะกับผู้อื่น แล้วเราก็ไม่ต้องการจะเป็นอันธพาล จะไปเถียงหรือทะเลาะกับผู้อื่น. ก็สรุปความได้ว่า พุทธศาสนาจะไม่ยอมให้สิ่งใด ควร เรียกว่าตัวตน.

ทีนี้ทาง **ฝ่ายโน้น** เห็นได้ชัดเลยว่า เขาอยากจะให้มีจิต หรือมีอะไรก็สุดแท้ แต่ เ<mark>บาเรียกว่าอาดมัน ; อาดมันก็อ</mark>ตน ก็อตัวตน นั้นแหละมีอยู่ เป็นผู้เข้ามาสู่ร่างกายนี้

### ตนหรือตัวตน

ซึ่งมีรูป มีเวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณอะไรอยู่ มาโง่ มาหลง มาติด มาจมอยู่ที่นี่ จนกว่าจะได้รับการปรับปรุงแก้ไข แล้วมันก็หลุดไปได้จากสิ่งเหล่านี้; ซึ่งเรา**ด็ควรจะ เห็นอยู่ว่ามันเป็นเพียงสติบัญญา** ของจิต หรือจิตที่มีสติบัญญา. สติบัญญานั้นทำให้ หลุดไปได้ จากการที่ถือว่า รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ นี้เป็นตัวตนของเรา.

กวรจะหยุดกันแก่นั้นไม่มีตัวตนอีก เขาก็จะให้มีตัวตนอีก; ฉะนั้นกุณก็ กวรจะทราบไว้ แล้วก็ไม่ต้องไปเถียงกัน. บางที่จะเป็นเอามากถึงกับเถียงกันในระหว่าง กันเอง ในชาวพุทธกันเอง แล้วทะเลาะกัน; น**ื่ออ่าไปเฉียงกันกับส่ายที่เขามีตัวตน** แล้วก็ยังมีที่รวมแห่งตัวตนทำนองพระเจ้า พระเป็นเจ้าตัวตนธรรมดาของกน ๆ หนึ่ง เป็น บั้จเจกชน นี้ก็เรียกว่าอาตมัน หรือเรียกเป็นบาลีว่า อตฺตา นี้มีตัวตนใหญ่เป็นสากล ทั่วไปหมดก็เรียกว่า ป-ร-ม อัตฺตา หรือปรมาตมัน. ถ้ามีพระเจ้า มีพรหม มีอะไร เขาก็ไปอยู่ที่นั้น อยู่ที่ปรมาตมัน เขาไปจบที่นั้น เป็นนิรันดรที่นั่น กือไปอยู่อย่างนิรันดร, มีการอยู่อย่างนิรันดร.

ทีนี้ ของเรามันก็ว่า ว่างอย่างนิรันกร กือไม่มีทัวทนอย่างนิรันกร; ส่วนรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ มันกึกระจายออกไปเป็นธาทุ : ธาตุกิน ธาทุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาส ธาตุวิญญาณ หรือว่าจะเป็น รูปธาตุ เวทนาธาตุ สัญญาธาตุ สังขารธาตุ วิญญาณธาตุ ก็ได้ทั้งนั้น มันเหลือกระจายลงไปเป็นธาตุ ไม่ใช่เป็นตัวตน หรือเป็นพระเจ้าอะไร. กนโบราณเขาก็พูดเป็นว่าตายลง ดินก็ไปเป็นดิน น้ำก็ไปเป็นน้ำ ไฟก็ไปเป็นไฟ ลมไปเป็นลม อากาสก็ไปเป็นอากาส ; แต่ทีว่าวิญญาณไปเป็นวิญญาณ ธาตุนั้น เขาพูดไม่เป็น บู่ ย่า ตา ยาย เราพูกไม่เป็น.

นี่เป็นเหตุให้เราเห็นได้ว่า กนบางพวกเขา **ได้รับคำสั่งสอนอย่างผ่ายโน้น** อย่างผ่ายมีต**ัวตนแน่นแพ้น**เหมือนกัน. อ้าว ! มันกลายเป็นเรื่องประวัติศาสตร์ไปแล้ว ไม่ใช่ประยุกต์แล้ว คือจะบอกว่าลัทธิชินดูที่สูงขึ้นเป็นลัทธิพราหมณ์ ลัทธิอะไรนี้มันมาก่อน มาสู่แผ่นกินแถวนี้ก่อน แล้วเขาก็เลยสอนไว้ในรูปนั้น กระทั่งภาษาก็ภาษาของกนพวกนั้น ก่อน มาก่อน จึงมาเป็นภาษาสันสกฤต. ถ้าคุณยังไม่เข้าใจหรือไม่ทราบ ก็ระวังหน่อยนะ ภาษาสันสกฤตกับภาษาบาลีนั้น ไม่ใช่อันเกียวกัน; พวกพราหมณ์ พวกอะไรที่เขาเป็น กรูบาอาจารย์นั้นเขาใช้ภาษาสันสกฤต แล้วเขามาก่อน ฉะนั้นเขาสอนภาษาสันสกฤต ให้แก่กนที่อยู่แถวนี้ก่อน แล้วเขาก็เอาวัฒนธรรมอย่างอินเดียมาให้. เขาสอนศาสนาให้ อย่างที่เขาถืออยู่: ฉะนั้น เขาก็สอนเรื่องตัวตน มีตัวตน เวียนว่ายตายเกิด เรื่อยไป จนกว่าจะไปอยู่กับพระเจ้า หรือพระพรหม หรืออัทตาใหญ่ บรมอัตตา.

พวกบรรพบุรุษของเรา เกยได้รับกำสั่งสอนอย่างที่กล่าวนี้มาแล้ว กรั้น พระพุทธศาสนาเข้ามานี้ก็ยาก ยากที่จะมาทำลายความรู้อันก่อนได้ เพราะความรู้ก่อนนั้น มันเข้ารูปกันกับความรู้สึกในสามัญสำนึกของคนทั่วไป คือมีตัวตน; ตัวตนมันเข้ารูปกัน ได้ง่าย มันเห็นได้ง่าย มันตรงกับสัญชาตญาณอะไรทุกอย่าง แล้วเขาก็รู้กันอยู่อย่างนั้น แล้วก็พูดกันอยู่โดยโวหารอย่างนั้น ทั้งบ้านทั้งเมืองทั่วไปหมด. นี้บัญหา มันมาตกอยู่ แก่พวกเรารุ่นนี้ ที่ต้องการ จะสึกษาพุทธสาสนาให้รู้จริง ในบ้อที่ว่าไม่มีตัวตน มันก็ เสยต้องศึกษากันอย่างที่เรียกว่า ตรงกันข้าม. ฉะนั้น ผมจึงพูดให้พึ่งในลักษณะอย่างนี้ ให้มันเข้าใจได้ จะให้มันมาประยุกค์ในทางประวัติศาสตร์ก่อน แล้วก็จึงมาถึงเรื่องของ การปฏิบิติ.

# การศึกษาเรื่องไม่มีตัวตน

## จำต้องอนุโลมตามความรู้สึกสามัญสำนึกก่อน

ทีนี้ก็จะนึกกันออกไปถึงข้อที่ว่า **พุทธศาสนายอมรับทั้งว่ามีตวัตน แล้วก็** อื่นยันทั้งในข้อที่ว่าไม่มีตวัตน. เราจะถือว่าพุทธศาสนาพูดอย่างไรกันแน่, นี้พูด อย่างไรจึงจะไม่ขัดกันกับข้อที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสชวนกนหนุ่มพวกนั้นว่า มาหาตนกัน. ท่านตรัสชวนกนหนุ่มพวกนั้นว่า "มาหาตนกันนา, มาแสวงหาตนกันนา"; มันก็มีปัญหา ที่ว่า เขามีกวามสนใจขึ้นมาอย่างไร **:** แล้วท่านใช้โวหารอย่างนี้ว่า "มาหาตน" นี้มัน

### ตนหรือตัวตน

เป็นโวหารชั้นไหน i เราจะต้องถือว่ากนหนุ่มที่เป็น ชาวบ้านธรรมดา กลุ่มนั้น เขา ก็ต้องมีการศึกษา ได้รับการอบรมสั่งสอนในทางลัทธิศาสนา ว่ามีตัวตนเป็นแน่นอน ตามธรรมเนียม ตามแบบของบุกกลทั่วไปในยุกนั้น; ฉะนั้น เมื่อพระพุทธเจ้าท่าน ตรัสว่า มาหาตนกันซิ พวกนั้นยินดีรับทันที ยินดีที่จะสละแก้วแหวนเงินทอง ที่ผู้หญิง กนนั้นเขาขโมยไป. เขากงจะรู้สึกว่าตัวตน ๆ ที่เราเกยรู้เกยได้ยินได้พังกันมาก่อนนั้น แหละ เราจะได้พบกันกราวนี้แหละ โดยกรูกนนี้จะเป็นผู้ช่วยให้พบตัวตน; ฉะนั้น จึงมายอมให้ทำการแสวงหาตัวตน.

ทีนี้ เมื่อมีการแสวงหาตัวตนกันเข้า กลับพบว่าไม่มีตัวตน ก็เป็นเรื่องที่ น่าหวัว; เพราะว่าจุดหมายของการแสวงหานั้นก็อกวามไม่มีตัวตน, หรือจะพูดว่า "หาตนดีกว่า ก็หาจนพบว่าไม่มีตัวตน หรือจะเลยไปถึงว่า ผึกตนดีกว่า ก็ผึก ๆ ๆ จน ตนมันหมดไป นั้นแหละผึกตน; ฉะนั้น กำว่า "ได้คนมา" หรือได้สิ่งที่ดีที่สุดที่ตน กวรจะได้นี้ กึ กลายเป็นความจริงที่ว่าไม่มีตัวตน. พูดสั้น ๆ กีว่า หาตนจนพบ แล้ว เอาสิ่งที่พบสูงสุดนั่นแหละมาเป็นตัวตน; เช่นว่าพบกวามไม่มีตัวตน จนจิตไม่มีกวาม ยึกมั่นถือมั่นก็เลยบรรลุนิพพาน ไม่มีกวามทุกข์เลย ก็เอานี้เป็นตัวตน มันก็เป็นได้.

**ในชั้นแรก** มันก็เป็นได้ คือ เอานิพพานเป็นตน โดยมาดหมายไว้ หรือ โดยยังไม่เข้าใจถึงที่สุด; ฉะนั้น การปฏิเสธกรั้งสุดท้าย ใน พระดัมภีร์ทางพุทธศาสนา ก็คือ ปฏิเสธ *นิพพาน* นั่นแหละว่า *ไม่ใช่ตน*, ไม่ใช่ตนของนิพพาน, ไม่ใช่นิพพาน เป็นตนของเรา, ไม่ใช่นิพพานเป็นตนของนิพพาน, ตนของเราก็ไม่มี ตนของนิพพาน ก็ไม่มี; นี่การพบตนก็อพบอย่างนี้, **ฒึกตน** ก็กือฝึกจนรู้สึกอย่างนี้; ทำตนให้เป็น ที่พึ่งของตน ก็เป็นกำพูกสมมติไปทันทีว่า เอาตนสมมตินี้มาเป็นตน เอามาเป็นที่พึ่ง ของตน กวามกับทุกข์หรือนิพพานก็เป็นของสมมติว่าเป็นตน.

เราไปแยกเอาเองเถอะว่า ในประโยกไหนพระพุทธเจ้าท่านตรัสอย่างทิฏฐ-ธัมมิกโวหาร พูกกับชาวบ้านธรรมกา; ถ้าอย่างในสมัยนี้ ก็เรียกว่ากำพูกประเภท โฆษณาชวนเชือ. กำพูกประเภทชวนเชือนี้ ไม่ต้องอาศัยความจริงทุกกระเบียดนั้ว มาพูก; มันเบ็นกวามมุ่งหมายให้เกิดกวามสนใจแล้วทิกตามไป ทิกตามไป จนกว่าจะ ถึงที่สุดของเรื่องนั้น. ฉะนั้น การที่พระพุทธเจ้าท่านตรัสในบางประโยกแก่บุกกลบางกน ในบางกรั้ง นั้นก็ว่า **มีตน เบ็นการพูดกันอย่างทิฏฐธมมิกโวทาร** หรือมิฉะนั้น กีกล้าย กับเลยไปถึงกับว่า เอาสิ่งสูงสุกที่กีที่สุกมาเรียกอย่างว่ามีตัวตน สำหรับกนพวกนี้ อย่าง ขกไปทีก่อน; เพราะว่าทุกกนรักทน ยึงกว่าสึ่งใกหมก; ถึงแม้พระพุทธภาษิตก็มี ว่า "*ไม่มีสิ่งใดเบ็นที่รักเสมอด้วยตน"*. ฉะนั้น กนหนุ่มเหล่านั้น พอได้ยินว่าแสวงหาตน อย่างนี้ เขาก็สมัครเต็มที่ เพราะว่ารักตนเหลือประมาณ อยากจะให้ตนปรากฏเก่นชัก อยกมา อยู่ในกวามรู้สึกของเรา อยู่ในกวามยึกครองของเรา เบ็นกวามสุขอะไรของเรา. นี้เรื่องของตน หรือมิใช่ตน ที่พูกกันไม่รู้จักจบจักสิ้นนั้น มีใจกวามของเรื่องเพียงเท่านี้.

## มีบัญหาว่า ถ้าไม่มีตน ทำให้หมดกำลังใจ ต้องพิจารณาให้ถูก

ทีนี้ บัญหาที่ตามมาเป็นบัญหาอยู่ข้าง ๆ สำหรับพวกเราเดี๋ยวนี้ มันก็เกิดขึ้นอีก ; อย่างกุณอาจจะกำลังนึกหรือสงสัยอยู่ว่า ถ้าเราไปถือว่าไม่มีตนอย่างนี้ มันก็เป็นเรื่อง ล้มละลาย ยิ่งกว่าการล้มละลายใด ๆ หมด คือจิตมันจะไม่มีกำลัง ไม่หวังอะไร ไม่ต้องการ อะไร มันก็ไม่ทำอะไร มันก็จะไม่เรียนอะไร หรือไม่ทำอะไรเอาเสียเลย. แล้วบางคน ก็ถือว่ากำสั่งสอนข้อนี้ ในพระพุทธศาสนานี่เป็นอันตรายแก่บ้านเมือง เป็นอันตรายแก่ ประเทศชาติ เพราะจะทำให้กนไม่ทำอะไร ไม่ต้องการอะไร ไม่ทำอะไร.

นี่กุณจะโทษใกร : จะโทษหลักพระพุทธศาสนา ที่มีอยู่อย่างนี้, หรือจะ โทษว่าพระพุทธเจ้าตรัสไว้ไม่มีประโยชน์อย่างนี้, หรือจะก่าผมว่าเอาเรื่องที่ไม่กวรพูกมา พูก ซึ่งผมถูกก่าอยู่ตลอกเวลาหลายปีมาแล้ว ว่าเอาเรื่องที่ไม่กวรจะพูกมาพูก มาเปิกเผย อย่างนี้; ก็ลองกิกกูเถอะ มันก็เป็นประยุกต์เหมือนกัน กือเขาต้องผ่านไปให้ได้ เกี่ยวกับ

#### ตนหรือตัวตน

ข้อนี้. ผมยืนยันเต็มที่เลยว่ามันไม่ใช่อย่างนั้น; ความรู้เรื่องไม่มีตัวตนนี้ไม่ได้ทำใคร ให้หมดเรียวหมดแรง ที่จะทำการทำงาน. ความรู้นี้ถ้ารู้กันจริงแล้ว จะทำให้ทำงานสนุก ทำงานไม่เหนื่อย หรือว่าทำงานอย่างไม่เห็นแก่ตน เป็นการทำงานที่ประเสริฐกว่า, แล้ว ความรู้นี้มันประเสริฐที่สุด ตรงที่ว่าจะนำมาซึ่งสันติภาพแก่มนุษย์.

มนุษย์จะไม่มีสนัติภาพ ทั้งโลกและตลอดกาลนิรันดร; ถ้า มีตัวตนจัดแล้ว ไม่มีสันติภาพได้ คือพอเกิดขึ้นเท่านั้น ในภายในของคน ๆ หนึ่งก็ไม่มีสันตีสุขแล้ว เพราะพอยึดถืออันนี้เป็นหลัก มันเห็นแก่ตน เห็นแก่ตัว ซึ่งเป็นศัตรูอนร้ายกาจ ของมนุษย์. ความเห็นแก่ตัว เป็นสิ่งที่เลวร้ายที่สุดของมนุษย์ ทำให้เกิดความโลภ ความโกรธ ความหลง แล้ว ทำให้เดือดร้อนกันไปทั้งโลก ตลอดกาลนิรันกรเหมือนกัน. ถ้าเข้าถึง อนัตตา โดยถูกต้อง ต้องใช้กำว่า "โดยถูกต้อง"; กุณต้องชีดไว้ว่าโดย ถูกต้อง เพราะมันโดยผิดก็ได้; ถ้าเข้าถึงความรู้เรื่องอนัตตาโดยถูกต้อง จึงจะมีผลดี ทั้งส่วนบุคกลและส่วนรวมของสังกม.

ที่ว่า โดยไม่ดูกต้อง นั้น ดื่อโดยมิจฉาทิฏฐิ โดยอันธพาสนั้น เหมือน พวกจิตว่างอันธพาสนั้น เขาว่าเอาอย่างนั้นไม่มีเหตุไม่มีผล, ว่าจิตว่างแล้วมันก็กอบโกย เห็นแก่ตน ไม่ต้องถือธรรมะอะไรเมื่อจิตว่าง ที่แท้ถ้า จิตว่าง แล้ว ทำอย่างนั้นไม่ได้ เพราะจิตมัน ว่างจากลวามเห็นแก่ตน ว่างจากกวามหมายมั่นว่าเป็นตัวตน หรือเป็น ของตน ฉะนั้นจิตว่างมันทำอย่างนั้นไม่ได้ จะทำได้แต่ที่ถูกต้อง บริสุทธิ งดงาม เป็น ธรรมอะไรนั้น. แต่ก็มีพวกจิตว่างอันธพาล ที่เข้าใจกำว่าจิตว่างผิด ที่เขาไปเขียนค่า เขียนล้อ ว่าพอจิตว่างก็จะไม่ทำอะไรที่เป็นประโยชน์แก่ประเทศชาติ อย่างนี้ก็จะอย่าง เดียวกัน หรือกวามหมายเดียวกันกับที่ว่า ถ้าเห็นอนัตตาแล้วก็จะไม่ทำอะไร ที่เป็น ประโยชน์แก่ตัวเอง หรือแก่ผู้อื่น. นี่ในที่สุดมันก็เหลือการากาซังอยู่ เป็นสิ่งที่เข้าใจ ไม่ได้ ตำหรับผู้ที่ไม่ถึง : ความรู้ไม่ถึง, สติบัญญายังไม่ถึง ก็ยังมีตัวตนอยู่เรื่อยไป. เรื่องมันก็เหลืออยู่ว่า ต้อง ทำให้เข้าใจ ทำให้เข้าอึง ทำให้มองเห็น นับตั้งแต่ข้อเท็จจริงอันแรก ว่าไม่มีอะไรที่ควรเรียกว่าตัวตน, แล้วข้อเท็จจริงอันที่สอง ก็คือว่า เมื่อคนมีความรู้สึกถึงขั้นนี้แล้ว จะไม่มีความทุกข์เลย, แล้วข้อเท็จจริงอันที่สาม ต่อไปอีกก็คือว่า เขาจะเป็นคนที่ทำประโยชน์ผู้อื่นได้มากที่สุด เพราะไม่มีความเห็นแก่ตัว. เรื่องที่เราจะประยุกต์ ก็ควรจะเป็น ๓ ข้อนี้ คือ : –

**บ้อที่** ๑. ทำการ **สึกษาในภายใน อากกวามรู้ถึก** โดยตรงในภายในทุก เรื่องทุกราว จนเห็นว่า อ้อ, นี่มันเป็นธรรมชาติปรุงแต่งของจิต เกิดความรู้สึกขึ้นมาว่า ดัวตน เป็นมายา; แต่เมื่อไม่รู้ว่าเป็นมายา มันก็ยึดมันเป็นตัวตน เราก็เป็นทุกซ์อยู่ทุกที ทีมันเกิดขึ้น จนถึงกับพูดได้ว่า ทุกทีที่ตัวตนเกิดเป็นความรู้สึกขึ้นมา แล้วเราก็ต้อง เป็นทุกข์ทุกทีเหมือนกัน.

ข้อที่ ๖. อาการอย่างนี้ไม่มีประโยชน์ที่จะค่านจากหนังสือ หรือว่าพั่งผมพูด หรือเชื่อตามคนอื่น ไม่มีประโยชน์เลย; พอมาถึงขั้นนี้ ต้อง กำพนดเอาที่ความรู้สึก ในภายใน ความรู้สึกชนิดนี้ เป็นตวัดนที่ตรงไหน แล้วเกิดขึ้นมา แล้วมัน เตาลน อย่างไร. นี้เรียนจากข้างในนี้ แล้วประยุกต์ต่อไป ก็ก็อว่า ดอยเต้าดูว่า เมื่อไม่ เกิดความรู้สึกอันนี้ ทำไมมันจึงรู้สึกสบาอ สบายบอกไม่ถูก, หรือมันกลักกลุ้มอยู่ก้วย ความรู้สึกอันนี้ พอเราสลักออกไปได้ มันก็สบายบอกไม่ถูกอีกเหมือนกัน, ความไม่มี ตัวตนอยู่ในจิต มันสบายบอกไม่ถูก.

**บ้อที่** ๓. ถึงข้อที่เกี่ยวกับผู้อื่น คนที่มีจิตอย่างนี้ เอาตัวเองเป็นหลัก ก็แล้วกัน ว่าจะขี้เกียจไหม, จะนอนเสียไหม, หรือว่าเมื่อไม่มีตัวตนนี้แล้ว มันจะมีเมตุตา กรุณาต่อผู้อื่น โดยอัตโนมัติ. เช่นพระพุทธเจ้าหรือพระอรหันต์ทั้งหลาย ท่านก็ไม่ได้ ขี้เกียจ ไม่ได้นอนเสีย ไม่ได้เห็นแก่ความสุขส่วนตัว มันมีกำลังอะไรอันหนึ่ง คือ กำลัง ที่ว่างจากตัวตน นั่นแหละ เชื้อเชิญท่านไป ช่วยทำประโยชน์แก่ผู้อื่น; พูดอย่าง สมปรายิกโวหารสูงสุด ก็ต้องบอกว่า ความว่างนั้นแหละคือเมตตากรุณาสูงสุด.

ര്താ

ผมเคยพูด แต่ทุกคราวไม่มีใครเข้าใจ รวมทั้งคนชั้นครูบาอาจารย์; แม้พวก ฝรั่งชั้นกรูบาอาจารย์เขาก็ไม่เข้าใจ เมื่อพูดว่า ความว่างนั่นแหละคือเมตตากรุณาถึงที่สุด; เพราะเขาพูดว่าต้องมีคน ๒ คน คนหนึ่งเมตตาและอีกคนหนึ่งรับการเมตตา มีทั้งสองตน สองตัว จึงจะมีเมตตาขึ้นมาได้ และรักใคร่อะไรกันให้ถึงที่สุด. นี่ก็ไปตามแบบนั้นแหละ: มีตัวตน; แต่เราบอกว่า พอว่างจากตัวตนเป็นสุญญตา จิตเข้าถึงสุญญตานี้ ความเห็นแก่ ผู้อื่น ความรักผู้อื่นนั้นเป็นอัตโนมัติ แล้วก็ถึงที่สุด นี้ก็ไม่มีทางจะพิสูจน์; เพราะว่า เขาก็ยังไม่หมดกิเลส เราก็ไม่ทำให้เขาเข้าใจได้ ในเรื่องของการหมดกิเลส ก็ได้แต่ ฝากไว้. เรื่องนี้จึงถึงได้ **ฝากไว้** ให้พวกคุณ เอาไปดิด ดูก็แล้วกัน : พอไม่เห็นแก่ตัว เมื่อไร นั้นแหละลือเมตตาถึงที่สุด; นี้เรียกว่าเรื่องตัวตน หรือมิใช่ตัวตนนี้ มัน เกี่ยวพันกันจนกระทั่งถึงเรื่องสันติภาพ สันติสุข ของมนุษยชาติ คือมนุษย์ทั้งหมด.

สรุปความกันเสียทีก็ว่า ไป **สังเกตดูให้ดี** ว่า ที่เราจะต้องพูดตามความรู้สึก หรือ พูดกับลนที่ยังมีความรู้สึกแบบมีตัวตน ก็ต้องพูดว่ามีตัวตน; เราก็อยู่ในพวกนั้น และเราก็ไม่อาจจะมองเห็นความจริงหรือข้อเท็จจริงอะไร ของพวกที่หมดกิเลสตัณหาได้ จึงต้องพยายามต่อไป ตามที่ท่านแนะไว้ ว่าให้พิจารณาอย่างไร จึงจะเห็นว่า อ้าว, มันไม่ใช่ตัวตน มีแต่การปรุงแต่งของ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาส ธาตุวิญญาณ หรือว่าธาตุรูป ธาตุเวทนา ธาตุสัญญา ธาตุสังขาร ธาตุวิญญาณ เป็นต้นแล้ว ก็เลยเป็นเรื่องสูงสุดในพุทธศาสนาไป.

เกี๋ยวนี้ผมก็จะกำลังทำผิดก็ได้ ก็อทำผิดตรงที่ว่า เอาเรื่องสูงสุดมาพูดเป็น เรื่องเบื้องต้น และพูดแก่พวกคุณที่กำลังจะเริ่มการศึกษาอย่างนี้; แต่ผมก็ไม่ทราบว่า จะทำอย่างไร เพราะเรื่องมันเนื่องกัน แยกกันไม่ออก. คุณจะทราบหรือไม่ทราบก็ตามใจ ตามข้อเท็จจริงแล้วมันไม่ได้มีตัวตน; แต่เดียวนี้คุณก็มีความรู้สึกอย่างกนธรรมกาสามัญ ก็ว่ามีตัวตน ก็ต้องสอนกันต่อไปว่า ให้รักตน ให้พยายามช่วยตน ถอนตน เหมือนกับ ที่หมายมั่นบั้นมือไว้ : จะเล่าเรียน จะประสบความสำเร็จในการเรียน ในการงาน ในการเป็นพลเมืองที่ดีของประเทศชาติ. แต่ถ้ามันเป็นทุกข์เพราะเหตุนั้นละก็ รีบสนใจ เรื่องนี้ : สนใจเรื่องที่มีหมายมั่นเป็นตัวตน, แล้วก็รีบถือเอาประโยชน์ให้ได้ ตรงที่ว่า ถ้ายังมีตัวตนอยู่ ก็ช่วยตัวตนให้ได้เสียก่อน.

เดี๋ยวนี้ อยากจะไปช่วยพวกชนกรรมาชีพกันใช่ไหม ร ช่วยตัวตนได้หรือยัง ร ลัทธิที่มันทำให้เกิดแบ่งแยกเบ็นนายทุน เบ็นชนกรรมาชีพอะไรนี่ ก็ดูเอาเถอะ มันก็คือ เรื่องตัวตนทั้งกุ้น แล้วเรายังไม่รู้ว่าเราอยู่ที่ไหนสักที ; เรามีจุดยืนอยู่ตรงไหนก็ไม่รู้, ตัวตนของเรา เราก็ไม่รู้จัก ยังแก้บัญหาของตัวก็ไม่ได้, แล้วก็จะไปช่วยผู้อื่น มันก็ เบ็นเรื่องน่าหวัว พอ ๆ กันกับที่พูกว่า กนหนุ่มพวกนั้นเขาจะไปตามหาผู้หญิง ไม่ตามหา ดัวเองให้พบเสียก่อน.

ขอให้หมดบัญหาสำหรับจะทะเลาะกันในเรื่องนี้เสียที ว่า ถ้า พูดอย่างทิฏฐิ-ธัมมกโวหาร ตัวตนมี; แต่พูดอย่างสัมปราชิกโวหาร ตัวตนไม่มี ให้รู้จักเสียทั้งสอง อย่าง. นี่เป็นการประยุกต์ลัทธิกำสอนเรื่องอัตตา เรื่องอนัตตา อย่างดีที่สุดอยู่ที่ตรงนี้. วันนี้กึกล่าวไว้เพียงหลักใหญ่ ๆ ที่เป็นใจกวามสำกัญ ซึ่งมีอยู่อย่างนี้ รายละเอียกปลีกย่อย นั้นมีอีกมาก ไปติดตามศึกษา แล้วจะก่อย ๆ เข้าใจยิ่งขึ้นไปตามลำกับ.

เวลาสำหรับพูดหมดแล้ว เหลืออยู่เป็นเวลาสำหรับถาม ฉะนั้นถ้าใครมีความ สงสัยจะถามอะไรก็ถามได้ ในขอบเขตของประเด็นที่ว่า ตัวตนหรือมิใช่ตัวตน.

## คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) ที่อาจารย์บอกว่า คนที่ละทวัตนได้จะช่วยเหลือสงัคม ไม่เห็นแก่ตัว เห็น แก่ประโยชน์ของคนอื่น แล้วจะเอาอะไรมาวัคว่า คนที่กระทำตัวเพื่อเห็นประโยชน์แก่สงัคม ไม่มี ตัวตน อย่างเช่นพวกที่ไปช่วยเหลือชนบท ไปช่วยเหลืออะไรต่ออะไร ทำเพื่อคนอื่นทุกอย่าง แล้วเราจะบอกได้อย่างไรว่า เขายังมีตัวตนอยู่ ที่อาจารย์ว่ามีตัวตน.

### ตนหรือดัวตน

(ลอบ) อ้าว เ กนที่มีตัวตนนั้นก็อยากใต้ หรือประสงก์อะไรหลาย ๆ อย่าง ตามอำนาจของสิ่งที่เรียกว่าตัวตน ก็อกวามรู้สึกที่เป็นตัวตน ที่เป็นมายา ; ถ้าเรามีกวาม รู้สึกตามธรรมกาลามัญขั้นรุนแรงในเรื่องตัวตนอย่างนี้ เราก็จะหมายมันบั้นมีอมาก ใน เรื่องกิน กินอย่างวิเศษเลย, แล้วก็หมายมันบั้นมีอมากในเรื่องกาม ในเรื่องกามารมณ์, แล้วก็อันสุกท้ายก็หมายมั่นปั้นมีอมากในเรื่องเกียรติ แล้วเราก็เอาตัวตนแบกเกียรตินี้ไป ช่วยกลุ่มไหนก็ได้ ที่เขาถือว่าควรจะช่วย. ถ้าว่าไปช่วยชนกรรมาชีพล้วยตัวตนที่แบก เกียรติไปนี้ ก็เรียกว่าไปด้วยอำนาจของตัวตน ; แต่ถ้าว่าไปด้วยกวามรู้สึกผิดชอบชั่วดี เมตตากรุณาอันบริสุทธิ์ ก็เรียกว่า ด้วยกวามไม่เห็นแก่ตน อย่างเดียวกับที่พระพุทธเจ้า ท่านทรงสำบากเหลือประมาณ ไปช่วยเหลือสตว์ทั้งหลาย. เพราะฉะนั้น การช่วยก็เกิด มีอยู่เป็น ๒ ชนิก : ในจิตใจ ไปช่วยด้วยอำนาจแห่งตัวตน แม้ตัวตนอย่างถื อย่าง มีเกียรตินี้มันก็อย่างหนึ่ง, ช่วยล้วยความไม่เห็นแก่ตัว แต่เห็นแล่ลวามธุลิจรรม หรืออะไรก็มีอยู่อีกอย่างหนึ่ง.

ทีนี้ ทั่วเองไปช่วยหรือไปทำหน้าที่นี้ ด้วยความรู้สึกอย่างไหน ตัวเองก็รู้เอง กนอื่นไม่ควรจะไปบอก หรือบอกไม่ได้ เพราะมันเป็นความรู้สึกส่วนตัว; ฉะนั้น เราก็ ทดสอบตัวเองดู ที่เราจะทำอะไรในเรื่องการเมือง หรือเรื่องอะไรต่าง ๆ ของโลก ช่วย โลกอะไรนั้น มันทำด้วยอะไร. เราอาจจะหวังถึงว่า ช่วยโลกทั้งโลกก็ได้นา ไม่ใช่ เฉพาะช่วยชนกรรมาชีพ แต่มันตัวยความรู้สึกคิดนึกของอะไร; ถ้าของตัวตนมันก็ของ ตัวถนนั้นแหละ ถ้าของทัวตนมันจัด ๆ หนักเข้า มันก็ไม่กิดกลัวตายเหมือนกัน ไม่กลัว ศาย ไม่คิดทาย เสียสละ. ถ้ามันเป็นเรื่องจริงเรื่องกรง มันก็มีประโยชน์ไปตามแบบ ของผู้มีตัวตน เขาเรียกว่าดี; แต่ถ้าว่ามันอยู่เหนือความมีตัวตนละก็ มันเหนือตี พันดี ไม่เกี่ยวกับว่าดี ไม่เกี่ยวกับเกียรติ ไม่เกี่ยวกับอะไรหมด.

จะต้องเข้าใจคำพูดนี้ให้ดีๆ ว่า พระพุทธเจ้าท่านไม่ได้ทำอะไร เพื่อดี หรือ เพื่อเกียรติ หรือเพื่อบุญ หรือเพื่อกุศล ; แรกศึกษาอาจจะไม่เข้าใจข้อเหล่านี้ก็ให้

ര്വിതെ

ว่าท่านเหล่านั้น ไม่ได้ทำเพื่อบุญ เพื่อกุศล เพื่อดี เพื่อเกียรติ เพื่อด้วดนอะไรนี้. ทีนี้เรานี้แหละ ถ้ามีตัวตน จะทำเพื่อดี เพื่อบุญ เพื่อกุศล เพื่อเกียรติ เพื่ออะไร ซึ่ง เอามาเป็นของกูทั้งนั้น เป็นเกียรติชองถู เป็นบุญกุศลของกู เป็นความดีของกู: มันก่าง กันอยู่. แล้วทำไปในโลก ทำไปตามมาตรฐานอย่างโลก ๆ ในความหมายอย่างโลก ๆ มันก็ได้ผลอย่างโลก ๆ ถือได้ดีได้เกียรติได้อะไรกี่สุดแท้.

ทีนี้ ถ้าว่าช่วยได้จริง มีสติบัญญาเพียงพอมันก็จริง ก็ควรจะสรรเสริญว่ามันจริง ถูกต้องแล้วอย่างโลก ๆ นี้. แต่ส่วนมาก ถ้ามันกลัตกลุ้มอยู่ก้วยตัวกุ แล้วเป็นคนหน้ามีด ก็ไม่มีสติบัญญาเพียงพอ ที่จะแก้บัญหาต่าง ๆ อันลึกซึ้งนี้ได้ ; ใกรเกยเห็นคนพวกไหน ผู้นำประเทศไหนที่เต็มปรีอยู่ด้วยกัวตนนี้ ช่วยแก้บัญหาใก ๆ ในโลกได้.

ถ้าจะ แก้ได้แท้จริง ต้องประกอบด้วยอรรม ลือไม่เห็นแก่ตัว; ถ้าแก้ให้ เพียงแต่ว่าเพื่อประโยชน์ของตัว เพื่อรอกของตัว เพื่ออะไรของตัว นี้มันก็ยังไม่จริง มันยังเป็นเรื่องโลก ๆ. เรามานึกถึงพระโพธิสัตว์, พระโพธิสัตว์นั้นไม่ใช่พระพุทธเจ้า และไม่ใช่พระอรหันต์; มีอุตมกติช่วยผู้อื่น โดยไม่เห็นแก่ชีวิตของตัว เป็นอุตมกติพระ โพธิสัตว์; ฉะนั้นเป็นผู้มีตัวตนอย่างดี ไม่ใช่เป็นผู้พ้นจากกัวตน. ที่เรียกว่าพระโพธิสัตว์ สูงสุดจะเป็นพระพุทธเจ้าแล้วนันแหละ ยังมีตัวตนนะ แล้วก็มีตัวตนอย่างกีที่สุด เพราะ เขาฝึกฝนมาแต่อย่างนั้น; จะช่วยผู้อื่นโดยไม่มีความหมายแห่งชีวิตของตน. บวงทีจะ ช่วยอย่างงมงายก็ได้ เพราะเอาผลเพียงแก่เราไม่เห็นแก่ตนเท่านั้น อาจจะทำไปอย่าง งมงายได้ประโยชน์น้อยก็ได้; แต่มันได้ประโยชน์มากตรงที่ว่าส่วนตัวเขานั้น ก็ไม่เห็น แก่ตน จะทำลายความรู้สึกว่าตนนี้; อย่างนี้ก็เรียกว่าเป็นอุดมอติแบบโพธิสัตว์ ก็ยังมี ตัวตนยึดมันในความกี.

นี้เราอยู่ในพวกไหน ก็ไปทลสอบเองเถิก ด้าเกรียดด้วยตัวตนก็ทำความดี ได้มากที่สุด; และไม่มีตัวตนมันก็พ้นดีไป หรือจะต้องจัดว่าเป็นคีอีกชนิดหนึ่ง อีก แบบหนึ่ง ไม่ใช่ดีตามความหมวยที่ใช้อยู่ในโลกนี้. เราได้รับการสั่งสอนอบรมให้เห็น แก่ตนมาตั้งแต่เล็กแล้ว; ไปกิดดุ : ตั้งแต่เล็ก ซึ่งแวดล้อมทั้งหลายจะแวดล้อมไห้เห็น แก่ตน มีตัวดน มีของกู มีตัวกู กระทั่งว่ามีตัวกูใหญ่ออกไป ใหญ่ออกไปเป็นบ้านเมือง ของกู เป็นประเทศของกูก็ได้ : นี้เขาไม่ได้ถือว่าผิด แต่เป็นธรรมดา. ถ้าว่าหมาย มันมาก ก็เป็นทุกข์ด้วย ; ฉะนั้น ถ้า**ไม่ต้องเป็นหุดข์**ไม่ดีกว่าหรือ แล้วก็ทำ ประโยชน์ได้เหมือนกัน หรือ ทำประโยชน์ใด้ดีกว่า ฉลาดกว่า.

กนที่เลือดเข้าตาในกวามหมายแห่งทั่วถนนั้นมีหวังทำผิด ก็อทำไปอย่างมุทะลู ดุดัน แม้จะทำเพื่อประเทศชาติ ก็ทำอย่างมุทะลูลุดัน ; ถ้าทำอย่างมีสติบัญญา หูตาสว่าง แล้วจะรู้ว่า กวรทำอย่างไร, แล้วก็รอกไปได้อย่างไร,

ขอให้พิจารณาดูเองในส่วนนี้ ว่าทำประโยชน์สังกมนั้น ทำด้วยหมายมั่นเป็น ตัวตนของตนก็ได้ ถือเป็นเรื่องเกียรติ, หรือจะหมายมั่นเพื่อธรรมะอันบริสุทธิ์ ความ ยุติธรรมอันบริสุทธิ์ หรืออะไรก็ได้. แต่ขอให้มันจริงนะ อย่าให้มันหลอกกันอยู่ ในกัวกวามยุติธรรมอันบริสุทธิ์; เราต้องการจะเป็นพระเจ้าผู้สร้างความยุติธรรมขึ้นมานี้ มันก็ตัวตนเป้อเร่อ.

ใครมีปัญหาอะไรอีก ไม่เข้าใจตรงไหนถามอีกก็ได้ ในข้อเดียวกันนี้.

(ถาม) ขยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ที่ทำนอวจวรย์กล่ววว่าหากนที่กว่า เลยไปถึง ให้มีกวิถนนั้น อยากทรวบว่าหมายกวามว่าอย่างไร ?

(ตอบ) เมื่อตะก็ก็พูกไปแล้ว กุณกงจะไม่เข้าใจ ก็อว่าพระพุทธเจ้าท่าน ชวนกนพวกหนึ่ง ว่าอย่าไปเทียวหาผู้หญิงเลย มาหาตนกันกีลว่า แล้วกนเหล่านั้นเขา ก็สมักร, แล้วก็มาหาตน จนพบว่าโดยแห้จรึงนั้น สึงที่เรียกว่า ตัวคนมันไม่มี. ถ้าตนมันไม่มีแล้ว ตนก็ไม่ได้ถูกผู้หญิงต้ม ; เพราะกนหนุ่มเหล่านั้นเขาโกรธจัดว่า ผู้หญิงต้มเอาของไป. นี่เพราะเขารู้ขึ้นมาว่าโดยเนื้อแท้เขาก็ไม่มีตน หรือเห็นว่าของที่ ผู้หญิงขโมยไปนั้นมันก็ไม่มีสาระอะไร ไม่ใช่ของตนอะไร ก็พบความจริง ความดี ความ ไม่มีทุกข์อะไรกว่า แล้วจริงด้วย แต่มันมีความหมายเป็นไม่มีตัวตน.

มาหาตน กันเถอะ แล้วก็จะพบว่า โดยแท้จริงนั้นตนมิได้มี มันมีแต่ ตนโดยสมมติอย่างที่ว่ามาแล้ว ก็ได้พบ "ตนสมมติ"; ว่าเป็นอย่างไร; เมื่อก่อนนี้ ไม่พบแม้แต่ตนสมมติ ไม่รู้ว่าตนสมมติ ไม่รู้ว่านี้เป็นตนที่ยึดมั่นถือมั่นขึ้นมา จึงเป็นตน ขึ้นมา. เดี๋ยวนี้ก็พบตนชนิดนี้ เห็นโดยประจักษ์ชัดเลยว่า มันเป็นตนที่สมมติโดย ไม่รู้สึกว่า สมมติด้วยอวิชชา; เมื่อพบตนอันนี้แล้วก็พบอันที่ b ว่าโดยแท้จริงแล้ว ไม่มีสิ่งใดที่ควรจะเรียกว่าตน. นี่จึงสรุปความว่า หาตนไป หาไป ๆ จนพบว่า อ้าว, โดยที่แท้นั้นมันไม่มีตน นี่ถือผู้รู้กวามจริงของสิ่งทั้งปวง.

กนหนุ่มหมู่นั้นกำลังหลงอยู่ด้วยตัวตน หรือของตน เจ็บแค้นอยู่ด้วยการที ตัวตนมันถูกหลอกถูกลวง นั้นจึงมีความทุกข์ เป็นผู้มีความทุกข์; ถ้าความรู้สึกอย่างนั้น ยังอยู่มันก็มีความทุกข์ คือเดินก้าวหน้าไปเรื่อย ไหลไปไม่มีที่สิ้นสุด พอมาเห็น อ้าว, ว่า นี่ไม่มี ไม่มีอะไร ไม่มีอะไรเป็นสาระจริง แล้วก็บวช แล้วก็ถูกส่งไปสั่งสอนลิทธินี้ต่อไป. ตามเรื่องราวเป็นอย่างนั้น เลยกลายเป็นการได้สิ่งที่จริงที่ดี ที่ควรจะได้ ที่มีประโยชน์ ใหญ่หลวงแก่ตนเอง และแก่เพื่อนมนุษย์.

ขอให้ถือว่า กำพูกประโยกนี้เป็นสัมปรายิกโวหารอีกเหมือนกัน คือกำพูก ประโยกที่ว่า "หาตนจนพบว่าตนไม่มี" นี่มันเป็นกำพูกแบบสัมปรายิกโวหาร; ถ้าเป็น ทิฏฐธัมมิกโวหาร กีพบตนอะไรที่ดีกว่า ที่ว่าได้ไปสวรรก์ได้ไปอะไร ดีกว่าผู้หญิง อย่างนี้ ก็ได้ แต่ว่าพระพุทธเจ้าท่านไม่สอนเพียงเท่านั้น ท่านไม่ตรัสในรูปนั้น. (ถาม) นิพพานโดยมีควิทนนี่ หมายความว่าอย่างไร ? แล้วก็อีกกรณีหนึ่งที่ท่าน อาจารย์บอกว่า การที่ไม่มีควิทน แต่มีการสลายเป็นธาตุดิน น้ำ ลม หรือไฟ นี้จะไม่เป็นการ แสดงว่า เราศึกว่าธาตุเหล่านี้มีควิทนหรือเปล่า ?

(ตอบ) ถ้าจะไปกันใหญ่แล้ว. นิพพานนั้นจะมีคนพวกอื่นต่างหากเขาถือว่า นั้นแหละตัวตนไปเข้าถึงนิพพาน แล้วก็อยู่กับนิพพานนั้นนิรันกรไปเลย นั้นเป็นตัวตน; แต่พุทธศาสนา ไม่ได้สอนอย่างนั้น. นิพพานลือภาวะอันหนึ่ง ที่ไม่มีความทุกบ์เลย จะมาปรากฏแก่จิต เมื่อจิตนั้นหมดความยึดมันถือมันว่ามีตัวตน ในสิ่งใดก็ตาม. นิพพานขนิดที่เป็นตัวตนหรือมีตัวตนนั้นเอาไว้ให้พวกอื่นเขา; แต่พวกพุทธบริษัทเรานี้ นิพพานคือดับเย็นสนิท แห่งกวามยึดมันถือมันว่ามีตัวตน ไม่ทุกข์ไม่ร้อน เพราะตัวตน อีกต่อไป นี้เรียกว่านิพพาน.

แล้วที่ว่ากน มนุษย์นี้ไม่มีควาคน ก็กือเกี่ยวนี้มัน เป็นเครื่องจักรอะไร อันหนึ่ง ที่ประหลาดที่สุด ประกอบขึ้นมาด้วยธาตุหลาย ๆ ธาตุ แล้วแต่จะเล็งถึงธาตุ หมวดที่มีชื่อว่าอะไร เช่นธาตุ ๖ มีชื่อว่า ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาส วิญญาณนี้ ๖ ธาตุประกอบ กันอยู่ ออกมาเป็นรูปเป็นร่างมีความรู้สึกคิดนึก มีความอะไรต่าง ๆ ได้. หรือเขากล่าวอีก อย่างหนึ่งว่า มีธาตุ ๕ ธาตุ เป็น ธาตุรูป ธาตุเวทนา ธาตุสัญญา ธาตุสงขาร ธาตุ วิญญาณ นี้ก็มี; ให้เห็นว่าเป็นกลุ่มของธาตุ ประกอบอยู่ด้วยธาตุ เมื่อมีเหตุบัจจัยอะไร เหมาะสมแล้วมันก็ประกอบกันอยู่ได้ แล้วก็ทำหน้าที่อย่างนั้นได้ เช่นรู้สึกคิดนึกได้ กินได้ อาบได้ ถ่ายได้ อะไรได้ ให้เห็นว่าเป็นเพียงธรรมชาติ ตามธรรมชาติ ของธาตุหลาย ๆ ธาตุ ที่มันจะต้องมีกฎเกณฑ์ของมันอย่างนั้น.

ตอนนี้ไม่เห็นว่าส่วนไหน หรือธาตุอันไหน จะเป็นตัวตนของเราได้ เพราะ มันเป็นสักว่าธาตุตามธรรมชาติ แล้วมันเป็นไปตามเหตุตามบัจจัยของมันเอง. ตัวตนนี้ มีเพียงสมมติ เหมือนกับว่าเราสมมติว่าเรือนหลังหนึ่ง รถยนต์กันหนึ่ง เรือบินลำหนึ่ง มันเป็นเรื่องสมมติให้แก่กลุ่มของส่วนต่าง ๆ ที่มันประกอบกันเข้าเป็นสิ่งนั้น ; แม้รถยนต์ มันวึงได้ก็เรียกว่ามันก็ไม่ใช่ตัวตนอะไร มันเป็นกลุ่มหนึ่งของธาตุตามธรรมชาติ ประกอบ กันอยู่อย่างถูกตามเหตุผลตามกฎเกณฑ์ของมันเอง. ทีนี้สำหรับคนนี้ มันยุ่งกว่ารถยนต์ หลายเท่า แต่ก็มีหลักเกณฑ์เหมือนอย่างไม่มีส่วนไหนที่ควรจะเรียกว่าตัวตน แม้จิตใจ ที่เป็นวิญญาณธาตุก็ไม่ควรเรียกว่าตัวตน; ที่พวกอื่นเขาเรียกว่าตัวตนก็ตามใจเขาซิ.

(ถาม) อยากจะเรียนถามอาจารย์ว่า ถ้าสมมติว่า เรายึกว่า ต้องช่วยตัวเองก่อน จึงจะช่วยคนอื่นได้ แล้วเราจะช่วยเขาเมื่อไรได้ เพราะว่าเราก็ยังไม่แน่ใจว่า เราจะช่วยตัวเองได้ เมื่อไร. แล้วก็อีกกรณีหนึ่งที่ท่านอาจารย์ว่า ทุกคนนี้รักตน แล้วก็ทำเพื่อประโยชน์แห่งตน การที่เราแสวงหาวิมุตตินี้จะถือว่าเป็นการกระทำเพื่อการแสวงหาประโยชน์ใส่ตน ใช่หรือไม่ ?

(ตอบ) ปัญหาข้อแรก มันมีหลักแท้จริงอยู่ว่า เราช่วยเขาได้ในเฉพาะที่เรา สามารถเท่านั้น; ฉะนั้น เราต้องทำให้สามารถในส่วนนั้นก่อน แล้วเราจึงจะช่วยเขาได้ แล้วเราสามารถเท่าไร เราก็ช่วยเขาไว้เท่านั้นไปได้พลาง ๆ. อย่างเป็นนักเรียน นักศึกษา ก็ช่วยผู้อื่นตามที่นักเรียนนักศึกษาจะช่วยได้ ค่อไปเป็นนักการเมืองผู้ยิ่งใหญ่ ก็ช่วยเขาได้ มากกว่านี้ อย่างนี้เป็นต้น. เรื่องทางจิตใจก็เหมือนกัน เมื่อเรายังไม่เป็นพระอรหันด์ เราก็ช่วยอย่างในขั้นอย่างที่ยังไม่เป็นพระอรหันด์ ตามที่เราจะช่วยได้; เช่นเราช่วยแนะ ให้เขาสวดมนต์ ใหว้พระ นี้จะเป็นอะไรไป มันก็ช่วยได้ นับว่ามีประโยชน์เหมือนกัน นี้ก็ปฏิบัติกันไปตามลำดับ.

ส่วนบัญหาที ๒ ที่ว่าทำตนให้หลุกรอกออกไปจากกองทุกข์นั้น ถูกมองใน แง่ที่ไขว้กันอยู่กับกวามจริง คือมองไปว่า เป็นการเอาทัวรอกแต่ผู้เดียว. นี่มันอยู่ใน ขั้นที่ว่าเราจะช่วยตัวเองให้รอดก่อน แล้วเราก็จะช่วยผู้อื่น; เหมือนอย่างว่า เราจะต้อง หักว่ายน้ำให้เป็นก่อน เราจึงจะช่วยกนอื่นที่ตกน้ำได้ ไม่ใช่ว่าเราเอาเปรียบ หนีไปหา กวามสุขส่วนตัวที่ไหนได้; มันไม่เป็นอย่างนั้น. การที่**วิมุตติหลุดพ้น** ออกไปนั้น **คือการหมดความเห็นแก่ตัว** ต่อไปเขาก็ตั้งอยู่เป็นแสงสว่างที่ดี เป็นตัวอย่างที่ดี เป็น อะไรที่ดี ช่วยได้มาก; ถ้าไม่อย่างนั้นเขาจะช่วยอะไรได้น้อยมาก เหมือนกับกนธรรมดา

#### **ตนหรื**อตัวตน

สามัญทั่วไป. ฉะนั้น อย่าได้ถือว่า แม้แต่การออกบวชนี้ เป็นการตัดช่องน้อยแต่พอตัว, หรือว่าแม้ว่าการเป็นพระอรหันต์นั้น เป็นการหลีกออกไปหาความสุขส่วนตัว เจตนารมณ์ อันแท้จริงไม่เป็นอย่างนั้น.

ทีนี้ ถ้าหากว่ามีบางคนเขาต้องการอย่างนั้น ก็กวรจะถือว่าเป็นสิทธิที่เขาจะ ทำได้ แต่ดูมีน้อยเหลือเกิน พระอรหันต์ที่จะไม่เกี่ยวข้องกับใครในประวัติก็มีน้อยมาก หาทำยายาก; เพราะว่าการเป็นอยู่ของท่าน เพียงแต่เที่ยวเดินให้คนเห็นเท่านั้น มันก็ เป็นประโยชน์เสียแล้ว : เป็นตัวอย่างที่กี กือเป็นบุกกลที่แสดงกวามไม่มีกวามทุกข์เลย อยู่ที่เนื้อที่ตัวไปทุกกระเบียดนิ้ว; เพียงแต่กนเห็นเข้ามันก็มีประโยชน์ เขาสนใจ ได่ถาม ติกตามเอาอย่าง. แต่แล้วท่านก็ไม่ทำเพียงเท่านั้น ท่านก็ช่วยเหลือเท่าที่จะช่วยได้ เหมือนกัน แม้เรื่องเจ็บไข้ได้ป่วยก็ยังช่วยได้; ไม่ต้องมีบัญหาในข้อนี้.

(อาม) กนเราทุกกนที่อยู่ในสงักมทุกวันนี้ เวลาที่จะทำอะไรมักจะมีแรงจูงใจที่ ให้ทำอะไรทุกกนไป ซึ่งแรงจูงใจอันนั้น ส่วนมากเป็นแรงจูงใจที่มาจากตน ที่ว่าจะให้ตนดี ตนมีเกียรติ มีชื่อเสียง มีกิน มีใช้ มีอยู่ก้วยกันทั้งนั้น; เพราะฉะนั้น กนที่จะกิกทำเพื่อสังกม ก็เหมือนกัน ก็ถ้ามองอีกแง่หนึ่งเขาก็เพื่อตนเอง เพราะว่า ถ้าเราทำเพื่อสังกม สังกมกขึ้น สังกม ก็อยู่เย็นเป็นสุขตัวเองก็อยู่เย็นเป็นสุขสบาย แล้วกนที่จะทำเพื่อโลก ก็เพื่อให้โลกนี้ยังอยู่ ก็เพื่อ กนทั้งนั้น.

ทีนี้ ผมอยากจะเรียนถามว่า พระอรหันท์ซึ่งพยายามทำกวามดีเพื่อสังกมอะไรนี้ มีแรง จูงอะไรที่ว่าให้ท่านทำกวามดี ก็อว่าทำเพื่ออย่างโน้น เพื่ออย่างนี้ เพื่ออะไร, หรือว่า พระอรหันท์ไม่มีแรงจูงใจ. แล้วผมยังสงสัยว่า แรงจูงใจที่ทำนั้น จะมีแรงจูงใจ โดยไม่มีทน จะได้หรือไม่ ? เพราะว่าเท่าที่สังเกต คนที่มีแรงจูงใจที่จะทำอะไรทุกสิ่งทุกอย่างเพื่อทนทั้งนั้น แม้ กระทั่งคนที่มาที่นี่ก็เพื่อทนเองทั้งนั้น.

(ตอบ) บัญหาที่ว่านี้เคยถามกันมามากแล้ว นี่คงจะไม่เคยได้ยิน คือว่า สิ่งกระตุ้นจูงใจนั้นเป็นองก์ประกอบที่ขาดไม่ได้ มิฉะนั้นแล้ว จะไม่เกลื่อนไหวจริง ๆ มันต้องมีสิ่งกระตุ้น จะเป็นประเภท motive โดยตรง หรือจะเป็นพวก inspiration รอง ๆ ลงมาอะไรก็ตาม มันต้องมีทั้งนั้น. ทุกคนต้องมีแรงกระตุ้นคลใจอะไรเหล่านี้ทั้งนั้น ; แต่มันมีอยู่ ๒ ประเภท คือด้วยอำนาจของกิเลสก็มี, ด้วยอำนาจของความไม่มีกิเลสก็มี ; ฉะนั้น เป็นอันว่าคนสามัญทั่วไป แม้จะมุ่งหมายทำประโยชน์อะไรสูงสุดแก่โลกอย่างไร มันก็ด้วยอำนาจความมีตัวตน ในระดับใดระดับหนึ่ง กระทั่งระดับดีที่สุดสูงสุด.

ส่วนผู้ที่หมดกิเลส ไม่มีความหมายแห่งทัวตน มันก็มีแรงผลักดันเชื้อเชิญ ของความไม่มีกิเลส ; พอไม่มีกิเลส มันก็ประกอบอยู่ด้วยสติบัญญา ความรู้, ຄ້ານີ ้กิเลสมันก็ฮึกฮักอยู่ด้วยอำนาจของกิเลส แล้วมันก็จะทำได้แต่ในขอบวงของกิเลส คือที ้กิเลสรู้จักเท่านั้น ทำมากไปกว่านั้นไม่ได้. แม้จะเป็นเรื่องช่วยโลกทั้งโลก มันก็เป็น เรื่องในขอบเขตที่กิเลสรู้จัก หรือของกิเลส ไม่มีเรื่องเหนือโลก คือไม่ช่วยคนให้มีจิตใจ พระอรหันต์หรือพระพุทธเจ้านั้น ท่านมีจิตใจอยู่เหนือโลก ไม่มี อย่เหนือกิเลสได้. กิเลส ไม่มีพลังงานแห่งทัวทน; เพราะฉะนั้น กึกลายเป็นเหลือพลังงานแห่งสติบัญญา บริสุทธิ์ รู้อยู่ในตัวว่าอะไรควรทำ อะไรต้องทำ อะไรมีค่ามาก, ไม่ใช่ไม่รู้ ไม่ได้ ทำเพื่อตัวตน แต่ทำไปด้วยแรงผลักดันของสติบัญญา หรือบางทีก็จะเรียกได้ว่าเป็นเพียง ้ความเกียชินของเมตตา กรุณา บริสุทธิ์ ที่เคยอบรมมามากเหลือเกิน ก่อนแต่ที่จะเป็น พระพุทธเจ้า. เบ็นพระพุทธเจ้าแล้ว กิเลสหมดแล้ว อะไรหมดแล้ว แต่ความเคยชิน อันนี้เหลืออยู่แบบโมเมนตัม ไม่มีแรงงานทำให้เกลื่อนโดยตรง แต่ที่มวลของกวามเร็ว นั้นยังเหลืออยู่ มันก็ไปได้ กว่าร่างกายนี้จะแตกดับลง. นี่พระอรหันต์จึงมีลักษณะ กือไม่เหมือนกับปุถุชนที่ทำอะไรก็ทำด้วยอำนาจฮิดฮัดของกวามมีตัวตน ; ของท่านเอง แต่ท่านก็ทำด้วยแสงสว่างของบัญญา หรือโมเมนตัมของเมตตากรุณา ที่เหลืออยู่มาก ทำให้นั่งอยู่ไม่ได้ หรือจะพูดเอาเปรียบสักหน่อยก็ท่านทำเพื่อ cxcercise ก็ได้ มันอยู่นึ่ง ไม่ได้นี่คนเรา.

(ถาม) บัญหาเมื่อก็ที่ก้างอยู่ คือว่าความกิดนี้เป็นตัวชี้ให้เห็นว่า เราจะทำพฤติ-กรรมอะไรต่อไปในข้างหน้า การที่หลายคนนี้มาศึกษาธรรมะ ก็เพื่อจะต้องการหลุดพ้นเพื่อตัวเอง ให้หลุดพ้น; แต่เมื่อพอมาศึกษาเข้าความกิดอันแรกที่ทางศาสนาให้ ก็คือว่าไม่มีตัวตน ฉะนั้น ความกิดว่าไม่มีตัวตน มันก็ไปขัดกับพฤติกรรมที่จะมีก่อไปข้างหน้า เพราะเหตุว่าถ้าคิดว่าไม่มี ตัวตน เราจะต้องไปทำทำไม เพื่อสละตัวตน เพราะว่าความกิดมันจะขัดกับการปฏิบัติเพื่อจะละ ตัวตนอยู่แล้ว ไม่ทราบว่าความกิดอันนี้จะถูกหรืออย่างไรผมไม่ทราบ ?

(ตอบ) นี้ก็เป็นบัญหาที่จริงหรือที่แท้อันหนึ่งทีเดียว ถือว่ากนทุกกนที่ยังเป็น ธรรมดาสามัญอยู่ ยังมีตัวตนมุ่งหมายจะทำให้ดีที่สุด ตามที่ตัวตนจะทำได้ แล้วก็กิดว่า พุทธศาสนาจะช่วยให้เป็นอย่างนั้นได้. พูดตรง ๆ ก็ว่าจะให้ธรรมะในพระพุทธศาสนานี้ ช่วยให้มีตัวตนที่ดีกว่า ให้ทำอะไรให้มันดีกว่ามันก็ได้เหมือนกัน; แต่ต้องมองดู ให้ละเอียก ที่ว่าธรรมะในพุทธศาสนาจะช่วยให้มีตัวตนที่ดีกว่า หรือกวามเห็นแก่ตัวที่ น้อยลงนั้น มันเป็นตัวตนที่ดีกว่า. แต่ยังมีสิ่งที่สำคัญกว่านั้นอีก ก็กือว่าใกรก็ตาม ถ้าทำอะไรด้วยกวามหมายมั่นแห่งตัวตนแล้วมันเผาลนทันที; นี้อยากจะให้บรรเทาตัวตน ส่วนเกินออกเสียบ้าง. เช่นเรียนหนังสือนี้ อย่าเรียนด้วยจิตที่มันมีตัวตนเกินไป มันจะ ไม่ปวดหัว มันจะไม่เป็นโรกเส้นประสาท มันจะไม่ร้อนผ่าว; ลดตัวตนลงเสียบ้าง จะเรียนหนังสือได้ดีกว่า ที่หมายมั่นบั้นมือฮึดฮัดเป็นกิเลสมากเกินไป.

ทีนี้ ต่อไปถึงการทำงาน ถ้าทำด้วยตัวตนเต็มที่อย่างเดียวกันอีก มันก็เผาลน ทันทีเหมือนกัน, เป็นกวามทุกข์ทรมานอยู่ในการงาน หรือสิ่งที่ทำอยู่ หรือแม้แต่สิ่ง ที่ได้อยู่ หรือแม้แต่ในผลกำไรที่ได้อยู่. ถ้าจิตที่มันหมายมันเป็นตัวตนเกินไปแล้ว แม้ ได้กำไรอยู่ในผลดีอยู่ มันก็ขบกัด คือร้อน; ให้ลดเสียให้พอดี. เรายังไม่เป็นพระอรหันด์ แต่ว่าลดเสียให้พอเหมาะที่ว่า จะเล่าเรียนด้วยใจกอที่ปรกติได้ผลดี ไม่มีความทุกข์ แล้วก็ เรียนได้ดีด้วย แล้วก็ออกไปประกอบการงานด้วยใจกอที่ปรกติ ไม่มีความทุกข์ ได้ผลดี ด้วย ตัวตนมันก็ก่อยเบาไป เบาไปจนเข้าไปเข้าระดับมาตรฐานนู้น. ที่ว่ามาสวนโมกซ์ มาเจอะกันเข้ากับกำสอนที่ว่าไม่มีตัวตน นั้นเห็นจะไม่ถูก ละมัง ทุกคนเป็นพยานได้ เมื่อตะก็ผมพูดว่าอะไร ผมพูดว่าพุทธศาสนานี้สอนเรื่อง มีตัวตนหรือไม่มีตัวตน; ก็ได้พูดถึงเรื่องตัวตน ซึ่งจะต้องมีอยู่สำหรับคนธรรมดาสามัญ ให้รักตนถือว่าช่วยให้มันดีขึ้นๆ นี้ในผ่ายที่มีตัวตน ก็ต้องการจะปรับปรุงให้มันเป็น ตัวตนที่ไม่เป็นอันตรายนั้น มิฉะนั้นแล้ว มันจะตกไปในผ่ายที่เป็นอันตราย คือมีกิเลส มากเกินไป. นี่ก็ปรับปรุงให้เป็นตัวตนที่มีกิเลสน้อยลง มีสติบัญญามากขึ้น แต่ยังเป็น ตัวตนอยู่นั้นแหละ.

การมาทีนี่ ก็มาเพื่อหาโอกาสพั่งกำแนะนำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า. ที่เอา มาพูดให้พึ่ง ว่าเราจงรู้กวามจริงในข้อนี้อย่างนี้ แล้วเราทำอย่างนี้ แล้วเราก็จะควบคุม ตัวตนส่วนเกินได้ เหลืออยู่แต่ส่วนที่พอดี ไม่ทำให้เป็นบัญหายุ่งยาก ให้เล่าเรียนไปได้ อย่างสะดวกดาย มีความสุขในการเรียน ไปตามแนวที่มันไม่มากไม่น้อย. ส่วนข้อที่ว่า จะฮึดฮัดมุ่งจะเอากันเต็มที่ด้วยตัวตนนั้น ก็ทำเป็นอยู่แล้วนี่ ทำเองอยู่แล้ว ทำเป็นอยู่แล้ว ไม่ต้องมีใครสอน; ถ้าชอบอย่างนั้นก็ได้เหมือนกันแหละ ลองดูก็แล้วกัน. พร้อม ๆ กันนั้นให้สังเกตดูให้ดี ๆ ว่ามันเป็นอย่างไรบ้าง มันจะทรมานตนมากเกินไปละมัง มันจะ เผาลนมากเกินไป มันจะทำให้ฮึดฮัดมากเกินไป; พอผิดหวังหน่อยก็ร้องให้บ้าง ฆ่า ตัวตายบ้าง ฆ่าเพื่อนตายบ้าง ตัวตนที่เป็นส่วนเกิน มันเป็นอย่างนั้น.

เดี๋ยวนี้ในประเทศเรา กนหนุ่มสาวทั้งหลาย มีตัวตนส่วนเกินมากกว่าแต่ก่อนมาก กือเหตุการณ์ที่มันปรากฏออกมา หรือว่าที่มาอยู่ในหน้าหนังสือพิมพ์อะไรนี้ มันพิสูจน์. เดี๋ยวนี้มันมีตัวตนที่เกินมาก ที่ยึดยัดมาก ที่ไวมาก; เพราะฉะนั้นกนหนุ่มสาวจึงฆ่า กันในลักษณะที่แต่ก่อนเขาไม่ฆ่ากันหรอก. เขาหัวเราะเยาะได้ในเรื่องอย่างที่คนเดี๋ยวนี้ ฆ่ากัน, สมัยปู่ ย่า ตา ยาย เขาหัวเราะเยาะได้ สมัยที่หญิงสาวฆ่าตัวตายนี้ สมัยก่อน เขาหัวเราะเยาะได้, ที่คนหนุ่มฆ่าตัวตายนั้นแหละ สมัยก่อนก็เป็นกนหนุ่มที่หัวเราะเยาะได้; กนหนุ่มสาวสมัยนี้ไม่อาจจะหัวเราะเยาะได้ เพราะไปหลงตัวตนในส่วนเกินมากเกินไป

പ്പത

ฉะนั้นธรรมะอาจจะช่วยได้ในข้อนี้ มาที่นี่ก็จะพูดกันถึงเรื่องนี้ เรื่องส่วนนี้ไปควบคุม ตัวตนเสียใหม่ให้ดี.

(ถาม) ผมได้ทราบข่าวว่าเบ็นเรื่องจริงกรับ เรื่องนี้ถือว่ามีพระภิกษุโกนยิงที่จังหวัก ผม รูปหนึ่งถือก่อนที่ท่านจะโดนยิง คงมีเบื้องหลังเรื่องอะไรต่ออะไรมาแล้ว ที่นี้คนที่จะผ่าภิกษุ องก์นั้น คือแกก็มีความอาฆาตก่อนแล้ว ผมถามว่า ภิกษุองก์นั้นก็บวช ไปบิณฑบาตโดนยิง ตอนบิณฑบาตด้วย แล้วถามว่าคนที่ฆ่าภิกษุองก์นั้นเขากิดของเขาเสมอ เขาว่าเขาไม่ได้ฆ่าภิกษุ เขาฆ่าคนฆราวาสธรรมดา แต่ในสังคมที่จังหวักนั้น เขากิดว่าคนนี้บาปหนาเลย. ถามว่าคนนี้ จะโทษว่าบาปนี้ บาปของคนฆ่าหรือจะเอาบาปของสังคมที่จังหวัดนั้น ?

(ตอบ) นี่ก็อย่างเดียวกันกับเมื่อก็นี้ ที่ว่าถ้าพูดกันอย่างกวามรู้สึกของชาวบ้าน หรือสงักมหรือว่าทิฏฐธัมมิกโวหาร เขาก็เอากวามรู้สึกหรือกวามรู้ของสงักมนั้นแหละเป็น หลัก. ที่นี้กนฆ่าเขาเอากวามรู้ข้อเท็จจริงของเขาเองเป็นหลัก; ถ้าเราบริสุทธิ์ใจนะ คือเขารู้ว่ากนนี้ไม่ใช่ภิกษุแล้ว ใช่ไหม 1 คือว่าเขาฆ่ากน เขาไม่ได้ฆ่าภิกษุ เพราะฉะนั้น เขาก็ต้องรู้ว่ากนนี้ไม่มีกวามเป็นภิกษุ เพราะฉะนั้นเขาก็ถือเป็นว่า เขาฆ่าอันธพาลอะไร กนหนึ่ง มันกึกนละเรื่องชื่อย่างนั้น. กนนั้นเขาเอากวามรู้สึกที่เกิดมาจากความรู้สึกจริง ๆ ของเขาเป็นหลัก; ฉะนั้นผลที่เกิดขึ้นแก่จิตใจของเขามันก็ต่างกัน. ส่วนสังกมเขาไม่รู้ อย่างนั้น เขาไม่รู้สึกอย่างนั้น เขาไปรู้สึกอย่างอื่น เพราะฉะนั้นผลที่เกิดขึ้นแก่จิตใจของ สังกมทั้งหมก มันก็ต้องก่างกันไปอีกรูปหนึ่ง มันเป็นสองเรื่องพร้อมกันไปไม่มีบ้ญหาอะไร.

ที่นี้จะพูดให้มันเกินธรรมดาไปบ้าง : กนที่ไปฆ่าเขา เขาก็คิดว่าเขาทำถูก เขากลายเป็นได้บุญไปเพราะเขาทำถูก. ที่นี้สังคมก็พลอยได้บุญ คือพลอยเสียใจด้วยการ ที่มีกนถูกฆ่า ก็เลยได้บุญกันทั้งสองผ่าย.

เอ้า, ต้องบิดโรงเรียน เวลาหมดแล้ว ไว้พูดกันวันหลังอีก.

൪ഩഩ

โมกขธรรมประยุกต์

– മെ –

อส เมษายน อสุจส

# โลกธรรม

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, ในการบรรยายบุคโมกขธรรมประยุกต์นี้ เป็นครั้งที่ ๑๖ แล้ว

ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อสั้น ๆ ว่าโลกธรรมในฐานะที่เป็นปัญหาสำหรับคน คือคนมีปัญหาเกี่ยวกับสิ่งนี้อยู่ตลอดเวลา จนกระทั่งว่าจะเอาขนะมันได้อย่างไร.

สำหรับผู้มาใหม่ก็ขออย่าได้ลืมเสียว่า เรากำลังพูดเรื่องโมกขธรรมนี้ เป็นชุด ๆ อยู่ ฉะนั้น จึงด้องพูดติดต่อกันไป, แล้วก็พูดในลักษณะที่ว่า จะเอา ธรรมะอันเป็นหวัใจบั้นสูงสุคในพุทธศาสนา มาใช้ประยุกค์ในชีวิตธรรมกาสวนัญ ประจำวันได้อย่างไร. ให้ศึกษาธรรมะขั้นสูงก็เพื่อใช้ได้ทั้ง ศึล สมาธิ บัญญา

คนเบ็นอันมากกล่าวอย่างละเมอ ๆ โดยไม่ได้มีเหตุผลอะไร ว่ามันเบ็นสิ่งที่ ไร้สาระ หรือไม่สมกวร ที่จะเอาเรื่องชั้นสูงสุดในพุทธศาสนามากล่าวในลักษณะอย่างนี้ กับท่านทั้งหลายที่ยังเบ็นกนหนุ่มกนสาวเบ็นต้น. บางกนก็ได้ไข้เหตุผลพิจารณา ไม่ได้ กล่าวอย่างเพ้อ ๆ ไปทีเดียว ; เขาก็มองไม่เห็นว่ามันจะเบ็นประโยชน์อะไรได้ แล้วก็ กักก้านกันอยู่โดยมากด้วยเหมือนกัน.

ทีนี้ ผมมันก็กันทุรังไปกนเดียวที่เอาเรื่องสูงสุกในพระพุทธศาสนา เช่นเรื่อง อนัตตา เรื่องนิพพาน เรื่องอะไรทำนองนี้มาพูด. คนที่เขาหวังดี เขาก็แนะนำว่า ให้หยุกพูก ก็มี, คนที่เขาตำหนิติเตียน ก็มีเหมือนกัน. การที่บอกให้ทราบเช่นนี้ ก็เป็น การดีเหมือนกัน คือว่าจะได้เข้าใจกันเสียที่ว่ามันเป็นอย่างไร; เพราะว่าคนหนุ่ม ๆ โดย มากก็สงสัยว่ามันจะมีประโยชน์อะไร, บางทีก็รู้สึกไปในทำนองที่ว่า จะขักกับความเจริญ ของตนก็มี.

นี่จึงเป็นสิ่งที่ต้องขอร้องเป็นพิเศษ ว่าให้สังเกตดูให้ดี โดยความหมายของ คำว่า "ประยุกต์" นี้ หมายความว่า ต้องเอามาปรับปรุง ไม่ใช้ว่าจะหยิบมาใช้ได้ พันที่; ต้องเอามาพิจารณาดู แล้วปรับปรุง แล้วใช้ให้มันพอเหมาะพอสม สำหรับผู้ที่ อยู่ในสถานะเช่นนี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งก็เป็นฆราวาส, โดยเฉพาะอย่างยิ่งกว่านั้นอีกก็คือ อยู่ในปฐมวัย กำลังศึกษาเล่าเรียน กำลังสร้างกวามก้าวหน้าให้แก่ตนเอง. นับแต่ไหน แต่ไรมาแล้ว เขาอือกันเป็นธรรมเนียมเสียเลยว่า เอาไว้ให้แก่เฒ่าก่อน จึงค่อย สนใจในธรรมะ; แล้วเขาก็ไม่ได้เล็งถึงธรรมะอันสูงสุดโอะไร จะเล็งถึงแต่เพียงว่า เข้าวัดเข้าวา เท่านั้นแหละ ให้เฒ่าให้แก่เสียก่อน แล้วจึงเข้าวัดเข้าวาบ้าง ไม่ได้พูดถึง เรื่องธรรมะขั้นหลุกพันอะไรกัน. เดี๋ยวนี้เรามัน กลับตรงกันบ้าม ว่า ยังเป็นกนอยู่ใน วัยรุ่น ในปฐมวัยอย่างนี้ ยังอยู่ที่บ้าน ยังเรียนอยู่อย่างนี้ กลับถูก บักชวนให้สนใจใน เรื่องพระนิพพานโดยตรง หรือเรื่องอื่น ๆ ที่อยู่ในระดับเดียวกันกับนิพพาน. พวกกุณจะเห็นได้ว่า มันจำเป็นอย่างยิ่ง ที่จะต้องทำความเข้าใจกันในข้อนี้; ฉะนั้นก็ **บอให้เบ้าใจให้ได้ให้สำเร็จประโยชน์**. อย่างเมื่อวานนี้ก็ได้พูดถึงเรื่องตัวตน ว่าเป็นสิ่งที่มิได้มีอยู่จริง เป็นเพียงกวามคิดปรุงแต่ง ที่ทำให้มีความรู้สึกไปอย่างนั้น เท่านั้นเอง; นี่ก็มีบัญหาคาบเกี่ยวกันกว้างออกไป ถึงกับว่าถ้าอย่างนั้น เราจะทำไปทำไม หรือว่าเราจะบีกำลังที่ไหน เอามาใช้ในการทำงาน ทำหน้าที่ของตน อย่างนี้เป็นต้น.

นี้ขอให้เข้าใจเนื่องกันมาถึงการบรรยายในวันนี้ โดยมีหลักว่า เราจะปล่อยไว้ อย่างโง่เขลา คือไม่รู้เอาเสียเลย หรือว่าอย่างคลุมเคลือ ๆ รู้บ้างไม่รู้บ้าง เกี่ยวกับเรื่อง ว่าตัวตนมีหรือไม่มี ? หรือมีอยู่อย่างไร ? อย่างนี้ดี หรือว่า จะให้มันแน่ชัดลงไป ว่ามัน มีหรือไม่มีอย่างไร แล้วเราจะต้องทำอย่างไร จึงจะได้รับประโยชน์จากการที่เกิดมาเป็น มนุษย์ แล้วก็มีศาสนาเช่นพุทธศาสนาเป็นต้น. ให้ศึกษาเล่าเรียน และถือกันว่าเป็นสึง สูงสุด ที่จะขจัดปัญหาต่าง ๆ ได้ ; นี่ผมก็ยังมีความรู้สึกหรือมองเห็นว่า จะต้องไห้เข้าใจ ถูกต้อง ว่าทั้งหมดมันมีอยู่อย่างไร แล้วเราจะเอาไปใช้กันสักเท่าไหน เพียงไหน อย่างไร.

ทุกคนที่มาอาจจะมีกวามหวังท่าง ๆ กัน บางคนก็อาจจะผิดหวัง หรือรู้สึก ว่าผิดหวังก็ได้; **ดำไม่เข้าใจเรื่องพี่พูดนี้แล้ว ก็คงจะรู้สึกผิดหวัง** เพราะผมก็ไม่ได้ พูดอย่างอื่น พูดแต่อย่างนี้. *บางคนหวังว่าศึกษาธรรมะ รู้จักทำจิตใจให้เป็นสมาธิ* ก*็เป็นประโยชน์ดีในการศึกษาเล่าเรียน* หรือการกิดนึก การทำงานอะไรท่าง ๆ; อย่างนี้ ก็ถูกเหมือนกัน. แต่ผมก็ไม่ได้บรรยายเรื่องชนิดนั้นโดยตรง กลับมาบรรยายเรื่องที่ไกล ไปกว่านั้น หรือลึกไปกว่านั้น แล้วก็เป็นรากฐานของกวามมุ่งหมายอันนั้น ดีไปกว่าเสีย อีก; เช่นว่า มีสมาธิทำงานได้ดี แต่ถ้าไม่มีดวามยึดมั่นดือมั่น กลับทำงานได้ดีกว่า ไปเสียอีก. ผมจึงกำลังอธิบายในขั้นที่เรียกว่า มีจตที่ว่างที่เป็นอิสระ ที่ไม่ได้ยึกถือ อะไรให้หนัก ให้รุงรังอะไรนี้ มันเป็นทั้งสมาธิ เป็นทั้งบิญญา เป็นทั้งอะไรหมด; นีกลับจะช่วยให้ทำงานได้ดี เล่าเรียนได้ดี อะไรได้ดี แต่ว่าไม่ใช่ทั้งหมด. แต่ถึงไม่ใช่ ทั้งหมก ก็ยังดีกว่าที่จะรู้แต่เพียงเรื่องของสมาธิอยู่นั้นเอง; ฉะนั้นจึงเอาเรื่องอนัตกา หรือเรื่องกวามไม่ยึดมั่นถือมั่น ในกวามหมายอย่างอื่นมาพูดกัน. ให้รู้ จักและมีธรรมะขั้นสูง เพื่อไม่ต้องเป็นทุกข์ ข้อนี้อาจจะสรุปกวามได้ว่า เมื่อ จิตว่างจากความยึดมั่นถือมั่นแล้ว เป็น ทั้งศึล ทั้งสมาธิ ทั้งบัญญา ทั้งอะไรโดยสมบูรณ์ อยู่ในตัวโดยอัตโนมัติ แล้วก็เลย เป็นจิตที่มีสมรรถภาพที่ทำอะไรได้ตั้งแต่ต้นจนปลาย, แล้วก็ยังมีประโยชน์อีกอย่างหนึ่งว่า เราจะไม่มีความทุกข์เลย ตั้งแต่ต้นจนปลาย แม้ว่าเราจะต้องทำสองอย่างพร้อม ๆ กันไป.

สองอย่างในที่นี้ก็คือ ศึกษาเล่าเรียน หรือประกอบอาชีพ หรืออะไรก็ศาม ตามกวามจำเป็นที่จะต้องอยู่ในโลก ในส่วนร่างกายนี่ ก็เรียกว่าเป็นอย่างหนึ่ง หรือหน้าที อันหนึ่ง; ส่วนอีกอย่างหนึ่งนั้นก็ก็อว่า เรา จะต้องมีธรรมะ ที่ทำให้เราไม่ต้อง เป็นทุกข์ ไม่รู้สึกเป็นทุกข์เพราะเหตุนั้น ๆ; หรือจะเรียกไปเสียอีกอย่างหนึ่งว่า เรา ต้องการจะศึกษาธรรมะ พร้อมกันไปด้วยกับการทำหน้าที่อย่างชาวโลก คือทำอาชีพ.

ออกจะเป็นนักศึกษาที่จัดไปสักหน่อย ในการที่ให้อะไร ๆ ก็เป็นเพียงการ ศึกษาเท่านั้น : การมีชีวิตอยู่ในโลกนี้ก็เป็นการศึกษาเท่านั้น, ชีวิตเป็นการศึกษาเท่านั้น ; ในก้านโลก ๆ ก็คือการศึกษา. การประกอบอาชีพ การเป็นอยู่ การต่อสู้ไปใน ชีวิต เอาเป็นเพียงการศึกษา เท่านั้น อย่างนี้จะสนุกกี อะหาความทุกข์ยาก ; เพราะ มันอาจจะศึกษาเลยไปถึงกวามจริง ของสิ่งที่เรียกว่าชีวิตนั้น คือกวามที่ไม่ควรจะยึกมัน ถือมัน เป็นตัว เป็นตน พร้อมกันไปในตัว เป็นการศึกษาสองอย่างกู่กันไปอย่างนี้ก็ได้. ถ้าไม่อยากจะเรียกว่าการศึกษา ก็เป็นการทำงานพร้อมสองอย่างกันไป : ทำอาชีพเพื่อ ร่างกาย, ปฏิบัติธรรมะเพื่อจิตใจ กู่กันไปทั้งสองอย่าง ถ้าทำได้ มันจะน่าดูกว่า ที่จะปล่อยให้เปะปะไปตามบุญตามกรรม.

ถ้าเราทำได้ ก็หมายความว่า ประโยชน์ที่ต้องประสงค์ในส่วนวัตถุ ส่วน ร่างกายส่วนโลก ๆ นี้ก็มีได้. ประโยชน์ในส่วนธรรมะ ก็อจิตที่สงบเป็นสุขไปตามแบบ ของธรรมะนั้น ก็มีได้ด้วย, พอพูดอย่างนี้บางกนก็คงจะก้านอีกว่า มันมากเกินไปแล้ว,

ଏଇଡ

 คนแก่ ๆ ก็จะอิจฉาเด็ก ๆ วิษยาเด็ก ๆ ว่าเด็กนี้จะเอามากเกินไปแล้ว. มันไม่ใช่อย่าง นั้นหรอก อย่าไปคิดกันอย่างนั้น; ให้ได้ดีที่สุดเท่าที่เราจะทำได้ก็แล้วกัน ในข้อที่ว่า จะก้าวหน้าไปเรื่อยและโดยเร็วที่สุด แล้วโดยไม่ต้องมีความทุกข์ด้วย คือไม่มีความผิด พลาดด้วย. นี่ถ้าต้องการอย่างนี้กันจริง ๆ แล้ว ความรู้เรื่องไม่ยืดมันถือมัน นั่นแหละ จำเป็นที่สุด และจะ มีประโยชน์ที่สุด ชอให้มีกันพอสมควร ตามภูมิตามชั้น ตาม สถานะของตน.

เด็ก ๆ ก็ไม่จำเป็นจะต้องเป็นทุกข์ร้องไห้ เพราะสอบไล่ตก, แล้วก็จะไม่เกิก เด็ก ๆ ประเภทที่พกบึนเข้าขู่กรู ว่านี้ถ้าลงกะแนนให้กูสอบตก แล้วยิงเลย ; นี่เขาว่า เป็นเรื่องจริง แล้วก็มีหลายแห่ง. เด็ก ๆ เดี๋ยวนี้เป็นถึงขนาดนี้แล้ว ไม่ใช่นิยาย ; เด็กชนิดนี้ไม่น่าจะมี. ที่มีเพราะว่าเขาไปยึดถือมากเกินไป เมื่อตัวไม่มีอะไรดีจะต้องสอบ ตก เขาก็ไม่ยอมตก. ตามที่เขายืนยันได้นี้ มีมากกว่า « – « รายที่มีอย่างนี้ นี่เป็น ของใหม่ ของแปลก ของเพิ่งมี คือความยึดมันที่สูงเกินไป. อีกทางหนึ่งก็ไปร้องไห้ ร้องห่มเสียใจ จะกระโดดน้ำตายก็มี เพราะว่าเด็กเขากำลังมุ่งมั่นมากเกินไปในการเรียน ด้วยการเห็นแก่ตน พอสอบไล่ตกก็ละอาย มีกวามยึดมั่นมากเกินไป อยากฆ่าตัวตาย ; ดำรวจเคยช่วยเด็กชนิดนี้ที่สะพานพุทธ ๆ ของโรงเรียนแห่งหนึ่งปีละคน ๒ คน นี้ก็เป็น เรื่องจริงไม่ใช่เรื่องนิยาย.

นี่ขอให้กิกทูแถอะว่า จะทำไปทำไมกัน เพียงแต่สอบไล่ไม่ได้ตามที่ต้องการ แล้วก็จะฆ่าตัวตาย กระโดกน้ำตาย หรือจะฆ่าคนอื่นตาย มันไม่ใช่เรื่องของมนุษย์ เสียแล้ว. นี่ตัวอย่างมือึกมากมาย แต่เอามาเล่าให้พั่งบ้าง พอเป็นเกรื่องแสกงให้รู้ว่า มันจำเป็นแล้ว ที่มนุษย์ผู้มีมันสมองฉลากปรากเปรื่องอย่างสมัยนี้ จะต้องมีกวามรู้อีก ก้านหนึ่งให้ทักเทียมกัน กือกวามรู้เรื่องที่ไม่ยึกมั่นถือมั่นให้มันเกินไป.

ก่อนนี้เขาไม่ยึกมั่นถือมั่นเกินไป เพราะเขาฉลากน้อย เดี๋ยวนี้มันฉลากมาก ถูกอบรมทางอื่นให้ฉลาดมาก ; ฉะนั้นกวามยึกมั่นถือมั่น มันก็รุนแรงหรือแหลมกมมาก จึงมีการกระทำที่ไม่น่าดูมากขึ้น. แม้การประกอบอาชญากรรมของอันธพาลต่าง ๆ ตาม ถนนหนทางทั่วไปทั้งโลก เนื่องด้วยทางเพศเป็นส่วนใหญ่นี้ ก็มาจากความยึดมั่น ถือมันนี้ทั้งนั้น.

น้ำจะมองเห็นกันเสียบ้าง ว่าเรื่องความไม่ยึดมั้นถือมั้นนี้ เป็นเรื่อง ที่ควรศึกษา กันแล้ว, มันถึงยุกถึงสมัยที่ว่า กนเรากวรจะศึกษาเรื่องนี้กันแล้ว. อย่า ได้ไปคิกในทำนองที่กลับกันอยู่ ว่ายุกนี้สมัยนี้ ต้องพูดกันแต่เรื่องกวามเจริญก้าวหน้า ทางวัตถุ ทางเศรษฐกิจ ทางการเมือง ทางอะไรก็สุกแท้ ให้มันก้าวหน้ากันตะพึดไป; แล้วมันถูกกรึ่งเดียว. ยุกนี้เป็นยุกที่แข่งขันกันมาก เพราะต้องการก้าวหน้ากันมาก; แต่พร้อมกันนั้นก็ อย่าได้ทำลายตัวเอง ก้วย จึงต้องมีความรู้เรื่องธรรมะในบั้นสูงนี้ เพิ่มขึ้น อีกส่วนหนึ่ง อย่างที่เรียกว่าจำเป็นทีเดียว จำเป็นยิ่งกว่าสิ่งที่แล้ว ๆ มา.

ผมมองเห็นอย่างนี้ แล้วจึงได้เริ่มพูดเรื่องที่เขาเรียกกันว่า โลกุตตระ แก่ นักเรียน นักศึกษาเรื่อย ๆ มา หลายบี่แล้ว. เมื่อสัก ๒๐ ปีมาแล้ว ก็ได้เริ่มพูด แก่บุกคล ชั้นที่จะได้รับการแต่งตั้งเป็นผู้พิพากษา ไม่ไช่เด็กแล้ว อย่างนั้นก็ยังถูกติ ถูกตำหนิ ถูกเยาะเย้ย โดยบุกคลบางพวกว่าเอาเรื่องโลกุตตระมาสอนผู้พิพากษา ซึ่งมัน ไม่เกี่ยวกันเลย; เขาว่าอย่างนั้น แต่เรามันกลับเห็นเป็นอย่างอื่น ว่าอย่างน้อยที่สุด ผู้พิพากษาก็กวรจะบังกับกิเลสได้ ไม่มีอกติ, อกตินั้นมันมาจากการยึดมั่นถือมั่นมาก เกินไปเหมือนกัน อย่างนี้เป็นต้น ก็ได้พูดมาเรื่อย ๆ จนกระทั่งวันนี้.

วันนี้กำลังจะพูก เรื่องโลกธรรม ให้ทุกคนรู้จักให้ดี แล้ว เอาชนะให้ได้ เท่าที่ตัวเองจะเอาชนะได้ พอเหมาะสมแก่สถานะของตน หรือแก่วัยของตน หรือแก่ หน้าที่การงานของตน.

เรื่องโลกธรรม เป็นเรื่องเกี่ยวกับ "ของตน" ในกรั้งที่แล้วมา พูกเรื่อง**ดูให้ดีแล้วไม่มีตัวตน** แต่กวามรู้สึกของเรายังมี ตัวตน แล้วก็ทำไปในลักษณะที่จะให้มันถูกข้อเท็จจริง ที่ว่าตามธรรมชาติที่แท้จริงมันไม่มี  ทั่วตน; แต่ความรู้สึกของเรามันมีตัวตนอยู่เรื่อย แล้วจะทำอย่างไร มันจึงจะถูกกัน กับข้อเท็จจริง ระหว่างความรู้สึกของเรากับธรรมชาติอันแท้จริง ซึ่งได้พูดกันไปแล้ว พอสมควรในครั้งที่แล้วมา. วันนี้มันก็เป็นเรื่องที่เนื่องกัน หากแต่ว่าเขยิบออกมา เป็น เรื่องที่เกี่ยวกับของตนด้วย. เมื่อวานเป็นเรื่อง "ตัวกู" มากไป, วันนี้เป็นเรื่อง "ของกู" โดยตรง.

ที่เรียกว่า โลกธรรม นี้บางกนอาจจะยังไม่ทราบ โลกธรรมก็แปลว่า สิ่งที่ จะต้องมีอยู่เป็นธรรมดาในโลก ไม่วิเศษวิโสอะไร กือจะต้องมีตามธรรมดาในโลก อย่าง "*ไม่วิเศษวิโสอะไร*"; พังดูให้ดี ๆ. *แต่เราก็จะให้ความหมายคุณค่าแก่มันอย่าง วิเศษ* กระทั่งในทางบวกและทางลบ : ทางบวกก็รักมาก พอใจมาก, ทางลบก็เสียใจมาก จะฆ่าตัวตาย. สิ่งที่เรียกว่าโลกธรรม หรือที่จะต้องมีอยู่เป็นธรรมดาสามัญในโลกนั้น เขาจักไว้ ๔ กู่ กือ : การได้ลาภ และการไม่ได้ลาภ กือ การได้ กับ การเสีย นั่นเอง กู่หนึ่ง, แล้วกีการ ได้เกียรติ กับการ ไม่ได้เกียรติ หรือ มียศ กับ ไม่มียศ นั่นเอง กู่หนึ่ง, แล้วกีการ ได้สรรเสริญ กับการ ได้นินทา กู่หนึ่ง, การ ได้สุข กับการ ได้ทุกข์ อีกกู่หนึ่ง, เลยเป็น ๔ กู่.

พิจารณาดูให้ดีด้วยกันทุก ๆ คน ว่ามันมีความหมายกี่มากน้อย มันมีค่า กี่มากน้อย สำหรับเราโดยเฉพาะก็ได้. *การได้สิ่งที่เราต้องการ กับการไม่ได้สิ่งที่เรา* ต้องการ นี้มันมีความหมายแก่เรากี่มากน้อย ?

ลู่ที่ ๑. การได้ตามต้องการ ทำให้เรา ลิงโลดลืมตัวเป็นบ้าเป็นหลัง และทำอะไรอย่างไม่น่าดูต่อไปอีก จนกระทั่งเป็นกวามทุกข์ชนิดที่ไม่รู้สึกตัว. ทีนี้ ส่วน ไม่ได้ การไม่ได้ มันก็เป็นทุกข์แบบหนึ่งเหลือประมาณ ก็บบกัดเอาโดยตรง เผาลน เอาโดยตรง; มันก็เป็นทุกข์เท่ากัน แต่มันกนละแบบ.

คู่ที่ ๖. ได้ยัส กับ เสื่อมยส หรือได้เกียรติกับเสียเกียรตินี้ เกือบจะไม่ต้อง
 อธิบายแล้ว; เพราะเกิดมาจนโตเท่านี้ มีการศึกษาในระดับมหาวิทยาลัยอย่างนี้ ก็ค่อย

ได้รู้กวามหมายของกำเหล่านี้กี เพราะได้ผ่านมาด้วยตนเอง ในเรื่องมีเกียรติอย่างนั้น มีเกียรติอย่างนี้, แล้วก็เสียเกียรติไป เพราะเหตุนั้น เพราะเหตุนี้ หรือเขาไม่ให้เกียรติเรา ที่ตัวเรากิกว่าเขากวรจะให้ ก็ไปเสียใจอยู่อะไรอยู่; เหล่านี้เป็นของธรรมดากี่มากน้อย, หรือเป็นของพิเศษ ไม่ใช่ของธรรมดา ในกวามรู้สึกของเรา.

คู่ที่ ๑. สรรเสริญ กับ นินทา; เราเคยได้รับการสรรเสริญจนตัวลอย, แล้วก็เกยถูกเขานินทาหรือดูหมืน จนโกรธเป็นพื้นเป็นไฟ เป็นยักษ์เป็นมารไปเลย เมื่อถูกเขานินทา มาเสียใจมาวุ่นวายอยู่เป็นวัน ๆ เดือน ๆ ก็มี; เป็นความฉลาดหรือเป็น กวามโง่เขลานี้ มันต้องดูกันให้ดี ๆ. ถ้าหากว่าเป็นปกติอยู่ได้ โดยไม่ต้องขึ้น ๆ ลง ๆ หรือฟู ๆ แฟบ ๆ มันจะวิเศษสักกี่มากน้อย ? ถ้าจิตใจของเรามีความสะอาด สว่าง มีความ เข้มแข็งมีอะไรพอที่จะไม่ฟูขึ้นเพราะความสรรเสริญ ไม่แฟบลงเพราะความถูกนินทานี้ มันจะกี่กี่มากน้อย ?

ลู่ที่ ๙. สุดท้าย สุบ กับ พุดข์ นี้ก็พูดยาก มันเป็นเพียงเวทนาเท่านั้น, ใน
 ที่นี้มีความหมายเป็นเพียงเวทนาเท่านั้น ไม่ใช่จริงจังอะไรเลย; ได้สิ่งที่ทำให้เราพอใจ
 ก็เป็นสุข, ได้สิ่งที่ไม่พอใจก็เป็นทุกข์ มันก็อยู่ในเรื่องที่เรียกว่า ฟู ๆ แฟบ ๆ อยู่เรื่อยไป.

# "โลกธรรม" ไม่ใช่เรื่องเล็กน้อย; ทำความเสื่อมเสียแก่จิตได้มาก

ถ้าจะเข้าใจเรื่องนี้ เห็นประโยชน์ของเรื่องนี้ ก็ลองเปรียบเทียบกันดูเดี๋ยวนี้ เลยก็ไก้; ดูว่า ถ้าเราไม่ต้องเป็นอย่างนั้น จะเป็นอย่างไร : เมื่อเรารู้สึกว่าถูกใครเขาจับ เราเชิก เราก็โกรธ, โกรธมากว่าถูกเขาเชิก รู้เท่าไม่ถึงเขา ถูกเขาเชิกให้เลิศลอยไป ก็มี. หรือบางทีถูกเขากก ถูกเขาแกล้ง เราก็มีความทุกข์เสียใจ ไม่รู้จะพูดอย่างไรก็มี. นี่เรียก ว่าความที่ฟูขึ้นเพราะโลกธรรมผ่ายบวก แล้วก็แฟบลงไปเพราะโลกธรรมผ่ายลบ ซึ่งมีอยู่ « กู่ : บวก – ลบ, บวก – ลบ, บวก – ลบ, บวก – ลบ, มันเป็น « กู่อยู่อย่างนี้. **ใครเพ็นว่าเป็นเรื่องเล็กน้อย** คนนั้นก็ **จะไม่สนใจธรรมะประเภทนี้**. ที่เขาว่า เขา อาจจะรู้สึก หรือตัดสินใจได้ด้วยความรู้สึกชั่วขณะของเขา หรือควบคุมตัวเขาเองได้ โดยง่าย นี่คือ เป็นคนพี่ประมาท ชนิดที่เรียกว่าตายแล้ว, มีค่าเท่ากับตายแล้ว เพราะดูถูก เรื่องนี้ว่าเป็นเรื่องเล็กน้อย เป็นเรื่องศึกษาง่าย เข้าใจง่าย แก้บัญหาง่ายอะไรต่าง ๆ.

เมื่อเรานั่งกันอยู่อย่างนี้ หรือพูดกันแต่ปากอย่างนี้ มันก็ดูจะไม่ค่อยมีเรื่อง อะไรจริงเหมือนกัน; แต่พอไปถูกเข้าจริงเถอะ ลองดูเถอะ, พอให้ไปถูกเข้าจริง ๆ ในเรื่องได้ลาภ เสื่อมลาภ ได้ยศ เสื่อมยศ นินทา สรรเสริญ สุข ทุกข์นี้ มันจะเป็น อย่างไร; เมื่อนั้นแหละ ไปกำนวณดูใหม่ ว่าเป็นเรื่องที่ควรจะเอาใจใส่ก็มากน้อย. มัน ไม่ใช่ทำอันตรายให้เรามีความทุกข์ สุข ขึ้น ๆ ลง ๆ เฉพาะเรื่องนั้นเรื่องเดียว, มัน ยังทำให้เสื่อมเสียในทางจิตใจ ทางวิญญาณ ไกลออกไป ไกลออกไป สืบต่อ กันไปอีกหลายเรื่อง.

ทีนี้ ก็จะบอกให้มองอีกแง่หนึ่งว่า ที่พวกคุณอุตส่าห์ทุ่มเทกำลังเรียวแรงอะไร ทั้งหมดเพื่อการศึกษา เพื่อประสบความสำเร็จในการศึกษานี้ ก็เพราะสิ่ง ๘ อย่างนี้แหละ มันบังกับ เสือกไสไป หรือว่าขี่คออยู่ก็ได้. ขออภัยพูดกันหยาบ ๆ ด้วยกำหยาบกาย. โลกธรรมทั้ง ๘ นี้ มันบีบคั้น เสือกไส จูงจมูก ลากหัว หรืออะไรไปตามเรื่องของมัน. พิจารณาดูไปแต่ละคู่ : –

เพราะเรา อยากได้ลาภ ก็ต้องทำอย่างที่เราคิดว่ามันจะได้ลาภ, เพราะ เรากลัวจะเสียลาภ หรือไม่ได้ลาภ เราก็ทำอย่างที่เรากิดว่า เราจะไม่เสียลาภ; ด้วยเหตุนี้ พวกกอรัปชั้นทั้งหลายจึงเกิดขึ้นได้ ทั้งฝ่ายที่อยากจะได้ลาภ และทั้งฝ่ายที่กลัวจะเสียลาภ, จะเป็นกอรัปชั้นส่วนตัว เป็นบาปส่วนตัว ก็เหมือนกัน, จะเป็นกอรัปชั้นแก่ส่วนรวม เป็นกนโกงในสังกมมันก็เหมือนกันแหละ มันมาจากสิ่งเหล่านี้.

เรื่องลาภเบ็นอย่างไร เรื่องยศกีเบ็นอย่างนั้น; เรื่องลาภนั้นเล็งถึงวัตถุธรรม เบ็นสิ่งของเบ็นอะไรต่าง ๆ หรือเนื่องด้วยสิ่งของ, ยศนี้เบ็นนามธรรม เกี่ยวกับ **ความรู้สึก** มันขึ้นอยู่กับวยของกน. เด็ก ๆ จะถือว่าลาภสูงสุดคืออย่างนี้ ๆ แต่ผู้ใหญ่ อาจจะไม่เห็นว่าเป็นลาภ และจะหัวเราะเอา. สำหรับผู้ใหญ่จะต้องเป็นอย่างโน้น – อย่างโน้น; พวกลูกเด็ก ๆ ได้รับคำยกยอสักคำหนึ่ง ก็ดีใจลิงโลด แต่ถ้าไปยกยอผู้ใหญ่ อย่างนั้น มันก็ไม่เห็นเป็นยกยอ หรือเป็นเกียรติอะไร มันคนละระดับอย่างนี้. ฉะนั้น ปัญหามันก็ไม่สิ้นสุด แม้ว่าเราจะมีชีวิตอยู่ยืนไปสัก ๑๐๐ ปี ๒๐๐ ปี ก็ไม่สิ้นสุด มัน ยังมีส่วนที่อยากจะได้ ยังมีส่วนที่อยากให้เขายกย่องสรรเสริญอยู่นั้นเอง; ทำให้เรา **ถูก จับเบิด** หรือว่า เบิดตัวเองอยู่ โดยไม่รู้สึกตัว มีความทุกข์ความสุขขึ้น ๆ ลง ๆ ด้วย, แล้วทำลายคุณธรรมอันสูงสุด ที่จะเจริญงอกงามไปในอนาคตด้วย. ถ้าชนะเสียได้จะ เป็นอย่างไร.

เรื่องนินทากับสรรเสริญ ก็ไม่ก่อยต่างกันนัก ที่จริงมันก็เกี่ยวกับยศ หรือ เกียรฑิยศอยู่นั้นแหละ. นินทานี้เขาไม่ให้ยศ ไม่ให้เกียรติแก่เรา แต่ เบาแกลังว่า แล้ว เดินจำเบ็น ไปด้วย. สรรเสริญนี้เบาก็ยกย่องเรา แล้วก็มีส่วนที่จะเกินจำเบ็น ไปด้วย; แต่เราก็ชอบ ทั้งที่รู้ว่าเขาสรรเสริญเกินความจริง เราก็ยังชอบ. น้อยคน ที่จะกักก้านว่านี้เกินความจริง เพราะมันชอบนี่ มันชอบสิ่งที่เรียกว่าสรรเสริญ.

สังเกตดูสถานะทางจิตใจของเรา หรือของใครก็ตาม ที่กำลังเป็นอย่างนั้น แล้วในโลกนี้มันไม่มีทางที่จะหลึดพัน เรื่องนินทา เรื่องสรรเสริญ; ในทางหนึ่ง เขาใช้เป็นเครื่องมือสำหรับหาประโยชน์ เขาจึงเที่ยวนินทา เที่ยวสรรเสริญใคร, อีก ทางหนึ่งมันก็เป็นนิสัยของคน เป็นสัญชาตญาณของคน ที่มันชอบพูก มันหยุดพูกไม่ได้ มันก็เลยต้องพูก. เขาว่าผู้หญิงพูกมากกว่าผู้ชาย จริงไม่จริงก็ไปดูก็แล้วกัน; แต่ผู้ชาย ก็พูก. เมื่อต้องพูดแล้วมันก็คือไม่อยู่ในรูปของนินทา ก็ต้องสรรเสริญนั่นแหละ; ถ้าพูดเพราะอกไม่ได้ ก็จะต้องพูดเช่นนั้น.

เรา หลึกไม่พ้น ที่ว่า อยู่ในโลกนี้จะหลึกจากการนินทาหรือการสรรเสริญ แล้วมีไก้ทั้งจริงและเท็จ : สรรเสริญเท็จ นินทาเท็จ ก็มี, สรรเสริญจริง นินทาจริง มันก็มีอยู่เหมือนกัน. แต่เราทนไม่ได้ทั้ง ๒ อย่างเมื่อกลายเป็นกนที่ถูกเชิดอีกแบบหนึ่ง; ไม่ใช่มาจับตัวเชิด แต่เชิดด้วยทางให้ความหมาย ให้คุณก่าทางจิตใจ. เขาอาจจะเขียน บทความสรรเสริญ หรือนินทาหรืออะไรนี้ มันก็ทนอยู่ไม่ได้ มันก็ต้องกระโดดโลดเต้น : สรรเสริญก็โลดเต้นไปอย่างหนึ่ง, นินทาก็โลดเต้นไปอีกอย่างหนึ่ง, อยู่นึ่งไม่ได้. ช่วยสังเกตดูให้กี ๆ อย่างที่กำลังพูดอยู่นี้; แล้วจะพบว่า เราควรจะเอาชนะสิ่งเหล่านี้ หรือไม่ \* หรือว่าการเอาชนะสิ่งที่เรียกว่าโลกธรรมนี้ มันจำเป็นไหมสำหรับเราแม้ที่ยัง อยู่ในปฐมวัย ยังเป็นชาวบ้าน \*

ข้อสุดท้ายที่ว่า **สุข** และ **พุกข์** นี่ กล่าวไว้กว้าง ๆ ในความหมายไหนก็ได้ มัน เข็นเรื่องหลอกลวง เหมือนกัน. ความดีใจ เสียใจ เป็นสุข เป็นทุกข์ เรียกว่าเป็นความ รู้สึกของจิต ที่มันต้องเป็นไปตามเหตุตามบัจจัย ที่เข้ามาปรุงแต่ง ; แม้แต่ความโง่ที่สุด มันก็ให้ความสุขได้ พร้อมกับที่มันก็ให้ความทุกข์ได้. ความไม่จริง มันก็กลายเป็นทุกข์ได้ กล้ายกับว่ามันเป็นความจริงเพราะเราไม่รู้ ; เช่นเราถูกหลอกให้เป็นสุขให้ดีใจ ให้เป็นสุข นี้ก็เป็นสุข ตั้งที่ถูกหลอก.

ความสุข นั้นก็ถูกหลอก ความทุกข์ ก็เหมือนกัน ถูกหลอก : ถูกหลอก ว่าเสียนั้นไป เสียนี้ไป คนนั้นตาย คนนี้ตาย มันก็เป็นทุกข์ไป ทั้งที่มันเป็นเรื่องหลอก, กวามรู้สึกสุข หรือความรู้สึกทุกข์นี้ มีได้ทั้งจริงและมีได้ทั้งหลอก ; แต่ถึงอย่างไร มันก็ ไปหลอกขั้นสุดท้ายอีกทีหนึ่ง แม้ที่เรียกว่าจริงแล้วนี้. ที่เราเป็นทุกข์จริง ๆ มีเหตุผล ควรที่จะรู้สึกเป็นทุกข์ หรือเป็นสุขจริง ๆ นี้ มันก็ยัง**เป็นเรื่องหลอก คือความรู้สึกเกิด** ไปตามอำนาจบองอวิชชา ที่ไม่รู้ว่าสิ่งเหล่านี้ มันต้องเป็นอย่างนี้เอง, อยู่ในโลก มันต้องเป็นอย่างนี้เอง.

นี่ขอให้ นึกให้ทันลวันทุกที่ไป "มันอย่างนี้เอง, ในโลกมันอย่างนี้เอง" คือ ตามกฎเกณท์บองอิทปปัจจยตา, มันอย่างนี้เอง อย่างนี้เอง ไม่เป็นอย่างอื่นเลย. คนติดรส "โลกธรรม" จึงไม่รู้จักว่าเป็นของหลอก ที่นี้ความที่มันจะขัดกัน ก็ตรงที่ว่า เรามัน**ติดในรลบองโลกธรรม** ในส่วน ที่มันเอร็ดอร่อยแก่ความรู้สึก; เช่นเรื่องได้ลาภ ได้ยศ ได้สรรเสริญ แล้วก็ได้ความสุข นี้มันก็ติด : ติดในก่า ในความหมายของสิ่งเหล่านี้ ยึ่งกว่ายาเสพติดใด ๆ. ไปดูให้ดี; เราขยะแขยงยาเสพติด ว่าติดผื่น ติดเฮโรอินอย่างนี้ ก็ขยะแขยงกันมาก; แต่แล้วทีการ ที่มันติดอะไรที่ร้ายไปกว่านั้น ลึกซึ่งไปกว่านั้น มาตั้งแต่อ้อนแต่ออกก็ไม่เห็น ไม่มองเห็น. **เราติดในรสบาติบองการได้ลาภ ได้ยศ ได้สรรเสริญ** หรือ**ได้สุบ** ได้ความรู้สึกว่ากู เป็นสุขก็แล้วกัน; เท็จหรือจริง ยั่งยืนหรือไม่ยั่งยืนก็ไม่อยากจะรู้. นี่ระวังให้ดี; มันเป็นของจริงหรือเป็นของหลอก, มันเป็นของที่จำเป็นจะต้องมี หรือไม่ต้องมีก็ได้, ขอให้กิดดูให้ดี.

ข้อเท็จจริงนั้น ต้องการจะให้อยู่อย่างสมกุลย์คืออยู่ตรงกลาง : ความรู้สึก ว่าได้ก็ทำอะไรไม่ได้, ความรู้สึกว่าเสียก็ทำอะไรไม่ได้ คือไม่มีการได้ ไม่มีการ เสีย อยู่เรื่อยไป; เห็นแต่ว่า ทุกอย่างมันเป็นอย่างนั้นเอง มันเป็นอย่างนั้นเองเท่ากัน แหละ. แต่นี้เราไม่อาจจะเห็นว่าเท่ากัน คือได้กำไรกับขาดทุนนี้ เราจะไม่เห็น ไม่รู้สึกว่า มันเท่ากันได้เลย; เพราะเรามันยังเป็นกนธรรมดาอยู่ จนกว่าจะเป็นผู้มีจิตใจสูงกว่า ธรรมกาเป็นพระอริยเจ้า โดยเฉพาะชั้นสูงสุด จึงจะเห็นว่ามันเท่ากันหมด ได้หรือเสีย. นี้เราเอาเรื่องของพระอรหันต์มาพูด มันก็กล้ายกับพูกชวนหวัว ก็ไม่ก่อยสนใจกันอีก.

ควรฝึกรู้เท่าทันความจริงกันบ้าง จะอยู่อย่างสมดุลย์ สมมติว่า ได้ลาภ คือได้กำไร กวรจะมารู้สึกกันเสียใหม่ว่า นี้มัน เพียงแต่ ได้มาเดินกว่าลงพุน เท่านั้นหนอ จะรู้สึกอย่างนี้ได้ไหม ? มันเป็นแท่เพียงการที่ได้ กลับเข้ามา เกินกว่าทุนที่ลงไปเท่านั้นหนอ ไม่มีอะไรมากกว่านั้น. หรือถ้ามัน บาดพุน ก็เอ้านี่มันก็ เพียงแต่ได้มา ไม่ถึงพุน เท่าที่ลงไปเท่านั้นหนอ ; "หนอ" นี้ก็อกวาม หมายของคำวุ่วไม่สนใจอะไร ไม่มีความหมายอะไร แล้วก็ทำต่อไปอีก เดี๋ยวมันก็มี ขาดทุนกำไร ขาดทุนกำไร ไปเรื่อย ๆ.

ถ้าเขา มีจิตใจปรกติ แล้วก็อย่ากลัว มัน จะต้องมีกรณีที่ได้กำไร นั่นแหละ มากกว่ากรณีที่บาดทุน; การได้กำไรจะมีมากกรั้งกว่าการขาดทุน แล้วก็อยู่ไปได้ โดย ไม่ต้องกลัว ว่าไม่มีอะไรจะกิน ขอให้ใจกอปรกติก็แล้วกัน. ถ้าได้กำไรมาก็มีใจกอปรกติ อย่างเดิม, แล้วก็มองเห็นว่ามันเป็นเพียงแต่ได้มาเกินทุนที่ลงไปเท่านั้นหนอ. หรือว่าใน กรณีนี้มันได้มาไม่กรบทุนเท่านั้นหนอ; กนชนิดนี้ไม่มีการขาดทุน มีแต่ได้เรื่อย คือมัน ได้ความฉลาดที่มีก่ามากกว่าเงินไม่กี่หมื่น ก็แสน ก็ล้าน อะไรนี้ มันเป็นของเด็กเล่นไป. ส่วนที่เขาได้จริงคือได้กวามเฉลียวฉลาดที่จะไม่ยึดมั้นถือมันอะไรอย่างนี้. ฉะนั้น กำไร ก็มาทำให้เบาฉลาด บาดทุนก็มาทำให้เบาฉลาด; มันเป็นการได้หมดอย่างนี้ จะดี หรือไม่ดีลองกิดดู.

**คนธรรมดา** สามัญทั่วไปนั้น มันก็ตรงกันข้าม ได้กำไรมาก็ทำให้เขาโง่ โง่ดักดานลงไปอีก, ขาดทุนมาก็ทำให้เขาโง่ ดักดานลงไปอีก; เพราะเขาจะมีความ รู้สึกที่มีดมน กลัดกลุ้ม รุ่มร้อนอะไรต่าง ๆ : กำไรก็โง่ ขาดทุนก็โง่ คือ จมลง ไปในนรก. นี้ถ้าว่าเป็นกนที่อยู่ตรงกลาง ก็มองเห็นโลกธรรม อันนี้ แล้วไม่มีความ อีดมั้นถือมัน เลยกลายเป็นกนที่จะไม่เสียอะไรอีกต่อไป มีแต่ได้; แต่ว่าได้อีกแบบหนึ่ง กือได้ความอยู่เหนือบั้ญหา เหนือกวามทุกข์ เหนืออะไรทุก ๆ อย่างนั่นเอง.

นี้เป็นเรื่องได้ลากหรือไม่ได้ลาก ที่เรียกว่า การได้ หรือ การเสีย เราควร จะชนะมันถึงอย่างนี้ไหม ? ขออภัยที่จะพูดกับพวกกุณ ที่ว่ายังเป็นนักศึกษา ยังอยู่ ในวัยรุ่นก็มี; เราควรจะกำรงทนอยู่ในสถานะอย่างนี้ไหม ต่อสิ่งที่เราเรียกว่าได้หรือเสีย ? หรือว่าพอได้มาละก็ จะหัวเราะจนปากฉีกเล่ย, เสียไปก็ร้องไห้จนไม่รู้ว่าจะเอาน้ำตาไปทำ อะไรไหว; ไปกิดดูก็แล้วกัน. ถ้ามองเห็นว่า เราควรจะปรกติเหมือนกันโว้ย ละก็ต้อง ช่วยรับรองว่า ที่ผมพูดให้พวกกุณพึ่งนี้ ไม่ใช่เรื่องบ้าบออะไรแล้ว, เอาเรื่องอยู่เหนือ โลกมาพูดให้กนหนุ่มพึ่ง นี้ไม่ใช่เรื่องบ้าบออะไรแล้ว; เป็นเรื่องที่กวรพึง และกวรรู้ไว้ แต่เดี๋ยวนี้ ตามที่มันกวรจะรู้ได้.

จำไว้สั้น ๆ ว่า เราต้องการภาวะสมคุลย์ คือ มัชฌิมาปฏิปทา ไม่บวก ไม่ลบ ไม่ negative ไม่ positive มันอยู่ที่สมดุลย์ไม่หวั่นไหว แล้วก็ปรกติสุข.

# พิจารณาให้รู้จักว่า ดี – ชั่ว เป็นเรื่องยึดมั่นถือมั่น

นี้อยากจะพูดอีกนิดหน่อยว่า จะมีวิธีมองอย่างไรจึงจะช่วยให้สมดุลย์ง่าย **ร** ก็คืออย่างที่กล่าวแล้วที่ว่า **สุขมันก็อย่างนั้นเอง, ทุกข์มันก็อย่างนั้นเอง** ก็อ **เป็นเรื่อง** ไปตามกฎบองการเปลี่ยนแปลง ด้วยเหตุบัจจัยอย่างนั้นเอง. ทีนี้ก็ยังมีอีกแง่หนึ่ง ที่จะมอง นี้เราจะจัดเป็น ๒ กลุ่มเสียก็แล้วกัน ๙ ชนิดนี้ จัดเป็น ๒ กลุ่ม : เป็นอิฏฐารมณ์ คือ ดี น่ารัก น่าพอใจ, เป็นอนิฏฐารมณ์ คือ ชั่ว ไม่น่ารัก ไม่น่าพอใจ; มีอยู่ ๒ กลุ่ม.

ต้องดูให้รู้ว่า ดีกับชั่วนี้มันต่างกันอย่างไรเท่านั้นเอง. ถ้าเห็นว่าต่างกันอย่าง พ้ากับดิน มันก็เป็นกนธรรมดา, หรือบางทีอาจจะธรรมดามากเกินไปก็ได้ คือได้อย่างใจ แล้วก็พอใจ ไม่ได้อย่างใจแล้วก็โกรธ. นี้เป็นเรื่องต้นเหตุ เป็นต้นกำเนิดของสิ่งที่ เรียกว่าดี หรือว่าชั่ว; ชั่วในระดับความรู้สึกธรรมดาสามัญสัตว์ แล้วจะเห็นว่ามีความ-หมายเหลือเกิน.

ผู้รู้เขาแนะให้ดู ให้สังเกตดูว่า : ที่ว่าดีนี้ ถ้าไม่มีชั่ว มากอยเป็นผู้เทียบ อยู่ข้างๆนี้ มัน จะมึดีได้อย่างไร. ที่ว่าดี มันดีตรงไหน ? มันดีเพราะว่ามันมีชั่ว มาเทียบอยู่ข้าง ๆ ว่าอย่างนี้มันชั่ว ; ลองไม่มีชั่วซิ ดีก็ไม่มีก้วามหมาย ; ฉะนั้น ดีก็กือ น้ำหนักของชั่วมันปรุงแต่งขึ้นมา. ชั่วก็เหมือนกันอีก ถ้าไม่มีดีมาเป็นคู่เปรียบอยู่ข้าง ๆ มันก็ไม่รู้ว่าจะชั่วอย่างไร ? นี้สมมติบัญญัติว่าดี พอไม่ใช่อย่างนี้ก็สมมติบัญญัติว่าชั่ว. เรื่องได้เรื่องเสีย นี้ก็เหมือนกัน มันมีคู่เพียบ ให้มันเกิดกวามหมายแก่กำว่า "ไก้" หรือกำว่า "เสีย". เรื่องได้เกียรติ หรือ เสียเกียรติ ก็เหมือนกัน; มันมีคู่ เทียบให้ผ่ายตรงกันข้ามเกิดมีความหมายขึ้นมา. นินทา กับ สรรเสริญ ก็เหมือนกัน อีกแหละ เพราะมันมีสรรเสริญเป็นคู่เทียบ จึงรู้สึกเกือดร้อน เมื่อถูกนินทา; รู้กวามหมาย ของนินทา เป็นอย่างที่ว่า อนิฏฐารมณ์เสีย. สุบทุกข์ ก็เหมือนกัน ถ้าไม่มีทุกข์มา กอยเทียบข้างอยู่ สุขก็ไม่มีกวามหมาย ทุกข์ก็ไม่มีกวามหมาย ถ้าว่าสุขนั้นไม่มากอยเทียบคู่ อยู่ข้าง ๆ.

ที่นี้มันก็น่าหัวเราะไหม ที่เราไปหลงสิ่งนั้น เพราะสิ่งตรงกันข้ามมันช่วยทำ ให้เกิดค่าขึ้นมา; เช่นเราติดในความดี ถ้าเรามองเห็น ก็จะรู้ว่า อ้าว, ดีนี่ก็เพราะว่า ชั่วมันช่วยสร้างขึ้นมา ให้มีความหมายเป็นความดี มีชั่วเป็นคู่เทียบ ก็เลยรู้สึกว่า เรามัน หลงของปลอมเข้าไปถนัดใจแล้ว คือหลงของดีที่ของชั่วมันช่วยเป็นคู่เทียบสร้างความหมาย ขึ้นมา, หรือว่าไปหลงของชั่ว ที่ของดีมันช่วยเป็นคู่เทียบ สร้างให้เกิดความหมายขึ้นมา.

ข้อนี้เองเป็นเหตุให้พระอริยเจ้าทั้งหลาย มุ่งไปในทางที่จะอยู่เหนือที เหนือชั่ว อย่าให้คำบองดีหรือชั่วมาบีบคั้นน้ำใจได้ เป็นจิตใจอันใหม่ ที่ชั่วก็ไม่มาทำอันตราย อะไรได้ ดีก็ไม่มาทำอันตรายอะไรได้. พุทธบริษัทก็กวรจะรู้ข้อนี้ไว้ มิฉะนั้น จะเลว กว่ากริสเตียน; นี้ผมเกยพูดบ่อย ๆ กัมภีร์ไบเบิลใบแรกของกัมภีร์ไบเบิลนั้นกีมีพูดถึง เรื่องนี้ว่า ไปกินผลไม้ที่ให้เกิดบัญญารู้ดีรู้ชั่วเข้า ก็ต้องตาย ก่อนนี้ยังไม่ตาย. พอไป รู้เรื่องดีรู้เรื่องชั่วเข้า มนุษย์ก็ต้องตาย ก็อ ต้องตกอยู่ภายใต้ความทุกข์ทรมาน ที่เกิดมาจากการยึดถือดี - ชั่ว. พุทธบริษัทก็มีสอนอย่างนี้ เป็นความสำคัญ เป็น หลักใหญ่ในพุทธศาสนา; แต่พอจะเอามาพูดให้ฟังกันบ้างนี่ เขาก็หาว่าเราเป็นบ้า เอาเรื่องที่ไม่กวรสอนมาบอกมากล่าวแก่กนเหล่านี้ ที่ยังเล็ก ๆ เด็ก ๆ อยู่ หรือเป็นฆราวาส กรองเรือนอยู่. ทำใจให้อิสระจาก "โลกธรรม" จะไม่ต้องเป็นทุกข์ ขอให้สรุปกวามเป็นทำนองว่า เราต้องไม่เป็นทุกข์ จะเป็นเด็กหรือผู้ใหญ่นี้ จะเป็นพราวาสหรือบรรพชิต เราต้องไม่เป็นทุกข์; เพราะฉะนั้น อะไรที่จะห่วย ไม่ให้เป็นทุกข์ได้ ก็ต้องเอว ต้องสนใจ อิต้องทำไปดวมที่สามารมจะทำได้. เดี๋ยวนี้เราเป็นทุกข์โดยตรง หรือเป็นทุกข์โดยอ้อม คือฟู ๆ แฟบ ๆ อยู่นี ด้วยอำนาจของ สิ่งที่เรียกว่าโลกธรรม : เดี๋ยวได้ลาก เดี๋ยวเสื่อมลาก เดี๋ยวได้ยก เดี๋ยวเสื่อมอศ เดี๋ยว ได้สรรเสริญ เดี๋ยวได้นินทา เดี๋ยวได้สุข เดี๋ยวได้ทุกข์ นี่เป็นอย่างนี้; / ฉะนั้น ทำตัว ให้อยู่อย่างเป็นอิสระจากการบบกันของสึงเหล่านี้ มันจะเป็นอย่างไรบ้าง มันจะดีเกินไป หรืออย่างนั้น ? ผมว่าไม่เกินไป.

พยายามทำให้พอเหมาะได้ หมายความว่าเมื่อไม่ชนะได้ทั้งหมดหรือถึงที่สุด ก็ชนะเท่าที่ควรจะได้ คือ อย่าดีใจเลินไป อย่าเอียใจเดินไป. ดีไจให้น้อยลง เสียใจให้น้อยลง น้อยลง ๆ จนอยู่จุดที่เรียกว่าสมดุลย์. เรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ คุณไป สังเกตขูเถอะ จะทำได้ทันทีเลย จะทำได้ง่าย ทำได้หันที เว้นไว้แต่เรื่องมันใหญ่เกินไป กว่าที่คนหนุ่ม ๆ อย่างเราจะทำได้ ; อย่างนั้นมันทำไม่ได้ แต่ก็มีเรื่องประเภทเล็ก ๆ น้อย ๆ ที่พอจะทำได้ เป็นตัวอย่าง หรือเอาชนะมันได้.

นี้คือสิ่งที่ผมเรียกว่า "โมกขธรรมประยุกค์" คือธรรมะชั้นหลุดพัน แต่เอามา ประยุกต์ ให้แก่ชีวิตประจำวันแม้ของกนชาวบ้าน หรือคนหนุ่ม หรือแม้กระทั่งเด็ก ๆ กันขนข้าใจได้และปฏิบิติได้ ก็จะเป็นพระอรหันด์ประเภทอายุ ๑๕ ชวบ ที่มีกล่าวอยู่ใน พระกัมภีร์ แต่เป็นข้ออกเว้น ไม่ใช่เป็นมาตรฐาน แต่ก็เป็นสิ่งที่มีได้.

อข่าได้เข้าใจว่า การที่เราจะเอาชนะโลกธรรม ก็อสิ่งที่มีอยู่เกลื่อนไป ในโลก เป็นธรรมกาโลกนี้ **เป็นสิ่งที่นอกรีตนอกรอย**. มันไม่นอกรีตนอกรอย มัน อยู่ในร่องในรอยที่เราจะต้องผ่านไป จะต้องเอวชนะให้ได้ ; แล้วอย่าได้เข้าใจว่า มันจะ ทำให้หมดกำลังงาน กำลังแรง ที่จะกระตุ้นให้ทำกวามดี หรือให้หนีกวามชั่ว แต่เป็น การทำให้เราได้ผลในขั้นสุดท้ายไปเลย.

เพราะว่ากวามดีมันก็มีเท่านี้แหละ คือที่จะทำให้เป็นทุกข์นี่แหละ ; ถ้ำเรา ชนะความดี ก็ไม่เป็นทุกข์ หรือเราจะพยายาม เอาชนะความดี ก็เพื่อจะไม่เป็นทุกข์, ถ้าเรา เป็นทาสบองความคื เรา จะต้องเป็นทุกบ์ ชนิกใดชนิกหนึ่งอยู่อย่างลึกซึ้งที่สุด. ส่วนที่เราไม่มีความทุกข์ เราไม่เป็นทาสของกวามชั่ว กวามชั่วทำอะไรไม่ได้ นี้ก็เห็นชัด แต่ก็อย่าเข้าใจผิด กลายเป็นเรื่องหวาดเสียว หวาดผวา นอนไม่หลับไป อยู่แล้ว ; เสียอีก. อย่างที่เห็นเป็นตัวอย่างอยู่แล้วว่า เป็นโลกเส้นประสาทกันอยู่โดยมากนี้ เพราะ ค่าของความดีก็มี. เพราะค่าของความชั่วก็มี. เมื่อยึดถือแล้วก็ต้องให้เป็นเรื่องวิปริต รู้เรื่องคำว่าดี และ คำว่าชั่วเสียให้ถูกต้อง จะได้ดำเนินไปถูกตรง แก่จิตใจได้เท่ากัน. **ตามที่ธรรมชาติต้องการ** : ละชั่วเสีย แล้วก็ไม่ไปเป็นหาสบองความดี แล้วก็ อยู่เหนือสิ่งทั้ง ๒ นี้ ก็คือนิพพาน, อยู่เหนือดีเหนือชั่วนั้น เรียกว่านิพพาน.

เวลาสำหรับพูดหมดแล้ว ที่นี่ก็เป็นเวลาสำหรับถาม

## คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) ท่านอาจารย์ครับ ยังมีบัญหาค้างอยู่จากเมื่อว่าน อยากจะให้ท่านอาจารย์ ตอบ บัญหามีว่า ที่ว่าตวัตนไม่มี มีแต่ความไหลเวียนของธรรมชาติ คือธาตุทั้ง๖ คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาสธาตุ วิญญาณธาตุ อยากจะถามว่า แท้ที่จริงสีงทั้ง๖ นี้คืออะไรครับ ?

(ตอบ) ซึ่งทั้ง ๖ นี้ได้พูดมาแล้วว่า ไม่ใช่ตัวตน และเราก็ได้เรียกว่าธาตุ. ถ้าถามว่าคืออะไร ! ก็ต้องคือธาตุ. นี้พึ่งไม่ถูก ก็ต้องพูดกันต่อไปอีกบ้าง. แต่ข้อสำคัญนั้น กือนี่เห็นหรือยังว่า มันไม่ใช่ตัวตน คือไม่มีความหมายที่จะเป็นตัวตนของเรา หรือของมัน หรือของใครก็ตามใจ. ที่เรียกว่าเป็นธาตุนั้น คือเป็นไปตามธรรมชาติ ไปตามกฎของธรรมชาติ; มีกฎธรรมชาติอันหนึ่ง ที่จะระบุลงไปตรงได้เลยว่า คือกฎเรื่องอิทัปบัจจยตา เมื่อสิ่งนี้ เข้ามาถึง สิ่งนี้จะต้องเกิดขึ้น. เมื่อสิ่งนี้เข้ามาถึงสิ่งนี้จะต้องเกิดขึ้นนี้ มันเป็นกฎเหมือน กับกฎวิทยาศาสตร์อย่างนั้น; แม้ทางวัตถุสิ่งที่เรียกว่าธาตุ ก็คือสิ่งที่เป็นไปในลักษณะนั้น มีการทรงตัวอยู่ด้วยการเปลี่ยนแปลง แล้วก็ไปเอามันมาตรงที่มีลักษณะอย่างไร; โดย ส่วนใหญ่ เอาคุณตมบัติอันนั้นมาเป็นเจ้าของชื่อ เช่นว่า ธาตุกิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม ธาตุอากาส ธาตุวิญญาณ.

กำว่า "ธาตุ" เบ็นเรื่องใหญ่มาก ยึกยาว พิศการมาก *เคยพูดไปแล้วโดย* ละเอียดที่สุด ในการบรรยายชุดหนึ่งเรียกว่า ปรมัตถสภาวธรรม ถ้าเขาพิมพ์ออกมา เมื่อไร ก็ลองอ่านกู เป็นการบรรยายทั้ง ๑๐ กว่าครั้ง เรื่องธากุ.

ทีนี้ สำหรับเกี่ยวนี้ก็ว่า สึงที่มันมีตัวอยู่ ชั่วกรู่ ๆ ๆ คือไหลไป – ไหลไป – ไหลไป; พวกหนึ่งมันมีลักษณะอย่างหนึ่ง เขาก็เอาลักษณะนั้นแหละเป็นกุณสมบัติ. เช่น ธาตุกิน คือกุณสมบัติที่รุกเนื้อที่ หรือกินเนื้อที่, ธาตุน้ำคือกุณสมบัติ ที่ทำให้เกาะกันอยู่ ไม่ให้แยกกันไป, ธาตุไฟคือว่า เผา เผาให้ไหม้หรือว่า ร้อน หรือเผาให้ไหม้, ธาตุลม ก็คือว่า ระเหยได้ ลอยได้, อากาสธาตุก็ที่ว่างสำหรับบรรจุสึงต่าง ๆ, เหลือแต่ วิญญาณธาตุ ที่เป็นของแปลกประหลาด คือเป็นธาตุอันหนึ่ง ซึ่งสามารถจะสร้างกวาม รู้สึก รู้สึกได้. เป็นสักว่าธาตุตามธรรมชาติ มีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง เปลื่อนแปลง ไปตามเหตุ ตามบัจจัย อยู่เนื่องนิจ เมื่อใกมีกุณสมบัติอย่างนั้นเรียกว่าธาตุนั้น, เมื่อใกมีคุณสมบัติอย่างนี้ เรียกว่าธาตุนี้.

ถ้าโดยแท้จริงแล้วไม่อาจจะชี้ว่า อะไรเป็นธาตุอะไร มันรวมกันอยู่หมด โดยเฉพาะพวกรูปธาตุนี้ ก็ยังรวมกันอยู่นั้นแหละ เช่นในก้อนหินก้อนนี้มันมีทั้งธาตุดิน คือส่วนที่มันกินเนื้อที่, ธาตุน้ำคือมันมีน้ำปนอยู่ที่ทำให้อณูเหล่านี้เกาะกันอยู่เป็นก้อนได้ ไม่กระจายออกไป, มีอุณหภูมิระดับใดระดับหนึ่งอยู่ในหินก้อนนี้ เรียกว่าธาตุไฟ, แล้ว มีการระเหยของอะไรบางอย่างอยู่ที่หินก้อน ๆ นี้ ก็เรียกว่าธาตุลม ส่วนที่เป็นเนื้อที่ว่าง มันก็มีอยู่ในนี้ มันซ้อนกันอยู่, ส่วนวิญญาณธาตุนี้ จะไม่พูดถึง เพราะพิสูจน์ไม่ได้. จะพูดถึงเฉพาะสิ่งที่มีชีวิต เหมือนต้นไม้ เหมือนสัตว์ สัตว์หรือคนนี้ เพราะว่าธาตุ ทั้ง ๖ นี้เขาพูดกันสำหรับกน สำหรับ *มนุษย์และสัตว์ ประกอบอยู่ด้วยธาตุ* ๖ มันมีธาตุ ทั้ง ๖ ประกอบกันอยู่เป็นคน; นี้ธาตุอื่น ๆ เข้ามาช่วยทำให้ปรุงเป็นนั่น ปรุงเป็นนี **ปรุงเป็นธาตุตา** สำหรับเห็น **ปรุงเป็นธาตุหู** สำหรับได้อิน แต่ไม่ใช่ตัวเนื้อตา เนื้อหู มันเป็นธาตุอะไรอีกอันหนึ่ง ซับซ้อนมาก.

ในที่สุดก็จะไม่พบส่วนที่เป็นตัวตน มีแต่สิ่งที่ไหลไปตามเหตุตามบ้ัจจัย ที่มันจะเป็นตัวของมันเองก็ไม่ได้ เพราะมันมีอะไรก็ไม่รู้ มาทำให้เปลี่ยนไปไหลไปเรื่อยนี้ จะมาเป็นตัวของเรา ของมนุษย์นี่ก็ไม่ได้ เพราะมันไม่อยู่ในอำนาจของมนุษย์เลย. ถ้าจะเรียกว่าตัวตนของใกร ก็มันไม่มีตัวตนจะเรียก; แต่ถ้าจะว่าเอาสิ่งนั้นแหละ ที่มัน เปลี่ยนแปลงเป็นตัวตนของการเปลี่ยนแปลง เป็นของใกร ? เป็นของมันเองก็ไม่ได้; ก็ต้องเป็นของกฎ กฎที่ทำให้เปลี่ยนแปลง เรียกว่าพระเจ้าดีกว่าของพระเจ้าคือกฎที่ ทำให้สิ่งต่าง ๆ เปลี่ยนแปลงไปนั้นแหละ มันจะเป็นใหญ่กว่าสิ่งใดหมด. ในบรรดาสิ่ง ที่มีการเปลี่ยนแปลงและเป็นไป เขาเรียกว่าพระเจ้า เราก็อย่าไปก้านเขาซิ ก็เขาเรียกถูก ดีแล้ว; มีแต่สิ่งที่เป็นไปตามกฎ ไม่มีตัวตนของมัน หรือของใกรโดยแท้จริง. เพราะ ฉะนั้นจึงเรียกว่า ไม่ควรจะถือว่าเป็นตัวตน หรือมีตัวตน มีเท่านี้เอง, เป็นสักว่าธาตุ ตามธรรมชาติ.

(ถาม) เนื่องจากโลกธรรม ๘เบ็นสิ่งที่เป็นธรรมดาที่จะมีอยู่ประจำโลกอยู่แล้ว ใน ฐานะที่พวกเรานักศึกษา หรือพวกที่เป็นฆราวาสอยู่นั้น สมควรที่จะประยุกต์ใช้ให้เหมาะ แก่การ ที่จะนำไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างไร ? จะใช้ในแง่การพิจารณาให้รู้เท่าทัน โลกธรรม ๘นี้ อย่างจริง ๆ ได้อย่างไร เนื่องจากอวิชชากรอบงำทำให้จิตใจมีดบอก แล้วความยึดมั้นที่เป็นตัว เป็นตน ที่ยังละออกได้ยาก ? (ตอบ) นี้มันเป็นคำถามที่ใหญ่ที่สุดละ ถ้าถามว่าจะเอาชนะโลกธรรมได้ อย่างไรนี้ ก็เท่ากับถามว่าเอาชนะกิเลสได้อย่างไรเหมือนกัน. แล้วก็มีแต่พระอรหันท์ พวกเดียวเท่านั้นแหละ ที่เอาชนะโลกธรรมได้, นอกนั้นก็พ่ายแพ้อยู่ หรือพ่ายแพ้อยู่บ้าง ไม่มากก็น้อย.

พอถามว่าจะเอาชนะอย่างไร ร ก็เป็นบัญหาที่ทั้งทันไปตั้งแท่ของกนที่เป็น ปุถุชนชั้นทันที่สุด ซึ่งไม่รู้จักแม้แต่ว่าโลกธรรมคืออะไร, ไม่รู้อีกว่ามีโลกธรรม หรือ มีสิ่งที่เรียกว่าโลกธรรมอยู่ด้วยซ้ำไป. นี่คอยแต่จะดีใจเมื่อถูกใจ, เสียใจเมื่อไม่ถูกใจ, มีแต่กอยอย่างนี้ คอยขึ้นกอยลงอยู่แต่อะไรก็ไม่รู้. เขาก็ไม่รู้จักโลกธรรม จนกว่า เบาจะสังเกตเห็น หรือว่าจะได้ยินได้พังก่อน แล้วไปสังเกตเห็นทีหลังก็ได้ ว่ามันมีสึง ที่ทำให้กวามรู้สึกของเราขึ้นลง ๆ อย่างนี้.

ก็ต้องตอบอย่างกำบั้นทุบดินเท่านั้นละ; ถ้าให้ตอบชั่วเวลาสั้น ๆ อย่างนี้ ก็ทำ อย่าให้ต้องดีใจหรือเสียใจ นี่มีเท่านี้เอง. ที่เราคอยเสียใจเพราะอะไร ก็มาดู กันใหม่ อย่าให้มันเสียใจ หรือให้เสียใจน้อยลง ๆ ๆ, ที่เคยดีใจหลงใหล หลงรัก ก็อย่าให้ไปหลงรัก หรือหลงใหล ให้มันหลงใหลน้อยลง ๆ จนไม่หลงใหล. นี้เป็นหลัก ที่ผิดไม่ได้ จะไปบอกกันโดยรายละเอียดเฉพาะคน นี้ก็ยาก; บอกกลาง ๆ ก็เป็นอย่างนี้.

ให้รู้จักสึงนี้ว่ามันมีอยู่อย่างนี้ ทำหน้าที่อย่างนี้ แล้วเราก็ถูกมันกระทำอยู่ อย่างนี้ ๆ คงจะเกิดความกลัวขึ้นมาบ้าง ความละอายขึ้นมาบ้าง แล้วก็ระวง ระมัดระวง ดีขึ้น; โดยส่วนใหญ่ก็อาสัยบ้อธรรมะที่เรียกว่า สติ ซึ่งบรรยายกันแล้วอย่างละเอียด ในกรั้งที่ ๓ ของชุดนี้ นั่นแหละจะเป็นเครื่องมือสำคัญที่สุด ของการที่จะกวบคุมโลกธรรม, หรือว่าที่แท้คือควบคุมจิตไม่ให้หวันไหวไปตามโลกธรรม หรือว่าควบคุมป้องกันโลกธรรม ไม่ให้มาครอบงาจิต. ผลมันเท่ากัน รู้จักเข็ดหลาบ รู้จักเกลียด รู้จักกลัว ความ น่าเกลียดอันนี้ แล้วสติมันก็เร็วขึ้น ๆ ๆ จนเราพอมีสติทันท่วงที; ที่นี้ความเคยชิน ชนิดนั้นมันก็น้อยลง ๆ ๆ ๆ จนไม่มีเหลือ คือไม่ยินดียินร้าย แก่โลกธรรมอีกต่อไป. เรื่องสติก็ถือว่าเป็นเรื่องโมกบธรรม เพราะทำให้หลุดพ้นไปสู่นิพพาน แล้วพระอรหันต์ก็คือผู้ที่สมบูรณ์ด้วยสตินั่นแหละไม่มีอะไร; พระอรหันต์ไม่มีอะไรมาก ไปกว่าผู้ที่สมบูรณ์ถึงที่สุดด้วยสติ แล้วเป็นเรื่องโมกขธรรมประยุกต์ อยู่ในเรื่องของ สติแล้ว; แต่เดี๋ยวนี้เอามาพูดกันในเรื่องที่เกี่ยวกับโลกธรรม เอาชนะโลกธรรมให้ได้.

สรุปแล้ว **มืลติทับท่วงที** เมื่อสิ่งที่เรียกว่าโลกธรรมนั้นแหละ มันจะเกิดขึ้น แล้วจะย่ำยีจิต โดยเฉพาะอย่างยิ่ง เมื่อตาเห็นรูป เมื่อหูได้ยินเสียง เมื่อจมูกได้กลิ่น เมื่อลิ้นได้รส เมื่อผิวหนังได้สมผัสผิวหนัง เมื่อใจได้เกิดความรู้สึกอย่างใดอย่างหนึ่ง เป็น หลักเดียวกันหมด; อะไร ๆ ก็ตามมันต้องเข้ามาทางทวาร คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ. **มึลติพื่นั้นให้เพียงพอ และหนีแก่เวลา**เท่านั้นเอง. กำตอบที่เป็นใจความกีมีเพียงเท่านี้.

(ถาม) อยากจะให้ท่านอาจารย์ช่วยยกควอย่าง ที่ท่านอาจารย์กล่าวไว้ว่า คนเป็น โรกเส้นประสาท อาจจะเกิดจากก่าของกวามก็ได้.

(ตอบ) เมื่อตะก็ได้พูดว่า คนเป็นโรคเส้นประสาทนั้น ก็เพราะ อิดมั้น อือมั่นได้ ทั้งในด่าบองความดี และค่าบองความชั่ว. นี้ก็ไม่มีอะไรที่น่าสงสัย เมื่อ ยึกมั่นถือมั่นในกวามหมายของกำว่ากวามกีมากไปมันก็กลัวจะไม่ได้กี กลัวจะเสียกวามที จะไม่พอ; ไปวาดกวามที่ไว้สูง แล้วไม่ถึงง่าย มันก็เป็นโรกเส้นประสาท ก็มีเท่านี้. ทีนี้ ไปวาดก่าของกวามชั่วไว้มากไป ก็รู้สึกว่ามันเอาไม่ไหว, ถอนออกมาไม่ได้ เลยยอมเป็น คือยอมแพ้แก่กวามชั่ว ทรมานใจอยู่ก้วยกวามรู้สึกรบกวนแต่ว่าตัวมันชั่ว มันไม่มีกวามกี เสียเลย; อย่างนี้ก็เป็นโรกเส้นประสาทเหมือนกัน ก็อมันผิดปรกติ หรือไม่สมดุลย์ระหว่าง กวามหมายของสิ่งทั้ง ๒ นี้มันเท่า ๆ กัน. ดีกับชั่วนี้มันเท่ากัน ในฐานะที่ว่ามันเป็นกู่เทียบ ให้แก่อีกผ่ายหนึ่งมันเกิดกวามหมายขึ้นมา. หลงดีหรือบ้าที มันก็ไปอีกอย่างหนึ่ง, หลงชั่ว หรือบ้าชั่ว มันก็ไปอีกอย่างหนึ่ง, ใช้ไม่ได้ทั้ง ๒ อย่าง.

แต่ไม่ได้สอนให้เล็กทำลวามดี ไม่ได้แนะให้เล็กทำกวามดี เพราะเราถือ ว่า สิ่งที่ช่วยให้เราอยู่ได้เป็นผาสุกนี้ เราจะเรียกว่ากวามดี; เมื่อได้มาแล้วก็ไม่หลง

#### โลกธรรม

เท่านั้นเอง ไม่ยึดมั่นถือมั่นจนนอนไม่หลับ, จะได้อะไร จะมีอะไร ก็ไม่จำเป็นจะต้อง ยึดมั่นถือมั่น. ทำดีก็เหมือนกัน ก็ทำไปซิ จะทำไปเท่าไรก็ได้ทำไปเถอะ แต่อย่าเอา มาแบกไว้ในจิตใจ มันเป็นของหนักเหมือนกัน เหมือนกับความชั่วเหมือนกัน.

ตรงนี้ที่อธิบายยาก ที่จะให้กนหนุ่ม ๆ เข้าใจกวามดี ในฐานะที่ไม่กวรหลง ใหล ก็อยึดถือมัน; แต่ว่า **ให้ทำในสิ่งที่เรียกว่า ความดีอยู่** อย่างสุดความสามารถ เรื่อยไป. เมื่อวานก็ถามถึงเรื่องซึ่งกระตุ้นเตือนใจให้ทำอะไร ว่ามีอยู่ b อย่าง คือด้วย กวามยึดมั้นถือมั้นด้วยอวิชชาก็ได้ แต่นั้นไม่ไหว เป็นไปเพื่อกวามทุกข์; **ให้ทำไป** ด้วยความกระตุ้นของบัญญา ของกวามรู้ที่ถูกต้อง รู้สึกผิดชอบชั่วดี แล้วก็ทำไป แล้วสนุก ว่าได้ทำในสิ่งที่กวรทำ ก็มีความสุขได้.

นี่ เราต้องทำดีด้วยสติบัญญา ที่รู้ว่าอะไรเป็นอะไร อะไรกวรทำ อะไรไม่ ต้องทำ; ให้ถือว่า ความดีนั้น เป็นเครื่องมือ หรือเป็นอุปกรณ์ หรือเป็นยานพาหนะ ไปอิ่งจุดทมายปลายทาง. จุดหมายปลายทางอยู่ที่ไหน ? อยู่ที่ตรงเหนือดี พ้นดี ได้; ก็น่าหวัว ขี่ยานพาหนะก็อกวามดี ไปสู่ที่ที่เหนือกวามดี ไม่ต้องขี่อะไรอีกต่อไป. เดี๋ยวนี้ ไม่ได้พูกไปทำนองให้หยุกทำกวามดี; เพียงแต่กลัวว่าจะทำกวามดีด้วยกวามยึดมั่นถือมั่น เกินไป จนเป็นทุกข์ แต่ก็ให้ทำกวามดีไปด้วยสติสัมปชัญญะ ด้วยกวามรู้สึกผิดชอบชั่วดี แล้วไม่ต้องเป็นทุกข์, แล้วก็สนุกสนานอยู่ด้วยการทำกวามดี แล้วมันก็ดียิ่งขึ้นไป ยิ่งขึ้นไป - ยิ่งขึ้นไป จนกว่าจะถึงระดับหนึ่ง ซึ่งไม่ต้องการอะไรทำนองนี้ นี่เรียกว่า อยู่เหนือดี.

อยากจะบอกสักนิดหนึ่งก็ได้ว่า แม้เดี๋ยวนี้ ยังหนุ่ม ๆ อย่างนี้ ยังทำอะไรวุ่นวาย อยู่อย่างนี้ในบางกรณี **ลองทำตนให้อยู่เหนือดีดูบ้าง ก็จะไม่มีก**วามทุกข์ ไม่มีกวาม ลำบากได้เหมือนกัน; มันมีกวามดี ที่เพื่อที่เกินอะไรอยู่บางอย่าง นี้เราไปหลงกับมัน ไปเป็นทาสของมัน. ลองชนะกวามดีเล็ก ๆ น้อย ๆ ประเภทนี้ดูก่อน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ก็อยากจะเป็นหัวหน้าทีม อยากจะเป็นหัวหน้าชุมนุม. อยากจะมีเกียรติอะไรบางอย่าง ที่ไม่ จำเป็นจะต้องทำก็ได้; ก็ละเลิกความรู้สึกประเภทนี้เสีย ก็จะเข้าใจคำว่าเราไม่เป็นทาส ของกวามดีไปเสียทั้งหมด. ส่วนกวามดีที่เป็นประโยชน์อันแท้จริง ก็ทำไป ดีนี้คือ เป็นประโยชน์เกื้อดูล ทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น, ชั่วนั้นมันไม่เป็นประโยชน์เกื้อดูล ทั้งแก่ตนเองและผู้อื่น มีเท่านั้น.

ทีนี้ เมื่อมันถึงขั้นที่ว่า ไม่ต้องการได้ประโยชน์แล้ว จิตมันก็สลัดไปหมด แม้แต่สิ่งที่เรียกว่ากวามดี มันก็สบายแล้วมีความสุข แบบอื่นไม่ใช่ความสุข. อย่างโลก ธรรม ความสุขที่พูดถึงในโลกธรรมนี้ เป็นความสุขที่นี่อยู่อย่างในโลก ๆ อย่างเป็นไป ด้วยอำนาจของอวิชชา; ถ้าว่าหมดโลกธรรมแล้ว อยู่เหนือโลกธรรมแล้ว ก็มีความสุข หรือความรู้สึกอะไร ที่มันรู้สึกเป็นสุข เกิดขึ้นมาอีก มันไม่ใช่พวกนี้แล้ว มันเป็น ความสุขประเภทอื่น. มันเหลืออยู่แต่ว่า สุขเวทนาที่จะเกิดขึ้นจากภาวะอันนี้ หรือความ รู้สึกอันนี้ ซึ่งเป็นสุขเวทนา ที่เป็นไปตามเหตุตามบ้จจัยของเวทนา. พระอรหันต์ก็มี เวทนา แต่ท่านไม่ร้อนเพราะอำนาจของเวทนา.

(ถาม) บัญหามีว่า ถ้าทำกวามชั่วแล้ว ไม่ยึกมั่นจะได้หรือไม่?

(ตอบ) 'ถ้าทำความชั่วแล้วไม่ยึกมั้น มันเป็นกำถามที่มีปัญหามาก คือแยก ได้เป็น ๒ แพร่ง ๓ แพร่ง.

เอาทีแรกก่อน ว่าตามธรรมกาสามัญ กนมีกวามยึกมั่นถือมั่น แล้วไปยึกมั่น ถือมั่นอะไรเข้า แล้วก็ทำกวามชั่ว หรือไปยึกมั่นกวามชั่วนั้น ว่าจะเป็นประโยชน์ เป็นอะไรแก่ตนเองอยู่ในตัว นี้เรียกว่า อา**สัยความยึดมั่นถือมั่น แล้วทำความชั่**ว, ทำ กวามชั่วเพราะกวามยึกมั่นถือมั่น; พอทำเสร็จลงไปแล้ว มันก็กงจะต้องยึกมั่นถือมั่น; ผลของกวรทำกวามชั่วนั้นต่อไปอีกแหละ. นี่ให้เห็นข้อเท็จจริงตามธรรมกาเสียก่อน ว่า อะไรเกิดขึ้นมันก็ยึกมั่นนั้นต่อไป, อะไรเกิดขึ้นมันก็ยึกมั่นนั้นต่อไป นี้จะเป็นตามธรรมกา. ถ้าทำความชั่วไปแล้ว จะเปลี่ยนเป็นความไม่ยึกมันถือมั่น นี้มันเป็นเรื่องพิเศษ แล้ว แล้วก็เป็นปัญหาที่จะแยกไปทางไหน. ถ้าคนที่ทำความชั่วเกิดรู้สึกตัวกลับตัว มันก็ต้องกิตกันใหม่ในรูปอื่น; ถ้าเขาอยากจะสลัดไปง่าย ๆ โดยว่าไม่ยึดมั่นถือมั่น เขาก็ต้องเป็นพระอรหันต์เท่านั้นแหละ มันต้องกลับตัวมาก ถึงขนาดเป็นพระอรหันต์ จึงจะไม่ยึดมั่นถือมั่นในความชั่วนั้นได้; ไม่ถึงนั้นมันก็เป็นการแกล้งทำ เป็นเล่นละคร เล่นตลก; มันก็เอาชนะความชั่วไม่ได้ เอาชนะความทุกข์ไม่ได้.

เราอย่าไปกิดเล่นตลกว่า ทำกวามชั่วแล้วไม่ยึดมั้น, ทำกวามชั่วแล้วไม่เอา เปรียบ อย่างนี้ทำไม่ได้ อย่าไปทำเข้า มันกลับกันไม่ได้. มันจะต้องไปตามระดับของมัน คือไปยึดมั้นต่อ ๆ ๆ ไป ; เพราะว่าทำกวามชั่วด้วยกวามยึดมั้น, มันอยากได้อะไร จึงทำกวามชั่ว แล้วก็ยึดมั่นสิ่งที่ได้มา เพราะการทำกวามชั่วนั้นอีก ก็ไม่มีที่สิ้นสุด.

ทีนี้ ทำความชั่วแล้ว เสวยทุกข์รับโทษเพียงพอแล้ว อยากจะสลักออกไปเสีย ก้วยว่าเราไม่ยึดมั่นความสุขความทุกข์ แล้วเป็นอย่างพระองคุลีมาลก็ได้; อย่างอื่น ก็ไม่มีทาง. นั่นคือ มองเห็นเรื่องไม่มีตัวตน ไม่มีอะไรไปทางโน้น เข้ามาแทรกแซง ทักบทกันที่ตรงนั้น; ไม่ใช่เรื่องของกนธรรมดาในโลกจะทำอย่างนั้นได้. แต่ถึงอย่างไร ก็ตาม ถ้าเขาทำได้ ถ้าเขาสามารถจะทำได้ มันก็บรรเทาไป, บรรเทาความทุกข์ร้อนไปได้ ตามส่วน. อย่างไปนอนอยู่ในตะรางแล้วอย่างนี้ ก็เกิดบรรเทาความยึดมั่นถือมั่น ก็ยังมี ความทุกขึ้นอียกว่าคนที่ไม่บรรเทาความยึดมั่นถือมั่น; ถึงอย่างไรมันก็เป็นประโยชน์อยู่บ้าง.

ที่ถามว่าทำอย่างไร มันก็ต้องทำอย่างพระอรหันต์ทำ; ทำได้หรือไม่ มัน แล้วแต่กรณี สิ่งแวดล้อม หรือว่าอุปนิสัยจิตใจคนนั้นจะเป็นอย่างไร.

(เวลายังมีเหลือ เมื่อไม่มีใกรถาม ท่านอาจารย์จึงพูกต่อ)

ผมจะพูดต่อให้หมดเวลา ก็ออยากจะเน้น อยากจะย้ำ ถึงข้อที่เรียกว่า "ประยุกต์" นั้นแหละอีก. กำว่า ประยุกต์นี้ ต้องปรับปรุง ไม่ใช้ว่าไปหยิบมา **แล้วใช้ได้ทันที**: มันต้องเอามาทำการปรับปรุงให้เหมาะแก่ทุกอย่างที่จะต้องปรับปรุง : ให้เหมาะแก่ตนเอง แก่เหตุการณ์ แก่เวลา แก่อะไรต่าง ๆ กระทั่งว่ามันเหมาะแก่สังคม ด้วยซ้ำไป. ถ้ามันมาขัดขวางสังคมอยู่ แล้วมันก็ไม่มีช่อง ไม่มีโอกาสที่จะทำไปได้ ฉะนั้น เราก็กวรจะหาพวกบ้าง กือ นักสึกษาที่จะปฏิบัติ สึกษาธรรมะ ให้ได้รับผล ในระดับนี้เร็ว ๆ นั้น ควรจะหาพวก ให้มีสังคม มีหน่วย มีกลุ่มอะไรขึ้นมา เพื่อ ให้มีคนเห็นด้วย แล้วเข้าใจเพิ่มขึ้น จะได้ไม่มีอุปสรรกมาก เพราะเรายังต้องอยู่ ในสังกม มิฉะนั้น ก็จะต้องหนีไปอยู่คนเดียว.

ถ้าจะอยู่ในสังกม แล้วก็ประยุกท์พระธรรมในระทับสูงนี้ ก็ต้องหาเพื่อน หาพวกทำความเข้าใจในสังกม ; อย่างน้อยก็พวกเราที่นี่ก็หลายสิบคนแล้ว. **บอให้มี** หวัง ว่า ในหลายสิบคนนี้ จะพยายามใช้พระธรรมในพุทธศาสนา ในชั้นที่ เป็นเนื้อเป็นตัวแท้ของพระศาสนานั้นให้เป็นประโยชน์ เราจะได้รับประโยชน์มากกว่า เร็วกว่า สูงกว่า ดีกว่า ที่จะปล่อยไปตามที่เป็น ๆ กันอยู่แต่ก่อน ซึ่งเรียกว่าตามบุญ ตามกรรมเกินไป.

ความประจวบเหมาะมันหายาก ต้องปรับปรุงกันดีกว่า จงพยายามซักซ้อม ซักถาม คุ้ยเขียให้กันเองเรือย ๆ ไป สำหรับบัญหาที่มันกระทบหรือฝืนความรู้สึก ; โดยเฉพาะอย่างยิ่ง หลักที่ว่า "ไม่มีตัวตน" ไม่มีตัวตนนั้นแหละ เอาไปลิดกันใหม่ แล้วก็เลยไปก็ เรื่องเหนือดีเหนือชั่ว จะอยู่กันอย่างไร, มีจิตใจที่อยู่เหนือได้เหนือเสีย เหนือกำไรเหนือขาดทุน จะอยู่กันได้อย่างไร.

เกี๋ยวนี้เราก็มีบัญหาอยู่ที่ตรงนี้ : กลัวเสีย -อยากได้ ; ถ้าเป็นนักเรียน ก็อยากสอบได้ กลัวสอบตก ; ถ้าอยากอย่างนั้นก็ เหนื่อยเปล่า ๆ, กลัวก็เหนื่อยเปล่า ๆ ; เพราะว่ามันไม่ต้องอยาก ไม่ต้องกลัว แต่ต้องทำไปด้วยจิตใจที่สมดุลย์ที่ประยุกต์.

### โลกธรรม

นีขอให้นักเรียน นักศึกษา นิสิตอะไรก็ตาม รู้**จักใบ้เคล็ดอันนี้บองธรรมบาติ** กือการทำความก้าวหน้าอย่างใหญ่หลวง อย่างเร็วที่สุดได้อย่างไม่น่าเชื่อ เพราะรู้จักใช้ ยอดของธรรมะของพระพุทธเจ้า คือมีกวามมั่นคงไม่หวั่นไหว ทำไป. อะไรเกิดขึ้น เป็นเรื่องได้เรื่องเสียก็ไม่หวั่นไหว; ทำไปอย่างนั้นเรื่อย, แล้วถ้าว่าทำไปโดยกวามไม่ หวั่นไหวจริง ก็จะมีแต่สิ่งที่เรียกว่าได้ นั่นแหละ ที่ควรจะได้ จะได้แน่นอน ไม่มีเสีย. ฉะนั้น ไม่ต้องกลัวว่า มาเรียนธรรมะ เรียนพุทธศาสนาแล้ว จะเสียหายแก่การ ศึกษาทางโลก ๆ มันไม่มี.

เอาละ เวลาหมดแล้ว บิ่คโรงเรียน.

### โมกขธรรมประยุกต์

#### – ബെ –

๓๐ เมษายน ๒๕๑๘

## กาม และ กามารมณ์

ท่านนักศึกษา ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในชุดโมกขธรรมประยุกต์นี้ เป็นครั้งที่ ๑๙ ซึ่งผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อว่า กาม และกามารมณ์.

ในฐานะที่สิ่งทั้ง ๒ นี้ เป็นปัญหาสำหรับคน : คนยังไม่รู้, คนยังเอา ขนะมันไม่ได้ จึงถือว่าเป็นปัญหาสำหรับคน ; ดังนั้น จึงควรจะศึกษา หรือทำ ความเข้าใจกันโดยละเอียด. ขอเตือน ไว้ทุกครั้งว่า เราจะพูดกันในลักษณะ ที่เรียกว่าประยุกต์ หรือธรรมประยุกต์ คือเอาธรรมะมาใช้ให้ได้; ฉะนั้น จะอธิบาย หรือจะวินิจฉัย วิจารณ์อะไรกันแต่ในทางที่จะใช้มันให้ได้, ราย ละเอียดอย่างอื่นต้องเว้น เพราะมันมากมาย ต้องพูดกันตั้งหลายครั้ง.

৫৯০

เดี๋ยวนี้เราจะพูดเพียงครั้งเดียว และในแง่ของการประยุกต์; ฉะนั้นขอให้ทำ ในใจสำหรับจะเข้าใจในแง่นี้.

สิ่งที่เรียกว่า "โมกบธรรม" ก็อย่าได้ลืมเสีย ดังที่ได้กล่าวมาแล้วทุกครั้ง ว่า ธรรมะที่เป็นขั้นหลุดพ้น ในระดับสุดท้าย จึงจะเรียกว่าโมกขะ หรือโมกษะ ; โดย สมบูรณ์หมายความว่าหลุดพ้นจริง ๆ ไม่กลับมา ไม่กลับไปกลับมา.

กามารมณ์ ผูกพัน จับเอาคน เป็นทาสได้ ภาม หรือ ภามารมณ์ โดยเฉพาะนี้ก็ เป็นสิ่งที่ผูกพันคน หรือว่าถึงกับจับเอา กนเบ็นทาสของมัน, หรือบางทีก็มองดูในแง่ที่ว่า มันทรมาน เรียกว่าเบ็นการถูกกามารมณ์ นี้ขบกัดหรือเกี่ยวกิน. การหลุดพันออกไปได้จากอำนาจของสิ่งที่เรียกว่ากาม มันอยู่ใน ระดับความหลุดพันเดียวกันกับนิพพาน, หรือว่าต้องนิพพาน จึงจะหลุดพันจากกามารมณ์ หรือหลุดพันจากกามารมณ์โดยสิ้นเชิงนั้นก็เรียกว่านิพพาน. ในระดับของบุคคลผู้บรรลุ นิพพาน หมายความว่าเรียกว่าหลุดพันจากกามารมณ์โดยสิ้นเชิง; แม้ว่าจะมีทางแย้งว่า หลุดพันจากกามารมณ์ แต่อันอื่นยังเหลืออยู่ ยังไม่หลุดพันนี้ก็ได้เหมือนกัน แต่ข้อ เท็จจริงนั้น ถ้าหลุดพันจากกามารมณ์ในทุกความหมาย ในทุกชั้นในทุกระดับแล้ว ก็เป็น เรื่องหลุดพันจากทุกสิ่ง.

นี้เราเรียกว่าบัญหาของคน อย่างที่กล่าวถึงในครั้งที่แล้ว ๆ มา ว่าบัญหาของ มนุษย์ที่อยู่ที่นี่ด้วยเรื่องหนึ่งเหมือนกัน; เรื่องนี้ก็คงจะเข้าใจได้ไม่ยาก เพราะกนแต่ละกน ก็เริ่มรู้จักพิษสงของกามารมณ์ และความผูกพันของกามารมณ์ ตลอดถึงความเผาลนของ ซึ่งนี้. นี่เราจึงเอามาพูด ในฐานะเป็นเรื่องหนึ่งของการบรรยายชุดนี้.

กาม, กามารมณ์, ความหมายต่างกัน

หัวข้อก็มีสั้น ๆ ว่า กาม และ กามารมณ์ ; ถ้ายังไม่เกยเรียนบาลี ก็อาจจะ สับสนบ้าง เพราะการพูกจาก็มักจะสับสน. นี้เรารู้กวามหมายที่จำกัดทายตัวไว้เป็นข้อแรก :-- ถ้าเรียกว่า กาม หมายถึง ความรู้สึก ที่เป็นเช่นนั้น, ถ้าเรียกว่า กามารมณ์ หมายถึง สิ่งที่มาทำให้เกิดความรู้สึก เช่นนั้น; เพราะฉะนั้นจึง มิใช่สิ่งเดียวกัน แต่ใน การพูกจาก็มักจะเอาไปปนกัน จนบางทีก็พึ่งยาก. ฉะนั้น เมื่อพูกถึง กาม เฉย ๆ ก็ ให้ รู้ว่าเป็นนามธรรม เป็นกวามรู้สึกอันหนึ่ง เป็นไปในทางที่จะเข้ามา หรือเข้ายึกถือ เข้าก่อกรัก พัวพัน แล้วก็มีการแสวยสุขเพราะการกระทำเช่นนั้น มีชื่อเรียกอย่างอื่นอีก หลายอย่าง; แต่ชื่อที่สำคัญที่สุดก็อกำนี้ กำว่า "กาม" เฉย ๆ.

ส่วนกำว่า กามารมณ์ นั้น แปลว่า อารมณ์แห่งกาม ก็อสิ่งที่จิตมันจะไป เกี่ยวข้องพัวพัน ในฐานะน่ารัก น่าพอใจ แล้วก็เกิดกวามรู้สึกทางกามขึ้น เป็นขั้นแรก เป็นข้อแรก, แล้วก็เหลืออยู่เป็นกวามเกยชิน เป็นสัญญา เป็นอะไรต่าง ๆ ที่จะน้อมไปหา อารมณ์อย่างนี้; มีชื่อเรียกแทนอีกหลายชื่อเหมือนกัน เช่นกำว่า กามกุณ เป็นต้น, กามกุณก็หมายถึงกามารมณ์, กามกุณ กือสิ่งที่มีกุณก่าทางกาม ให้เกิดกวามรู้สึกทางกาม เรียกว่า กามกุณ.

พิจารณาดูความสัมพันธ์ของ "กาม" กับ "กามารมณ์" เกี๋ยวนี้เรารู้จักชื่อของสิ่งทั้ง ๒ นี้แล้ว เราก็ ดูกันต่อไปถึงความที่มันสัมพันธ์ กันอย่างไร, มันทำให้เกิกบ้ญหาอันแสนจะยุ่งยากลำบากซับซ้อนขึ้นมาอย่างไร, ให้เข้าใจ ถึงขนากที่ว่า เอาไปใช้เป็นประโยชน์ได้จึงจะเรียกว่าประยุกท์.

เมื่อพูกถึงตอนนี้ ก็จะต้องทำกวามเข้าใจกันมาตั้งแต่ต้น แรกเริ่มเดิมทีทีเดียว ว่าสิ่งที่มีชีวิตในระกับที่มีรูปร่างสมบูรณ์ อย่างพูกว่าสัตว์ประเภทมีกระดูกสันหลังกัน ก็แล้วกัน นับตั้งแต่ลัตว์ในน้ำ สัตว์กรึ่งบกครึ่งน้ำ แล้วก็สัตว์บนบก และกระทั่งที่มัน บินไปในอากาศ. **ลัตว์ประเภทที่มีกระดูกลันหล**ัง มีมันสมอง ก็ย่อม **มือวัยวะ** สำหรับ**ให้รู้สึกต่อสิ่งภายนอก อยู่ ๖ อย่าง ก**้วยกัน ก็อรู้สึกทางภาพก็ก็อตา, รู้สึก ทางเสียงก็กือหู, รู้สึกทางกลิ่นก็ก็อจมูก, รู้สึกทางรสก็กือลิ้น; รู้สึกทางสัมผัสผิวหนัง ก็กือผิวกายทั่ว ๆ ไป, แล้วมีความรุนแรงเฉพาะแห่ง, รู้สึกทางความรู้สึกในภายในก็มีสึง ที่เรียกว่าใจ; ได้เป็น ๖ อย่างด้วยกัน. ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ นี่ ๖ อย่าง; ข้างนอก ก็มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ที่เป็นกู่สัมผัส. ๕ อย่างแรกหรือ ๕ คู่แรก มันเป็นเรื่องวัตถุ; อย่างหลังสุดท้ายเป็นเรื่องทางจิตใจ.

นี่สัตว์ที่มันเริ่มมีชีวิตสมบูรณ์ เรียกว่ามีกระดูกสันหลัง มีไขสันหลัง มีมัน สมองนี้มันจะต้องมีการรู้สึกได้ ๖ ประการนี้ แม้ว่าบางทีเราก็ไม่รู้จัก ถ้าเราไม่ศึกษามัน. ตัวอย่างเช่นปลานี้ มันก็มีตาเห็นรูป, แล้วก็มีอวัยวะสำหรับได้ยินเสียง แต่มิใช่ว่ามันอยู่ ที่หู หรือมันมีหู. คนเราที่ไม่รู้ก็คิดว่า ปลาไม่มีหู หรือบางทีก็ไง่ไป ว่า ๒ ข้างแก้มนั้น มันเป็นหูของปลาไว้สำหรับได้ยินเสียง อย่างนี้ก็ไม่ถูก. *ปลามีอวัยวะสำหรับรับเสียง* อยู่ตลอดลำตัว lateral line ตรงกันกับกระดูกสันหลังทั้งตัว ตรงนั้นมันรับเสียง รับความ กระเทือนทางคลื่นเสียง, จมูกมันก็มี มันรู้กลิ่นได้ ของบางอย่างวางซ้อนอยู่บนอะไร บางอย่างนี่มันรู้ มันได้กลิ่น และมันมีลักษณะรู้กลิ่นได้ ตรงบริเวณหัวของมัน, รส มันก็รู้ แม้จะไม่มีลิ้นมันก็รู้ รสอร่อยมันก็กินมาก ไม่อร่อยมันก็กินน้อย, แล้วผิวหนัง สัมผัสทั่ว ๆ ไปมันก็มี โดยเฉพาะรุนแรงมากที่อวัยวะเพศ นี้มันก็มีจิตใจในระดับของปลา, อีกสามารถจะรู้สึกต่อความรู้สึกทางจิต มีความจำความอะไรได้ ความจำในอดีตมันก็รู้สึก ได้ด้วยทางกวามรู้สึกประเภทจิตใจของมัน แต่ว่ามันต่ำมาก ไม่เหมือนกับคน.

ทีนี้ คนเรา มีๆา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ; เริ่มทำความเข้าใจให้ดีนะ : มีๆา สำหรับเห็น มีเรื่องประกอบของลูกๆามาก แต่ไม่ต้องศึกษาก็ได้. เพราะว่าเรามีการเห็น ก็พอแล้ว, มีการพึ่งแล้วก็ได้ยินเสียง, ดมได้กลิ่น, ชิมด้วยลิ้นก็ได้รส, เมื่อสัมผัสทาง ผิวหนังก็รู้สึกสัมผัสนั้นเป็นอย่างไร, ส่วนใหญ่ก็สรุปในความนิ่มนวลหรือแข็งกระด้าง; ถ้านิ่มนวลก็ให้ความรู้สึกสัมผัสมาก, ถ้ากระด้างก็ให้รู้สึกน้อย หรือจุดของความรู้สึกมัน ห่างก็รู้สึกกระด้าง ถ้ามันถี่ยิบละเอียดนั้นก็เรียกว่านิ่มนวล, ทีนี้ส่วนจิตนี้รู้สึกต่อความ กิดนึกประเภทสัญญาแต่หนหลัง คือฟื้นความจำ ฟื้นอะไรขึ้นมา มันก็รู้สึกต่อสิ่งเหล่านั้นได้ เรียกว่ารู้สึกต่ออารมณ์ในจิตเอง.

ทั้ง ๖ คู่นี้ให้ถือว่ามันเป็นพื้นฐานของสิ่งที่มีชีวิต ซึ่งจะต้องคู่กันมากับชีวิต; ถ้ามันไม่มี มันก็ไม่มีทางที่จะดำรงชีวิต หรือเป็นอยู่อย่างมีชีวิตที่สมบูรณ์ได้ หรือบัญหา มันก็ต้องเกิดขึ้นกับสิ่งเหล่านี้ เป็นชั้น ๆ ชั้น ๆ ไปทีเดียว. ขอให้สังเกตดูให้ดี ตั้งต้น ที่ ตา หู จมูถ ลิ้น กาย ใจ; นี่เรียกว่าเป็นอวัยวะ หรือส่วนของอวัยวะที่จะทำกวาม รู้สึกในภายใน ในทางธรรมเขาเรียกว่า อายตนะภายใน คือสิ่งที่จะทำการติดต่อ เป็น ส่วนที่อยู่ข้างใน. รูป เธียง กลิ่น รส โตฏฐันพะ ธันมารมณ์ ที่จะมาเข้าคู่กันก็เรียก ว่า อายตนะภายนอก : สิ่งที่จะมาติดต่อภายนอก อยู่ภายนอก มีอยู่เป็นธรรมดานั้น เป็นเรื่องธรรมชาติ; เราไม่ต้องเรียนรู้ใกลไปถึงทางจิตวิทยาอันลึกลับซับซ้อน.

เรื่องของเราก็มาทั้งทันอยู่ที่ว่า กนเรานี้ก็มีอวัยวะสำหรับรู้สึก ๖ ประการนี้, แล้วก็มีสิ่ง ๖ ประการนี้ สำหรับรู้สึกเป็นคู่กัน; ถ้ามันจะมีอะไรนอกไปจาก ๖ ประการนี้ เรารู้ไม่ได้ เพราะว่าเรามีเพียงตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไม่ต้องไปนึกถึง เมื่อรู้สึกไม่ได้ ก็เท่ากับไม่มี, ไม่มีบัญหาแก่เรา. ที่มีบัญหาแก่กนก็คือ ๖ ประการนี้ : บ้างใน ก็คือชุด ดา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, บ้างนอก ก็คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์. ผมขอร้องให้ช่วยจกจำไว้ให้แม่นยำ จะกุ้มก่าในการจกจำ กือ การศึกษาธรรมะทั้งหลาย จะตั้งอยู่บนรากฐานของสิ่งทั้ง ๖ นี้เสมอไปทุกเรื่อง.

ทีนี้ เราก็มีอายตนะภายใน คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ, มีอายตนะ ภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ นี้มันสัมพันธ์กันแล้วมันเกิด อะไรขึ้น นี่เรียกว่าตามกฎของธรรมดา ก็คือเกิดความรู้สึกขึ้น ตามหน้าที่ของอวัยวะนั้น ๆ.

ยกทัวอย่างเช่น ตา เมื่อได้ **สัมผัส** กันกับ รูป ข้างนอก ก็ เ<mark>ดิดการเพ็น ทาง</mark> ทาขึ้นมา นี่เรียกว่า *จักขุวิญญาณ* – การเห็นทางตา. จักษุกับรูปเนื่องกันเข้า ก็เกิดการ เห็นทางทา คือจักขุวิญญาณ; **ประการนี้ทำหน้าที่** ครบอย่างนี้แล้ว ก็เรียกว่า **ผสสะ** หรือจะเรียกเท็ม ๆ ก็ว่าจักขุสัมผัส. พอ **มีสัมผัส** อย่างนี้แล้ว ก็**มีสิ่งที่เรียกว่า** เวทนา; เรียกชื่อเต็ม ๆ ก็ว่า *จักขุสัมผัสสบาเวทนา – เวทนา* ที่เกิดมาจากการสัมผัสทาง จักษุ : นี่มีความรู้สึกสบายทา ไม่สบายทา คือถูกทา ไม่ถูกทา เป็นสุขหรือเป็นทุกข์ เพราะการเห็นนั้น. นี้เป็นของธรรมกาสามัญที่สุด แต่เราไม่สนใจ เพราะเราไม่รู้ว่าจะ สนใจไปทำไม; แต่ถ้าอยากจะรู้เรื่องธรรมะแล้วต้องสนใจ ให้รู้จักเวทนาที่เกิดอยู่ทางทา.

เวทนานี้ จะมีเรื่องต่อไป ถ้ามาจากการสัมผัสด้วยความโง่ คือการเห็น ก้วยความโง่ มันก็เกิดเวทนาทางตา ที่ทำให้เกิดกิเลสตัณหา จะมีความทุกข์ในที่สุด. นี้ถ้าว่าเห็นหรือดูด้วยสติบัญญา เวทนนกิดขึ้นมา ก็กลายเป็นเวทนาที่ไม่ทำให้เกิดกิเลส ตัณหา, ให้เกิดความรู้ในการงาน ในหน้าที่การงาน หรืออะไรที่จะต้องทำอย่างไร. ในเรื่องของตาเป็นอย่างไร; เรื่องของหู จมูก ลิ้น กาย ใจ ทั้ง ๖ อย่าง ก็เป็นอย่างนั้น. เดี๋ยวนี้เรายกตัวอย่างทางตา.

ทบทวนอีกทีว่า มันมี คา อยู่ข้างใน แล้วก็มีรูป อยู่ข้างนอก พอถึงกันเข้า ก็เกิด การเห็นทางคา เรียกว่าจักขุวิญญาณ, ๓ อย่างนี้คือ คา กับ รูป และ จักบุวิญญาณ ถึงกัน นี้ก็เรียกว่า จักบุสมตส์ คือการถูกต้องกันระหว่างสิ่งข้างนอกข้างในโดยสมบูรณ์. ตอนนี้ถ้าว่ามันโง่ไป คือปล่อยไปตามเรื่องตามราว ไม่มีสติบัญญาอะไรเข้ามา มันจะเกิด เวทนาสำหรับหลงใหล : เวทนาน่ารักก็ไปหลงรัก; เวทนาน่าเกลียด น่าโกรช ก็ไป หลงโกรช.

นี่ในผ่ายที่เป็น เวทนาน่ารัก นั่นแหละ จะให้เกิดสิ่งที่เรียกว่ากาม ซึ่งมา จากรูปที่สวยงาม ซึ่งเป็นกามารมณ์ทางตา ก็มาเกิดความรู้สึกที่เรียกว่ากาม ; ถ้า อยาด ไปตามอำนาจของกาม นั้น ก็เรียกว่า กามตัณหา ตัณหาก็ให้ เกิดอุปาทาน อุปาทาน ก็ให้ เกิดภพ ชาติ ชรา มรณะ โสกะ มีความทุกข์ เป็นแถวไปเลย. ที่นี้ในส่วนที่

น่าเกลียดน่าขังไม่น่ารัก ก็ไม่เรียกว่ากาม แต่ก็ยังเนื่องกันอยู่ดี มันไม่ทำให้หยุดอยู่เพียง เท่านั้น มันทำให้อยากจะได้สิ่งที่ตรงกันข้ามหรือกามอีกเสมอไป; นี่เราก็ไม่สนใจ เราสนใจแต่จะให้ได้สิ่งที่ตรงกับความต้องการของกาม.

สิ่งที่เรียกว่ากาม ก็อยู่ที่ตรงนี้ คือ ความรู้สึกใคร่ต่ออารมณ์ที่น่ารักน่า พอใจ ทางตาก็มี ทางหูก็มี ทางจมูกก็มี ทางลิ้นก็มี ทางผิวหนังก็มี ทางใจล้วน ๆ ก็มี นั่นแหละ; « อย่างแรกเป็นเรื่องเกี่ยวกับวัตถุ; และแม้อย่างหลังคือใจกับธัมมารมณ์ มันก็มีลักษณะอย่างเดียวกัน : ต้องมีอารมณ์ให้ใจรู้สึก คืออารมณ์ที่ปรุงขึ้นมาด้วยเรื่อง ราวของกาม ความน่ารักน่าพอใจแต่หนหลัง; จิตมันก็รู้สึก แล้วก็เป็นความรู้สึกที่ เป็นกาม ได้เหมือนกัน. อย่างที่เขาเรียกกันว่าผื้นหวาน ผื่นอะไรทำนองนี้ สร้างวิมาน ในอากาศ นี้มันเป็นเรื่องของจิต คือใด้รับธัมมารมณ์ที่เป็นที่ตั้งแห่งความน่ารักเป็น กามารมณ์; แต่มันเป็นเรื่องของใจ แล้วมันก็ต่างจากเรื่องของรูป ของกายข้างนอก ตา หู จมูก ลิ้น กาย และรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ.

ในบางกรณีเขาจะพูดถึงแต่เพียง ๕ อย่างแรก แยกเอาเรื่องใจไปไว้อีกผ่าย หนึ่งต่างหาก; แต่ในที่สุดมันก็ทั้ง ๖ แหละ ทั้ง ๖ คู่ ถ้ามีใจเข้ามาอีกกำหนึ่ง สำหรับรู้ ไปทั้ง ๖ นั้น ก็มีความหมายอีกอย่าง คือใจที่มีความหมายอีกอย่าง สำหรับรู้สึกทั้งทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ไปเลย เช่นวิญญาณหกเบ็นตัน.

ถ้าว่าเราจะไม่มองกันในแง่ของกามารมณ์หรือกาม ก็มองในแง่ของกวามรู้สึก ก็แล้วกัน : –

อันดับที่ ๑. เราจะรู้ว่าเรา มีสิ่งที่จะให้เกิดความรู้สึก, และเกิดความรู้สึก ได้ ๖ ทาง ๖ อย่าง ๖ ลักษณะ แล้วแต่จะเรียก : ทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ. ทุกคนมีอย่างนี้ แล้วอันนี้แหละจะเป็นบัญหาของกน นับตั้งแต่ว่าพอกระทบ แล้วมันต้องรู้สึก ; นี่มันห้ามไม่ได้ กระทบแล้วมันต้องรู้สึก, มันก็รู้สึก. กาม และ กามารมณ์

อันดับพี่ ๒. นี้อยากจะเรียกมันว่า อาหาร : จากกวามรู้สึกธรรมกาสามัญ ไม่เกี่ยวกับกามนั้นแหละ มันมาเป็นอาหารในอันดับที่ ๒ ก็อ ทำให้เดิดความพอใจ เหมือนกับอิ่ม อิ่มทางทา อิ่มทางหู อิ่มทางจมูก ; ไม่ต้องเป็นกามารมณ์ ยังไม่เป็นกามารมณ์ มันเป็นสักว่าอาหาร ; เช่นกินข้าวกินปลาก็กินเป็นอาหาร ยังไม่รู้เรื่องอร่อย, พังเสียง ก็ได้ยิน หรือเบ็นการกระตุ้นบ้าง. ฉะนั้น เด็กเล็ก ๆ ตัวเล็ก ๆ ชอบดูดอกไม้เป็นพวง ๆ มาแขวนโตงเตง ๆ อยู่นี้ มันก็เป็นเรื่องอาหารทางตา ; อาหารทางหู : การขับกล่อม ; กระทั่งทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจไปเลย ; ตอนนี้ก็ยังจะไม่เรียกว่ากามารมณ์ แม้จะ เป็นกวามอิ่มก็อิ่มอย่างกินอาหาร ยังไม่ใช่กามารมณ์. แล้วนอกจากจะมีอาหารทางปากกิน เข้าไปอิ่มกระเพาะแล้ว ยังมีอาหารทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น แล้วก็ทางกาย ทางใจ.

กำว่า "อาหาร" นี้แปลว่า ทำให้เกิดผลต่อไป นำมาซึ่งผล คือเบ็นบัจจัย ที่นำมาซึ่งผล แล้วมันก็มีอะไรต่อไป ให้เบ็นเรื่องเบ็นราวไป : เกิดสิ่งที่เรียกว่านามรูป โดยสมบูรณ์ขึ้นมา มันก็มีตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจนี่; มันจึงมีสิ่งที่เรียกว่านามรูป กายกับ ใจขึ้นมาโดยสมบูรณ์ คือเมื่อมีการทำหน้าที่. ฉะนั้น เด็กทารกมันก็กินอาหาร แล้วก็มี การเติบโตขึ้นมาทั้ง ๖ ทาง; คือเจริญแก่กล้าขึ้นมาทั้งทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ; อย่างนี้เราจะเรียกแต่เพียงว่าอาหารที่กินเข้าไปทางตา ทางหู ทางจมูก ทางลิ้น ทางกาย ทางใจ.

อันดับพี่ ๓. นี้มีความหมายพิเศษ กลายเป็น เหยื่อล่อ นอกออกไปจาก อาหารเป็นความอร่อยมีอัสสาทะยั่วขวนใจ; ส่วนนี้ก็เรียกว่าเป็นเหยื่อ แล้วมากลายเป็น สิ่งที่เรียกว่ากามารมณ์. เหมือนเรากินข้าว ถ้ากินเฉย ๆ กินตามมีตามได้ มันก็เป็น อาหารธรรมดา พออึมมันก็หยุด; ทีนี้ถ้ามันเกิดเป็นอาหารอร่อย อร่อยอย่างยิ่งนี้ มันก็เกิน กวามหมายของอาหาร มันกลายเป็นเหยื่อ กินแล้วกนอีก กินแล้วกินอีก ท้องจะแตกแล้ว มันก็ยังอยากกิน อยู่นั้น. ความหมายส่วนนี้ไม่ใช่อาหารแล้ว กลายเป็นเหยื่อแล้ว. นี สิ่งที่เรียกว่า ดามารมณ์ มัน อยู่ในระดับนี้ คือ เหยื่อทางตา เหยื่อทางหู เหยื่อหาง

**රූ ව**හ

<mark>จมูก เหยื่อทางลิ้น เหยื่อทางกาย เหยื่อทางใจ มี</mark>รสอร่อยที่สุด ที่เรียกว่าอัสสาทะ หรือเสน่ห์ของมัน.

สึงที่เคยเรียกว่ารูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะเฉย ๆ มาแต่ก่อน เดี๋ยวนี้มัน มา กลายเป็นกามารมณ์ ไป พ้นจากกวามรู้สึกธรรมดา พ้นจากกวามเป็นอาหารตาม ธรรมดา มาอยู่ในรูปของกามารมณ์; อารมณ์ทางตา อารมณ์ทางหู อารมณ์ทางจมูก อารมณ์ทางสิ้น อารมณ์ทางผิวหนัง อารมณ์ทางใจ ล้วนแต่กลายเป็นกามารมณ์. ฉะนั้น กำว่า กาม อยู่ที่ระดับนี้ ความรู้สึกที่เป็นกามนน กือ ความใคร่ ความอยาก ความ กระหาย ไปในเสน่ห์หรือกวามอร่อยของสิ่งที่เรียกว่ากามารมณ์; นี่บัญหามันอยู่ที่ตรงนี้.

ถ้าเป็นเพียงกวามรู้สึกธรรมดา ก็ไม่มีอะไรเป็นเพียงสึงจำเป็นสำหรับสึงที่มี ชีวิตจะต้องมี แล้วตามันก็เห็นรูป หูมันก็ได้ยินเสียง ไปตามเรื่อง นี้เป็นกวามหมาย ระดับแรก รู้สึกเท่านั้นเอง, กวามหมาย ระดับ ๑ กือ ให้เกิดผลนั้นผลนี้ ขึ้นมาเป็น อาหาร, กวามหมาย ระดับ ๓ เป็นกาม เป็นกามารมณ์ เป็นระดับที่เป็นตัวบัญหาถึงที่สุด. ถ้ามันเป็นเพียงเรื่องกวามรู้สึก เราก็มีบัญหาเพียงทำให้มันเกิดสมรรถภาพในทางกวามรู้สึก มันก็ไม่เท่าไร ; ถ้ามันเป็นอาหาร เราต้องการอาหารเขาขวนขวายหามาเพียงเพื่อเป็น อาหาร เท่านี้มันก็ไม่เท่าไร ; แต่พอมาอยู่ในรูปกามารมณ์แล้ว ขวนขวายกันอย่างไม่รู้อื่ม ไม่รู้พอล่มหัวจ่มท้ายไปด้วยกัน. นี้กือบัญหา ที่เรียกว่ากามหรือกามารมณ์.

นี่คุณรู้จักแยก ๓ ส่วนนี้ให้เด็ดชาดออกไปเสียก่อน เพราะมัน ๖ อย่างเหมือน กัน : ๖ อย่างแรก เป็นเพียงกวามรู้สึก ตามธรรมชาติ ของสิ่งที่มีชีวิต, นี้ชั้น ต่อมา มัน เป็นเพียงอาหาร ที่เราต้องมี ต้องกิน ต้องใช้ ทนอยู่ไม่ได้ เราต้องการจะเห็น ได้ยิน ได้พั่ง ในลักษณะที่เป็นอาหาร, ต่อมา มันกลายรูป เป็นดามารมณ์ ในเมื่อมันมีรสอร่อย มีเสน่ห์อะไรต่าง ๆ เรียกว่ากามหรือกามารมณ์. คนก็เป็นทาสของกามารมณ์โดยง่าย เพราะ ว่ามันมีสิ่งที่เรียกว่ารสอร่อยหรือเสน่ห์.

**ಡ** ಶಿಜೆ

# การสืบพันธุ์ เบ็น ธรรมชาติ

ทีนี้ ต่อไปที่จะต้องดูก็คือการสืบพันธุ์ : การสืบพันธุ์นี้มิใช่กามารมณ์ เป็น ธรรมชาติอันหนึ่งซึ่งมันมีมา มีความประสงค์จะสืบพันธุ์ ; นี่คือบัญหาที่เกิดขึ้นทางเพศ ที่จะเกิดเป็นเพศหญิง เพศชาย เพื่อประโยชน์แก่การสืบพันธุ์. ผมว่าเอาเองดีกว่า เพราะไม่มีที่อ้างอิงอะไรนัก ว่า ธรรมชาตินี่มันฉลาด เหนือมนุษย์มาก มันก็สร้างความ รู้สึกทางกามารมณ์ขึ้นให้กน ; แล้วก็จ้างหรือบังกับ กดขี่คนนั้น ให้ทำการสืบพันธุ์ เพราะ การสืบพันธุ์ทุกชนิดไม่ว่าของสัตว์หรือของคน ของอะไรก็ตาม จะมีความหมายที่เป็นรส สูงสุดทางอารมณ์.

ดูง่าย ๆ ที่สัตว์เครัจฉาน ที่มีการสืบพันธุ์นี้ มันมีรสที่เกิดมาจากการสืบพันธุ์ แม้ว่าเป็นอย่างเครื่องจักร แต่มันก็มีรสสูงสุดทางจิตใจ มีความหมายไปในทางกามารมณ์; ฉะนั้นในการสืบพันธุ์ของสัตว์ทุกชนิดจะมีส่วนที่เป็น กามารมณ์เข้าไปเกี๋ยวข้อง ด้วย ใน ฐานะที่เป็นเหมือนดับค่าจ้าง ถ้าไม่อย่างนั้นมันไม่ทำ. ธุระอะไรจะไปทำให้มันเหนื่อย ให้มันยุ่ง ให้มันลำบาก ให้มันสกปรก; แต่แล้วมันก็พ่ายแพ้แก่ธรรมชาติ คือกินก่าจ้าง เข้าไป รับค่าจ้างคือกามารมณ์แล้วก็ทำการสืบพันธุ์ ที่ไม่น่าจะมีความหมาย; เช่นอย่างปลา: ปลาตัวเมียออกไข่ที่ก้อนหินเป็นแถว ปลาตัวผู้ก็ตามหลังหยอดเชื้อลงไปในไข่ทุกเม็ด ๆ ๆ; นี่เป็นการสืบพันธุ์โดยที่อวัยวะไม่เคยถูกต้องกัน มันก็มีรสสูงสุดทางกามารมณ์ เมื่อมีการ ระบายน้ำเชื้อลงไปในไข่ สำหรับคนหรือสัตว์ทั่วไป. สัตว์สีขาทั่วไป ก็ไม่ได้ทำอย่างนั้น; แต่มันมีความหมายเหมือนกัน คือมีความรู้สึกสูงสุดทางกามารมณ์ เมื่อมีการผสมเชื้อ ระหว่างผู้เมีย หรือหญิงชาย.

การสืบพันธุ์แท้ ๆ นั้น คือต้องการให้มีกินใหม่ หรือสัตว์ตัวใหม่ ออกมา เป็นวัตถุประสงค์. ส่วนกามารมณ์นั้นเป็นรสอร่อยสูงสุดทางกวามรู้สึก; ธรรมชาติมันเอา มาจ้างให้สิ่งที่มีกวามรู้สึกทั้งหลายนี้ ยอมทำการสืบพันธุ์. ฉะนั้นสัตว์ก็มีแต่การสืบพันธุ์ กับก่าจ้างนิดเดียวเพื่อทำการสืบพันธุ์ แล้วชั่วครู่ชั่วขณะแว่บเดียวด้วยซ้ำไป ; ส่วนมนุษย์นี้ มันเกิดบัญหาใหญ่หลวงเป็นภูเขาเลากา คือมันไปติดในรสของกามารมณ์เกี่ยวกับการ สืบพันธุ์ แล้วมันก็แยกออกมาเป็นกามารมณ์ ซึ่งแสวงหาเมื่อไรก็ได้ แต่สัตว์ทำไม่เป็น สุนัข วัว ควาย อะไรก็ตาม ทำไม่เป็น ที่จะแยกกามารมณ์ออกมาจากการสืบพันธุ์ แล้วมา ลุ่มหลงมัวเมากันกับเรื่องกามารมณ์อย่างคนนี้ ทำไม่เป็น.

ให้รู้กวามแตกต่างกันใหญ่หลวง ระหว่างสัตว์กับกนในข้อนี้ไว้ก่อน แล้วก็ จะเข้าใจเรื่องนี้; กนสร้างกวามรู้สึกทางเพศ เพศหญิงเพศชาย แล้วก็รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ ที่เป็นกวามหมายทางเพศหญิง เพศชาย, แล้วที่ร้ายกาจ ที่สุดก็คือทางโผฏฐัพพะ สัมผัสทางผิวหนังระหว่างเพศนี้เขาสร้างสรรค์ขึ้นมาได้ โดยไม่ เกี่ยวกับการสืบพันธุ์; ฉะนั้นบัญหามันจึงมากออกไปจากการสืบพันธุ์ ร้อยเท่า พันเท่า หมื่นเท่า แสนเท่า ล้านเท่า จนพูกออกมาไม่ถูก.

เกี๋ยวนี้พวกเราก็ระวังให้ดี มันเบ็นทาสของกามารมณ์ในความหมายอันนี้ ยิ่งกว่าที่จะมีบัญหาทางเรื่องการสืบพันธุ์; นั่นมันเรื่องชั่วครู่เกี๋ยวเกียว แล้วนานทีบีหน อะไรทำนองนั้น; แท่เรื่อง กามารมณ์นี้ เป็นเรื่องที่ไม่รู้จักอิ่มไม่รู้จักพอ แม้ทุกนาที ทุกชั่วโมง. นี่กำว่า กาม กับกำว่า การสืบพันธุ์ นั้น ไม่ ใช่อันเดียวกัน เมื่อกล่าวทาม หลักของธรรมะ.

ทีนี้ การศึกษาของพวกคุณ ที่ตามกันฝรั่ง อาจจะเอาไปปนกันก็ได้ : ใช้กำ กำที่มันปนกัน ทั้งกามารมณ์และทั้งการสืบพันธุ์ เลยแยกไม่ออก เลยเข้าใจไม่ได้. นี้ตาม หลักธรรมะจะต้องเข้าใจในลักษณะที่มันแยกกันได้; กามารมณ์ก็เป็นส่วนกามารมณ์, การ สืบพันธุ์ก็เป็นการสืบพันธุ์. ถ้ามีบัญหาแต่เรื่องการสืบพันธุ์ก็เป็นบัญหานิดเดียว แต่ลำบาก มากจะต้องเลี้ยงลูกเลี้ยงอะไรกันไปเท่านั้น. ทีนี้กามารมณ์นี้มันจับใจมาก เมื่อเป็นทาส ของกามารมณ์ แล้วก็ไม่อยากจะสืบพันธุ์ เพราะรู้ว่าการสืบพันธุ์ออกมาเป็นลูกเป็นหลาน มันลำบาก, ท้องการจะมีแต่กามารมณ์ล้วน ๆ น้อยครั้งที่จะท้องการให้มีการสืบพันธุ์เป็นลูก เป็นหลาน ; ยิ่งเดี๋ยวนี้ละก็ยิ่งมุ่งหมายแต่เรื่องกามารมณ์กันทั้งโลก ก็มีบัญหาในค้าน ของกามารมณ์นี่มากมาย เป็นภูเขาเลากา ไม่เกี่ยวกับการสืบพันธุ์ แยกออกจากกันไม่กี่ปี.

ความรักเพื่อการสืบพันธุ์มันความหมายหนึ่ง;
 ความรักเพื่อการสืบพันธุ์มันความหมายหนึ่ง;
 ความรักเพื่อกามารมณ์ แล้วก็
 มันอีกความหมายหนึ่ง. ทีนี้ คนหนุ่มคนสาวเป็นทาสของความรักในด้านกามารมณ์ แล้วก็
 เลยมีบัญหามาก ก็ทำผิดกิดร้าย เพราะบัญหาอันนี้;
 จะไปใช้ในทางถูกนั้นดูเหมือน
 น้อยมาก เป็นเรื่องเผลอไม่ได้ เป็นเรื่องที่พอควบคุมไม่อยู่แล้วก็เป็นเรื่องวินาศ วินาศ
 ทางจิตใจ คือเป็นทาสของกามารมณ์ แล้วก็เป็นทุกข์เป็นร้อนไปตามแบบของกามารมณ์.

# ธรรมชาติ แฝง กามารมณ์ไว้กับการสืบพันธุ์

นี่จุดของเรื่องที่เราจะพูดกัน มันก็อยู่ที่ตรงนี้ คือความรู้สึกในทางกาม ไปรู้ ของจริงเอาในเมื่อมันเกิดความรู้สึกนั้น ๆ ขึ้นมาจริง ๆ. นี่ขอย้ำอีกครั้งหนึ่งว่าจะเป็น ธรรมชาติ หรืออะไรก็ตามใจ จะเป็นพระเจ้าที่สูงสุดกว่าสึงใดก็ตาม แฝงกามารมณ์ไว้ กับการสืบพันธุ์ สำหรับทบตาสตว์ผู้ไง่เขลา ให้ทำการสืบพันธุ์โดยเอากามารมณ์เป็น ก่าจ้าง; ถึงแม้ว่าจะถูกหลอก กินแต่ก่าจ้าง ไม่ทำการสืบพันธุ์มากเข้า มันก็ไม่เป็นไร มันก็ยังมีการสืบพันธุ์ พอสมการที่จะให้สัตว์ไม่สูญพันธุ์. ถ้าไม่มีความรู้สึกอันนี้ ไม่มี การสืบพันธุ์ สัตว์และคน อะไรก็ตาม มันสูญพันธุ์. ถ้าไม่มีความรู้สึกอันนี้ ไม่มี การสืบพันธุ์ สัตว์และคน อะไรก็ตาม มันสูญพันธุ์ไปหมดแล้ว; มันอยู่ได้ด้วยก่าจ้าง ของธรรมชาติ หรือของสิ่งลึกลับอะไรอันหนึ่ง เอาสิ่งที่เรียกว่ากามารมณ์ มาผูกไว้กับ การสืบพันธุ์ ทั้งที่มันเป็นคนละเรื่องกัน. ฉะนั้น คนตกเป็นทาสของกามารมณ์ ก็สมักร ทำหน้าที่สืบพันธุ์ ซึ่งไม่ชวนให้ทำ; พูดกันตรงๆ ก็ว่า เราพ่ายแพ้แก่ธรรมชาติส่วนนี้ อย่างลึกซึ่งอย่างไม่รู้สึกตัว เราจึงเป็นทาสของกามารมณ์. ที่จริงก็ก็อเป็นทาสของอะไร อันหนึ่งก็ไม่รู้ ของธรรมชาติหรือของพระเจ้าอะไรอันหนึ่งก็ไม่รู้ ที่ใช้กามารมณ์เป็น เครื่องผูกพันธุ์สัตว์นี้ จะเรียกว่าบ่วงกามารมณ์ หรือบ่วงของกามเทพ หรือบ่วงของอะไร แล้วแต่จะเรียก ; แต่มีความหมายเป็นการผูกพันธุ์สัตว์ไว้กับกามารมณ์ จะใช้ให้ทำอะไร ก็ได้ แล้วใช้ให้ทำสิ่งที่ไม่น่าทำ ไม่ชวนทำ คือการสืบพันธุ์อย่างที่กล่าวแล้ว.

ทีนี้ แม้ไม่เกี่ยวกับการสืบพันธุ์ ก**็มีการลุ่มหลงในทางกามารมณ์** กันเป็น การใหญ่แล้วก็หลีกเลี่ยงการสืบพันธุ์ **นี้คือบัญหา** บั่งจุบัน แต่ว่าตลอดกาลนิรันดรของสัตว์ ของคนที่มีกวามโง่ แล้วตกอยู่ภายใต้อันนี้ ; สัตว์เดรัจฉานเป็นน้อย หรือน้อยที่สุด คนนี่ เป็นมากที่สุด ยิ่งฉลาดเท่าไรยิ่งมากเท่านั้น เพราะมันฉลาดในทางโง่ คือฉลาดในการที่ จะเป็นทาสของกามารมณ์ : รู้จักหานั้นหานี่หาโน่น ประดิษฐ์ประดอยนั้นนี่มาให้อร่อย ทางตา ทางหู ท่างจมูก ทางลิ้น แล้วก็อร่อยมาทางกามารมณ์สัมผัสผิวหนัง.

ดูให้ดี สมัยปู่ ย่า ตา ยาย เบาไม่เป็นทาสทางกามารมณ์กันมากเหมือน ยุดบั้จจุบัน และยุกต่อไปก็จะเป็นทาสทางกามารมณ์ยิ่งขึ้นไปกว่าบั่จจุบันเสียอีก เพราะมี ประกิษฐ์ประกอยเหยื่อของกามารมณ์รุนแรงขึ้นทุกที. ที่เป็นอยู่จริงตามธรรมชาตินั้น จะน้อยมาก จะมีความรู้สึกน้อยมาก ; รู้สึกเฉพาะเมื่อถึงกราวที่จะสืบพันธุ์ เมื่อมันถึงเวลา ที่จะทำการสืบพันธุ์ก็รู้สึก. ถึงคนก็ มันเหมือนกันแหละ แต่มันเกิดวิวัฒนาการ ให้ รู้สึกไก้นอกฤดูการสืบพันธุ์ แล้วก็รุนแรงยิ่งขึ้นทุกที เพราะมันสมองมันพัฒนา มัน develop มากไป จนกระทั่งสามารถจะมีความรู้สึกทางเพศ โดยอวัยวะไม่ต้องถูกต้องนี้ ซึ่งสัตว์มันทำไม่ไก้. นี้พูดมาพอเป็นตัวอย่างให้รู้ว่า พวกเรานี้เป็นทาสของกามารมณ์ อย่างไร และเพียงไรด้วย.

# มนุษย์ต**้องไม่เป็นทาส**ของกามารมณ์

ถ้าสมมติว่า เราไม่ต้องเป็นทาสของกามารมณ์เหล่านี้ พวกกุณจะว่าอย่างไร จะว่าดีไหม ! หรือจะว่าไม่เป็นรสไม่เป็นชาติเลย ไม่เอาแล้ว ไม่มีรสไม่มีชาติเลย เหมือน ที่ถนธรรมดาเขาพูดกัน หรือเขารู้สึกกัน ว่า *จะต้องละห่างจากเรื่องกามารมณ*์ ก็สันหัว ไม่มีรสไม่มีชาติ *ไม่เอา* ; เพราะฉะนั้น จึง **ไม่ต้องการไปนิพพาน** เขาว่าอย่างนั้น แล้วอะไรเป็นเครื่องผูกพัน ก็คือรสของกามารมณ์. เดี๋ยวนี้เรากำลังพูดถึงเรื่องที่จะหลุดพ้นออกมาจากอำนาจของกามารมณ์; ถึง กุณไม่ต้องการผมก็พูด เพราะมีหน้าที่ที่จะต้องพูด ในฐานะที่เป็นธรรมะ ในพระพุทธ-ศาสนา คือ **ให้รู้เท่าทัน** ซึ่งนี้มาตั้งแต่ต้น ว่าเป็นอายตนะภายในกับภายนอก มีการสัมผัส เกิดวิญญาณ เกิดเวทนา, แล้วเป็นช่องทางของอวิชชา ที่จะเข้าไปยึดจับเอาเวทนานั้น อย่างโง่เขลา, แล้วเกิดกิเลส เกิดตัณหา แล้วก็เป็นกวามทุกข์. พระพุทธศาสนา ต้องการจะดับทุกบ์; เพราะฉะนั้น มันหลีกไม่พ้น ที่จะต้องพูดถึงเรื่องนี้ คือที่ จะต้อง เอาชนะกามารมณ์.

จะพูดต่อไปเสียให้จบก็ได้ ว่าถ้าไม่มีกามวรมณ์แล้วมันจะไปกันทางไหนต่อ ไปอีก ถ้ามีการสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ. ในแง่ของกิเลส ตัณหา กามวรมณ์ นั้นก็ไปทางกามารมณ์; นี่ถ้าไม่อย่างนั้นล่ะ จะไปทางไหน คนจะตายหรืออย่างไร ? มันก็ไม่ต้องตาย. **การสัมผัสบองอายตนะ** เป็นกู่ ๆ เหล่านี้ มันก็ กลายรูปเป็นการสึกษา ซึ่งทำให้เรารู้อะไรมากขึ้น เกี่ยวกับบัญหาต่าง ๆ ของกนอีกนั้นเอง. ฉะนั้น อย่าลึม มองให้ดีว่า บางทีการสัมผัสทางเพศทางอะไรก็ตาม นั้นถ้ามันเป็นไปเพื่อกามารมณ์ก็ เป็นไป; แต่ถ้าไม่เป็นไปเพื่อกามารมณ์ มันก็ทำให้ฉลาด ให้รู้จักความจริงของเรื่องนี้.

เรื่องของการสืบพันธุ์หรือของอะไรทุกอย่าง ที่เกี่ยวกับรูปธรรมนามธรรม ทุกอย่าง มันเป็นการศึกษา สำหรับที่จะทำให้เราฉลาดในการที่จะอยู่ในโลกนี้; ฉะนั้น อายตนะเหล่านี้มันก็ยังมีประโยชน์ : ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ที่กู่กันกับ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์นี้ มันยังมีประโยชน์สำหรับให้กนฉลาดในแง่ของการศึกษา. แต่เราไปใช้ในแง่ของกามารมณ์เสียเสมอไป เพราะมันไม่อื่มไม่พอ; แม้อย่างนั้นมัน ก็ยังมีบางส่วน บางอย่าง บางเวลา เจียดออกมาเป็นเรื่องของการศึกษา, รู้เรื่องนี้ดี ขึ้น แม้จะอยู่ในโลก เป็นเรื่องการศึกษาอย่างโลก ๆ.

ทีนี้ อีกทางหนึ่งที่สูงไปกว่า ก็กลายเป็นเรื่องการศึกษาในทางธรรม คือทาง ศาสนาโดยตรง ถ้าไม่มีสิ่งนี้เป็นเรื่องสำหรับให้ศึกษา ก็ไม่เกิดระบบศาสนา ที่จะชนะ กามารมณ์ได้; ฉะนั้น การที่จะมีบทบัญญัติเกี่ยวกับการเลิกละกามารมณ์ทางศาสนานี้ ก็หมายกวามว่าได้ผ่านเรื่องนี้มาแล้ว. กามารมณ์นั่นเองเป็นสิ่งที่ให้การศึกษาแก่บุคกล ที่จะไม่เป็นทาสของกามารมณ์; ก็เลยกลายเป็นสิ่งที่มีคุณก่า ไปในทางให้การศึกษา จนกระทั่งรู้ยิ่งขึ้น ๆ เกี่ยวกับกามารมณ์, จนรู้ว่ามีความเลวทรามมากที่สุด, มีก่าให้ กวามเอร็ดอร่อยน้อยที่สุด, กลับตรงกันข้าม คนเหล่านี้ก็หลุดพ้นไป จากความเป็น ทาสของกามารมณ์.

นี่ปุถุชนกนธรรมดาในโลกนี้ เขาก็เห็นตรงกันข้ามว่า นี้อร่อยที่สุดประเสริฐ ที่สุด มีก่ามากที่สุด ได้กำไรเกินก่า ที่เราลงทุนไปอย่างนี้ มันก็ลุ่มหลงอยู่ในกามารมณ์ ก็แยกทางกันเดินที่ตรงนี้. พระอริยเจ้าเห็นว่า กามารมณ์นี้มีโทษ มีอันตราย มีกวาม เลวทรามมากที่สุด ให้ประโยชน์นิกเกียว หรือแทบจะไม่มี; แต่กนธรรมดาเขาเห็น ตรงกันข้าม ว่ามันเป็นประโยชน์ เป็นของสนุกสนาน วิเศษมหาศาลอะไรไปตามเรื่อง. ถ้าใกรรู้เรื่องนี้ในลักษณะอย่างไร ๆ แล้วก็จะมีผลเกิดขึ้นอย่างไร ๆ ก็ไปพิจารณาดูเอง.

รู้จักกลไกของชีวิตให้ถูกต้อง จะชนะกามารมณ์ได้

นี่การที่จะชนะกามารมณ์ ก็ไม่มีอะไร นอกจากรู้จักสิ่งนี้อย่างถูกต้อง; อย่างถูกต้องนี้ก็คืออย่างที่ว่ามาแล้ว ว่ารู้ว่ามันเป็นเพียงอะไร : เป็นเพียงสิ่งที่จะต้อง มีประจำอยู่ในสิ่งที่มีชีวิต เพื่อการสืบพันธุ์, มัน เป็นเพียงสักว่าความรู้สึก ชนิดนั้น ซึ่งก็เรียกว่าธาตุด้วยเหมือนกัน. เมื่อวานนี้ก็มีพูดกันเรื่องธาตุ ว่าธาตุก็ออะไร ก็ยังไม่ จบ มันยากที่จะอธิบายว่าธาตุนี้ก็ออะไร ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุอากาส ธาตุวิญญาณ ธาตุรูป ธาตุเวทนา ธาตุสัญญา ธาตุสังชาร ธาตุวิญญาณ; เดี๋ยวนี้อยากจะบอกอีก ๓ ชื่อ ก็อว่า *กามธาตุ รูปธาต*ุ และ *อรูปธาตุ*. สิ่งที่เรียกว่า กามธาตุ นั้นมีอยู่ แล้ว ทำให้ เกิดความรู้สึกทางกาม แก่สัตว์ที่มีกวามเหมาะสมที่จะรู้สึกทางกาม, แล้วรูปธาตุก็ให้ เกิดความรู้สึกทางรูป ไม่เกี่ยวกับกาม แก่สัตว์ที่มีกวามเหมาะสมที่จะรู้สึกทางรูปล้วน ๆ, แล้วอรูปธาตุให้เกิดกวามรู้สึกที่เกี่ยวกับไม่มีรูป นี่ก็เป็นธาตุเหมือนกัน. คำว่า "ธาตุ" นี้หมายถึงอะไร ร มันไม่ใช่วัตถุธาตุ มันเป็นอะไรก็ไม่รู้ แต่ ว่า เป็นตามธรรมชาติ ที่เข้ามาเกี่ยวข้องแล้วก็จะเกิดกวามรู้สึกไปตามกวามหมายของ ธาตุนั้น ๆ ; ฉะนั้น มันมี กามธาตุ อยู่ สำหรับ ทำให้เกิดความรู้สึกในจิตใจบอง มนุษย์ เป็นไปในทางบองกามารมณ์. ถ้ามองเห็นสักว่าเป็นธาตุอย่างนี้ มันก็กลาย กวามหลงใหลในรสอร่อยของกามารมณ์ ว่าเป็นเพียงการปรุงแต่งของสิ่งที่เรียกว่าเป็นธาตุ, มีรสอร่อยมากสำหรับหลอกให้สัตว์หลงใหล โง่เขลา ยอมล่มหัวจมท้าย เป็นทาสขึ้ข้า ไปเสียทีเดียว.

ธาตุ : ธา – ตุนี้ มันมีอยู่ตามธรรมชาติ แต่คนไม่ได้มองเห็นเป็นธา – ตุ ตามธรรมชาติ ไปโง่หลงในสิ่งที่มันแสดงออกมาด้วยอวิชชา เลยกลายเป็นทาส ทาส บ่าว ทาสขึ้ข้า ของสิ่งที่เป็นสักว่าธาตุ – ธาตุ – ธา – ตุ. โดยสรุปสั้นที่สุด นี้คือทาง ออกมาเสียจากความเป็นทาสของกามารมณ์ หรือของกามก็ได้.

กำว่า กาม กับกำว่า กามารมณ์นี้ ไก้พูกแล้ว ว่ามัน เป็นคนละอย่าง ไม่ใช่สิ่ง เกียวกัน ; แต่ว่ามันประหลากตรงที่ว่าถ้ามันแยกกันอยู่มันทำอะไรไม่ได้ มันทำหน้าที่ อะไรไม่ได้ กามกับกามารมณ์จะต้อง มาสัมพันธ์กัน จึงจะทำหน้าที่ อย่างนี้ขึ้นมาได้ แล้วมีฤทธิ์มีเดชมีอะไรขึ้นมาได้ : มีความรู้สึกที่เป็นความใคร่ แล้วก็มีกามารมณ์ที่เป็น วัตถุสำหรับความใคร่นั้น ๆ มันจึงเป็นเรื่องกามโดยสมบูรณ์ ที่มีรสชาติทำให้สัตว์ทั้งหลาย หลงใหลอย่างยิ่ง.

พอรู้กวามจริงข้อนี้ ว่ามันเบ็นเพียงเท่านี้เท่านั้น ไม่มากไปกว่านี้ ; เบ็นการ ปรุงแต่งตามลักษณะของธรรมชาติล้วน ๆ ให้เกิดกวามรู้สึกแก่จิตใจของสัตว์ผู้โง่เขลา ก็ ลุ่มหลงกันเหลือประมาณเท่านั้น ; พอมองเห็นกวามจริงอันนี้แล้ว กวามโง่หลงมันจางไป มันก็ไม่ลุ่มหลง, ลุ่มหลงน้อยเข้า จนกระทั่งไม่ลุ่มหลงเลย. นี่ก็ด้วยอำนาจของธาตุอีก ธาตุหนึ่งด้วยเหมือนกันกือ ธาตุนิพพาน ธาตุนิโรธ ธาตุของสติบัญญาสูงสุด ที่เข้ามา ตั้กความโง่ออกไป ก็เรียกว่าธาตุเหมือนกัน; นิโรธธาตุ จะกับการปรุงแต่งของสังขาร
 เหล่านี้เสีย; ทำให้กามธาตุหมดความหมาย รูปธาตุหมดความหมาย อรูปธาตุหมดความ หมาย ก้วยอำนาจของนิโรธธาตุ.

ที่ผมเอากำแปลก ๆ ที่กุณไม่ได้ยิน แล้วยังเข้าใจไม่ได้นี้มาพูด เพราะมันจำเป็น จึงพูดให้ได้ยินไว้ก่อน แล้วก็ไปติดตามหากวามหมายและกำอธิบายเอาเอง แล้วเรื่องมันก็ จะมีเพียงเท่านี้ ; โดยใจกวาม โดยรายละเอียดปลีกย่อย มันมีอีกมาก.

นี้เราพูกในฐานะเป็นบัญหาของกน ซึ่งทิกอยู่ในบ่วงของกามารมณ์ ถอนทัว ไม่ขึ้น ทำอย่างไรจะถอนออกมาไก้ ร เขาก็อาศัยความรู้อย่างที่พระพุทธเจ้าท่านรู้ท่านสอน ไว้ ทำให้ออกมาเสียไก้; การออกมาเสียได้เรียกว่าโมกขะ, ธรรมะที่ทำให้โมกขะนี้ เรียกว่าโมกขธรรม. เราเอาโมกขธรรมมาประยุกท์ตามสมควรแก่ฐานะของเรา; เรายัง เป็นพระอรหันท์ไม่ได้ แต่เรากี อย่าเป็นทาสของกามารมณ์ ให้มันมากนักเลย ก็จะมี ความทุกข์น้อย จนกระทั่งว่ามีความทุกข์น้อยลง ๆ จนรู้เท่ารู้ทันแล้วก็ไม่ต้องเป็นทุกข์.

จงแยกกามารมณ์ออกมาเสียจากการสืบพันธุ์ให้ได้ แล้วก็มีการสืบพันธุ์ที่ บริสุทธิ์ แล้วก็ไม่เกี่ยวข้องกับกามารมณ์ชนิดที่มันทรมานหรือเผาลนจิตใจ จนกระทั่งต้อง ฆ่าตัวตายเพราะกามารมณ์นั้นเอง. มันน่าแปลกไหม ที่**เรารักมันหลงมันนัก มัน** กลายเป็นเครื่องฆ่าเราเอง คือสิ่งที่เรียกว่ากามารมณ์หรือกามเทพหรืออะไรแล้วแต่จะ เรียก; เรียกภาษาธรรมดา ๆ ก็เรียกว่ากามกุณ. กามกุณ แปลว่าสิ่งที่มีคุณหรือมีก่าเพื่อ กวามใคร่หรือกาม, มีอยู่ทั่วไป เกี่ยวข้องกันอยู่ทั่วไป ไม่มากก็น้อย. ระวังให้ดี; อย่าให้ทุกข์ภัยมันเกิดขึ้นเพราะสิ่งนี้ ก็จะเรียกว่าสามารถประยุกต์ได้ สำหรับโมกขธรรม ส่วนที่เกี่ยวกับกามหรือกามารมณ์.

เวลาสำหรับบรรยายหมดแล้ว เป็นเวลาสำหรับถาม จะถามหรือไม่ถามก็ สุดแท้ นี่ฝนมันตกมาอย่างนี้ จะถามก็ได้ผมไม่ขัดข้องอะไร หรือว่าจะหนีฝน เลิกก็ได้.

## คำอธิบาย ตอบปัญหา

(ถาม) อยากเรียนถามอาจารย์ว่า ความสัมพันธ์ระหว่าง กามธาตุ รูปธาตุ และ อรูปธาตุ ไม่ทราบมีความสัมพันธ์กันอย่างไร หรือว่าแยกเบ็นประเด็นไปเลย ?

(ตอบ) ธาตุทั้ง ๓ นี้มันเป็นเรื่องอื่นมากไปกว่าเรื่องกามหรือกามารมณ์ ถ้า ถามแล้วจะให้ตอบก็ได้.

ถ้าว่าสัมพันธ์ มันก็มี ๒ ความหมาย; ถ้าจะให้มันสัมพันธ์กันระหว่างกามธาตุ รูปธาตุ อรูปธาตุ นี้ต้องอธิบายไปอีกอย่างหนึ่ง; แต่ถ้าจะเอากันตามที่เป็นตัวบัญหา อยู่จริงแล้ว มันคือสัมพันธ์กับคน สัมพันธ์กับจิตใจของคน. ถ้ากามธาตุเข้ามาสัมพันธ์ กับจิตใจของคน จิตใจจะรู้สึกไปในทางกาม; เมื่อไรก็ตามใจ เมื่อมีการเสวยอารมณ์อัน ใกก็ตาม ถ้ามันเป็นที่ตั้งแห่งกามธาตุ กามธาตุก็เข้ามาเกี่ยวข้องได้. ความรู้สึกก็ปรุง เป็นความรู้สึกที่เป็นกาม ก็ไปตามเรื่องของกาม; นี้เรียกว่ามันสัมพันธ์กับคน กามธาตุ นั้นสัมพันธ์กับคนหรือชีวิตจิตใจของคน.

บางเวลา มันไม่ใช่เป็นโอกาสของกามธาตุ เบ็นโอกาสของรูปธาตุ เข้ามา สัมพันธ์กับจิตใจของกน จิตใจของกนกนนั้น เวลานั้น ก็จะไม่แยแสกับกาม ไปสนใจ กับรูปธรรมที่บริสุทธิ์ สงบอยู่ด้วยความหมายของรูปธรรมที่บริสุทธิ์; เขาก็เพลิดเพลิน ไปในทางความสงบนั้น เช่นเดียวกับคนมันมีความรู้สึกรุ่นแรงทางกาม จนเหน็ดเหนื่อย เมื่อยล้า ต้องการพักผ่อนมันก็ไปอยู่กับความรู้สึกที่ไม่เกี่ยวกับกาม. แต่ว่าคนชนิดนี้มัน เป็นน้อย; เพราะฉะนั้นจึงไม่เรียกว่าอยู่ในระดับที่จะเรียกว่า เขาอยู่ด้วยรูปธาตุ. เรื่อง นี้เลยเอาไปใช้แก่พวกผู้ที่บำเพ็ญเพียรทางจิตใจ เป็นฤาษี มุนี โยคี ง่วนอยู่แต่กับความ รู้สึกที่เกิดมาจากรูปธาตุอันบริสุทธิ์ ไม่เกี่ยวกับกามเลย ก็เรียกว่ารูปธาตุนั้นสัมพันธ์กัน กับจิตของคนชนิดนั้น. ทีนี้ อรูปธาตุ ก็กล้ายกัน แต่ว่าละเอียกประณีตสูงขึ้นไปว่า เป็นนามธรรม ล้วน เช่น ความว่างเป็นต้น; ยกตัวอย่าง บางทีเราอยากจะอยู่ว่าง ไม่อยากจะคิดอะไร เลย ไม่มีความรู้สึกอะไรเข้ามาในใจเลย มันก็อยากจะนอนเสียมากกว่า. แต่ที่เขา มุ่งหมายส่วนใหญ่หมายถึงบุกกลผู้มีจิตใจสูง มีจิตใจไปอยู่กับสิ่งที่เรียกว่าอรูปธาตุ เช่น อากาศ เช่นวิญญาณธาตุ หรือกวามไม่มีอะไรอย่างนี้เป็นต้น แล้วพอใจอยู่กับสิ่ง เหล่านั้น นั้นเรียกว่าเพราะอาศัยอรูปธาตุ เข้าไปช่วยปรุงแต่ง นี่ก็สมพันธ์กับคนทั้ง ๓ ธาตุ.

แต่ทีนี้จะให้พูกว่าทั้ง ๓ ธาตุนี้ มันสัมพันธ์กันเองอย่างไร ก็พอจะพูกได้ เหมือนกันแหละว่า กามธาตุหนักเข้า มันก็เอือม ก็เป็นเหตุให้สนใจในรูปธาตุ ไม่เกี่ยว กับกาม. ทีนี้ไปสนใจอรูปธาตุหนักเข้า ๆ ก็รู้ว่ารูปธาตุนี้ก็ยังหยาบ ยังโยกเยกมาก มันมีรูป; อยากให้ละเอียกกว่านั้น ก็มาสนใจกับรูปธาตุ ก็เลยละเอียกไปกว่า ระงับ ยิ่งขึ้นไปกว่า; ถ้าพูกถึงเป็นความสุข ก็สุขที่ประณีทยิ่งขึ้นไปกว่า.

เราพูกได้เลยว่า **กามธาตุผลักคันให้ไปสนใจในรูปธาตุ** เมื่อกามธาตุมัน ถึงจุ**ณ**ูงสุดหรืออื่มตัว หมดทางไปแล้ว. นี่ **รูปธาตุ** ก็เหมือนกัน เมื่อถึงจุดสูงสุดหมด ทางไป แล้วมันก็ **ผลักดันให้ไปสนใจในอรูปธาตุ**ได้. ทีนี้ถ้ามาถึงขั้นนี้แล้วยังมอง เห็นว่าไม่ใช่สูงสุก แล้วมันก็จะน้อมไปหานิโรธธาตุ ที่มีความหมายเป็นนิพพานก็อหยุดกับ หรือจบสิ้นเชิง เพราะอำนาจกวามรู้แจ้งในสิ่งที่เรียกว่าธาตุนี้เป็นลำกับ ๆ มา.

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ในพระพุทธศาสนาของเรานี้แบ่งพระ-อริยบุกกลนี้เป็น ๔ ประเภท พระอริยบุกกลขั้นค้นกือพระโสกาบันอย่างเช่นนางวิสาขามหาอุบาสิกา นี้ ก็ถือว่าเป็นพระโสกาบัน แต่ก็ยังมีบุตรและธิกา อยากจะให้ท่านอาจารย์อธิบายเรื่องกามกับ กามารมณ์ของพระโสกาบัน.

(ตอบ) พระโสดาบันเริ่มละในหางโมหะเป็นส่วนใหญ่ ละได้บางอย่าง ที่เป็นส่วนโมหะ เช่นสักกายทิฏฐี วิจิกิจฉา สีลัพพัตตปรามาส แต่ก็ยังละกามราคะ. ไม่ได้; แต่นี้ก็ไม่ใช่หมายถึงกามารมณ์ชนิดเลวทราม หลงใหล เหมือนกับของบุถุชน ธรรมดา แต่ก็ยังกงเรียกว่ากามหรือกามราคะ คือการยินดีในกาม : เป็นเพียงความรู้สึก ว่ามันเป็นเหมือนกับอาหารชนิดหนึ่ง หรือมันเป็นธรรมดาอย่างนี้ชนิดหนึ่ง; ฉะนั้น เมื่อมี การสืบพันธุ์ มันก็ต้องมีความรู้สึกอย่างนี้ มีกามราคะในระดับที่พอมีสักส่วนเกี่ยวกับการ สืบพันธุ์; ไม่เหมือนกับบุถุชนธรรมดา ที่มีกามราคะในส่วนเพื่อจนหลงใหล จนเป็น สิ่งที่เป็นอันตรายไปเลย.

สรุปความก็ว่า พระโสดาบันไม่ได้มีกามรากะอย่างบุถุชนมี แต่มีตามสักส่วน ที่จะพึงมี แล้วถ้ามันยังเนื่องอยู่ด้วยกับการสืบพันธุ์นั้น มันก็เป็นสิ่งที่ยังแยกกันไม่ได้ นั่นเอง มันมีเท่านี้.

ฝนจะหนักขึ้นแล้ว จะต้องหยุดแล้ว ปิดโรงเรียนก่อนเวลา.

โมกขธรรมประยุกท์

-- Gri --

จ พฤษภาคม ๒๕๑๙

#### การชนะ

ท่านนักศึกษา ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในชุดโมกขธรรมประยุกต์ เบ็นครั้งที่ ๑๙ ในวันนี้ ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า การชนะ หมายถึงสิ่งที่เรียกกันว่า ขัยขนะ.

ขอให้สังเกตดูให้ดีว่า คำว่า "โมกขะ" กับคำว่า "ชนะ" มันเนื่อง กัน หรือว่าจะเรียกว่า เป็นอันเดียวกัน ก็ยังได้. ถ้าเราพิจารณาโดย ละเอียด ก็จะเห็นว่ามันเนื่องกัน คือต้องชนะก่อนแล้วก็หลุดออกไปได้; แต่ว่าสึงนี้กล่าวโดยทางจิตใจแล้วมันเป็นไปเองโดยตลอด คือไม่ต้องแยก จากกัน.

# ศึกษาให้รู้ลักษณะของคำว่า "ชนะ"

**ชนะ** ก็คือ โมกบะ หลุดพ้นออกไปได้จากสิ่งที่ทำอันตรายเรา บีบกั้นเรา หรือผูกพันเราเป็นต้น; ฉะนั้น กำว่าชัยชนะนี้ก็นับเนื่องในเกรือเดียวกันกับกำว่าโมกขะ ยังเหลือแต่จะต้องศึกษากันให้รู้จักชัยชนะที่แท้จริง ซึ่งจะเป็นโมกขะที่แท้จริง. ชัยชนะ ที่ไม่แท้จริง เข้าใจผิดว่าเป็นชัยชนะก็มีอยู่มาก โดยเฉพาะสำหรับกนธรรมดาสามัญ คือ กนโง่,

คนโง่คิดว่าถ้าด่าเขาได้แล้วเราก็บนะ เห็นว่ากนที่นึ่งไปเป็นกนแพ้; แต่ กนมีบัญญาพิจารณาไม่ถืออย่างนั้น. นี้ถ้าจะให้กล่าวรวม ๆ กันไปแล้ว กนนึ่งได้ ต่างหากเป็นกนชนะ, กนเฉยได้ยิ่งเป็นกนชนะ; กนก่าเขาเป็นกนแพ้ กือต้องโกรธ ต้องก่า ต้องเหนื่อย มันต้องเหมือนกับกนบ้า. กนที่ก่าเขาแล้วจะชนะอย่างไรได้; กนที่เฉยได้ต่างหากกลายเป็นกนชนะ. นี้เป็นตัวอย่างที่จะต้องพูดกันต่อไปว่า อย่าได้ ยึกถือเอาตามภาษาพูดธรรมดาสามัญ ในเมื่อเราจะพูดกันในระดับที่เรียกว่าโมกขธรรม หรือโลกุตตรธรรม เป็นต้น.

อีกทางหนึ่ง กนทุกคนโดยเฉพาะอย่างยิ่งคนหนุ่ม ๆ นี่ชอบชนะ และอยาก ชนะอย่างเป็นบ้าเป็นหลัง อย่างหลับหูหลับตา ไม่รู้ว่าชนะจริง หรือว่าที่แท้เป็นการแพ้ มากกว่า; นี้ก็เรียกว่าชนะอย่างหลับหูหลับตา. เกี่ยวนี้ในโลกนี้ก็กำลังเป็นอย่างนี้ : ชนะกันแต่ภายนอก แล้วก็ไม่สำเร็จประโยชน์อะไรก็มี; ฆ่ากันให้วอดวายไปหมด ก็ไม่เกยประสบชัยชนะ; ที่ไม่ต้องฆ่ากันเลย กลายเป็นชัยชนะอย่างเด็ดขาดก็มี.

เกี๋ยวนี้มัน **เบ็นโรลระบวด** ชนิดหนึ่ง เรียกว่า "**การต่อสู้**"; คนหนุ่ม กนสาวถูกบื่นหัวให้เบ็นจิ้งหรีด ให้นิยมชมช่อบในสิ่งที่เรียกว่า "การต่อสู้" แล้วก็หมายมั่น บั้นมือให้ชนะ. ชนะนั้นไม่รู้ว่าเบ็นการชนะที่ถูกต้อง เบ็นชัยชนะจริงหรือไม่, การต่อสู้ นั้นจะใช้วิธีการชนิดไหน จึงจะเบ็นวิธีการที่ดี กือชนะได้จริง 1 เกี๋ยวนี้โรกต่อสู้ โรก อยากชนะมันขึ้นสมอง อย่างเป็นบ้าเป็นหลัง; ฉะนั้น จึงมีการก่อสู้ ซึ่งนำผลมาให้ คือวินาศกันทั้ง ๒ ฝ่าย : ฝ่ายหนึ่งก็พ่ายแพ้แก่บุคคลและกิเลส, ฝ่ายหนึ่งก็ยังพ่ายแพ้ แก่กิเลส แม้ว่าจะชนะแก่บุคคล ก็ไม่มีสันทิสุขหรือสันทิภาพ.

ขอให้พิจารณาดูให้ดี ๆ, สึกษาเกี่ยวกับคำ ๆ นี้ไว้ให้ดี ๆ, ซึ่งจะพูดพอเป็น เก้าเงื่อน หรือแนวทาง ถ้ำหรับจะเอาไปประยุกต์ได้ในชีวิตประจำวัน แล้วให้มัน เข้ารูปเข้ารอยเป็นเครือเดียวกันไปใต้ กับการชนะขั้นสูงสุดอันดับสุดท้าย คือชนะกิเลส หรือชนะมารทั้งหลาย. ความมุ่งหมายกันแต่ที่จะชนะคน ที่ประกาศตนเป็นศัตรูกัน และกันนี้ มันคล้ายกับคนบ้า ที่อยากจะทะเลาะกัน ; มันไม่ใช่ชัยชนะที่น่าพอใจหรือ น่าอิ่มใจ หรือน่านับถืออะไรเลย. มันต้องเป็นการชนะที่จริงกว่านั้น ·: ชนะมาร ชนะกิเลส ชนะที่ไม่กลับแพ้ได้อีก มันจึงจะมีผลเนื่องกันไปหมด ถึงการชนะทุกอย่าง แม้แต่ชนะคน. ถ้าเรา ชนะตัวเราได้ แล้ว จะชนะคนอื่นได้ ; นี้เป็นหลักที่ท่าน วางไว้. *"ก่อนแต่จะไปขนะใครนั้น ขนะความโง่ ความบ้า กวามโมโหโทโส* ความหลงของตนเสียก่อน จึงจะไปขนะคนอื่นได้"; ถ้าไม่อย่างนั้น มันก็เป็นกน แพ้ไปเอง ตั้งแต่ที่แรก เป็นกนโกรธแก้น เป็นคนโมโห เป็นคนก็อรั้น มีทิฏฐิมานะ แล้วก็ไปฟาดพั่นผู้อื่นด้วยความรู้สึกอย่างนั้น มันไม่มีทางที่จะชนะหรอก.

นี่เกี่ยวกับกำพูดที่เราใช้ท่างกันอยู่เป็น ๒ ระดับ ดังนั้นก็จะขอเตือนซ้ำอีก ทีหนึ่งว่า อย่าลืมกำหรือการพูด ดำพูด หรือการพูดที่ใช้พูดจากันอยู่ เป็น ๒ ลักษณะ ที่เรียกว่า พิฏฐอัมมิกโวหาร – โวหารชาวบ้านพูดกันอยู่, กับสัมปราฮิกโวหาร – โวหารอันสูงอันลึกซึ่ง อื่นไปจากที่พวกชาวบ้านเขาใช้พูดกันอยู่.

คำว่า **ชนะ** นี้ก็เหมือนกัน ในเมื่อพูกชนะ โดยภาษาชาวบ้าน มันก็มีกวาม หมายไปตามแบบชาวบ้าน หรือภาษาเด็ก ๆ ก็หมายกวามกันอย่างนั้น ก็เป็นเรื่องชนะอย่างคน เขลา **ชนะกันไป ชนะกันมา** ซึ่ง **พื่แห้มันก็แพ้** กันอยู่ตลอดเวลาโดยไม่รู้สึก. ถ้าเป็น ภาษาสัมปรายิกโวหาร หรือภาษาพระอริยเจ้าท่านกล่าวกันไปอีกอย่างหนึ่งว่าแพ้คืออย่าง นั้น ชนะคืออย่างนั้น; **ชนะก็หมายถึงชนะอย่างที่ไม่กลับแพ้** ซึ่งมีรกรากไปจากชนะ ทนเอง ชนะกิเลส ไม่ใช่ชนะผู้อื่น, แม้ไม่เกี่ยวกับกิเลส จะเป็นการชนะคนกันล้วน ๆ ท่านก็มีวิธีการกันอย่างอื่น คือไม่มีการใช้กำลัง คือใช้ธรรมะใช้ความคือะไรสำหรับชนะ : ขนะเวรด้วยการไม่จองเวร ขนะความชั่วด้วยุความดี อย่างนี้เป็นค้น.

เรื่องที่ต้องชนะเรื่องที่ ๑ : ชนะวัตถุ

ทีนี้ เราพูกเป็นเรื่อง ๆ พอเป็นทางให้สังเกตได้ ว่าเรามีหน้าที่ที่จะต้องชนะ อะไรบ้างเท่าที่ผมนึกได้ ก็จะพูกให้พึ่ง :-

เรื่องแรกที่สุด เราก็จะต้อง บนะเรื่องวัตอุสิ่งของ อะไรต่าง ๆ นี้ เป็นระดับ ท่ำที่สุด. อย่าให้มีปัญหาเกิดขึ้นเกี่ยวกับสิ่งของ; อย่าให้สิ่งของนี้มันทำความทุกข์ยาก ลำบากลำบนอะไรให้แก่เราได้.

เรื่องของไม่พอ เรื่องของไม่มี เรื่องของไม่ตรงตามความประสงค์ ซึ่งทำให้ กนโง่กลัดกลุ้ม โกรธแค้น มีความทุกข์ อันนี้มันเนื่องไปถึงความรู้สึกภายในใจ. แต่ เกี๋ยวนี้เราจะไม่พูดกันถึงกิเลส จะพูดถึงการที่สึงของมันจะมีอย่างไรตามที่มันจะมีแล้ว มันไม่ตรงกับความประสงค์ของเรา, หรือมันไม่เป็นไปตามความประสงค์ของเรา. เราก็จะ*รู้จักทำให้มันเหมือนกับมี* หรือ*ไม่ให้เกิดเป็นปัญหา* ไม่ให้เกิดความร้อนใจ เป็นเรื่องในชีวิตประจำวัน. ที่เรารู้สึกว่าเรามีนั้นมีนี่ แต่ไม่มีนั้นไม่มีนี่ หรือมีไม่ตรง ตามความประสงค์ จนสิ่งเหล่านี้มันบีบคั้นจิตใจ; มันเลยไปถึงว่า เมื่อ**มีก็ดีใจ** เมื่อ พายไปก็เสียใจ เมื่อไม่ได้อย่างใจ ก็บีบคั้นจิตใจ. นี้คือคนโง่ที่พ่ายแพ้แก่ หรัพอัสมบัติ หรือว่าสิ่งของอะไรท่าง ๆ ของตน ที่มันแวดล้อมตนอยู่ตลอดเวลา.

สรุปความแล้วก็ว่า อย่าให้วัตถุสิ่งของเครื่องใช้สอย ทุกสิ่งที่มันอยู่รอบตัว เรานี้ มันมาบีบคั้นจิตใจของเรา ให้เป็นทุกข์เป็นร้อนได้. การที่เอาข้อนี้มาพูดเป็น ข้อแรก ก็เพราะว่ามันมีก่าน้อย หรือมันมีน้ำหนักน้อย มีกวามหมายน้อย แต่มันก็กลาย เป็นเรื่องที่มีอยู่เป็นประจำ; ถ้าทำไม่ถูกต้องกับเรื่องเหล่านี้แล้วก็มีบัญหามาก จะเสีย หายมาก หมดเปลืองมาก หรือว่าจะทำให้มีกวามทุกข์โดยไม่จำเป็น หากวามสุขไม่ได้.

จะยก **ตว้อย่าง** ที่จะเป็น ที่จะมีกันอยู่เรื่อย ๆ ก็เช่นว่า มันไม่ถูกใจ มันไม่ ถูกปาก ; ผลไม้อย่างหนึ่งมีมา แล้วมันไม่มีรสตามที่หมายมันไว้ เช่นสมเชียวหวานมัน ไม่หวาน อย่างนี้ คนก็อีกอักใจ. คนโง่นี้มันพ่ายแพ้แก่ส้มเขียวหวาน; ถ้าจะกิด เสียว่า ในโลกนี้มันมีอย่างนี้ จะต้องไปเสียใจทำไม. หรือมันเป็นอีกชนิดหนึ่งจากชนิด ที่เราจะให้มันหวาน, หรือถ้าเราจะกิกว่ามันมีผลไม้อีกชนิดหนึ่งต่างหาก ซึ่งมันมีรสเหมือน กับเปลือกแตงโม.

กนกินแตงโมพอหมดเนื้อแดง ๆ แล้วเขาก็อึกอัก, หรือว่าถ้าบางทีแตงโม มันไม่หวาน มันมีรสเหมือนกับเปลือกนี่เขาก็อึกอัก เขาก็โกรธแก้น. เขาควรไปหัก กินเปลือกแตงโมเสียบ้าง ว่ามันมีผลไม้ชนิกหนึ่งในโลกนี้ ที่มันมีรสอย่างนี้; ถ้ามัน เกิดมีผลไม้ที่มีรสอย่างนั้น แล้วเขานิยมชมชอบกันทั้งโลก ขายแพง ๆ กนโง่กนนี้ก็ต้องไป ซื้อผลไม้ที่มีรสเหมือนเปลือกแตงโมมากินอย่างมีเกียรติ ก็อย่างรู้สึกหรูหรา. มีตัวอย่าง อื่น ๆ อีกมากมาย คุณไปกิดเอาเองเถอะ เดี๋ยวเวลามันจะหมดเสียเพราะตัวอย่าง.

ถ้าเราชนะวัตถุทุกชนิดได้ ก็อย่าให้มันบีบคั้นเรา ให้เราควบคุมมันอยู่เสมอ นี้ก็สงเคราะห์เข้าในโมกขธรรมด้วยเหมือนกัน คือจิตมันหลุดพ้นจากบัญหาที่มีอยู่โดย ทั่ว ๆ ไป ; นี่เรียกว่าเอาชนะวัตถุกันก่อน หมดไปเรื่องหนึ่ง.

เรื่องที่ ๒ : ชนะคน, อุปสรรค, ศัตรู, ปัญหาต่าง ๆ เรื่องที่ ๒ บนะคน กน นั้นก็มีหลายแบบ : กนที่เป็นศัตรูเป็นกนพาล กระทั่งว่ากนเป็นหมู่ เป็นพวก รบราฆ่าพื้นกัน. เอากั้งแต่ชนะถนเป็นกน ๆ ไปก่อน. เราจะชนะบุกกลได้อย่างไร นี่มันกงยากมาก เพราะเห็นอยู่ว่าทำไม่สำเร็จนี่ เอาชนะเขาไม่สำเร็จ; ในการทะเลาะวิวาทกัน มันก็ยากที่จะชนะโดยเด็ดขาด โดย แน่นอน โดยที่ไม่กลับแพ้ เพราะว่าเรามันฮึดฮัดแต่จะเอาชนะกันด้วยกำลัง. ถ้าเป็น กนโง่ ยิ่งโง่เท่าไรก็ยิ่งจะใช้กำลังเท่านั้น, แล้วจะยิ่งใช้ความผิดนั้น เป็นเกรื่องแก้ปัญหา เอากวามไม่ยุทิธรรมมาเป็นเครื่องแก้ปัญหาเพราะว่าเขาเป็นกนชนิดนั้น; นี้ก็เลยชนะกัน ไม่ได้.

ถ้าจะพูกถึงการชนะด้วยกำลังกาย นี้ก็ไปอีกรูปหนึ่ง กำลังกายล้วนๆ คนที่ มีกำลังกาย มีผีไม้ลายมือ เอามาชกต่อยกันอย่างนี้ มันก็ชนะได้ด้วยเรื่องของกำลังกาย; แต่เราไม่มีปัญหาอย่างนั้น เพราะการเป็นศัตรูกันทำลายล้างกัน ไม่จำเป็นจะต้องใช้ กำลังกาย ใช้กำลังอื่นอีกหลาย ๆ อย่าง เช่นเป็นเรื่องใช้กำลังสติบัญญา จนกระทั่งว่า เราจะใช้น้ำใจของเขา ให้เขาทำตามความประสงค์ของเรา หรือให้เขามีความรักเรา เหมือนที่เรารักเขา อย่างนี้ก็ยังทำไม่ได้. อย่างที่เราเห็นกันได้ง่าย ๆ ว่าสามีที่ไง่ก็ไม่ทำ ให้กรรยารักได้, ภรรยาที่ไง่ก็ไม่ทำให้สามีรักได้ คือมันไม่ชนะน้ำใจกันได้. นี่เกี่ยวกับ ความชนะด้วยเหมือนกัน ซึ่งขึ้นอยู่กับความเฉลียวฉลาดหรือสติบัญญาอยู่มากทีเดียว ที่จะ ชนะคน.

ท้องพยายามไปศึกษาในส่วนนี้ คือทำด้วยสติบัญญา อย่าไปทำด้วยการใช้ กำลัง ซึ่งไม่เท่าไรมันก็กลับแพ้, เผลอเข้ามันก็กลับแพ้, แล้วอย่าใช้ด้วยกลโกงหรือ กลลวง; **การชนะด้วยกลลวงไม่เท่าไรก็กลับแพ้. เราต้องชนะด้วยความจริง ลวามดี ลวามถูกต้อง ซึ่งหามาได้ด้วยสติบัญญา;** ถ้ามันเป็นเรื่องละเอียดประณีต เช่นเรื่อง *การจองเวร* อย่างนี้ *ก็ขนะด้วยการไม่จองเวร;* ชนะด้วยน้ำใจที่เหนือกว่า หรือสูงกว่า.

เราอ่านหนังสือทำนองนิยาย หรือว่าเป็นหนังสือกำสั่งสอนทางศีลธรรม เรา ก็ยังพบว่า เขาก็สอนกันไว้อย่างนี้ เล่าเรื่องไว้อย่างนี้; เช่นจับศัตรูคู่อาฆาตมาได้ แล้วก็ปล่อยเสีย โดยสัญญาว่า เราเลิกล้างความเป็นศัตรูกัน. ทีนี้ คนนั้นมันไม่ชื่อ พอหลุกไปได้แล้ว มันก็ทำตนเป็นข้าศึกอีก แล้วผ่ายนี้ก็จับตัวมาได้อีก แทนที่จะฆ่าเสีย เขาก็ปล่อยไปอีก, คนนั้นก็ยังเลวพอที่จะคดโกงอีก ทำตัวเป็นศัตรูอีก เป็นครั้งที่ ๓ ที่ ๔ อะไร ทางนี้ก็ปล่อยทุกที; ในที่สุดก็ยอมแพ้ ยอมแพ้โดยจิตใจ<sup>-/ฟ</sup>ไฟ้ทำตนเป็น ศัตรูอีก ทำตนเป็นผู้สวามิภักดิ์ทั้งเนื้อทั้งทัว ทั้งจิตทั้งใจ. นี่ตัวอย่างของการชนะด้วย ความดี หรือชนะด้วยความไม่จองเวร ซึ่งเป็นเรื่องชนะคน ซึ่งมีสติปัญญามีความกิตนึก มากกว่าสัตว์.

นี้จะเป็นเรื่องของหมู่คณะ เช่นการทำสงครามกันเป็นหมู่เป็นคณะ ก็มีหลัก เกณฑ์ที่กล้าย ๆ กัน; ถ้าจะชนะกันให้ถูกต้องมันต้องชนะด้วยธรรม; ถ้าจะชนะกันด้วย อาวุธ มันคงวินาศกันไปทั้ง ๒ ฝ่าย โดยเฉพาะอย่างยิ่งอาวุธของสมัยบัจจุบันนี้ คือไม่มี ใกรจะชนะได้ด้วยอาวุธ ในสมัยบัจจุบันนี้ มีแต่จะวินาศไปด้วยกันทั้ง ๒ ฝ่าย. ฉะนั้น ถ้ามนุษย์มันลืมหู ลืมตา มีสติปัญญากันบ้าง ก็กงจะคิดอย่างอื่น คิดจะชนะกันด้วยสิ่งที่ เหนือกว่า จนกระทั่งมันอยากจะชนะด้วยความดี ด้วยความเป็นมิตร ไม่ชนะสัตรูด้วย ดวามเป็นสัตรู.

เมื่อพูดอย่างนี้คนเขาก็ร้องว่าทำไม่ได้. เพราะเหตุใดจึง ทำไม่ได้ ? เพราะ ว่าเป็นคนตกอยู่ใต้อำนาจของกิเลส ไม่หลุดพ้นจากอำนาจของกิเลส ถูกกิเลสจูงไปทำ แต่ตามอำนาจของกิเลส ไม่มีความอดกลั้นอดทน ไม่มีความสอดส่อง ด้วยสติบัญญาอย่าง ละเอียกลึกซึ้งสุขุม, มันมีแต่ความมุทะลุดุดันซึดชัดอยู่เป็นนิสัย มีความโกรธเป็นเจ้าเรือน; ถ้าโกรธเสียแล้วมันก็มึด คิดอะไรไม่ออก แล้วก็จะไม่ยอมใช้สิ่งที่เรียกว่าดี ว่าถูก มีแต่ จะแก้แค้นให้สาสม หรือยิ่งกว่าสาสม. พวกนี้เขาถือหลักกันว่า "พ้นต่อพ้น ตาต่อตา" นี้เป็นกำพูดสากลรู้กันดี : เขาทำเราพ้นหักหนึ่งซี เราทำเขาพ้นหักหนึ่งซี เขาควัก ลุกตาเราไปได้ตาหนึ่ง เราควักลูกตาเขาอีกตาหนึ่ง; นี่ก็ถูกแบบอันธพาล. แต่ถ้าเป็น แบบสัตบุรุษนั้น ไม่เป็นอย่างนั้น บางที่จะให้เขาอีกซีหนึ่งก็ได้. อย่างพระเยซูสอนว่า เขาตบแก้มข้ายแล้ว ให้เขาตบแก้มขวาด้วย นี้โดย ไม่มีความรู้สึกอะไร; คนที่ตบแก้มขวาอีกทีหนึ่ง เขาอาจจะนึกได้ เขาจะพ่ายแพ้แก่ ความรู้สึกของเขาเอง. ถ้า เขาขโมยเสื้อแล้วเอาผ้าห่มตามไปให้ด้วย, เป็นกำสอน ของพระเยซู อย่าจับตัวไปส่งศาลเลย. นี่ต้องมีน้ำใจที่เข้มแข็งอดทน แล้วฉลาดลึกซึ่ง ต้องอดกลั้นได้ตั้งแต่ที่แรก : ถ้าเขาขโมยเสื้อแล้วเอาผ้าห่มตามไปให้ด้วย. นี่อย่าให้ เป็นความกันเลย อย่าไปส่งตำรวจเลย แล้วมันจะชนะก็มากน้อย คนโง่ก็มองไม่เห็น; แล้วเขาก็จะยกข้ออ้างว่า คนเดี๋ยวนี้มันอันธพาล ยิ่งยอมแพ้แล้วมันยิ่งเอาใหญ่, ยิ่งให้ อย่างนั้นมันยิ่งตบใหญ่. ผมคิดว่าแม้สมัยนี้ก็คงเป็นไปไม่ได้; ถ้าตบแก้มซ้ายแล้วไม่ โกรธ ให้ตบแก้มขวาด้วย มันคงตบไม่ลง.

การชนะคนแต่ละคน หรือชนะกันเป็นหมู่อย่างชนะสงกรามก็เหมือนกัน ต้องชนะตนก่อน บังคับความรู้สึกของตนให้ได้ก่อน แล้วจึงจะมึสติบัญญาทำไป ตามลำดับที่ควรจะทำ แล้วก็จะก่อย ๆ ชนะได้ เรียกว่าชนะศัตรูได้ จะเป็นคนเดียวหรือ หลายกน หรือเป็นมหาสงกราม มันก็ต้องรู้จักชนะให้ถูกต้อง มันจึงจะไม่วินาศกันทุกผ่าย; นี้มันเป็นเรื่องที่ก่อนข้างหยาบ ที่ชนะกนนี้ ชนะผู้อื่น.

จะชนะกิเลสของผู้อื่น จะต้องชนะตนคือชนะกิเลสตนก่อน

ทีนี้ จะมาดูถึงต้นตอ ที่ว่า "จะชนะผู้อื่นได้จริง จะต้องชนะตนเสียก่อน" นี้ก็มาดูการชนะตนกันบ้าง. **ชนะตน** นี้ถ้าพูดให้ถูก **ก็ลือชนะดิเลสของตน**; แต่ เราก็เรียกว่าชนะตน เพราะเราไม่ได้มองละเอียก จนถึงกับว่าแยกกิเลสออกไปเสียจากตน เพราะมันกำลังเอาตนนั้นแหละที่กิเลส เอากิเลสมาเป็นตน. กำว่าชนะตนหมายถึงชนะ กิเลสเสมอ.

เราจะเห็นคนที่กำลังมีกิเลส แล้วก์พูดจาอย่างไร, มีกิริยาอาการอย่างไร, คือ เขาทำไปด้วยอำนาจของกิเลส ; แต่เราก็ไม่ดูว่า นั้นมันเป็นเพียงกิเลสของเขาเท่านั้น. คนนั้นกำลัง โง่ คนนั้นกำลังบ้า ด้วยอำนาจของกิเลส แล้วเราจะไปยอมรับความ-หมายของการกระทำนั้น ซึ่งเป็นการกระทำของกิเลสนี้ เราก็จะต้องบ้าไปกว่าคนนั้น อีกแน่.

กล่าวสั้น ๆ ก็ว่า เรามองดูให้เห็นว่า อันนั้นมันเป็นกิเลสของเขา กิเลสของ กนนั้นไม่ใช่กนนั้น. **กิเลสนี้เปรียบเหมือนกับตี** หรือเหมือนกับอะไรชนิดหนึ่ง ; แต่เรารับเอาในฐานะที่เป็นของเขา เป็นคนที่มีเกียรติเหมือนเรานี้ เราก็เป็นคนไง่เอง. **เพืองแต่เรามองเห็นว่ามันเป็นกิเลสของเบา** เท่านั้น **เราก็จะหยุดชะงัก** หรือถอยหลัง ว่าเราจะไม่ไปเล่นกับกิเลสของเขาให้เสียเวลา ; ถ้านึกได้อย่างนี้ กิเลสของเรามันก็จะไม่ ออกรับกิเลสของผ่ายโน้น. เราจะบังกับตัวเราได้ บังกับกิเลสของเราได้. นี่เรียกว่า เป็นเรื่องแพ้หรือเรื่องชนะก็ลองกิดดู.

บางทีเราจะ ต้องนิ่ง หรือบางทีก็ต้องมีอาการเหมือนกับยอมแพ้ แสดงอาการ เหมือนกับยอมแพ้; เช่นเขาด่า เรานึ่ง หรือเขาทำอันตราย เรา อดทน; มัน เหมือนกับยอมแพ้ เพราะว่าเรารู้สึกอยู่ว่า มันเป็นเรื่องที่เขาส่งกิเลสมา หรือ *กิเลสของ เขามันส่งการกระทำอย่างนั้นมา เราก็ไม่ออกรับ.* นี่เป็นเรื่องชนะลึกออกไป คือชนะกิเลสของตนได้ แล้วก็จะชนะผู้อื่นได้; ท่านสอนไว้อย่างนั้น ที่เกี่ยวกับผู้อื่น เป็นประเด็นหนึ่งท่างหาก ที่เกี่ยวกับบุกคลต่อบุกคล.

# เรื่องที่ ๓ : ชนะกิเลสที่เผาตัวเอง

การชนะกิเลสนั้นยังมีอีกประเภทหนึ่ง คือไม่ต้องเกี่ยวกับบุคคลอื่น เป็นตัว เองล้วน เป็นตัวเองคนเดียวล้วน, แล้วมีกิเลส, แล้วกิเลสนั้นมันขบกัดบุคคลนั้นเอง เผาลนบุคคลนั้นเอง ให้เป็นทุกข์เดือดร้อนเหลือประมาณ. ที่เป็นพิเศษแถมพก คือ กิเลสใช้คนนั้นแหละไปทำอะไรผิด ๆ เกี่ยวกับคนอื่นเข้าอีก ; จะเป็นอย่างไรทีนี้. ลองคิด ดูซิ ; มันเกิดเป็นปัญหาซับซ้อนกันขึ้นมาหลายชั้นหลาย ๆ ผ่าย. เราต้องมีหลักที่ว่า : ชนะดิเลสในระดับที่ว่าจะชนะคนอื่น หรือสงักม หรืออะไรได้เสียก่อน, แล้วต่อมาก์ชนะกิเลสในลักษณะที่สูงขึ้นไป ช่วยตัวเองให้ ไม่มีบัญหา ไม่มีความทุกข์ร้อน. เพราะเดียวนี้สิ่งที่เรียกว่าศัตรูนั้นมันเปลี่ยนรูปมาอยู่ ในความทุกข์ร้อน ที่เราสร้างขึ้นในใจของเรา และสิ่งที่เรียกว่าศัตรูนั้นมันไม่ใช่บุคคล นอก หรือคนภายนอกเหมือนที่แรก; ถ้าเราชนะศัตรูข้างในคือกิเลสได้นี่มันจะชนะ หมด ทั้งข้างในและข้างนอก. ส่วนเรื่องจะชนะกิเลสเพื่อจะบรรลุ มรรก ผล นิพพาน ที่สูงขึ้นไปนั้น มันก็ทำนองเดียวกัน ท่างกันแต่เพียงมันสูงขึ้นไป : เอาความทุกข์ในวัฏฏะ มาเป็นศัตรู เป็นมารแล้วชนะให้ได้ ก็คือการปฏิบัติตามระบบที่จะชนะโลภะ โทสะ โมหะ ได้, บรรลุสภาพที่เรียกว่าหลุดพันเป็นโมกขะอย่างแท้จริง หรือพันออกไปจากวัฏฏสงสารได้.

ตอนนี้อยากจะพูดไว้เสียเลยว่า ขอให้ยึดถือข้อเท็จจริงอันนี้ไว้ สำหรับพูด กับคนที่เขาเข้าใจผิด ๆ คือคนที่เขาอ้างตัวเองเป็นคนฉลาด เป็นนักปราชญ์ แม้แห่งยุก บัจจุบันนี้; เขายังพูดว่า "คนที่ไปบวชนั้น คือคนพ่ายแพ้โลก มันเอาชนะอะไรใน โลกไม่ได้ หากินไม่พอกิน จึงต้องหนีไปบวช". บางทีเขาก็พูดสั้น ๆ แต่เพียงว่า "เรื่องไปบวชนั้นมันเป็นเรื่องหนีโลก เป็นคนสู้ไม่ได้". นี้เราก็จะบอกเขาว่า โดย ความมุ่งหมายอันแท้จริงนี้ การไปสึกษาธรรมะ หรือ การไปบวชนั้น ไม่ใช้พ่าย แพ้; แต่ไปหาวิธีที่จะชนะให้อึ่งบึ้นไป เพื่อว่าเมื่อมีธรรมะแล้ว ก็จะอยู่ในโลก ด้วยชัยชนะทุกประการ.

**ด้ามีธรรมะดูกต้องและเพียงพอ จะเป็นผู้ชนะทุกประก**าร : นับทั้งแท่ ว่าชนะวัตถุอย่างที่ว่ามาแล้ว, ชนะกนที่เป็นศัตรูได้ด้วย, พูดสั้น ๆ ก็ว่าชนะโลกทั้ง หมดเลย; ฉะนั้น ธรรมะนี้มีไว้สำหรับกนจะได้ใช้ เพื่อชนะโลก ในทุก ๆ แง่ ทุก ๆ มุม หรือทุกปัญหาในโลก. อย่าได้ประณามว่าเขาเป็นกนพ่ายแพ้ เป็นกนหมดฝีมือ แล้ว จะหนีไป, หนีโลกไป ไปอาศัยวัก อาศัยชีวิตนักบวชกินอยู่; อย่างนี้เป็น เรื่องที่ไม่ถูกต้อง และไม่ยุติธรรมอย่างยิ่ง เพราะมันไม่จริง. เที่ยวนี้เราก็เห็นอยู่ว่า บวชชั่วคราวแล้วสึกกลับออกไป; ฉะนั้น จะถูกหา อย่างนั้นไม่ได้. มันควรจะถูกมองไปในแง่ว่า บวชนี้ไปแสวงหาวิชาความรู้ สำหรับ จะชนะโลกในทุก ๆ แง่ ทุก ๆ มุม ทุก ๆ บัญหา, แล้วก็ สึกกลับออกมาเป็นผู้ ดำเนินชีวิตอยู่ด้วยการชนะ นับทั้งแท่เรื่องบ้าน เรื่องเรือน เรื่องกรอบกรัว เรื่อง อะไรขึ้นไปเลย ชนะทุกบัญหาที่ฆราวาสผู้กรองเรือนจะต้องชนะได้. ส่วนลึกหรือราก เหง้าของมัน อยู่ที่ชนะกิเลส มีสติบัญญาเพื่อชนะกิเลส; แต่ว่าชนะในระดับหยาบ ๆ อย่างที่ฆราวาสหรือชาวบ้านหรือชาวโลกเขามีกันอยู่, พอชนะสิ่งเหล่านี้ได้แล้ว มันก็ ชนะสูงขึ้นไปเอง.

## รู้จักคำว่า "กิเลส" เพื่อจะชนะได้ถูกต้อง

ขอให้เข้าใจคำว่า "ชนะกิเลส" ให้ถูกต้อง ครบถ้วน ให้สมบูรณ์ : โลภะ โทสะ โมหะ นี่เป็นประมวลทั้งหมดของกิเลส ; พูดอย่างกันลืมอีกทีหนึ่งก็ว่า : –

ประเภทที่ ๑. เรียกว่า โลภะ, กิเลสประเภทที่ทำให้รัก อยากได้ จะเอา เข้ามาหา มากอกรักไว้ อย่างนี้ก็เรียกว่ากิเลสประเภทโลภะ หรือประเภทรากะ มันจะเอา.

ประเภทที่ ๒. กิเลสอีกประเภทหนึ่งนี้ก็ไม่เอา มันจะศึกลับออกไป หรือ มันจะทำลายเสีย นี้เป็นกิเลสประเภทโทละ หรือโกธะ.

ประเภทพี่ ๓. เรียกว่า โมหะ นั้นก็คือประเภทที่มันโง่ ไม่รู้ สงสัย ลังเล ไม่รู้ว่าจะเอาอย่างไรแน่ แต่ก็หลงใหลอยู่ด้วย; ตัดออกไปไม่ได้ ไม่มีอาการแห่งการ ถึงเข้ามาหรือผลักออกไปโดยตรง มันมีอาการเหมือนกับว่า มันพัวพันอยู่รอบ ๆ ด้วย อำนาจของความโง่ ถอนตัวออกไปไม่ได้.

ความรู้สึกที่เป็นกิเลสรู ที่เป็นศัก ที่รบกวนเราอยู่เป็นประจำวันในโลกนี้ก็ม อย่างนี้ : – กิเลส **ประเภทโลภะ** จะเอาเข้ามาในเมื่อมันน่ารัก น่าพอใจ ยัวกิเลส ประเภทโลภะ. กิเลส **ประเภทโทสะ** ก็ไม่ชอบ กอยจะทำลายหรือผลักออกไป จนผู้นั้น เองไม่รู้จะอยู่ที่ตรงไหน, มันชังน้ำหน้า ไม่อยากเห็น ไม่อยากแม้แต่จะได้ยินเสียง มันโกรธแก้นเร่าร้อนอยู่. เรามีกิเลสประเภทนี้กันอยู่ด้วยกันทุกคน และเป็นประจำ ; ไปดูให้กี ๆ มันเป็นกิเลสที่เรียกว่าบุกทะลวงเข้าไปอยู่ในจิตใจ ไปครอบครองอยู่ในจิตใจ แล้วก็ทำอันตราย ทรมานคนคนนั้นให้พ่ายแพ้แก่ความทุกข์ พ่ายแพ้แก่กิเลส. อย่าหวัง ว่าจะรู้จักสิ่งเหล่านี้ จากการอ่านหนังสือ หรือการพังบรรยายอย่างนี้ ต้องไปรู้กันจริง ในเมื่อมันเกิดขึ้นมาจริง ๆ แล้วรู้รสของมันจริง ๆ แล้วก็จะรู้ข้อเท็จจริงที่ว่ามันยากกี่มาก น้อยที่จะบ้องกันหรือแก้ไขสิ่งเหล่านี้.

ส่วนกิเลส **ประเภทโมทะ** อันที่ ๓ นั้น มันทำให้เราไม่มีความรู้ไปทั้งหมด ทุกอย่าง ทุกทาง แม้แต่จะให้รู้จักกิเลสว่าเป็นกิเลสนี้ก็ไม่มี; แม้แต่จะให้รู้จักว่านี้เป็น ความทุกข์ มันกลับเห็นเป็นความสุขไปเสีย. นี้ก็เป็นกิเลสอีกความหมายหนึ่งซึ่งน่ากลัว. ขอให้กนหนุ่ม ๆ ที่มีกำลังแรงของจิตใจมาก ๆ ระวังกิเลสประเภทนี้ยิ่งกว่า ๒ ประเภท ข้างต้น; เพราะถ้ามีโมหะครอบงำแล้ว จะใช้กำลังทั้งหมดไปในทางผิด ก็เสียเวลา เปล่า ๆ ไปทำสิ่งที่ไม่ต้องทำ ไปทำสิ่งที่มีก่าน้อย โดยคิดว่ามีก่ามาก. เพราะความ ไง่นี้ มันทำให้เห่อตาม ๆ เขาไปเท่านั้นแหละ, แล้วในบัจจุบันนี้ ที่มีการศึกษาดี มันกี ยังมีบัญหาที่ลึกขึ้นไปจนมองไม่ออก ก็ไปเห่อตาม ๆ เขาไปอีกได้เหมือนกัน. ฉะนั้น ถ้า **ทำอะไรผิดพลาดไปด้วยความสำคัญผิด** ระหว่างสิ่งที่กวรทำกับสิ่งที่ไม่กวรทำ มันกี คือ **ถิเลสประเภทโมทะ** นี้ทั้งนั้น.

นี่เรามีกิเลสอยู่ ๓ หมู่ : โลฺภะ โทสะ โมหะ เป็นข้าศึก เป็นศัตรู อย่าง ยิ่งอยู่ในภายใน; ชนะได้เท่าไรเป็นการดีเท่านั้น, ชนะได้หมดเป็นพระอรหันด์เลย อยู่ด้วยกวามเย็นโดยสมบูรณ์ เรียกว่านิพพาน เรียกว่าโมกขะ เพราะหลุดพันออกไป

โมกขธรรมประยุกต์

จากบัญหา หรือสิ่งผูกพันทุก ๆ ชนิดของบัญหาในโลกนี้. นี้เรียกว่าชนะกิเลส ซึ่งเป็น ยอกสุดของการชนะ.

เรื่องที่ ๔ : ชนะธรรมชาติ

ทีนี้ จะพูดถึงการชนะอีกอันหนึ่งเป็นกรั้งสุดท้าย คือ **ชนะธรรมชาติ;** ให้รู้ เสียก่อนว่าจะหมดกิเลสหรือจะไม่หมดกิเลสก็ตาม มันมีปัญหาเรื่องธรรมชาติด้วยกันทั้งนั้น. กนธรรมดาสามัญ ก็ถูกแวดล้อมอยู่ด้วยธรรมชาติ มีปัญหามาจากธรรมชาติอยู่ส่วนหนึ่ง; แม้เป็นพระอรหันต์หมดกิเลสแล้ว ก็ยังมีปัญหาที่เกี่ยวกับธรรมชาติอยู่อย่างเดียวกัน เว้น แต่ว่า ท่านมีวิธีเปลื้องปัญหา ต่างกันกับพวกบุถุชนดนหนานี้เป็นแน่.

**บ้ญหาจากธรรมชาติ** นี้เราจะดูว่ามันมีอะไรบ้าง ๆ มัน <mark>มีทั้งบ้างนอก</mark> และ บ**้างใน**.

**บัญหาดามธรรมชาติบ้างนอก** ก็เช่นว่าดินฟ้า อากาศ ฝน แกก หนาว เย็น อะไรต่าง ๆ นี้, แม้แต่เรื่องข้าวยากหมากแพง เรื่องวิกฤตกาลทางการเมือง อยู่ในโลก ร่วมโลกกับเขา ก็ต้องประสบบัญหาเหมือนกัน; นี่ก็เรียกว่าบัญหาทางธรรมชาติข้างนอก. ถ้าโง่เกินไป ก็โกรธได้ แม้กระทั่งแกก และฝน เป็นต้น.

อย่าเอากนอื่นเป็นประมาณ เอาตัวเองทุกกนนั้นแหละเป็นประมาณ ว่าได้ เกยอิดอัดขัดใจ เพราะ **ฝนตก เมื่อเราไม่ต้องการให้คัก**, หรือว่า **แดดไม่มีมา เมื่อเราต้องการให้มีมา**. เมื่อเราไม่ต้องการให้มันมีมา มันกลับมีมา นี้เราจะรู้สึก อย่างไร : นี้ยกตัวอย่างว่าฝนกับแดด ที่เป็นบัญหาอยู่ทั่วไป, หรืออากาศมันร้อนอย่างนี้ เป็นต้น, อากาศมันหนาวอย่างนี้เป็นต้น, ล้วนเป็นบัญหาตามธรรมชาติภายนอก. กนมี กิเลสก็อึดอัดขัดใจมาก ตามกวามมากของกิเลส, กนมีกิเลสน้อยก็อึดอัดขัดใจน้อย. ถ้า เป็นพระอรหันต์ก็เฉยได้ต่อบัญหาตามธรรมชาติ กวามบีบกั้นตามธรรมชาติภายนอก. ที่นี้ยังมี **บัญหาตามธรรมชาติ ที่บีบคั้นอยู่ภายใน** เช่นว่าความแก่ชรา ความเจ็บ ความไข้ โรคภัยไข้เจ็บตามวัยตามอายุ, หรือแม้แต่อุบัติเหตุก็ได้ ก็เรียกว่า บัญหาภายในทั้งนั้น. ใครเอาชนะมันได้กี่มากน้อย ? ลองกิดดูเอง. คนยิ่งไปรู้เรื่อง นี้อย่างสมัยใหม่มากเท่าไร ก็ยิ่งมีบัญหาส่วนนี้มากเท่านั้น. พูดง่าย ๆ ก็กือว่ากนสมัยนี้ แหละที่ว่าฉลาดนักนี่ เขากลัวเจ็บ กลัวตาย กลัวโรคอะไร มากกว่าคนสมัยโบราณ.

ไปคิดดูให้ดี; อะไรนิดหนึ่งเขาก็กลัวตาย ในเมื่อคนสมัยโบราณเขายัง เฉย ๆ อยู่ ยังหัวเราะอยู่ด้วยซ้ำไป. เพราะว่าเราไปรู้เรื่องมาก ในทางที่ทำให้โง่ ให้ กลัวมาก; เรากลับเห็นว่าดี ๆ ๆ เราฉลาดเรารู้ลึกซึ้ง เราบ้องกันอะไร จนไม่รู้จะ บ้องกันอย่างไร. ข้อนี้หมายถึงว่าคนมีบัญหาเกี่ยวกับโรคภัยไข้เจ็บมาก นี่เกี่ยวกับชรา ซึ่งก็เป็นสิ่งที่ทุกกนหลีกไม่ได้ ถ้าใครมีความทุกข์มากเพราะสิ่งเหล่านี้ ก็เขายังไม่ชนะ ธรรมชาติ เรียกว่าธรรมชาติตามธรรมดาสามัญที่เป็นภายใน.

ถ้าเป็นพระอรหันต์ กวามทุกข์กวามกลัว อย่างที่กนธรรมดาสามัญมีนั้น ไม่มีหรือมีน้อย ก็เรียกว่าท่านไม่ได้ยึดถือเอาเป็นของเรา. ถ้าเราเกิดอะไรขึ้นมาสักนิด แล้วยึดถือว่าเราเป็น, หรือว่ามันเป็นของเรา : กวามเจ็บของเรา, ความตายของเรา, อะไรของเรา, คิดไปทำนองนั้น มันเลยมีน้ำหนักมาก มีความหมายมาก มีความรู้สึก แก่จิตใจมาก. อ้าสติบัญญามันมีไปในทางว่าเป็นของธรรมชาติ ตามธรรมชาติไม่ ใช่ของเรา ไม่ใช้เราเป็น เพราะว่า "เรา" มันไม่มี; แล้วเขาอบรมจิตใจกันมาแท่ ในลักษณะอย่างนี้ จนถึงจุดสูงสุด มันก็ไม่มีความทุกข์. ในส่วนที่เป็นความเข้าใจผิด มันจะเจ็บปวกบ้าง ก็เป็นทุกขเวทนาตามธรรมดา; แต่เจ็บปวดถึงส่วนลึกของจิตใจนี้ มันไม่มี.

ถ้าเป็นบุถุชนแล้ว มันแพ้หมดทั้ง ๒ อย่าง ที่เจ็บปวกทามธรรมกาก็โวยวาย, ที่เจ็บปวดอย่างโง่เขลาเพราะยึดมั่นถือมั่นเป็นของเรา นี่ก็มีมากด้วย ; เป็นเรื่องซ้อนกัน อยู่ ๒ ชั้น ถ้าเราชนะได้ ก็มีความเจ็บน้อย. นี้ก็ควรจะนึกถึงเหมือนกัน ในเรื่อง **การชนะข้าสึก** หรือศัตรูหรือบัญหา หรือ ความทุกข์ ที่เป็นอยู่ตามธรรมชาติ; ฉะนั้น อย่าได้หัวเราะ เมื่อเขาพิจารณาหรือสวดมนต์อยู่ว่า : เรามีความแก่เป็นธรรมดา, เรามี กวามเจ็บเป็นธรรมดานี้, อย่าไปหัวเราะเขา. ถ้าว่าเขาทำถูกตามวิธี ตามความมุ่งหมาย ของหลักธรรมะข้อนี้; นี่เขากำลังพิจารณาที่จะต่อสู้หรือจะเอาชนะกวามแก่ กวามเจ็บ กวามตาย ตามธรรมชาตินี้ เพราะว่าเขายังไม่เป็นพระอรหันต์.

ทั้งหมดนี้ จะเรียกว่า **บนะธรรมบาติ** หรือสิ่งที่เป็นไปตามธรรมชาติที่เป็น ภายนอก เช่นอุตุนิยมทั้งหลาย ไม่เป็นไปตามที่เราค้องการ, ที่เป็น ภายใน เรามี *กวามแก่ กวามเจ็บ* มี *กวามไข้* มี *กวามเปลี่ยนแปลงของสังขารร่างกาย* ตามธรรมชาติ แท้ ๆ เลย เหมือนกันทุกกน; นี่ก็เอาชนะให้ได้.

ที่เอาเรื่องนี้มาพูกเป็นข้อสุดท้ายนั้น เพราะว่ามันเป็นบัญหาที่กาบเกี่ยวกันอยู่ หรือมันกร่อมกันอยู่ ทั้งฝ่ายบุถุชนและฝ่ายพระอริยเจ้า; หมายกวามว่ากวามทุกข์ตาม ธรรมชาตินี้มันกรอบงำกันอยู่แม้แก่บุถุชนและแม้แก่พระอรหันต์. แต่ว่ามันมีวิธีที่จะ ขจัดออกไปต่างกัน; ถึงแม้เราจะไม่เป็นพระอรหันต์ ยังเป็นบุถุชนอยู่ ก็กวรจะเอาชนะ มันให้ได้ โดยวิธีการอันใดอันหนึ่ง ซึ่งมันมีรายละเอียดมาก จะเอามาบรรยายไม่ไหว.

ถ้าจะ กล่าวเป็นหลัก ที่จะใช้เป็นหลักกร่าว ๆ ทั่ว ไปอย่างกำบั้นทุบกิน ก็กือ : – อย่าไปทำให้มันเกิดเป็นความรู้สึก ชนิดนั้นขึ้นมา *ถ้าฝนตก* เราก็ทำงาน ชนิดที่ทำเมื่อฝนตก ให้มันเหมาะสมกับฝนตก ก็ไม่ต้องรู้สึกว่าฝนนี้มันขัดกอ เราก็จะ พอใจในการที่มันมีฝนตก ; อย่าให้กลายเป็นว่าฝนตกนั้นมันบีบกั้นเรา มันจับเรามัดไว้ ไปไหนไม่ได้ มันกักขังเราอย่างนี้ อย่าให้มันไปโง่อย่างนั้น. *ถ้ามีแดดออก* มาแผกเผา ก็ทำในใจให้เย็น กวามรู้สึกมันก็จะร้อนน้อยลง, หรือว่าถ้าเป็นกิจการงาน เราก็ใช้แกด ให้มันเป็นประโยชน์เสีย แทนที่จะให้มันเป็นอุปสรรก หรือเป็นบ้ญหา แล้วก็มีวิชา ความรู้เรื่องนี้บ้าง ก็ใช้มันแก้บัญหาไปได้เหมือนกัน. อย่าไปเป็นบุคคลชนิดที่ดำพ้า ด่าฝน เป็นคนโง่ถึงที่สุดถึงขนาดนั้นเลย เรียกว่าเป็นผู้พ่ายแพ้เกินกว่าที่จะพ่ายแพ้.

นี่ทบทวนกันดูอีกทีว่า อันที่ ๑ **เอาชนะวัตถุ บ**ัจจัยต่าง ๆ ที่แวดล้อมเราอยู่ ไม่ทำบัญหา ไม่ทำความทุกข์ให้เกิดขึ้นแก่เรา.

อันที่ ๒ เอา **ชนะบุลลลที่เป็นอุปสรรคศัตรู บัญหา** หรือว่าสิ่งไม่ตรงตาม กวามประสงก์ของเราโกยประการใก ๆ ก็ตาม.

อันที่ ๓ เรา ชนะส่วนลึกของตัวเรา ก็อกวามโง่ที่มีตัวเราเป็นตัวกู – ของกู เกิดผลออกมาเป็นกวามโลภ กวามโกรธ กวามหลงนี่ ศูนย์กลางมันอยู่ที่นี่: ถ้าชนะที่นี่ได้แล้ว อื่น ๆ เป็นชนะหมดเลย, ถ้าแพ้ที่ตรงนี้แล้วก็มันแพ้หมดเลย. ขอให้ ศึกษา **ศูนย์กลางของสตรู คือกิเลสทั้งหลายที่ออกมา จากจุดสูนย์กลางอันเดียว** ดือ ตัวดู – ของกู มีกวามโง่หมายมั้นเป็นตัวกู – เป็นของกู,

อันที่ ๔ ถัดไปอีกอย่างนี้ก็คือว่า ธรรมชาติทั้งหลาย ; นี่เป็นตามธรรมชาติ คือส่วนที่เป็นอยู่ตามธรรมชาติ บังกับไม่ได้โดยประการทั้งปวง ; แต่เราเอาชนะมันได้ ทั้งที่บังกับมันไม่ได้โดยประการทั้งปวง คือมันทำอะไรแก่จิตใจของเราไม่ได้ก็แล้วกัน.

ขอสรุปกวามสั้น ๆ ใช้ไก้แก่ทุก ๆ ระกับ ทุก ๆ พวกนี้ว่า อย่าให้ทุกอย่าง บีบกั้นเราได้ ; ชนะนั้นคือมันบีบกั้นเราไม่ได้. เมื่อพูกถึงชัยชนะ ถึงกวามชนะ, คำว่า "ชัยชนะ" หมายถึงมันบีบกั้นเราไม่ได้, มันจับเราเอาไปแล่เนื้อเอาเกลือทา เอาอะไร ตามใจ ; แต่มันบีบกั้นจิตใจเราไม่ได้. นี่เป็นตัวอย่างที่ว่าชนะ, ชนะมีกวามหมาย อยู่ที่ว่าไม่ให้มันบีบกั้นจิตใจเรา ; มันจะเอาไปทำอย่างไรก็ได้ โดยทางร่างกาย โดยทาง อะไรนี่ก็ตามใจ แต่มันบีบกั้นความรู้สึกของเราไม่ได้ ก็เรียกว่าเราชนะ.

ทีนี้ ถ้าถามว่าใครชนะ ៖ ถ้ามีทัวเราอยู่ มีทัวกูอะไรอยู่ ก็เป็นคำพูกสมมทิว่า "เรา", และก็มี "ปัญหาของเรา"; โดยแท้จริงมันก็คือจิตที่อบรมดีแล้ว เป็นสิ่งที่ อะไรชนะจิตนี้ไม่ได้. แต่ว่าจิตนี่ก็ต้องอาศัยกาย อาศัยอะไรทั้งหมด มันจึงจะเป็นจิต อยู่ได้. โดยภาษาพูดเราเรียกว่า "ตัวเรา" แต่ตามข้อเท็จจริงมันก็คือ จิตที่ได้รับการ อบรมฝึกฝนมาเป็นอย่างดีแล้ว ตามหลักของพระธรรมและของพระศาสนา โดยความ หมายก็คือว่าจะไม่มีความทุกข์ชนิดใดเกิดขึ้นแก่จิตได้. พระพุทธศาสนามีความมุ่งหมาย อย่างนี้ โดยเฉพาะ คือจะ อบรมจิตในลักษณะที่จิตจะมีความทุกบ้อึกต่อไปไม่ได้ แล้วก็ยังจะซ้ำหัวเราะเยาะความทุกข์ ที่เลยทำให้มันเป็นทุกข์มาแต่กาลก่อนนี้; เกี๋ยวนี้ หัวเราะเยาะได้. นี้นอกจากชนะแล้วยังหัวเราะเยาะได้.

นี่พูดกันตามหลักธรรมะ เกี่ยวกับชัยชนะในพระพุทธศาสนา ก็พอจะรวบรวม มาเป็นรูปโกรงได้อย่างนี้; ขอให้ถือว่ามันเป็นเรื่องสำคัญเรื่องหนึ่ง ซึ่งเป็นบัญหาของ เราโดยตรง, ไม่เชื่อไปคิดดูเถอะมันเป็นบัญหาของทุกคนโดยตรง. ถ้าแก้บัญหานี้ได้ เท่าไร ก็นับเนื่องอยู่ในเกรือของกวามหลุดพ้น หรือโมกขธรรมได้เท่านั้น. ขอให้ ก้าวหน้าไปตามลำดับ ๆ จนถึงขั้นสมบูรณ์ก็แล้วกัน. นี่กือเรื่องชัยชนะในฐานะเป็น โมกขธรรม ที่จะต้องเอามาประยุกต์ในชีวิตประจำวันของแต่ละคนให้ได้.

เวลาสำหรับพูดก็หมดแล้ว ที่นี้ก็เป็นเวลาสำหรับถาม ใครมีปัญหาอะไรเกี่ยว กับเรื่องนี้ก็ถามได้.

### คำอธิบาย ตอบปัญหา

(ถาม) ขอเรียนถามท่านอาจารย์ว่า เรื่องการชนะคนนั้น ทำไมเราจะต้องชนะเพื่อ ให้อยู่เหนือถนอื่น ? เราจะอยู่กันอย่างเสมอภากไม่กีหรือ ? เบ็นไปได้ไหมที่เราจะหาวิธีที่ไม่มีผู้ แพ้หรือผู้ชนะนี่เป็นข้อแรก ?

(ตอบ) ที่พูดว่าชัยชนะนี้ ไม่ได้หมายถึงชัยชนะที่อยู่เหนือกนอื่น ในทาง อำนาจหรือในทางวัตถุอะไรอย่างนั้น; ในภาษาโลก ๆ อาจจะหมายความว่าอย่างนั้น : เอาชนะกนอื่นกือเราอยู่เหนือเขาทุกอย่าง; แต่ทางธรรมนี้ไม่ใช้กวามหมายอย่างนั้น แม้จะ ใช้กำพูกอย่างนั้น มันก็มีกวามหมายอย่างอื่น; เพราะว่าเราต้องการจะไม่ทำอันตราย ใกรนั้นแหละ เราจึงมีวิธีชนะของเราตามแบบนี้. ส่วนชาวโลกชาวบ้านนั้น เขาสมักร ที่จะทำอันตรายผู้อื่น เหยียบย่ำผู้อื่น ทำลายผู้อื่นให้สูญสิ้นไป อย่างนั้นมันกวามหมายอื่น. ที่เรากำลังพูกอยู่นี้ เราหมายถึง **ชนะชนิดที่ไม่มีใครถูกทำลาย มีแต่ว่าจะเลิตเบ็น** ผลดีก้วยกัน; ทางส่วนตัวเราก็ไม่ต้องมีกวามทุกข์เป็นหลัก เพราะเกี่ยวกับเรื่องจิตใจ ไม่ได้เอาวัตถุเป็นหลัก.

ที่พูคว่าเราไม่ต้องรบกัน ไม่ต้องแพ้ ไม่ต้องชนะกันมิดีหรือ ; นั่นแหละ ดีที่สุด. ถ้าเราจะมีความรู้สึกได้ว่า เราไม่เป็นผู้แพ้และไม่เป็นผู้ชนะ นั้นคือเป็น แต่เกี๋ยวนี้เราพูกในกวามหมายที่ว่า จะมีแพ้มีชนะ ก็ก้องถือว่าเป็นผู้ชนะ พระอรหันต์. โดยประการทั้งปวง ; แม้พูกสำหรับพระพุทธเจ้าก็ยังพูกว่าเป็นผู้ชนะมารโกยประการ ทั้งปวง ไม่ใช้กำว่าไม่แพ้ แล้วก็ไม่ชนะก้วย. กวามหมายอันหนึ่งมีอยู่ เกี่ยวกับสำหรับ เรื่องที่ว่าจะไม่มีความทุกข์เลยนี้ "เราไม่รู้สึกว่าเป็นผู้แพ้ และไม่รู้สึกว่าเป็นผู้ชนะ" แท่ นี่เป็นภาษาโลกหรือภาษาทิฏฐธัมมิกโวหาร. กำว่า *ไม่มีความหมายว่าเราเป็นผู้แพ้* และ *ไม่มีความหมายว่าเป็นผู้ขนะ*ในกวามหมายโลกนั้น ก็มีอยู่ว่า *"ถ้าแพ้ก็มานอนเป็น* ทุกข์อยู่; ไม่ไหว". ถ้าขนะก็ถูกศัตรูจองเวร อยู่รอบข้างอยู่ทุกโอกาส สักวันหนึ่ง ก็ต้องกลับแพ้แน่. ถ้าอย่างนี้ละก็ไม่ไหวทั้งแพ้และไม่ไหวทั้งชนะ; อย่าเข้าไปเกี่ยวข้อง เลย ทั้งแพ้และชนะ จึงจะเป็นผู้อยู่ด้วยความสงบสุขได้. นี่เป็นหลักที่ดี ถ้าถือหลัก อย่างนี้ ก็เพื่อจะออกมาเสียจากการแพ้โดยตรง. และว่าแม้แต่ชนะก็ไม่ชนะอย่างที่ ชาวบ้านเขานิยมกัน กือชนะที่กลับแพ้ไก้อีก กือถูกจองเวร; อย่าไปชนะชนิกที่ทำให้ มันมีการจองเวรมากขึ้น; เพราะถ้าอย่างนั้นเรายอมให้เขาชนะเสียดีกว่า จะไม่มีการ จองเวรแก่กันและกัน

เกี้ยวนี้ **คนในโลก** มีความโง่ถึงที่สุด คือ **สร้างแต่ช้อชนะชนิดที่จะก่อเวร** แล้วทำให้มีการจองเวรโดยบุคคลก็ดี โดยหมู่คณะก็ดี โดยสงกรามมหาสงกรามก็ดี มัน ทำการรบชนะชนิดที่จะถูกจองเวรซึ่งจะมีการกลับแพ้ได้อีก ก็เป็นเรื่องไม่มีที่สิ้นสุด และ น่าสงสาร.

ถ้าเป็นเรื่องทางธรรม ทางจิทใจต้องหันไปหาวิธีที่จะเลิกล้างการผูกเวรจองเวร ระงับไปเสียได้ทั้งแพ้และชนะ นี่เป็นโวหารพูกที่พูดได้ที่ดีมาก; "ออกมาเสียจากการแพ้ และการชนะ" นั้นแหละคือการชนะตามแบบของพระอริยเจ้าอีกทีหนึ่ง.

(ถาม) ข้อ ๒ การชนะกิเลสโมหะ และกิเลสโทสะ นั้นเป็นอย่างไร ?

(ตอบ) ชนะกิเลสเหมือนกันทั้งนั้น โลภะก็ดี โทสะก็ดี โมหะก็ดี เราจะ ทำลายรากเหง้าของมันเสียให้สูญสิ้นไป: นี้เรียกว่าชนะกิเลสโดยความหมายที่รวบรัด. แต่ สำหรับคนธรรมดายังทำไม่ได้; ถ้าทำได้อย่างนั้นก็เบ็นพระอรหันต์ หมดบัญหาไป ยังเหลือแต่ว่า คนธรรมดายังมีกิเลสเบ็นกรณีๆ อยู่ในชีวิตประจำวัน จะชนะมันอย่างไร จะบังกับมันอย่างไร จะควบคุมมันอย่างไรมากกว่า.

เราไปดูซิว่า เราม**ีดิเลสประเภทโลภะ หรือราคะ** ความกำหนัดนี้อย่างไร เมื่อไรโดยวิธีไร; สนใจอยู่เสมอก็พบร่องรอยที่จะบ้องกันอย่างไร, แก้ไขอย่างไร, รวม ความแล้วก**็ แก้ด้วยอำนาจบองสติ** เป็นใหญ่.

โทสะ, ประเภทนี้ก็เป็นกิเลสที่ทำลาย ร้อนเป็นไฟเหมือนกันนี้, ก็มีหลักเกณฑ์ อย่างเดียวกัน : มันมาอย่างไร เมื่อไร ; นี้**ใบ้สด**ิ ตามหน้าที่ ที่จะบังกับหรือป้องกัน กิเลสประเภทโทสะ.

กิเลสประเภท โมหะ นั้นแก้ได้โดยการศึกษา คือ ปฏิบัติดนให้เป็นผู้มีสติ มีบัญญาอยู่ตลอดเวลา ในเรื่องที่จำเป็นที่จะต้องรู้; เพราะฉะนั้นจึงเป็นไปแต่ในทาง ที่ว่า อย่าให้โง่ไปยึดมั่นถือมั่น ให้เป็นตัวตน เป็นของตนขึ้นมา ก็จะช่วยป้องกันกิเลส ๒ อย่างข้างต้นได้ด้วย. ความโง่ หรือโมหะนี้มีมาก แต่ว่าสรุปแล้วมันอยู่ที่ตรงไม่รู้ตาม ที่เป็นจริงว่า "นี่ไม่กวรจะถือว่าเป็นเราหรือเป็นของเรา"; ไม่รู้เรื่องอนิจจัง พุกบัง อนัตตาเป็นต้น ก็เกิดกวามเห็นผิด กิดผิด ไปในทางเป็นตัวกู–เป็นของกู, เห็นเป็นสิ่ง ที่บังกับได้ เป็นอะไรไปทำนองนั้น. นี่ประเภทโมหะ ก็ไปดูว่ามันมีอยู่อย่างไรในเรา นั่นแหละเราไปเข้าใจผิดในส่วนไหน ในเรื่องอะไร ก็ดูเฉพาะตนเป็นส่วนสำกัญ. ส่วน รวมนั้นเขากึกล่าวไว้ ใช้ได้แก่ทุกกน ว่าไม่กวรจะยึกถือว่าตัวตนนี้ เพราะเป็นสักว่าธาตุ ตามธรรมชาติ, หรือว่าเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา กระทั่งจะแก้ปัญหาลงไปโดยตรง ว่าถ้ามีความทุกข์เกิดขึ้นจะต้องแก้อย่างไร, นี่เป็นเรื่องสติปัญญาทั้งนั้น. สรุปความแล้ว ก็รวมอยู่ในกำว่า "พอกพูนสติปัญญา" เกี่ยวกับเรื่องนี้อยู่เลมอ ๆ.

ถ้ารู้สึกอย่างนี้ได้ก็ดี คือไม่รู้สึกแต่เพียงว่าเราเรียนหนังสือ เราหาอาชีพให้ดี เราก็มีเงินมีเกียรติยศชื่อเสียง อำนาจวาสนา; ถ้ารู้กันอยู่แต่อย่างนี้ มันก็รู้ไปในทาง ที่ตรงกันข้าม ให้หลงใหลในตัวตน ตัวกู–ของภูอะไรมากขึ้น. ดูในมุมกลับบ้างว่า กวามทุกข์จะสอดแทรกเข้ามาอย่างไร ในกวามคิดอันนั้น; ยิ่งมีตัวกู–ของภูจัด ก็ยิ่งมี โลภะ โทสะ โมหะจัก; ก็จะร้อน, จะผิด, และผิกต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด.

ไปศึกษาคำว่า โลภะ คำว่าโทสะ คำว่าโมทะ ให้ละเอียคลออ ให้เข้าใจ ให้แจ่มแจ้ง; อย่าเพียงแต่ว่าพูด ๆ ไปเท่านั้น ก็จะพบวิธีควบคุมแก้ไขได้ ทีละน้อย ๆ ตามลำดับเหมือนกัน. นี่คือวิธีที่ว่าจะแก้ไขหรือป้องกัน โลภะ โทสะ โมหะ. ให้รู้จัก เข็ดหลาบ รู้จักรสชาติของมัน รู้จักกลัว รู้จักละอาย ว่าเป็นมนุษย์แล้ว ไม่ควรจะ ต่ำมากถึงอย่างนี้. รายละเอียคมีในที่อื่นไปหาอ่านเอาเอง.

(ไม่มีคนถามอีก ท่านอาจารย์พูกต่อ)

เมื่อไม่มีใกรถาม ผมก็จะพูกท่อไป เวลาเล็กน้อยเหลืออยู่. ขอให้สังเกตดู ให้ดีๆ เราท่างถูกอบรมมาตั้งแท่อ้อนแท่ออก โดยไม่รู้ทัว ให้ยึดมั่นถือมั่นในกวามหมาย ของกำว่า "แพ้" หรือกำว่า "ชนะ" นี้ ในทางที่เรียกว่าโง่เขลา โง่เขลาอยู่มาก. ความ พมายของคำ ว่าแพ้ หรือกวามหมายของกำว่าชนะ ยังโง่เบลา อยู่มาก ที่ไปเห็นเป็น เรื่องวัตถุ เป็นเรื่องธรรมกาสามัญ; ไม่มองให้ลึกกว่าที่ธรรมกาสามัญจะรู้สึก แล้วจึง เกิดอาการกลับกันอยู่เสมอ : ที่บุถุชนกนหนา ๆ ว่า ชนะนั้น กลับเป็นการพ่ายแพ้ ใน กวามรู้สึกของพระอริยเจ้า. ที่บุถุชนกนหนา ๆ ว่า แพ้มันกลายเป็นการชนะ ในหวามรู้สึก ของพระอริยเจ้า, หรือชนะในกวามรู้สึกของบุถุชนกนหนา ๆ มันกลายเป็นแพ้ในกวาม รู้สึกของพระอริยเจ้า.

นี่เรามาตั้งข้อสังเกตส่วนนี้ให้ดี บางที่จะเป็นเรื่องที่ลัดเร็ว ๆ กว่า ลัดสั้นกว่า; แล้วเราเก็บเอามาเปรียบเทียบกัน ที่คนชาวบ้านเขาพูดไว้อย่างไร, ที่พระอริยเจ้าท่าน พูดไว้อย่างไร. คนหนึ่งว่านึ่งเสียแล้วเป็นฝ่ายชนะ; อีกคนหนึ่งไม่ยอม, แย้งว่าแพ้แล้ว ศัตรูก็จะยิ่งเอาใหญ่.

ให้เราสังเกตว่า เราไหว้เขานี่ เราแพ้หรือเราชนะ ? ทุกคนก็เคยไหว้ กนนั้นคนนี้, แล้วการไหว้ กิริยาไหว้นี้ มันเป็นกิริยาของคนแพ้ หรือของคนชนะ ? กนแพ้ยกมือไหว้ขอชีวิต ก็เห็นกันอยู่ทั่วไป. แต่คนไหว้ที่เป็นผู้ชนะนี้ จะไม่มีบ้างหรือ อย่างไร ? ใครเคยใช้การไหว้เป็นเครื่องมือสำหรับแสวงหาชัยชนะบ้าง ? แม้แต่การไหว้นี้ ก็ยังมีหลายระคับ : ไหว้อย่างโง่เขลาก็มี ไหว้ประจบก็มี ไหว้ชนิดที่มาเหนือเมฆ ให้ กนอื่นเขารู้สึกเปลี่ยนไปอย่างอื่นก็มี.

ลักษณะกิริยาอาการกำพูดของชาวบ้านนั้น ยังใช้ไม่ได้อยู่หลาย ๆ อย่าง ที่เรา มีกันอยู่. เกี๋ยวนี้ ถ้าเขาก่าเรา เราก็จะก่าตอบ; แล้วคุณจะกิกว่าอย่างไร ใกรแพ้ หรือใกรชนะ ? แต่ทางธรรมะก็ถือว่ามันมีแต่ยิ่งแพ้หนักขึ้นทั้ง ๒ ฝ่ายเลย. ถ้าพูกถึง ดีชั่วกันก่อนก็ได้ ว่ากนก่าทีแรกนั้นเป็นกนเลวแล้ว; แต่พอกนก่าตอบ กลับเลวกว่า กนก่าทีแรกเสียอีก ก็อเขาเลว ๒ เท่า. นี่พอกนที่หนึ่งก่าตอบมาอีกกรั้งอีก เป็นเลว ๓ เท่า; ทีนี้ กนนี้ก่าตอบไปอีกกรั้งนี่ก็เลว ๔ เท่า มันเพิ่มอย่างนี้. แพ้ก็เหมือนกัน มันจะแพ้แก่กิเลสในลักษณะอย่างนั้น ด่าเขาไปทีแรกมัน
 แพ้กิเลส กลายเป็นกนเลวลงไป ๑ ส่วนอย่างนี้; อีกทางผ่ายหนึ่งด่าตอบอีก มันกลับ
 แพ้เพิ่มมาอีกส่วนหนึ่ง แพ้ที่ก่าและที่ด่าตอบ. กวรจะทำให้หยุดเสีย กลับไม่ทำให้หยุด
 กลับไปค่าตอบ ไปส่งเสริมให้เรื่องมันมากขึ้นกว่าเดิม. ทีนี้กนทีแรกก็เอาอีก แทนที่
 จะหยุดเสียให้เรื่องมันระงับไปเสีย ก็ส่งกลับมาอีก มันก็สูงขึ้นกว่าเดิม; อย่างนี้เขา
 เรียกว่า ยิ่งแพ้หนักขึ้นทั้ง ๒ ผ่าย. แต่กนด่านั้นกงจะรู้สึกว่าชนะ เอ้า, ชนะเพิ่มขึ้น;
 ชนะเพิ่มขึ้น ด่าจนไม่รู้จะก่าอย่างไร จนเป็นลมตายไปเองก็ได้. นี่ความมุทะลุโมโห
 โทโสด้วยอำนาจของกิเลส มันเป็นเสียอย่างนี้ ไม่รู้จักว่าแพ้หรือชนะอันแท้จริงนั้น เป็น
 อย่างไร. ถ้าเขาด่ามาทีแรก แล้วกนนั้นเขามีอะไรดี ๆ ให้กลับไป คือไม่โกรธตอบ
 ไม่ก่าตอบ ไม่มีอะไร นี้จะระงับกวามพ่ายแพ้ได้ทั้ง ๒ ผ่าย กระทั่งคนด่าทีแรกเขานึกได้

แต่ที่พูดนี้ พูดง่าย เวลาทำ นี้ยากเหลือประมาณ ; แต่ถึงอย่างนั้นก็ต้อง ขอร้องให้กุณเอาไปกิด เอาไปใช้ เพราะจะต้องใช้เรื่องอย่างนี้มากขึ้นทุกที. เพราะว่า ท่างกนต่างแข่งที่ อิจฉาริษยากัน ไม่อยากให้ใครตีกว่า ต้องการแต่จะชนะเหนือผู้อื่น กือดีกว่าผู้อื่นอยู่เรื่อยไป ก็เป็นเหตุให้เพิ่มกิเลสข้อนี้เรื่อยไป; ยิ่งไปหลงในกวามดีมาก เท่าไร ก็ยึงจะเอาชนะผู้อื่นมากขึ้นเท่านั้น. ฉะนั้นความดีต้องดูให้ดี ๆ ต้องไม่หลงกับ มัน; ต้องเป็นดีที่ถูกต้อง. ส่วนดีด้วยความโง่เขลา แล้วก็ชนะนั้นเป็นกวามชนะ หรือ อยากชนะด้วยกวามโง่เขลา เอา เข้าใจว่าชนะนั้นก็อดี; แต่เมื่อชนะนั้นเป็นกวามชนะ หรือ อยากชนะด้วยกวามโง่เขลา กวามดีนั้นก็เลยเป็นความดีด้วยความโง่เขลา โดยกิดว่าชนะ แล้วก็จะดี. นี่ดีอย่างภาษาชาวบ้าน ไม่ใช่ชนะกิเลส ไม่ใช่ชนะมาร. นี้เราพูดเรื่อง ของชาวบ้านกันสักหน่อย ว่าชาวบ้านนั้นอยู่ในระดับนี้ อยากชนะเหมือนกัน แต่ไม่ใช่ ชนะมาร; อยากชนะศัตรูด้วยการใช้กำลังอย่างสัตว์เตรัจฉานอย่างนี้ ก็ไม่มีทางจะ สำหรับมนุษย์กวรจะมีวิธีชนะอย่างอื่น ซึ่งกีกว่าวิธีชนะของสัตว์เกรัจฉาน; เกี่ยวนี้กนในโลกรวมกันเป็นหมู่ ๆ ทำสงกรามทำมหาสงกรามกันด้วยหวังชัยชนะอย่างสัตว์ เกรัจฉานทั้งนั้น คือชนะด้วยกำลัง ซึ่งเป็นการหลอกลวง แล้วกลับแพ้อยู่นั้นแหละ. ถึงแม้การรบ การต่อสู้ที่ย่อย ๆ ลงมา มันกีหวังชนะอย่างสัตว์เกรัจฉานทั้งนั้น กระทั่งรบ ต่อสู้กันระหว่างกน ก็ชนะด้วยกำลัง ไม่ต่างไปจากชนะอย่างสัตว์เกรัจฉาน; ฉะนั้น โลกนี้ไม่มีสันติภาพ เพราะกนในโลกกำลังชนะ อยากชนะกันอย่างสัตว์เกรัจฉาน.

ขอให้สังเกตดูดี ๆ ให้รู้จักกำว่า ชนะ หรือ ชัยชนะนี้ ให้ถูกต้องไปตาม กลองของสิ่งที่เรียกว่าโมกขธรรม คือ จะปลดเปลื้องมนุษย์นี้ออกไปเสียได้ จากภาวะ เลวทราม ตกต่ำเป็นทุกข์ทุกประการ. มนุษย์ผิดแปลกแตกต่างจากสัตว์เครัจฉานได้เพราะ ข้อนี้ คือมีธรรมะสำหรับมนุษย์, แล้วก็จะเอาชนะกันอย่างมนุษย์ที่มีใจสูง; อย่าชนะกัน. อย่างสักว่าคน ๆ ที่มีความรู้สึกไม่ไกลกว่าสัตว์เครัจฉานนัก.

ขอย้ำกันนิดหนึ่งว่า เราตั้งใจกันเป็นอย่างมาก ลงทุนลงแรงกันเป็นอย่างมาก ที่ **จะเอาโมกบธรรมไปประยุกต์ให้ได้ในชีวิตประจำวัน** ผมพยายามสุดเหวียงแล้ว, กุณกวรพยายามร่วมมือให้สุดเหวี่ยงด้วย ช่วยจำเอาไปกิดไปนึก เอาไปใช้ ให้ได้ในชีวิต ประจำวัน ให้สมกับกวามตั้งใจที่ว่าจะประยุกต์โมกขธรรม ก็อทางรอดของมนุษย์ ให้ได้ ในชีวิตประจำวัน. นี่ **เป็นการปฏิบัติธรรมอย่างสูงสุด**, เป็นการเจริญสมาธิ ภาวนา ปัญญา อะไรอย่างสูงสุด อยู่ในตัวชีวิตนั้น แล้วกงจะก้าวหน้าไปโดยเร็ว ทันแก่เวลา ก็อร่างกายยังไม่แตกตายเสียก่อน ก็จะพบสิ่งที่ประเสริฐที่สุด ก็อชนะความทุกข์ได้, **ไม่เลียทีที่เกิดมาเบ็นมนุษย์ และ พบพระพุทธลาสนา**,

เอาละเวลาสำหรับพูดก็หมดแล้ว บิ่ดโรงเรียนสำหรับวันนี้.

โมกขธรรมประยุกท์

– GR' –

๔ พฤษภาคม ๒๕๏๘

## การศึกษา

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, ในการบรรยายเรื่องโมกขธรรมประยุกต์ เป็นครั้งที่ ๑៩ นี้ ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า การศึกษา.

ขอทบทวนให้ระลึกนึกถึงคำว่าประยุกต์ไว้เสมอ. เรา ต้องการจะ เอาหลักการบั้นที่เป็นหว้ใจหรือเนื้อแท้ของพุทธศาสนา มาใบ้ประยุกต์ให้ได้ใน บีวิตประจำวัน; นี้เป็นความมุ่งหมาย. อย่างที่เราได้กล่าวมาแล้วตาม ลำดับ ล้วนแต่เป็นเรื่องที่เขาถือกันว่า เป็นโลกุตตรธรรมเหนือความจำเป็น สำหรับมนุษย์ เอามาใช้กับมนุษย์ไม่ได้ พันวิสยแล้ว อย่างนี้เป็นต้น; แต่ เราก็ได้เอามาทำการประยุกต์ได้ทุกเรื่อง. เอาโลกุตตรธรรมมาประยุกต์ใช้ได้ พุทธศาสนาจิงมีค่ามาก ขอให้สังเกตดูในเรื่องที่แล้วมา เช่น ให้ มองชีวิตนี้ในลักษณะที่เป็นการ เดินทาง, แล้วก็มีหลักของพระพุทธศาสนาเป็นแนวทาง กระทั่งว่าโดย ไม่ต้องมีตัวตน กือโดยไม่ต้องมีความรู้สึก ที่รู้สึกอยู่ว่าเป็นตัวตน, สามารถที่จะ เอาขนะโลกธรรม ซึ่งเขาถือว่าเป็นของธรรมกาโลก คู่กับโลก ต้องมีในโลก นี้ก็ได้, แล้ว รู้จักกามารมณ์ ในฐานะเป็นสิ่งเกิน แต่ก็เป็นที่ตั้งแห่งกวามหลงใหลของสัตว์โลกเป็นอย่างยิ่ง นี้ก็ต้อง การจะเอาชนะให้ได้. แล้วก็ได้พูดกันถึง วิธีขนะ ตามแบบของพุทธศาสนา ซึ่งเป็น การชนะที่ไม่กลับแพ้, แล้วก็สี่งาริง, ชนะอุปสรรกก็ได้, ชนะธรรมชาตินัน ก็ยังได้ ชนะบุกกลที่เป็นข้าศึกศัตรูก็ได้, กระทั่งชนะกิเลสเป็นข้อสุดท้าย ซึ่งเป็นเหตุ ให้ชนะกวามตายได้.

ในครั้งพุทธกาล มีคำที่เขาพูดกันอยู่มากคำหนึ่งก็คือ *อมตธรรม – ธรรมคือ* กวามไม่ตาย หรือธรรมที่ทำให้เป็นคนที่ไม่ตาย มีความหมายในระดับเดียวกับคำว่า โมกขธรรม แล้วออกแสวงหาโมกขธรรมกันอยู่เป็นธรรมเนียม ซึ่งหมายถึงอมตธรรม นั่นเอง ออกไปเสียได้จากบัญหาความทุกข์ กระทั่งกวามตาย. ถ้าพูดอย่างนี้คนก็ไม่ เข้าใจ จะเอาชนะกวามตายได้อย่างไร; แม้แต่พระพุทธเจ้าก็ต้องตาย ที่เรียกว่านิพพาน ทุกคนก็ต้องตาย เห็นกันอยู่ จะเรียกว่า เอาชนะกวามตาย หรือไม่เกิด ไม่แก่ ไม่เจ็บ ไม่ตาย นี้ได้อย่างไรกัน.

นี่กือใจกวามสำคัญที่ต้องนำมา ประยุกต์ **ดือให้ได้ความหมายที่ถูกต้อง** แล้วเอามาใช้ให้ได้กับคนที่เราเห็นกันอยู่ทุกวันว่ามีความเกิด มีความแก่ มีความเจ็บ หรือ มีความตายเป็นต้น. จะเป็นผู้ชนะกวามเกิด แก่ เจ็บ ตาย ได้อย่างไรกันนั้น, ถ้าเข้าใจ ถ้อยกำเหล่านี้ และความหมายของถ้อยกำเหล่านี้ได้เท่านั้นแหละ จึงจะทำการประยุกต์ กือเอามาใช้ให้เป็นประโยชน์ในชีวิตประจำวันได้ ตามความมุ่งหมายของการบรรยายใน ชุกนี้ กือจะเอาโมกขธรรมมาใช้ให้เป็นประโยชน์อยู่ตลอดเวลา. จะยก **ตว้ออ่าง เรื่อง**ว่า "เอาชนะความตายได้" นี่ก็มีความหมายที่อธิบาย ได้หลายแง่หลายมุม. ในระกับทั่ว ๆ ไปของชาวบ้านตามธรรมดานั้น เขาจะเล็งถึงข้อที่ ว่า ต่อไปนี้จะไม่ต้องเกิก และไม่ต้องตายอีกต่อไป; นี่ไม่ใช่ความมุ่งหมายอย่างนั้น. ที่ถูกที่จริงไม่ได้มุ่งหมายอย่างนั้น; มุ่งหมายว่า ที่อยู่เดี๋ยวนี้ ที่ร่างกายมันจะต้องเข้า โลงไปในวันหนึ่งนั้น เป็นแน่นอนนั้น ก็ยัง **จะเอาชนะความตายให้ได้**.

ถ้าจะดูเรื่องในกรั้งพุทธกาล ที่เขาแสวงหาอมตธรรม แล้วไปพบอมตธรรม ถึงกับเอาไปบอกเพื่อนต่อ ๆ กันไป; อย่างที่ว่า พระตอาคตทรงแสดงธรรม ว่าธรรม ทั้งหลายมีเหตุเป็นแดนเกิด แล้วทรงแสดงเหตุแห่งธรรมเหล่านั้นและความดับแห่ง ธรรมเหล่านั้นด้วย. พอผู้พึ่ง พึ่งเข้าใจเท่านั้น ก็รู้สึกได้ทันทีว่า อ้าว, นี่คือสิ่งที่ทำความ ไม่ตาย ซึ่งแสดงให้เห็นว่า มันมีแต่สิ่งซึ่งเป็นเหตุ และสิ่งที่เป็นผล, เป็นไปตามเรื่อง ของสิ่งที่เป็นเหตุเป็นผล, ไม่ได้มีตัวเราหรือของเรา ซึ่งจะเป็นตัวเกิด หรือจะเป็น ตัวตาย. หมายความว่าจะต้องรู้สึกชัดเจน ยึ่งไปกว่าเข้าใจเสียอีก ว่าไม่มีตัวตน มีแต่ สิ่งที่เรียกว่าเป็นเหตุ และสิ่งที่เรียกว่าเป็นผล; ถ้าหยุดเหตุเสียได้มันก็ไม่มีผลอะไรอีก ต่อไป. ฉะนั้น หยุดเหตุก็อกวามเขลา ความไง่ ว่ามีตัวเรา – มีของเรา เสียได้ มันก็ ไม่มีผล ซึ่งมีตัวเราที่จะต้องเกิด ต้องแก่ ต้องตาย เป็นต้น อีกต่อไป.

ผู้ที่ได้พึ่งเพียงเท่านี้ ก็รู้สึกว่าได้พบอมตธรรมหรือโมกขธรรม หรืออะไร แล้วแต่จะเรียก คือความรู้ที่ทำให้หมดความรู้สึกหมายมั่นเป็นตัวเรา – เป็นของเรา หรือ ว่าเป็นตัวเป็นตน – ของตนก็ตาม; อย่างนี้เรียกว่าชนะความตายได้ ในขณะที่มีชีวิตอยู่ ที่นี่ และเดี๋ยวนี้ และร่างกายนั้นก็ยังจะต้องเข้าโลงเป็นแน่นอน. แต่ส่วนข้อเท็จจริง หรือความรู้สึกอันแท้จริงของจิตใจนั้น ไม่รู้สึกว่าเรามี หรือเราตาย หรือเราเข้าโลง. **ชนะความตาย** ในที่นี้ **หมายถึงความตายนั้นไม่เป็นบัญหาแก่เราอีกต่อไป**, ไม่กุก กามเราให้หวากกลัวหวาดเสียวอีกต่อไป ก็หมายความว่าไม่มีความทุกข์ใด ๆ ด้วย ที่เนื่อง กันอยู่กับบัญหาเรื่องความตาย; อย่างนี้เรียกว่าเป็นผู้ชนะความตาย. นี้เป็นตัวอย่างของธรรมะที่กล่าวไว้ในสักษณะที่ต้องที่ความให้ถูกต้อง แล้วก็ ต้องเอามาใช้เป็นเรื่องที่มีประโยชน์ในชีวิตประจำวันแต่ละคนและแต่ละวัน; อย่าให้ เราต้องรู้สึกว่ามีตัวเราที่จะต้องตาย ที่นี้ใจกอก็สบาย ว่าง โปร่ง เป็นอิสระอยู่เหนือการ บีบคั้นของความตาย; จะทำการงานอะไรก็ได้ ไม่รู้สึกว่าเป็นเรื่องหนักอกหนักใจหรือ อะไรทั้งนั้น. ฉะนั้น การชนะความตายในที่นี่มีความหมายอย่างนี้ และประยุกต์ได้ใน ชีวิตประจำวัน ในลักษณะกย่างนี้. นี้เรียกว่าได้มีอมตธรรม ได้รับอมตธรรม ได้รู้รส ของอมตธรรม เป็นต้น; เป็นตัวอย่างที่แสดงให้เห็นชักว่า• แม้แต่เรื่องของความตาย หรือเรื่องอมตธรรมก็เอามาประยุกต์ได้ หรือจะถือว่าเป็นเรื่องสุดท้ายของทุกเรื่องก็ได้.

ขอให้กำหนดไว้ในใจสำหรับจะเข้าใจกำว่า "ประยุกท์" ซึ่ง**ใบ้ประยุกค์** แก่ธรรมะที่สูงสุดในพระพุทธศาสนา ให้กนที่เป็นมนุษย์ตามธรรมดา ได้รับประโยชน์ จากสิ่งเหล่านี้ ทำให้พุทธศาสนาไม่เป็นพมัน คือใช้ประโยชน์ได้จรึง แล้วกนที่นับถือ พุทธศาสนาก็ไม่เป็นหมัน ได้ใช้ชีวิตของตนให้ได้รับสิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์กวรจะได้รับ; จึงขอให้ท่านทั้งหลายมองเห็นก่าของการประยุกต์ ว่ามันมีก่ามากถึงอย่างนี้ และให้เห็น กวามจำเป็นว่ามันจะต้องทำ ถ้าไม่ทำก็เป็นหมันเปล่า เสียเวลาแปล่า. การเอาธรรมะมา ประยุกต์ให้ได้ในชีวิตเบ็นประจำวันของคนธรรมดานี้ เป็นสิ่งที่จำเป็น ถ้าไม่ทำมันก็เป็น หมันเปล่า, นอกจากธรรมะเป็นหมันเปล่าแล้ว ชีวิตนั้นก็เป็นหมันเปล่าด้วย. เพื่อ ไม่ให้เป็นหมันเปล่า เราก็ต้องรู้ว่า จะประยุกต์ธรรมะให้เข้ากันกับชีวิตนั้นอย่างไร, และ ประยุกต์ได้ทุกระดับ กระทั่งธรรมะในระดับสูงสุด ที่เรียกว่าโมกขะ หรือกวามหลุดพัน ที่เรียกว่าอมตะ คือไม่ตาย หรือเรียกว่านิพพานก็อเย็นสนิท อย่างนี้เป็นต้น.

ควรรู้จักประยุกต์เรื่องการศึกษาตามแบบพระพุทธเจ้า เกี๋ยวนี้ผมเห็นว่า เราไก้พูกกันมาถึง ๑๙ กรั้งแล้ว ก็กวรจะเข้าใจกำว่า ประยุกต์กันอย่างเต็มที่แล้ว ก็จะไก้พูกต่อไปถึงเรื่องที่มันเกี่ยวข้องกัน หรือเป็นประโยชน์ แก่กัน ในการที่จะประยุกต์ธรรมะนั้น ๆ: เรื่องนี้ก็คือเรื่องที่เราเรียกกันว่า การพึกษา
 ซึ่งเป็นอย่างเดียวกับที่แล้ว ๆ มา คือเอายอกสุดของพุทธศาสนามาประยุกต์ให้กลายเป็น
 เรื่องของคนธรรมดา ดังนั้นในกรณีในวันนี้ ก็จะเอาเรื่อง การศึกษาในพระพุทธศาสนา
 ตามแบบของพระพุทธเจ้า มาประยุกต์ให้กลายเป็นเรื่องของมนุษย์ธรรมดาสามัญในเวลานี้
 ในโลกนี้ หรือที่นี่และเดี๋ยวนี้ ขอให้พยายามกำหนดจดจำ และพิจารณากันให้ดี ๆ.

กำว่า "อิกขา" ในภาษาบาลีก็กือกำว่า **สึกษา** ในภาษาไทยเรานั้นเอง หาก แต่ว่ากำว่าศึกษาในภาษาไทยนี้ ไปถอกรูปมาจากรูปภาษาสันสกฤต ซึ่งมีกำว่าศึกษา เขียนก้วย ศ. ษ. นี้ก็ได้บอกแล้ว จะบอกอีกครั้งหนึ่งก็ได้ว่า ภาษาไทยนั้นเขาแยตรูป มาจากภาษาสันสกฤตทั้งนั้น เพิ่งจะมาถอกรูปออกจากภาษาบาลีบ้าง ก็ในกรั้งหลัง ๆ นี่เอง แล้วก็ไม่มากมายอะไร : ภาษาไทย โดยทั่วไปก็ **ถอกรูปมาจากภาษาสันสกฤต** ทั้งนี้ ก็เพราะว่าพวกพราหมณ์เขาเข้ามาเป็นกรูบาอาจารย์สอนมนุษย์ในถิ่นนี้ คือถิ่นแหลมทอง หรือสุวรรณภูมินี้ ตั้งแต่สองสามพันปีมาแล้ว.

พวกพราหมณ์ เขา*ใช้ภาษาสันสกฤต ถือว่าเป็นภาษาของนักศึกษา* หรือ บางทีก็เลยเถิดไปถึงกับว่าเป็นภาษาของพรหม เป็นภาษาของพระเจ้า; ส่วน ภาษาบาลี นี้ เป็นภาษาที่ถอดออก *มาจากภาษาขาวบ้าน* หรือภาษาปรากฤต ซึ่งถือว่าต่ำ เป็นภาษา ชาวบ้านไร้การศึกษา พูกจากันอยู่. พวกพราหมณ์เขาเอาภาษาสันสกฤตมาใช้สอน; เมื่อถอดออกมาเป็นดำไทย ก็เป็นรูปที่ถอดออกมาจากสันสกฤต. ฉะนั้น กำว่าศึกษา กำว่าศาสนา กำอะไรต่าง ๆ นี้ เป็นรูปที่ถอดออกมาจากสันสกฤต. ฉะนั้น กำว่าศึกษา ถ้าว่าศาสนา กำอะไรต่าง ๆ นี้ เป็นรูปกำสันสกฤตจึงเขียนด้วย ศ แทนที่จะเป็น ส ; แต่ ถึงอย่างไร ก็ยังเป็นกำเดียว หรือเรื่องเดียวกันอยู่นั่นเอง จะพูกว่าสึกขาอย่างภาษาบาลี ก็ได้ จะพูดว่าศึกษาอย่างภาษาสันสกฤตก็ได้ หรือจะพูกว่าศึกษาอย่างภาษาไทยเราก็ได้ เป็นกำ ๆ เดียวกัน ความหมายอย่างเดียวกัน. การศึกษาของพระพุทธเจ้าเป็นไปเพื่อนิพพาน

ทีนี้ ก็ดูต่อไปถึงข้อที่ว่า การศึกษาของพระพุทธเจ้านั้นเป็นอย่างไร ร หรือ คืออะไร ร ข้อนี้ก็เห็นปรากฏชัดกันอยู่แล้วว่า การศึกษาของพระพุทธเจ้านั้น เป็นไป เพื่อนิพพาน ; แล้วเราจะเอาการศึกษาเพื่อนิพพานนี้ มาใช้ให้เป็นประโยชน์แก่กน ทุกวันนี้ ที่นี่ และเกี่ยวนี้ได้อย่างไร ร เอาการศึกษาเพื่อนิพพานนั้นมาประยุต์ก แก่การศึกษา ของคนเราในบัจจุบันนี้ได้อย่างไร ร เก้าไม่ได้ ก็ไม่มีความเป็นพุทธบริษัทที่มากน้อย ; ต่อเมื่อทำได้นี่จึงจะมีความเป็นพุทธบริษัทที่พอตัว เพราะฉะนั้นเราจะได้ดูกันต่อไป.

โกยทั่วไปเราก็ถูการศึกษาของคนในบัจจุบันนี้กันเสียก่อน; โดยเฉพาะคน ไทยเรานี้ เขา **คึกษาเพื่ออะไรกัน** ? เราจะเห็นว่าเขาศึกษา *เพื่ออาขีพ* ได้เงิน ได้ทอง ได้ เกียรติยศชื่อเสียง แล้วก็เป็นการศึกษาเพื่อบุคคล ของบุคคล โดยบุคกล เพื่อประโยชน์ แก่บุคคลนั้น ๆ; น้อยนักที่จะมีการศึกษาที่จะเขยิบขึ้นไปถึงเพื่อสังคม. นักศึกษาพูคถึง การศึกษา *เพื่อการสังคม* นั้น ดูจะพูดแต่ปาก หรือว่าการจะพูดเพื่อสังคมก็พูดได้ วางรูป โครงไว้ได้; แต่พอที่ปฏิบัติจริง ๆ แล้ว คนก็ปฏิบัติเพื่อตัวเอง เพื่อแต่ละบุคคล ไปเสียหมด. ประโยชน์ของบุคคลครอบงำจิตใจของบุคคลนั้นมากเกินไป จนถึงกับพูก ถึงเรื่องสังคมแต่เพียงปากพูก, แล้วประโยชน์ของบุคคลแต่ละกนะ มันก็ยังทำไม่หวาดไหว ยังไม่เป็นที่พอใจถึงที่สุดของทน; แล้วจะเอาส่วนไทนที่จะเจียกไป เพื่อประพฤทิ ประโยชน์หรือเพื่อการศึกษาที่เป็นประโยชน์เพื่อสังคมนี้. ทีนี้ดูต่อไปอีกทีหนึ่งก็คือว่า ถ้าถึกว่าการศึกษาเพื่อสังคมขึ้นไปอีก ก็เป็นการศึกษา*เพื่อมนุษยชาติ* ถือเพื่อความเป็น มนุษย์ของมนุษย์นั้นเอง.

สรุปกวามสั้น ๆ อีกทีหนึ่งก็คือว่า : สึกษาเพื่อบุลคล นี้ก็ก็อศึกษาเพื่อรู้จัก หาประโยชน์มาใส่กระเป๋าของตน แต่ละกน ๆ. สึกษาเพื่อสังคม ก็เพื่อสังกมอยู่ด้วย กวามสงบสุขเป็นสันติภาพ แต่แล้วก็ยังแบ่งเป็นสังกมที่มีกวามต้องการต่างกัน มันก็รวนเร. ที่นี้ถ้าสูงขึ้นไป **สึกษาเพื่อมนุษยบาติ**นั้น หมายกวามว่า เพื่อกวามเป็นมนุษย์ของมนุษย์ จะยังกงกวามเป็นมนุษย์ที่ถูกต้อง อยู่ในโลกนี้ได้ตลอดกาลนิรันกร, ไม่ใช่เพื่อประโยชน์ แก่กน ๆ หนึ่ง, หรือไม่ใช่เพื่อประโยชน์แก่กนเป็นกลุ่ม เป็นหมู่ เป็นพวก เป็นกณะ; แต่ว่าเพื่อกวามเป็นมนุษย์นั้นเอง อาจจะมีนักศึกษาบางกนที่เขาพูกว่าการศึกษานี้ทำกนให้ เป็นกน ไม่เกยพูกว่าทำมนุษย์ให้เป็นมนุษย์.

การศึกษาที่ทำคนให้เป็นคน ก็คือให้เป็นคนรู้จักหาอะไรใส่กระเป๋าของตัวเอง. ที่การศึกษาในโลกเขาจักกันอยู่เกี๋ยวนี้ อวกอ้างว่าถึงขนาดนี้ ว่าทำคนให้เป็นคน; แต่ ว่า *เป็นคนที่รู้จักแต่จะหาอะไรมาใส่กระเป๋าของตัวเอง* : เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่อง เกียรติ อะไรของตัวเองเท่านั้น จึงเกิกมีการเอาเปรียบ เกิกการรวนเรขึ้นในสังกม จน เป็นสังกมที่มีแต่กวามยุ่งยาก เต็มไปด้วยบัญหา เป็นกนมี เป็นกนจน เป็นอะไรต่าง ๆ; เพราะมีแต่คนที่จะหาประโยชน์ของกน เพื่อกนเท่านั้น.

ถ้าจะ สึกษาเพื่อความเป็นมนุษย์ กันแล้ว มันก็ ต้องรู้ความหมายของ ความเป็นมนุษย์ที่ถูกต้อง แล้วก็ไม่ได้หวังจะเอาประโยชน์มาใส่กระเป๋าของตน; ต้อง การแต่จะให้มีความดี ความงาม ความถูกต้อง ความจริง ความยุติธรรมอะไรต่าง ๆ ของ มนุษย์อยู่กับมนุษย์ มีความเป็นมนุษย์อยู่ตลอดเวลา. ถ้าอย่างนี้ก็เรียกว่าการศึกษา เพื่อความเป็นมนุษย์ แล้วจะเลยไปถึงมนุษยชาติ ซึ่งมีภาวะแห่งความเป็นมนุษย์ที่ถูกต้อง; ถ้าอย่างนี้แล้วมันจะถึงระกับที่ไม่มีตัวตนหรือของตน ไม่มีตัวกู–ไม่มีของกู ไม่มีหมู่นั้น ไม่มีคณะนี้ ไม่มีสังคมนั้น ไม่มีสังคมนี้ ไม่มีประเทศนั้น ไม่มีประเทศนี้; แต่ว่ามัน มีแต่มนุษยชาติ คือชาติแห่งความเป็นมนุษย์ ราวกับว่าเป็นคน ๆ เดียวกันหมดทั้งสากล จักรวาล.

เดี๋ยวนี้ใกรที่ไหนบ้างที่จัดการศึกษาด้วยลักษณะอย่างที่กล่าวมานี้ มุ่งหมาย อย่างนี้, ประเทศไหน หรือว่ากระทรวงศึกษาธิการของประเทศไหน ที่จัดการศึกษาเพื่อ มนุษย์เป็นมนุษย์ เพื่อกวามกงอยู่แห่งมนุษยชาติอย่างนี้; เห็นมีแต่จัดการศึกษาเพื่อ ประโยชน์แก่บั่จเจกชนคนหนึ่ง ๆ สามารถหาอะไรมาใส่กระเป๋าของตัวเอง, ดีกว่านั้นหน่อย ก็หาอะไรมาใส่กระเป๋าของประเทศชาติ ในแง่ของการเมือง เพื่อการต่อสู้ เพื่อการรบรา ฆ่าพื้นอะไรทำนองนี้. ทั้งนี้ก็เพื่อจะกุ้มกรองประโยชน์ของแต่ละบุกกลอีกนั้นเอง; ไป ๆ มา ๆ ก็ไม่พ้นจากว่า เพื่อตัวกู – เพื่อของกู เพื่อพวกพ้องของกู; นี้เป็นการศึกษาแบบ ชาวบ้าน.

กำว่า "ศึกษา" อย่างนี้ไม่มีในระบบของพระพุทธเจ้า หรือระบบศาสนาไหน ก็ตาม. ขอย้ำอีกครั้งหนึ่งว่า ถ้าเอาระบบของศาสนาเป็นหลักทุก ๆ ศาสนาที่มีอยู่ในโลกนี้ ในฐานะเป็นศาสนาแล้ว **ไม่มีสาสนาไหนสอนเพื่อตัวดู - เพื่อของดู**. การศึกษานั้น ล้วนเป็นไปแต่เพื่อความเป็นมนุษย์ที่เต็มเบียม เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ เพื่อเข้าถึงกวามเป็น อันเดียวกันกับพระเป็นเจ้าบ้าง, หรือว่าเพื่อนิพพานโดยสมบูรณ์บ้าง, อย่างพวกพุทธ-บริษัทเรา มีการศึกษาเพื่อพระนิพพาน.

การศึกษา นั้นจะเป็น ศึล เป็น สมาธิ เป็น บัญญา; ต้องศึกษาศึกฝนด้วย การปฏิบัติทั้งนั้น ไม่มีการเรียนอย่างจกไว้ในสมุก หรือแม้แต่จำไว้ในใจก็ยังใช้อะไร ไม่ได้; มันต้องเป็นตัวการปฏิบัติอยู่ที่เนื้อที่ตัว ก็ออยู่ที่กาย วาจา ใจ เต็มไปด้วยการ ปฏิบัติที่ถูกต้อง. การกระทำอย่างนั้นเท่านั้น ที่จะเรียกว่า การศึกษาตามความหมาย แห่งพระพุทธศาสนา ซึ่ง มีสิกบาอยู่สำหรับเป็นไปเพื่อนิพพาน. ฉะนั้น อย่าไปมัว เพ่งเล็งแต่ว่า จะต้องเรียน ต้องจก ต้องจำ ต้องท่อง อย่างนี้ไม่พอ, ต้องเป็นเรื่อง ของการชุดเกลาลงไปที่ตัวกิเลสตัณหา ไม่ให้เกิดอาการที่ผิดพลาดขึ้นมา ทั้งทางกาย ทั้ง ทางวาจา ทั้งทางจิต; กระทำอยู่อย่างนี้เรียกว่าเป็นการศึกษา. ทำไปตามลำดับ ก็มี การบรรลุมรรก ผล ตามลำดับ กระทั่งมรรกผลขั้นสุดท้าย ถืออรหัตตผล ก็กลายเป็น เรื่องของนิพพาน. การศึกษาตามแบบของพระพุทธศาสนา ซึ่งมีอยู่เพียงอย่างเดียว ดือ ศึก สมาธิ บัญญา แล้ว มีผลเป็นนิพพาน ; นี้เรา จะเอามาประยุกต์ใช้ กับคนในโลกบั้จจุบัน ที่มีการศึกษาอย่างในยุดบั้จจุบันนี้ ได้อย่างไร ?

การศึกษาในปัจจุบัน เพิ่มความเห็นแก่ตัวลึกซึ้ง

พวกกุณทุกกนก็เป็นนักศึกษา เรียกตัวเองว่านักศึกษา; ฉะนั้น ผมเห็น ว่ามันเหมาะแล้วสมควรแล้วที่จะพูดกันถึงเรื่องการศึกษาในวันนี้ ให้ชัดเจน. ขอย้อน กลับไปพูดกันถึงเรื่องการศึกษาของคนในทุกวันนี้อีกครั้งหนึ่งว่า เขาศึกษาเพื่อประโยชน์ แก่บุถคล เพื่อกระเป๋าของบุคคล, ดีไปกว่านั้นก็เพื่อประโยชน์แก่กระเป๋าของสังคม ที่รับผิดชอบร่วมกัน เช่นประเทศเดียวกัน หมู่กณะเดียวกันอย่างนี้เป็นต้น. เขาไม่ได้ ศึกษาเพื่อมนุษยชาติ เพื่อมนุษยธรรม ซึ่งเขียนไว้หลอก ๆ ทั้งนั้น เพราะอำนาจของการ เห็นแก่ตัวมากเกินไป; ทำประโยชน์ของตัวก็ยังไม่สิ้นสุด ไม่เพียงพอ ไม่รู้จักอีมจักพอ แล้วจะไปทำเพื่อสังคมได้อย่างไร, ที่จะไปทำเพื่อประโยชน์แก่มนุษยชาติ ซึ่งสูงหรือ ละเอียกไปกว่านั้น ก็ยิ่งทำไม่ได้เท่านั้นเอง.

การที่จะมีการศึกษา อย่างที่เรียกว่าเจริญก้าวหน้า ที่จัดกันอยู่ในเวลานี้ทั่วไป ทั้งโลกนี้ มีอะไรที่ดีขึ้นบ้าง ? มันมีแต่พอกพูนความเห็นแก่ตัว, ยิ่งฉลาดยิ่งเห็นแก่ตัว ลึกซึ่ง, ยิ่งฉลาดมากขึ้นไปอีก ก็ยิ่งเห็นแก่ตัวมากขึ้นไปอีก, ยิ่งให้ฉลาดแต่เด็ก ๆ ก็ยิ่งเห็นแก่ตัวไปตั้งแต่เด็ก ๆ, เห็นแก่ตัวอย่างลึกลับชับข้อน อย่างที่ตัวเองก็ไม่ รู้สึก ว่าตัวเองนี้เห็นแก่ตัว. ฉะนั้น การที่จะจัดการศึกษาแบบนี้ อย่างในโลกบ้จจุบันนี้ ให้มากขึ้นสักเท่าไร ก็ยิ่งทำให้โลกนี้เป็นโลกของบุคคลผู้เห็นแก่ตัวมากขึ้นเท่านั้น. จะยิ่งเพิ่มจำนวนโรงเรียน จำนวนวิทยาลัย มหาวิทยาลัยให้มากขึ้นสักเท่าไร ก็เท่ากับยิ่ง เป็นการเพิ่มให้โลกนี้มีกวามเห็นแก่ตัว อย่างละเอียคลึกซึ่ง ซับซ้อนมากมาย วิจิตรพิสดาร มากขึ้นเท่านั้น. ผมบอกตรง ๆ ไม่กลัวใครโกรธว่า ไม่เลื่อมใสในการที่จะเพิ่มโรงเรียน เพิ่ม มหาวิทยาลัย เพิ่มอะไรต่าง ๆ อย่างที่กำลังจัก หรือกำลังเพิ่มกันอยู่เดี๋ยวนี้ เพราะว่ามันมี แต่จะทำให้คนนั้นฉลาดในการที่จะเห็นแก่ตัว กอบโกยประโยชน์ใส่ตัวให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้นไป เท่านั้นเอง ; เพราะว่า **ไม่มีการศึกษาตามแบบบองพระพุทธเจ้า** เข้ามาเกี่ยวข้องด้วย **คือการศึกษาที่ทำลายความเห็นแก่ตัว** อย่างที่มีอยู่เป็นระบบว่า ศึล สมาธิ บัญญา. ทั้งสามระบบนี้ไปแยกแยะดู ไม่ว่าระบบไหน เป็นเรื่องทำลายความเห็นแก่ตัวทั้งนั้น : –

การศึกษาแบบพระพุทธเจ้ามีระบบ ศึล สมาธิ ปัญญา

เรื่องสึล ก็ ทำลายความเห็นแก่ตัว ในระบบชั้นศีล คือเท่าที่ศีลจะทำลาย ไก้. เรื่อง สมาธิ ก็ บีบคั้นความเห็นแก่ตัว กกขี่ความเห็นแก่ตัว ตามที่ลักษณะ ของสมาธิมันจะทำได้ ก็เป็นการทำลายความเห็นแก่ตัวเหมือนกัน. แต่ขั้นสุดท้ายคือ บั้นบั้ญญา นั้นแหละ เป็นการทำลายความเห็นแก่ตัว ถึงรากถึงเหง้า จนใท้หมด ความเห็นแก่ตัว.

ข้อนี้ก็เกยเปรียบเทียบให้พั่งแล้ว ในการบรรยายกรั้งกัน ๆ ว่าศีลมันก็ทำลาย กิเลสไปทามแบบของศีล, สมาธิทามแบบสมาธิ, บัญญาทามแบบของบัญญา. เปรียบให้ พั่งก้วยการกำจักวัชชพืช : --

หญ้ารกเราไม่ต้องการ ถ้าว่าจะกำจัดกันใน ระดับสือ ก็ก็อว่าไปถากทิ้ง ถากทิ้งอยู่บ่อย ๆ มันขึ้นมาก็ถากอีก ขึ้นมาก็ถากอีก; แต่ก็ยังคีกว่าไม่ถาก. แต่ ระดับ สมาธิ ก็หมายความว่าเอาอะไรไปทับไว้ เอาหินหรือเอาแผ่นกระกานอะไรไปทับไว้ พอรี้อออกมันก็ขึ้นมาอีก. ถ้ากำจัดกันระดับ บึ้ญญา ก็คือว่า ชุดขึ้นมาทั้งราก แล้ว เอาไปเผาไฟเสีย, แม้แต่ขี้เถ้าก็เอาไปละลายในแม่น้ำเสีย ให้มันสาสมกัน; อย่างนี้ มันจึงจะหมดสิ้น. ฉะนั้น ระบบทำลายความเห็นแก่คัว โดยสือ โดยสมาธิ โดย บั้ญญา เป็นการศึกษาตามแบบบองพระพุทธศาสนา ซึ่งทรงแสดงไว้โดยพระพุทธเจ้า เสร็จการศึกษานี้แล้ว ก็มีพิพพานเป็นรางวัล. จะประยุกต์การศึกษา ก็ต้องรู้เรื่องความเห็นแก่ตัวก่อน การที่จะมาประยุกต์กับคนสมัยนี้ เหตุการณ์สมัยนี้หรือการเป็นอยู่ในระดับนี้ ได้อย่างไร ? ต้องได้โดยความหมาย คือ ใน ชั้นแรก พอเข้ามา ก็ต้องปะทะกันเข้ากับ ระบบการสึกษาบองคนที่เห็นแก่ตัว ที่เป็นอยู่ในโลกนี้. ในเวลานี้ตลอดทั้งโลก เขา หน้ามีดแต่ด้วยความเห็นแก่ตัว; ยิ่งศึกษายิ่งเห็นแก่ตัว, ยิ่งมีโอกาสกอบโกยก็ยิ่งเห็น แก่ตัว; เขาเป็นอยู่กันอย่างนี้ มีการศึกษาอย่างนี้. จะจริงหรือไม่จริงคุณก็เป็นนักศึกษาอยู่ ในเวลานี้ แล้วก็ไปแยกแยะดู; ไปชะเง้อดูไปถึง ระบบการสึกษาขั้นสูงสุด ของประเทศ หรือมหาประเทศ ที่ว่าเจริญด้วยการศึกษา มันก็ไม่มีอะไรดีไปกว่า แล้ว อึ่งเห็นแก่ตัว จัดกว่า เพราะว่ามหาประเทศเขามีอำนาจ เขามีโอกาสที่จะทำการเห็นแก่ตัวได้มากกว่า; การศึกษาของเขาก็ช่วยให้กินของเขาเห็นแก่ตัว และเอาเปรียบคนอื่นได้มากอื่น.

ทีนี้ จะเอา การศึกษาชนิดของพระพุทธเจ้า ที่ทำลายความเห็นแก่ตัว เข้ามาจับกันนี้ในกรั้งแรก มันก็ ต้องปะทะกันอย่างอึ่ง, เอากวามไม่เห็นแก่ตัวมาใส่ให้ แก่บุกกลผู้เห็นแก่ตัวนี้ กลืนไม่ลงแน่ เว้นไว้แต่จะให้เขาเห็นโทษของกวามเห็นแก่ตัว กันเสียก่อน. อย่างว่าโลกนี้ ในสมัยบัจจุบันนี้ มีภาวะอย่างไร แล้วต่อไปข้างหน้าก็ พอจะมองเห็นได้ว่าจะมีภาวะอย่างไร ? จะมีแต่การเบียกเบียนที่ประณีตละเอียกลึกซึ้ง มี สงกรามร้อน ก็อสงกรามตรง ๆ แล้วมีสงกรามเย็น สงกรามใต้ดิน คือสงกรามโดยอ้อม อยู่ตลอกเวลา แล้วก็ถี่ยึงขึ้น แล้วก็กรอบงำไปทั้งโลก ยิ่งขึ้นกว่าแต่กาลก่อน; เพราะ ว่าโลกเกี่ยวนี้มันเล็กลง ๆ จนเหลือสักเท่าผ่ามือก็ไม่ได้แล้ว ฉะนั้น การเดือกร้อนมันก็ กลุมุทีเดียวทั้งโลกได้ ยึงกว่าสมัยโบราณ.

ถ้าเราจะเอาการศึกษา ของพระพุทธเจ้า เข้ามาประยุกต์กับการศึกษาของ โลกบัจจุบันนี้ ก็ต้องชี้กันในข้อนี้ก่อน ; ให้ทุกคนเกิดความสลดสังเวชว่า อยู่กันอย่าง ทนทุกข์เหมือนกับตกนรกทั้งเป็นมากขึ้นทุกที, แล้วก็เพราะการศึกษาชนิดที่กำลังจัดอยู่นี่

ය්ගෙ

ที่มันเพิ่มความเห็นแก่ตัวเสียเรื่อยไป ยิ่งศึกษาให้เร็วให้ฉลาดให้ละเอียดลึกซึ้ง มันก็ยิ่ง เห็นแก่ตัวลึกซึ้ง. ฉะนั้น ขอท้าทายไว้แต่เดี๋ยวนี้ ให้กอยดูผลของการศึกษา ที่ว่าจัด กันอย่างก้าวหน้า; ถูกแล้ว, ก็ก้าวหน้า แต่ว่าก้าวหน้าไปในทางที่เห็นแก่ตัวอย่าง ลึกซึ่งกว่าแต่ก่อน; ไม่ใช่ว่ากลายกวามเห็นแก่ตัว หรือกลายโลภะ โทสะ โมหะ แต่ ทำให้มีโลภะ โทสะ โมหะ ชนิกที่ประณีตละเอียดเข้าใจยากยิ่งขึ้นไป โดยสมกวรแก่ การศึกษา.

### ต้องรู้ ว่าจัดการศึกษาอย่างโลก ๆ เป็นเรื่องร้อน

ทีนี้ ก็เห็นได้ชัดทันทีว่า การสึกษา อย่างที่มีกันอยู่ในโลก บัจจุบันนี้ เป็น การสึกษาเพื่อผลลือลวามร้อน, การสึกษาตามแบบของพระพุทธเจ้าเป็นไปเพื่อผล ลือดวามเฮ็น. ข้อนี้ไม่ต้องเทียบเกียง ไม่ต้องอ้างเหตุผลอย่างอื่น; เพราะว่ากำว่า "นิพพาน" นั้น แปลว่าเย็น.

กำว่า "มิพพาน" นี้ถ้าพวกกุณยังไม่ทราบ ยังใหม่ต่อการศึกษาเกินไป ก็รู้ เสียเดี๋ยวนี้ว่า กำว่า มิพพาน นี้แปลว่า เอ็น ; เป็นภาษาชาวบ้านพูดกันอยู่ตามธรรมดา ในบ้านในเรือนในกรัว ถนนหนทาง. ถ้าพูดกำว่านิพพานแล้วก็ต้องหมายถึงว่าเย็น ก็อของที่ร้อนอยู่เย็นลง กิริยาอันนั้นเรียกว่านิพพาน ; ภาษาชาวบ้านธรรมดาแท้ ๆ แล้วก็ถูกยืมไปใช้ในระดับของธรรมะชั้นสูง ก็อการเย็นลงแห่งกิเลสซึ่งเป็นของร้อน. กิเลสก็เป็นของร้อน, กวามทุกข์ก็เป็นของร้อน, เมื่อของสองอย่างนี้เย็นลง ๆ กิริยานั้น เรียกว่านิพพาน ; ไม่ใช่ตั้งกำพูดขึ้นมาใหม่ แต่ไปเอากำพูดของชาวบ้านที่พูดกันอยู่ ตามบ้านนั้นมาใช้ ก็เรียกว่าเย็นลงทางวิญญาณทางจิตใจ เรียกว่านิพพาน.

ดังนั้น เราจึงพูดได้เต็มปากว่า การสึกษาของพระพุทธเจ้านี้เป็นไปเพื่อผล
 สุดท้าย คือความเย็น แต่การศึกษาของคนในโลกในปัจจุบันนี้ เป็นไปเพื่อผลสุดท้าย
 คือความร้อน. "ร้อน" ในที่นี้ก็หมายถึงว่าเป็นทุกข์เร่าร้อนทรมานจิตใจ, กระทั่งเป็น

#### การศึกษา

การเร่าร้อนเพราะการเบียกเบียนกันไม่มีหยุดหย่อนในโลกนี้. เดี๋ยวนี้เราก็มีภัยสงกราม หวาดภัยสงกราม หวาดภัยจากผลสะท้อนที่ยังหลงเหลืออยู่เกี่ยวกับสงกรามอะไรเรื่อยไป ไม่มีที่สิ้นสุก; นี้มันก็ร้อน ก็อร้อนใจ จากสงกรามที่เป็นผลของการศึกษา ชนิดที่ ทำให้กนรู้จักเห็นแก่ทัว แล้วเอาเปรียบผู้อื่นมากขึ้น.

ทีนี้ การศึกษา อย่างที่ให้กันอยู่ ในโลก เวลานี้ มันไปสรุปอีกอย่างหนึ่งว่า เพื่ออยู่ดีกินดี; แต่อยู่ดีกินดีตามแบบของกนพวกนี้ก็กือ ซึ่งร้อน เพราะว่าเรายิ่งต้อง การให้มันมากขึ้น ๆ ๆ ประณีตละเอียด อย่างอกอย่างใจมากขึ้น ก็ยิ่งร้อนในเมื่อไม่ได้ เพราะอยากมากเกินไป ก็ยากที่จะได้เต็มตามที่ต้องการ ก็ยิ่งร้อน. เดี๋ยวนี้กนในโลก มีชีวิตอยู่ด้วยกวามอยากในสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องมี ต้องใช้นั้นมากขึ้น; มันอยากไปโดย ไม่รู้สึกตัว อยากไปด้วยกวามโง่เขลา.

กนชั้นบัณฑิท นักปราชญ์ มีสทิบัญญา เขายังชอบใส่เสื้อลาย กือที่ลาย แปลก ๆ เป็นสัตว์บ่านั้นยิ่งชอบ; **นี่มีประโยชน์อะไร เขามีความคิดอย่างไร**. สัตว์บ่ามีลวกลาย เช่นเสือเป็นต้นนี้ มันต้องมีลวกลายเอาไว้ซู่ศัตรู; เพราะมันยังเป็น สัตว์บ่า มันไม่มีอะไรกุ้มครองบ้องกัน จึงเอาลวดลายที่น่ากลัวนี้เป็นเครื่องกุ้มครองบ้อง กัน มันจึงมีลวกลายอย่างนั้นอย่างนี้. สัตว์สี่เท้าอยู่ตามกินก็กี นกอยู่บนพ้าก็กี มันมี ลายเพื่อซู่ศัตรูไปตามแบบของสัตว์บ่า ที่ยังไม่มีสติบัญญา; นี่กนไปใช้เสื้อลายอย่างนั้น เข้า มันก็ย้อนกลับไปมีจิตใจเหมือนสัตว์บ่า ไม่มีกวามปรกติหรือว่าเป็นไปเพื่อกวาม เกลี้ยงเกลา หรือกวามหยุก กวามยอมอะไรเลย.

นี้เป็นตัวอย่างที่น่าหัวเราะที่สุด ว่าเรายิ่งทำตัวเราให้ลำบาก; ถ้า**เราไม่** ต้องข้อมต้องเบียน ก็เปลื่องน้อย, ถ้าเราต้องข้อมต้องเขียนเข้าอีกมันก็เปลื่องมาก มันก็คือแพงไปโดยที่ไม่จำเป็น. อย่างนี้เป็นตัวอย่างที่แสดงว่า เราไปขยายมันให้มัน มากออกไป ในทางที่ไม่จำเป็นจะต้องขยาย แล้วก็เรียกว่าเพื่อการอยู่ดีกินดี; นี้ก็เลย ฟื้นกันกับหลักของพระพุทธเจ้า ที่ท่านตรัสว่าต้อง *"กินอยู่แต่พอดี"* กินอยู่แต่พอดี อย่าไปกินดีอยู่ดีเลย.

เกี๋ยวนี้ การสึกษาระบบไหนในโลก ที่สอนว่า "กินอยู่แต่พอดี" ? มันมี แต่ว่า กินดีอยู่ดีแล้วไม่มีขอบเขต ที่กำหนดไว้ว่าเท่านั้นเท่านี้ มันก็ขยายเรื่อย ๆ ไป จนไม่รู้จักอิ่ม. นี้ก็กือร้อน ร้อนเพราะอยากจะกินดีอยู่ดี ถ้าจิตใจเป็นเสียอย่างนี้แล้ว; แม้ไก้มากินอยู่ในปากแล้ว เกี้ยวอยู่แล้ว ก็ยังหิว เพราะมีความอยากที่รุดหน้าออกไป หารสอย่างอื่นเรื่อยไป ไม่มีอะไรทำความพอใจให้ไก้. จงดูกนที่เขากินอาหารชั้นสูง ชั้นดีแพง ๆ นั่นกินด้วยความตะกละ ซึ่งส่อให้เห็นได้ว่า ไม่รู้จักพอใจ หรืออื่มใจได้. ไปดูกนโบราณ กินข้าวกับน้ำพริกปลาแห้งนี้ เขาก็ยังไม่ได้มีอาการอย่างนั้น เพราะไม่มี อะไรชวนให้เกิดอาการตะกละ; เพราะฉะนั้น การกินของเขาก็ยังเย็นกว่า ที่พวกกุน ร่ำรวยมังมีเขากินกันในสมัยนี้ คือยิ่งแพงเท่าไรยิ่งดี ยิ่งแปลกเท่าไรยิ่งดี นี่เรียกว่ามันร้อน. การที่มีการศึกษาเพื่อให้ไม่หยุดไม่พอ ไม่มีขอบเขตในกิเลสตัณหานี้ มันก็เป็นของร้อน, ยิ่งเรียนยิ่งร้อน ยิ่งก้าวหน้ายิ่งร้อน เป็นการศึกษาที่ร้อน.

รู้จักแก้ไขเรื่องร้อน ๆ แล้วแก้ไขให้ศึกษาเรื่องเย็น ๆ

ต้องรู้ข้อเท็จจริงดังกล่าวมานี้ก่อน หรือยอมรับข้อเท็จจริงอันนี้ก่อน จึงจะ เอามาประยุกต์กันได้ สำหรับการศึกษาของสังคมเป็นส่วนรวม; ถ้าพูดกันไม่รู้เรื่อง เราก็ปลีกตัวเราคนเดียวออกมาเสียได้ เพื่อมามีการศึกษาแบบที่จะทำให้เย็น แล้วเกิดการ แบ่งเป็น ๒ ภาก : ภาคหนึ่งก็ศึกษาไปสำหรับหาประโยชน์ใส่กระเป๋าให้มาก มันก็ ร้อนไป; แต่พร้อมกันนั้นก็ศึกษาธรรมะของพระพุทธเจ้าไปด้วย เพื่อสะกัดความร้อน เหล่านั้นออกไป ให้มีความเย็นปนอยู่บ้าง.

นี้เรียกว่าเป็นการปะทะกันในชั้นแรก, ในชั้นต่อมา ก็จะปรับให้เข้ากันได้ ยิ่งขึ้นทุกที ไม่ขักขวางกันเลย. เรามีสติบัญญารู้ธรรมะที่ทำกวามเย็นนี้เพียงพอ แล้วก็ ไปทำการศึกษาอย่างที่ทำการศึกษาอยู่อย่างโลก ๆ นั้นแหละจะทำได้; อย่าไปเขลาตาม ที่คนบางคนเขาพูก ว่ายิ่งเรียนธรรมะมากขึ้นเท่าไร ยิ่งไม่อยากทำอะไร, ยิ่งไม่อยาก เรียนอะไร ยิ่งไม่อยากก้าวหน้า. นี้เป็นกนโง่พูก, แล้วจะหลับตาพูกเสียด้วย ไม่ได้ ดูให้ดี ๆ ว่าถ้าทำอย่างนี้เป็นการกระทำของคนโง่ จะเป็นการกระทำของพระพุทธเจ้าหรือ ของพระอรหันต์ไม่ได้; แต่พระพุทธเจ้าหรือพระอรหันต์ท่านก็ทำการศึกษาอยู่อย่างนี้ มีผลของการศึกษาอยู่อย่างนี้ ท่านกลับทำประโยชน์ให้มีสันติภาพในหมู่ของมนุษย์ได้.

เราจงดูให้ดีว่า เรื่องร้อน ๆ ของเรานี้มัน แก้ ไขได้ โดยเรื่องเย็น ๆ ของ พระพุทธเจ้า ; เอาเรื่องเย็น ๆ ของพระพุทธเจ้ามากำกับเข้าไว้ในชีวิตนี้ แล้วก็ทำไป ตามที่กวรจะต้องการในโลกนี้. จะศึกษาเพื่อประกอบอาชีพก็ทำได้ ; มือาชีพมั่นกง แน่นแพ้นเหลือเพื่อเหลือลันแล้วก็ช่วยผู้อื่นได้ ไม่ต้องกลัว. จิตที่ประกอบอยู่ด้วยธรรมะ นั้นทำการศึกษาก็ได้, หาเงินก็ได้, บริโภคผลนั้นก็ได้, ช่วยผู้อื่นก็ได้ ; แต่ว่าเป็นไป ในลักษณะที่ถูกต้องหรือพอดี ไม่เพื่อไม่ขาดไม่ผิดพลาด.

เกี๋ยวนี้เรา ปล่อยให้กิเลสตัณหาลากจูงไป มันก็เพื่อเป็นส่วนใหญ่; เก็ก ๆ เรียนด้วยกวามหิว แล้วมันก็เป็นทุกข์ทรมาน เพียงแก่พลาดพลั่งนิดหน่อย มันก็จะเบ็น โรกประสาทหรือเป็นบ้าตาย. ขอให้สงสารลูกเก็ก ๆ ของเรา ที่จะเบ็นโรกประสาท หรือเป็นบ้า หรือว่ามีจิตผิดปรกติ ก็เพราะการเล่าเรียนนั้นเอง ที่มันมากเกินไป ที่มันยั่ว มากเกินไป ที่มันสร้างความหวังมากเกินจำเป็น; กรั้นเขาเรียนได้ ก็ไม่ใช่ว่าจะทำให้ เขามีความสุขได้ หรือทำโลกนี้ให้มีความสุขได้ เพราะว่ามัวสร้างความเห็นแก่ตัว. จะมี การศึกษามากหรือจะมีการศึกษาน้อยก็ตาม ถ้ามีธรรมะประกอบอยู่แล้วจะเย็น และไม่ เห็นแก่ตัว ไม่ทำโลกนี้ให้เกือกร้อน; ความเป็นมนุษย์ก็มีอยู่ที่มนุษย์ทุกคน ไม่ฉะนั้น ก็จะเป็นกันแต่เพียงคนเท่านั้น.

ให้รู้ค่าของการศึกษา เพื่อทำคนให้เป็นมนุษย์

กวามต่างของกำว่า "มนุษย์" กับ "กน" นี้ ได้พูดเปรียบเทียบให้เห็นกันมา ประมาณ ๔๐ บี้แล้ว พูดในสมาคมกรูบาอาจารย์ก็มาก เพื่อให้เห็นกวามแตกต่างระหว่าง

**රි**ගෝ

กำว่า "กน" กับกำว่า "มนุษย์". **มนุษย์ต้องมีจิตใจอย่างมนุษย์** ก็อสูงเหนือกว่า กวามโง่ เหนือกวามทุกข์ เหนือกิเลส. ถ้า **คน** ละก็ **ปล่อยไปตามอำนาจบองกิเลส** ล่องลอยไปตามกระแสของกวามโง่; นี้ก็เรียกว่ากน. เกิดมาก็เป็นคนได้ มีความ ต้องการหรือการกระทำไม่ก่อยต่างจากสัตว์เท่าไรนัก หรืออาจจะเรียกว่าในระดับเดียวกับ สัตว์; พอเป็นมนุษย์ก็มีจิตใจสูงเหนือสภาพเหล่านั้น. ฉะนั้น การศึกษาที่ทำให้ เป็นแต่เพียงคน นี้ไม่พอ : ไม่พอที่จะทำกวามเป็นมนุษย์. แต่แล้วก็น่าสลดใจว่า การศึกษาสมัยนี้ ที่ทำกนให้เป็นกนนั้น กลายเป็นยิ่งทำกนให้เป็นกนเลวลงไปอีก คือให้ เห็นแก่ตัวยิ่งขึ้นไปกว่าก่อนอีก, มีช่องทางที่จะเห็นแก่ตัวยิ่งขึ้นไปกว่าแต่ก่อนอีก; นี่มัน น่าเศร้า.

นี่ไม่ใช่เป็นเรื่องก่า หรือประชกประชันอะไรกัน; ไม่ใช่. เป็นเรื่อง บอกให้ดูให้ดี ๆ ว่า ในสมัย บู่ ย่า ตา ยายของเรา เขามีการศึกษานั้น เขาก็เป็นกนมาก หรือเป็นกนที่เป็นกน แล้วจะพันขึ้นไปเป็นมนุษย์. แต่การศึกษาเดี๋ยวนี้ สูญเสียกวาม เป็นมนุษย์ เหลือกวามเป็นกนก็น้อยลง ๆ, จะเป็นกนที่มีกวามเห็นแก่ตัว แล้วเขาจัด การศึกษาไปทำนองที่ให้มีสติบัญญาชนิดเห็นแก่ตัว ให้ลึกซึ้ง ให้แสวงหาประโยชน์เพื่อ ตัวอย่างลึกซึ้ง; ยิ่งจัดการศึกษาแบบนี้ไปเท่าไร โลกนี้ก็ยิ่งไกลต่อสันติภาพมากขึ้น เท่านั้น.

ที่ถูกกวรต้องเอาการศึกษาตามแบบของพระพุทธเจ้า ก็อศึกษาเพื่อกวามเป็น มนุษย์อันถูกต้องของมนุษยชาติ กือเย็นเป็นนิพพาน ; เมื่อยอมรับกวามหมายของกำว่า มนุษย์ หมายถึงว่า มีใจสูง ก็ต้องสูงเหนือถิเลส เหนือความทุกบ์ เหนือกวามร้อน แล้วก็เย็นเป็นนิพพาน ; เอาการศึกษาชนิดนั้นมาใส่ให้แก่มูนุษย์. เปลี่ยนระบบการ ศึกษา ในโลกนี้กันเสียใหม่ อย่างกับว่าหน้ามือเป็นหลังมือ ก็อ การศึกษาหลักให้เป็น การทำลายถิเลส ตัณหา ความเห็นแก่ตัว, การศึกษาที่เป็นเพียงการศึกษาประกอบนั้น ก็อ เพื่อให้รู้จักทำมาหากิน ให้รู้จักสังกม ให้รู้จักอะไรไปตามที่กวรจะทำ. แต่แล้วก็ ต้องไม่ให้ขัด หรือขวางกัน กับหลักการศึกษาใหญ่ ก็อทำให้กนเป็นมนุษย์ที่ไม่เห็นแก่ตัว ให้เป็นมนุษย์ที่มีจิตใจเมตตาอารี เป็นข้อแรก.

ให้เป็นมนุษย์ที่ยอมรับว่า มนุษย์ทุกคนเป็นมนุษย์คนเดียวกัน ตามหลัก บองพุทธสาสนา ที่ถือกันเป็นหลักว่าสัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนทุกข์ เกิก แก่ เจ็บตาย ด้วย กันทั้งหมดทั้งนั้น ไม่ยกเว้นใคร, แล้วยังขยับลงไปถึงสัตว์เครัจฉานด้วย ว่าสัตว์เครัจฉาน ก็เป็นเพื่อนทุกข์ เกิก แก่ เจ็บ ตายของมนุษย์ทุกกนด้วย ก็เลยได้ชื่อว่า สิ่งที่มีชีวิตแล้ว เป็นหน่วยเดียวกันหมด. มีเมตตากรุณาอย่างยิ่ง ทั้งแก่มนุษย์และแก่สัตว์เครัจฉาน, หรือว่าจะเงยขึ้นไปข้างบน ถ้ามีเทวกามีพรหมมีอะไรก็เป็นสัตว์อย่างเดียวกันอีก ชนิกที จะต้องเป็นเพื่อนทุกข์ เกิก แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้นอีก. นี่ทำไม่ไม่ให้การ ศึกษาอย่างนี้; แต่ไปให้การศึกษาทำให้เกิดการแบ่งแยก แม้แต่ในหมู่มนุษย์ก้วยกัน ก็เอาเปรียบกัน จนกระทั่งเหลือแต่กวามเป็นกนที่เห็นแก่ตัวอย่างยิ่ง.

ขอให้กิดดูว่า **เราจะมีชีวิตอยู่กันไปทำไม ถ้าเต็มไปด้วย**ควา**มร้อน** เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมาน; หรือบัญหาเดี๋ยวนี้เราตกเบ็นเหยื่อของอวิชชาคือกวาม เขลา หรือความเข้าใจผิก : เรียกร้องกันอย่างนั้น เรียกร้องกันอย่างนี้ โดยไม่ระวัง ดัวว่า มันเบ็นการเรียกร้องของอวิชชา. พูดตักบทได้เลยว่า ถ้าทำให้เกิดบัญหามากขึ้น ไม่มีความสงบเข้ามาแทนแล้วละก็ เบ็นการกระทำที่ผิดพลาก; เรียกร้องด้วยอวิชชา แก้ไขด้วยอวิชชา เปลี่ยนแปลงด้วยอวิชชา มันก็มีแต่ยิ่งทรุดลงไปหนัก ไม่เป็นการ ศึกษาอะไรเลย.

เพื่อ จะให้มีการสึกษาที่ถูกต้อง ก็ควรจะรู้จักความหมายของคำว่ามนุษย์ กันก่อน, ให้รู้จักความหมายของคำว่ามนุษย์อย่างถูกต้องก่อน แล้วจึงวางรูปโครงของ การศึกษา ให้เป็นไปเพื่อมีกวามเป็นมนุษย์ที่ถูกต้องและสมบูรณ์. เดี๋ยวนี้ก็ไม่ยอมรับ กำว่ามนุษย์ ในกวามหมายที่ว่ามีจิตใจสูงด้วยซ้ำไป; แต่ยอมรับความหมายของกำว่า "คน" ที่มีความเห็นแก่ตัว มีความฉลาดในการที่จะเห็นแก่ตัวนั้นแหละ เป็นเบื้องหน้า หรือเป็นมาตรฐานไปเสียแล้ว. ยึ่งไปขยายความต้องการ เหยือล่อต่าง ๆ ให้มากขึ้น แล้ว มันก็ดึงมาตรฐานของความเป็นคนนี้ ให้ไปอยู่ภายใต้อำนาจของความเขลา หรือ อวิชชามากขึ้น; อย่างนี้เรียกว่า มันเป็นการกระทำที่น่าสังเวชที่สุด คือมันดึงไปหา ความตกต่ำให้ไปเป็นทาสเป็นบ่าวของความเขลานี้มากขึ้น แล้วก็โดยไม่รู้สึกตัว นี้เป็น ธรรมกา; เพราะสิ่งใดที่ทำไปด้วยอำนาจความเขลา กวามไม่รู้แล้ว ก็ยากที่จะรู้สึกตัว. ทั้งโลกนี้พากันสมัครใจเดินพร้อม ๆ กันไป โดยไม่รู้สึกตัว ไปสู่ภาวะอันหนึ่งซึ่งจะหมด กวามเป็นมนุษย์, หรือจะเรียกได้ว่าเป็นที่สิ้นสุดของโลกแห่งมนุษย์ เป็นความวินาศ ของมนุษยธรรม มนุษยชาติ หรือโลกมนุษย์นั้นเอง.

หลักสำคัญ ต้องจัดการศึกษาให้คนรู้จักบังคับตนเองได้ เอาละทีนี้ก็จะสรุปกวามตอนท้ายที่ว่า จะเอาการศึกษาของพระพุทธเจ้ามา ประยุกต์กับการศึกษาของคนในโลกยุคบัจจุบันนี้ใด้อย่างไร แต่เพียงสั้น ๆ อีกกรั้ง หนึ่ง. ให้มีการศึกษาที่เป็นไปเพื่อการบังคับตัวเอง, มีระเบียบที่เกร่งกรัก ในการ ที่จะบังกับตัวเอง; เพียงเท่านี้ก็เป็นการเพียงพอสำหรับกำแรก.

เดี๋ยวนี้ เราก็เห็นกันอยู่แล้วว่า ดนไม่มีการบังคับตัวเองยิ่งขึ้น ๆ, ลูกเด็ก ๆ ในโรงเรียนก็ยิ่งไม่มีการบังกับตัวเองยิ่งขึ้น ; เพราะว่ากรูบาอาจารย์ก็ทำตัวอย่างแต่ใน ทางที่ไม่บังกับตัวเอง อยากทำอะไรก็ทำ ซึ่งมันเป็นการผิดระเบียบ หรือผืนกวามเป็น ระเบียบยิ่งขึ้นทุกที. มันมีแต่การปล่อยไปตามอำนาจของกิเลส, และการศึกษาก็ให้ โอกาสมากเกินไป ในการที่ให้มีการเล่นพร้อมกันไปกับการเรียน หรือบางทีก็ให้โอกาส แก่การเล่นมากกว่าการเรียน ให้เอาการเรียนเป็นการเล่น. โดยไม่รู้ว่าการเล่นนี้ มัน สร้างนิสัยขึ้นมาอีกแบบหนึ่ง คือไม่บังกับตัวเอง. ยิ่งร้องเพลงไปตั้งแต่เรียน ก.ข. ก กา นี้ อย่างที่เขานิยมกันว่าเป็นแบบใหม่ วิธีใหม่นี้ มันก็ดี รู้หนังสือเร็ว; แต่มันก็เพิ่มการ ไม่บังกับตัวเอง คือการปล่อยไปตามอำนาจของกิเลสมากขึ้น ; กว่าจะโตพ้นชั้นอนุบาลนี้ ก็สร้างนิสัยตามใจตัวเอง โลดเต้นไปตามอารมณ์ที่ถูกยุ ถูกเร้ามากเกินไป จนเป็นนิสัย ที่มั้นกงลงไปแล้ว ว่า เด็กคนนี้มีการตามใจตัวเอง.

เขานิยมการศึกษาว่าตีเด็กไม่ได้ อย่างนี้ก็ยึ่งอำนวยให้มากขึ้นไปอีก คือ **ไม่บังคับตัวเอง**; พอ**ยิ่งโต** ขึ้นมาชั้นประถม ชั้นมัธยม ก็**ยิ่งไม่บังคับตัวเอง** หนักขึ้น ไม่อยากจะประพฤติตามระเบียบวินัยอันเกร่งกรัดของโรงเรียน ที่เกี่ยวกับการ ปกกรองก็กี ถึงแม้จะเกี่ยวกับการศึกษาของตนโดยตรงก็ดี. อันนี้เสียความเป็นมนุษย์ คือไม่มีการบังกับตัวเองให้อยู่ในร่องในรอยของมนุษย์ กนก็เป็นเด็กดีอ; เด็กไม่เการพ กรูบาอาจารย์ กระทั่งไม่เการพบิตามารดาของตัวเองในที่สุด เพียงแต่เรียกบิตามารดา ในฐานะเป็นผู้อะไรก็ไม่รู้ ไม่ใช่มีความหมายเป็นบิตามารดาผู้มีพระเดชพระกุณสูงสุด เหมือนแต่กาลก่อนแล้ว.

นิสัยไม่บังคับตัวเอง นี้แหละเป็น จุดตั้งต้นของความเสียหายของลูกเด็ก ๆ ที่ได้รับการศึกษาผิด ๆ แห่งสมัยบ้จจุบัน ; ไม่บังกับตัวเองก็ทำอะไรให้เป็นระเบียบ เรียบร้อยตามเวลาไม่ได้. เด็ก ๆ อยากนอนก็นอนสาย, ไม่อยากทำ ก็ไม่ทำ ; แล้วก็มี กวามรู้สึกที่ผิดจากความจริง หรือไม่สมดุลย์มากขึ้นทุกที คือจะยิ่งเกลียดการทำงาน ยิ่งเกลียดการที่ต้องออกแรงเหน็ดเหนือย.

สมัยก่อนพระเณรของเรา มีความเข้าใจหรือมีความสมัครใจ ที่จะถือว่าการ ไปบิณฑบาตแล้วกลับมากวาดวัด นี่เป็นสิ่งพอดีถูกต้อง แล้วช่วยทำอะไรต่าง ๆ อีกหลาย ๆ อย่าง ก็เบ็นสิ่งที่พอดีและถูกต้อง; พระเณรแห่งยุกบ้จจุบันนี้เข้าใจว่า การที่ต้องกวาด วัดนี่เป็นการเสื่อมเสียอิสรภาพ เป็นการกดขี่ มีความคิดคล้อยตามพวกฝรั่ง.

นี่ขออภัย พูดแล้วก็อย่าว่านินทาเลย. ถ้าพระฝรั่งละก็ เห็นว่าการกวาดวัด นี่เป็นการทำงานหนัก เหมือนกับนักโทษแล้วก็เสียอิสรภาพ ; แต่ถ้าพระไทยเรานี่ ก็ยังกิดว่ามันเป็นเรื่องได้บุญ หรือเป็นวัตรปฏิบัติที่ต้องทำ. ที่นี้พระไทยเราก็ไปตาม กันฝรั่ง ไปเอาข้อเสียของพวกฝรั่งมายึกถือเป็นหลัก เช่นเมาประชาธิปไตยเกินไปบ้าง เช่นจะมามีสิทธิเสรีภาพเท่าเทียมกันระหว่างหญิงชายบ้าง; ถูกแล้วเรากวรจะมีสิทธิหรือ เสรีภาพเท่ากัน แต่ต้องในรูปที่ต่างกัน, อยู่ในรูปที่ต่างกัน! นี่ขอเน้นอยู่อย่างนี้เสมอ. จะเหมือนกันไม่ได้ มันจะไม่มีผู้หญิงผู้ชาย จะเป็นกระเทยไปหมด.

เราอย่าไปตามกันฝรั่ง คิดที่จะสร้างบัญหาอะไรเหล่านี้ขึ้น และที่ร้ายกาจที่สุด ก็คือไม่บังกับตัวเอง ไม่ทำให้เกิดการอดกลั้นอดทน ไม่ยอมรับว่าเหงือที่ออกมานี้ มันเป็น สบู่ที่ล้างความเห็นแก่ตัว แล้วก็ไม่ชอบทำชนิดที่ออกเหงือ; แต่ที่แท้นั้นเหงือออกมา เท่าไร มันจะล้างความเห็นแก่ตัว เป็นสบู่หรืออะไรก็แล้วแต่จะเรียก ที่จะล้างความเห็น แก่ตัว. ฉะนั้น ขอให้ พุทธบริษัท เราพอใจที่จะ ใช้เหงือนี้เป็นการล้างความเห็นแก่ตัว เหมือนธรรมะเป็นเกรื่องชะล้างกิเลส. การยอมทำงานหรือว่าการสละเพื่อผู้อื่นนี้มันเป็น ธรรมะ, และถ้าเหงื่อมันออกมา ก็เป็นการล้างความเห็นแก่ตัว.

**ถ้าไม่มีการบังคับตัวแล้ว หน้าที่จะเสียหมด** แล้วจะก้าวก่ายไขว้เขวกัน ไปหมก ไม่มีบิดามารกา หรือไม่มีลูก ไม่มีบุตรธิกา บิดามารกา ลูกศิษย์ลูกหา กรู-บาอาจารย์ ก้าวก่ายไปหมด เพราะไม่มีการยอม ไม่ยอมอยู่ในระเบียบแบบแผนอะไรต่าง ๆ ซึ่งมีมูลมาจากการไม่มีการบังกับตัวเองเป็นจุดตั้งต้น.

หลักพระพุทธศาสนา จึงมีหลักที่สำคัญข้อแรก ที่บักลงไปอย่างแน่นแพ้นว่า ต้องบังคับตัวเอง. มีการบังกับตัวเองให้อยู่ในร่องรอย ของสิ่งที่เรียกว่าพระธรรม. พระธรรม นี้ก็ไม่ใช่อะไร นอกจาก ความถูกต้องตามกฎเกณฑ์บองธรรมชาติ; ธรรมชาติเป็นพระเจ้า มีกฎเกณฑ์อยู่อย่างพระเจ้า. ถ้าเราทำอย่างไรจะเกิดผลขึ้นตาม สมควรแก่การกระทำแล้ว; เมื่อได้มีกฎเกณฑ์ว่าอย่างนี้ เป็นไปเพื่อการทำลายความเห็น แก่ตัว ก็ต้องทำอย่างนี้มันจึงจะหมดกวามเห็นแก่ตัว.

# บงัคบตัวเองแล้ว ฝึกฝน ศิล สมาธิ บัญญาได้

เราจะจัดการศึกษาของสมัยปัจจุบัน ด้วยวิญญาณของการศึกษาแบบพระ-พุทธเจ้า ก็ต้องจัดอย่างที่ให้ลูกเด็ก ๆ ได้รับการผึกฝน ในการบังกับตัวเอง แล้วต่อไป มันจะก่อยงอกงามออกไปเป็นศีล สมาธิ ปัญญา เป็นธรรมะแปดหมื่นสี่พันธรรมขันธ์ได้ โดยง่าย ; แล้วปัญหาในโลกนี้จะน้อยเกินไปสำหรับธรรมะนี้จะแก้ไข เพราะว่าธรรมะ สามารถจะแก้ไขปัญหาที่มากมายมหาศาล คือทำคนให้ไปนิพพานได้ แล้วทำไมธรรมะจะ แก้ปัญหาเล็ก ๆ น้อย ๆ ของคนในโลกนี้ไม่ได้.

ที่ธรรมะแก้ไม่ได้ ก็เพราะคนไม่ยอมรับเอาธรรมะนี้มาเป็นเครื่อง แก้บัญหาบองมนุษย์, และเพราะว่าได้จัดการศึกษาให้ผิดไปแล้ว, แล้วก็ผิดมากขึ้น ๆ ทุกที กือ *เป็นการศึกษาที่ตามใจตัวเอง* ที่จัดให้กนมีความพอใจในการตามใจตัวเอง ซึ่งมีชื่อเพราะ ๆ ว่าประชาธิปไตย; ยิ่งเป็นไปในทางจิตทางวิญญาณอันลึกซึ้งแล้ว มันก็เป็นไปถึงกับว่า **เอาเปรียบตวเอง** เพื่อประชาธิปไตยของตัวเอง ก็ไม่มีความเป็น มนุษย์ที่ถูกต้องเหลืออยู่.

บอให้เอาหลักศึกษาที่เรียกว่าศึล คือไม่มีความผิดพลาดทางกายวาจา นี้ เข้ามาใส่ในการศึกษาของคน ในโลกบั่จจุบัน. เอาการศึกษาที่เรียกว่า สมาธิ นี่คือ การอบรมจิตให้ส่งบ ให้ ตั้งมั่น ให้มีกำลังให้ ว่องไว ในหน้าที่การงานของจิตนั้น มาใส่ในการศึกษา ของคนในบั่จจุบัน. เอา บัญญา คือ ความรู้ที่สมบูรณ์ ในส่วนที่ กวรจะรู้ไม่ต้องเพื่อ, ส่วนใกที่จำเป็นจะต้องรู้ คือรู้แล้วทำสันติภาพให้แก่โลกได้แล้ว ส่วนนั้นแหละให้มีให้พอ คือมาเติมให้ ทำให้เต็มในการศึกษาของคน ในสมัยบัจจุบัน. อย่าให้มัวไปรู้ในสิ่งที่ไม่จำเป็นจะต้องรู้ จนเพื่อเหลือจะเพื่อ อย่างในสมัยบัจจุบันนี้เลย; นี่รู้จนไม่รู้จะรู้อย่างไรกันแล้ว แต่ก็ไม่มีสันติภาพให้แก่สังคมได้แม้แต่นิกเดียว แล้วก็ไม่ สร้างสันติสุข ส่วนบุคกลอนเดียวได้. ที่เพื่อขนาดนี้ เพราะว่าบัญญามันเฉโก; เฉโกนั้น หมายกวามว่าฉลากในการที่จะทามใจกิเลส แล้วอย่างดีก็ฉลากเพียงเพื่อแสวงหาประโยชน์ เท่านั้น, ไม่ใช่ฉลากในทางที่จะกับกิเลสกับทุกข์เลย.

บางกนอาจจะนึกสงสัย ว่ากำว่าเฉโกนี้มันเป็นอะไร ? เฉโกก็เป็นกำภาษา บาลีโดยตรงกำหนึ่ง ไม่ใช่ภาษาโสกโดก ภาษาไทยอะไร ; ไม่ใช่. เฉโกเป็นภาษา บาลี *เฉโก* ก็แปลว่า *ฉลาด* เหมือนกัน แต่ฉลาดอย่าง cunning คือ อย่างไม่เป็นธรรม เพราะมันมีความเห็นแก่ตัว ; อย่างดีมันก็ฉลาดแบบ intellect ซึ่งรับประกันไม่ได้ว่า มันจะถูกต้องเสมอไป. กนที่มีสติปัญญาแล้วรับประกันไม่ได้ว่าจะถูกต้องแน่นอน นั่นแหละ คือเฉโก ; แต่ถ้ามีปัญญารู้จริงถูกต้อง แล้วใช้เป็นประโยชน์ได้จริงนี้ก็เรียกว่าปัญญา ที่เป็นซื่อของสิกขาที ๓ ในพระพุทธศาสนา. ขอให้มีปัญญาชนิดนี้ ในการศึกษา ของกนในสมัยปัจจุบันให้มากขึ้น.

เบ็นอันว่าในการศึกษาของคนในสมัยบั่จจุบันนี้ มีระบบศึล ระบบ สมาธิ ระบบ บั้ญญา ของพระพุทธเจ้าโดยสมบูรณ์แล้ว ก็ไม่ต้องสงสัยเลย โลดนี้ก็จะเบ็น โลกของมนุษย์ที่มีมนุษย์แท้จริง แล้วก็เต็มไปด้วยมนุษย์ แล้วก็เต็มไปด้วยสันติภาพ; ทุกคนรักใคร่กันอย่างกับว่าเป็นคน ๆ เดียวกัน มันก็ง่ายที่จะช่วยกันสร้างสันติภาพใน โลกนี้. นี้คือว่าการศึกษา ในชั้นสูงสุดแห่งพระพุทธศาสนาที่จะเอามาประยุกต์กันเข้า กับการศึกษาของพวกเรา แห่งยุกบั่จจุบัน มีใจความแต่โดยย่ออย่างนี้.

เวลาสำหรับพูดก็หมดแล้ว ก็เหลือแต่เวลาสำหรับถาม ฉะนั้น ใกรมีอะไร ไม่เข้าใจสงสัยก็ถาม อย่างที่เกยปฏิบัติมา.

#### คำอธิบายตอบบัญหา

(ถาม) (กำถามในเทปตรงนี้ไม่ได้ยิน) สงสัยว่าพระเณรที่นี่กวาดวัดทุกวันหรือ ? (ตอบ) บางคนก็กวาก บางกนก็ไม่กวาด แล้วบางวันก็กวาด บางวันก็ไม่ ได้กวาด. กวาดใบไม้นี่ขอให้ถือว่า กวาดจิตใจด้วย : กวาดลานวัดทีหนึ่ง จะกวาด จิตใจทีหนึ่ง. ถ้ากวากลานวักทีหนึ่งก็คือกวากกวามเห็นแก่ทัวทิ้งไปนิกหนึ่ง นั่นคือ กวากจิตใจทีหนึ่ง. ฉะนั้น กรูบาอาจารย์แต่โบราณเขาก็วางหลักไว้ว่า *บิณฑบาต* แล้ว กวาดวัด แล้ว ปลงอาบัติ แล้ว ทำวัตรสวดมนต์ ขวนขวายปัจจเวกขณ็ภาวนา ฯลฯ ที่งั้ ๑๐ อย่าง ; มีการกวาดวัดรวมอยู่ด้วยอย่างหนึ่ง เพราะว่าการกวาดวัดนั้นมันกวาด จิตใจทีหนึ่งเสมอ แล้วถ้าเหงือมันออกมาก ๆ มันก็ล้างกวามเห็นแก่ตัวที่ตัวด้วย. ขอให้ ทุกคนสนใจการกวาดวัดนี้.

(ถาม) (ในเทปตรงนี้ไม่ได้ยิน) ทำไมจึงพูดว่า สมัยนี้มีแต่กระเทย ?

(ตอบ) คือถ้าว่าผู้หญิงกับผู้ชายไปทำเหมือนกันหมด ก็ไม่มีผู้หญิงผู้ชาย ซึ่งเขาสมมติกันว่ากระเทย. เราต้องการสิทธิในการทำงานเท่ากันก็ได้ แต่ต้องเป็นคน ละอย่าง แม่ต้องเป็นแม่ พ่อต้องเป็นพ่อ แล้วก็เลยไม่มีกระเทย.

(มีกำถามในเทปพั่งไม่ได้ยิน)

(ตอบ) นั้นเขาก็บัญญัติตามพอใจของมนุษย์ ที่เขามองเห็นอย่างนั้น แล้ว เขาเขลาไปที่บัญญัติสิทธิเท่าเทียมกัน แล้วให้ทำงานเหมือนกันอย่างนี้มันคนละเรื่อง สิทธิ เท่าเทียมกัน แต่ไม่ต้องทำงานเหมือนกันก็ได. แต่นี่ไปทำงานเหมือนกัน นี้จะไม่มีพ่อ แม่ที่เหลืออยู่ที่บ้าน สำหรับบุ่มวิญญาณของลูก ลูกก็เป็นลิงทโมนไปหมด; อย่างดีก็ เป็นเกรื่องจักรชนิดหนึ่งเท่านั้น. แม่ต้องเป็นแม่ขอให้เป็นแม่ แล้วพ่อก็จงเป็นพ่อ อาตมาอยากจะบอกว่าภาษาบาลีเขาจะพูดว่า มาตาบี่ตา เสมอ; แม่มาก่อนพ่อเสมอ ยึ่งเห็นข้อเท็จจริงอันนี้ว่า แม่มีความสำคัญมาก ในการบั้นวิญญาณของลูกเด็ก ๆ ขึ้นมา.

(ถาม) ดังนั้นเขาก็ยกว่าแม่ต้องเป็นใหญ่กว่าพ่อ?

(ตอบ) ใหญ่หรือเล็กนี้ไม่สำคัญ แต่ว่าต้องมาก่อน คือว่าเป็นผู้บั้นวิญญาณ ให้เป็นวิญญาณที่ปลอดภัย เพราะว่าเขาอยู่กับอกแม่เรื่อยขึ้นมา; ฉะนั้น พ่อมีส่วนที่

čloč.

จะสร้างกวงวิญญาณของลูกนี้น้อยกว่า เมื่อแม่มาก่อนก็ไม่กวรจะเรียกว่าเหมือนกัน เพราะ พ่อมาทีหลัง.

(ถาม) ซอกราบเรียนถามท่านอวจารย์ : ที่อาจวรย์บอกว่า กวรศึกษาบัจจุบันนี้ สอนให้กนเห็นแก่กัว ซึ่งท่านอาจารย์โคโสนอวิธีแก้ไขให้ แก่เพราะกวามเห็นแก่ทัวเป็นเรื่อง เกิดจากอวิชชา ซึ่งวิธีการนี้อวจารย์ก็ให้ลังสอนประชาชนมาเป็นเวลาถึงศึติบกว่าบีแล้ว แต่มมมี กวามรู้ลึกว่าได้ผลน้อยมาก ถ้าหากเราใช้วิถีทวงการเมือง จะรวกเร็วกว่าไหมดรับ ?

(ตลบ) ใช้วิฉีทางการเมืองอย่างไร ลองว่าไปก่อน.

- (ถาม) คือ ถ้าก่อสู้ทางการเมือง แล้วบังกับออกเป็นกฎหมายอย่างนี้เลย.
- (ตอบ) ไม่ให้เห็นแก่ตัวหรือ :
- (ถวม) ครับ (รับคำ)

(ตอบ) ทำไม่ได้; การเห็นแก่ตัวนี้จะบังกับด้วยอำนาจอย่วงนั้นไม่ได้ มันต้องแก้ไขในด้านจิตใจ. เดี๋ยวนี้เราก็บังกับกันอยู่แล้ว ที่ว่าขโมย นี่เห็นแก่ตัว เราจึง จับมาลงโทษ, หรือผู้เอาเปรียบอย่างอื่นแก่สังกม ทำผิก นั่นกือเห็นแก่ตัว กฎหมายมี สำหรับจับมาลงโทษ; แล้วก็แก้ไม่ได้ จนกระทั่งเดี๋ยวนี้. มันต้องแก้ข้างในจึงจะได้ แล้วกฎหมายก็จะเป็นหมันไปเอง; มีหริโอทปปะแล้วก็ไม่ทำชนิดนี้ ไม่ต้องมีกฎหมาย.

(ถาม) อย่างนั้นก็ต้องสั่งสอนอย่างนี้เรื่อย ๆ ใช่หรือไม่ ?

(ตอบ) ก็ต้องมองให้ลึกถึงข้อเท็จจริงที่ว่า เรามีวัฒนธรรมไทยอันประเสริฐ ที่สุด ที่เป็นการทำลายความเห็นแก่ตัวมานมนานแล้ว; ขอให้นึกถึงระเบียบประเพณี วัฒนธรรมอะไรต่าง ๆ ของคนไทยแต่โบราณนั้น มีมากเหลือเกินที่ทำลายความเห็น แก่ตัว อยู่ในตัวขนบธรรมเนียมประเพณีนั้น. เกี่ยวนี้เราเลิกเสียเอง จะทำอย่างไร เมื่อเลิกประเพณีนั้นเสีย. เมื่ออาทมาเป็นเด็ก ๆ ปลูกสับปะรกข้าง ๆ บ้าน ไม่ใช่ทำสวนมากมายอะไร ปลูกกล้วยค้วย พอขุดหลุมเสร็จจะเอาลงหลุม ต้องทำพิธีกันหน่อย คือโยม ให้หยิบพืช ที่จะปลูกนี้ แล้วก็ต้องว่ากากว่า "นกกินเป็นบุญ กนกินเป็นทาน" ๓ หน จึงจะเอา หน่อกล้วย หรือหน่อสับปะรดลงหลุมแล้วกลบดิน; นี้มันเป็นเพียงวัฒนธรรม เพียง ประเพณีที่ทำสืบกันมาแต่สมัยโบราณ. ด้านกมันกินกล้วยหรือสับปะรถนี้ ต้องให้ถือว่า เราได้บุญ. นี้ถ้าว่าขโมยมาชโมยไปก็ให้ทาน: แต่เกี่ยวนี้แล้ว จะไม่มี มีแต่โกรธขโมย ไปค่าเชว ไปจับเขา.

เกี๋ยวนี้มีที่ไหน วัฒนธรรมขนบธรรมเนียมอะไรนี้หายไป, หายไป. กน ทำไร่บนภูเขา จะไปเอาข้าวหยอกลงหลุมนั้น ก็ยังก้องว่ากาลาอย่างนี้ เกี๋ยวนี้ไม่มี; นี เรารู้สึกว่าทำเช่นนั้นเป็นเรื่องทำลายความเห็นแก่ตัว ป้องกันกวามเห็นแก่ตัว. ยังมีอีก มากเรื่องหลายสิบอย่าง ที่มีลักษณะอย่างนี้. การทำนี้ต้องทำเผือกนอื่นไว้ด้วยเลย จะ ปลูกจะอะไรก็ตาม จะต้องเผื่อกนอื่นไว้ด้วยเลย.

(ถาม) อย่างนั้นเราก็ก้องฟื้นฟูระบบวัฒนธรรมใช่ไหม ? ถ้าสรุปแล้ว.

(ตอบ) แน่นอน, ถ้าวัฒนธรรมไทยที่ประเสริฐนึกลับมาอีก ประเทศไทยนี้ จะประเสริฐที่สุกอีกเหมือนกัน; ปู๋ ย่า ดา ยาย เขาทำไว้ดีแล้ว. นี่มันเลิกล้างไปหมด มาเห็นแก่ความเอร็ดอร่อยทางปากทางท้อง ของตัวกูไปหมด วัฒนธรรมเหล่านั้นก็หาย ไปหมก; ตอนนี้ก็จะต้องรับบาป เสวยกรรมของการที่ทำลายวัฒนธรรมประเภทนี้.

ที่เขาตั้งสมาคมฟื้นฟูส่งเสริมขนมธรรมเนื้อมประเพณี นี้ทำแต่ปาก, แล้ว ส่วนที่ไม่ทำแต่ปากก็ไปจับเอาสิ่งที่ไม่ถูกต้อง ไม่ใช่ขนบธรรมเนื่อมประเพณีที่แท้จริงของ พุทธบริษัทไทย เอามาเทอกทูน, บางอย่างก็น่าหัวเราะมาก ไม่มีเหตุผลเลย กลายเป็น งมงายยิ่งกว่าสมัยโน้นไปเสียอีก ที่เขาไปฟื้นพุ่กลับมานี้. ขอให้มันถูกต้องตามที่คนไทย เราได้โดยรับพระพุทธศาสนาเข้ามาใส่ในควงวิญญาณนี้ จนเรียกว่าสมบูรณ์ที่สุดเถิด แล้ว ก็ออกมาเป็นรูปขนบธรรมเนียมประเพณีมากมายหลายสิบหลายร้อยอย่าง ที่เป็นเกรื่องราง กุ้มกรองกนเหล่านั้น ให้อยู่กันเป็นผาสุกจนกระทั่งว่าเขาไม่เบียดเบียนกัน. เมื่อ ๒๐ -๓๐ ปีมานี้ กนก็ยังนอนใต้ถุนเรือนได้, ควายก็ไม่ต้องใส่กอก มันอยู่ได้. เดี๋ยวนี้ กวายใส่กอกมันก็มาตัดกอกไป ขึ้นนอนใต้ถุนเรือนก็ยิงตาย. ก่อนนี้จะไปป่าก็งับประทูไว้ ก็ร้องบอกกนข้างบ้านว่า ช่วยดูเรือนฉันด้วย แล้วก็ไปป่าได้; เด๋ยวนี้ทำไม่ได้ ใส่ กุญแจแล้วมันยังงัด. นี้กวามที่วัฒนธรรมนั้นหายไป, ความรักเพื่อนบ้าน ความเห็น แก่บุญกุศล เกลียดบาปนั้นหายไป; ก่อนนี้เขาทำไว้ดีมาก ถ้ากลับมาอีกมันก็เป็นโลก พระศรีอารย์ได้.

วัฒนธรรมที่ตั้งใจว่า "นกกินเป็นบุญ คนกินเป็นทาน" นั้น มีความมุ่งหมาย ว่าข้อแรกที่สุดเขาจะแก้ส่วนบุคคลนั้นก่อน ; เช่นว่า ถ้าเกิดมีนกมากินเข้าจริง ๆ จะได้ ไม่เป็นพิษเป็นภัยขึ้นในใจ, หรือขโมยมาจริง ๆ ก็ไม่มีความทุกข์ร้อน ; เราจะป้อง กันตัวคนนี่ก่อน. ขอให้ลองกิดดูใหม่ซิ ว่าเมื่อขโมยมาเอาของเราไป เรารู้สึกอย่างไร. ถ้าทำในใจไม่เป็น ก็เป็นทุกข์เป็นร้อนรบกวนเส้นประสาทกลัวคนจะขโมยทำนองนี้. เรา พิจารณาดูในส่วนจิตใจของคนเหล่านั้นดีกว่า ว่าเขาเป็นคนที่เห็นแก่ตัวน้อย มีจิตใจเผื่อ แผ่กว้างขวาง.

อาทมาอยากจะพูดอีกว่า การสงเกราะห์กันก้วยวัทถุสิ่งของ ที่สมากมสงเกราะห์ ท่าง ๆ ทำอยู่เวลานี้ จะทำให้เป็นอย่างนั้นได้เหมือนกัน ถ้าไม่เช่นนั้นการให้ทานมันก็จะ กลายเป็นโทษไป; ถ้าทำอย่างไม่มีเหตุผลไปช่วยในส่วนที่ไม่กวรจะช่วย ก็ทำให้กน ขี้เกียจหรือเห็นแก่ตัวได้เหมือนกัน.

ที่พูดฝึกใจเมื่อปลูกพืช ก็หมายความว่าทุกคนทำอยู่แล้ว ทุกคนจะต้องปลูก ต้องผั่งอะไรกันอยู่แล้ว เพราะเขาก็สอนกันในทางขยันขันแข็งอยู่แล้ว; แต่ถ้าเผื่อว่า ทำลงไปแล้วมีนกมากิน หรือมีขโมยบางกนเกิดขึ้นนี้ ต้องทำอย่างนี้ เพราะว่าสมัยนั้น

**ඳූ**මප

ขโมยหาทำยายาก, สมัยที่เขามีวัฒนธรรมนี้ขโมยหาทำยายาก วัฒนธรรมอื่นมันคุ้มครอง หมด. เกี๋ยวนี้ขโมยมีทุกหัวระแหง; ทางเจ้าของก็ไม่ยอม เขาจะเอาป็นยิงบ้าง จะเอาไป ส่งทำรวจบ้าง มันก็พอดีกัน พอดีที่จะลุกเป็นไฟ. ขโมยในกรุงเทพ 2 ก็หาทำยายาก; ในสมัยที่อาตมายังเป็นฆราวาส เคยไปกรุงเทพ 2 ไปซื้อของ พักอยู่ทางข้างล่าง ที่จะไป สถานีรถไฟบางกอกน้อย ไปคนเกียวดึก ๆ ไม่เห็นมีอันตรายอะไร. เดี๋ยวนี้ได้ยินว่า ไม่ไหวแล้ว แม้แต่กลางวันก็ไม่ไหวแล้ว: ขโมยในกรุงเทพก็ชุมเป็นยุงไปแล้ว. ที่นี่ ก็เหมือนกัน ขโมยหาทำยายากในสมัยโบราณ; เดี๋ยวนี้มีเด็มไปหมด.

วัฒนธรรมขนบธรรมเนียมไทยที่กีนั้นแหละ มันกุ้มกรองกนไทยให้อยู่เย็นผาสุก มาเรื่อย ๆ จนกระทั่งเกิดวัฒนธรรมใหม่ เรียกว่าแบบใหม่. วัฒนธรรมใหม่ขึ้นศักราช วัทถุ. กวามก้าวหน้าทางวัทถุผลุงขึ้นมา จิตใจกนเปลี่ยน กวามเห็นแก่ตัวท่วมท้น. จงกำนวณกู: เมื่อเร็ว ๆ นี้เอง วัฒนธรรมทางวัตถุพลุ่งขึ้นมา ก่อนนี้ไม่ก่อยสนใจ หรือมันไม่มีทางจะสนใจ สนใจแต่ทางจิตใจ; ถึงพวกฝรั่งก็เหมือนกัน ที่ยุกโบราณเขาก็ ไม่ได้หลงใหลในวัตถุมากเหมือนเกี่ยวนี้. ที่นี้เผอิญเขามีสติปัญญาทำความก้าวหน้าทาง วัทถุ ทำให้ระบาดทั่วโลก เรียกว่าความเห็นแก่ตัวมันกรองโลก, ที่ภาษาศาสนากริสต์ เขาเรียกว่าเนื้อหนัง; กวามเห็นแก่เนื้อหนังนี้กรองโลก ก็อวัตถุเป็นปัญหาที่แก้ยาก. อาตมาก็รู้สึกว่ามันกงยากมาก ขนาดที่เราจะไม่ทันเห็นผลของการแก้ไข; แต่ถึงอย่างนั้น ก็ต้องหมายมั่นปั้นมือที่จะแก้ไข เพื่อมีผลข้างหน้า. ผิดพลาดมา ๑๐๐ ปี แก้ไขได้ ภายใน ๑๐ ปี ก็นบว่าเก่งมากแล้ว; กวามนิยมวัตถุนั้นเริ่มมาสัก ๑๐๐ ปี ได้แล้วกี แรงขึ้น ๆ จนเกี่ยวนี้แรงจนเกินแล้ว.

(ถาม) เรื่องขโมย จะถือเสียว่า เป็นกรรมเก่า ที่จองเวรกันมา ได้หรือไม่?

(ตอบ) นั้นก็มีทางหนึ่งที่ถือว่า เป็นกรรมเก่า เป็นเรื่องง่าย ๆ เป็นอุบาย ที่จะบัดกวามทุกข์ร้อนออกไปได้วิธีหนึ่งเหมือนกัน. เขายังพูดกันอยู่ ก็ว่า เรากงจะเกย ขโมยของเขา เขาจึงขโมยของเรา เป็นอันเลิกกัน มิฉะนั้น มันจะสร้างเวร เจ้ากรรม นายเวรอะไรขึ้นมาอีก ; อย่างนี้มันเลิกกันไป. นี้เป็นอุบาย ; ข้อเท็จจริงจะเบ็น อย่างไรไม่ทราบ. แท่ว่าเกี่ยวนี้เป็นอุบายที่ดีที่จะปลดเปลื้อง เรื่องราวต่าง ๆ ไม่ให้ก่อเวร ขึ้นมา ; พระเยซูก็สอนมากในกวามหมายนี้ไม่ให้ก่อเวร.

(ถาม) กำสอนของผ่ายศาสนากริสท์ เรื่องไม่ก่อเวร มีมากมิใช่หรือ?

(ตอบ) มีความหมายพิเศษเฉพาะ มีหลาย ๆ ประโยค. ที่ต้องไปศึกษา เฉพาะ "ให้สละชีวิตเสียแล้วจะได้ชีวิต" มีตัวหนังสือสั้น ๆ ลุ่น ๆ อย่างนี้ ก็ต้องทีความ เป็นพิเศษ. "สละชีวิตเสียแล้วก็จะได้ชีวิต" พูดสั้นเกินไป; แต่มีความหมายพิเศษ แล้วก็ถูกต้อง. ชีวิตบางชนิกละไปเสีย แล้วก็ได้ชีวิตอันอื่นมา.

"ให้แก่ผู้ที่มี" นี้อาตมาก็ไม่ทราบว่าเขาจะตีความอย่างไร ถ้าเกาก็เกาได้ คือ มันมีอะไรที่ควรจะให้ คงจะหมายถึงมีพระเจ้าเสียมากกว่า.

(ถาม) กำสอนเรื่องการให้ทาน หรือเสียสละ จะมีทางผิกถูกเพียงไร?

(ตอบ) มันไม่มีทางผิก ถ้าผิกก็เพราะเราตีกวามผิก. ขอให้วางสมมติฐาน อย่างนี้ก่อนดีกว่า ว่าหลักพระธรรมในพระกัมภีร์นั้น หรือที่พระพุทธเจ้าตรัสนั้นไม่มีผิก; แต่ว่าเพราะเราตีกวามหมายผิก แล้วมันก็มีเรื่องผิดขึ้นมาได้.

เรื่อง ทาน นี้ให้เพราะรัก เพราะเมตตาก็มี, ให้เพราะสงเคราะห์ก็มี; แต่คำ ว่าจากะนี้ไม่ใช่อย่างนั้น. จาละ คือสละสิ่งที่ไม่กวรจะมีอยู่ในใจนี้ออกไปทิ้ง นั่นแหละ คือ จากะ; อะไรที่เลว หรือที่ร้าย หรือผิก นั่นแหละที่มีอยู่ในใจเอาออกทิ้ง นั่นคือจากะ ไม่ต้องมีใกรรับเลย; ถ้าทานต้องมีกนที่สองรับ. ให้ด้วยอะไร ? ก็ด้วยสงสาร ด้วยรัก หรือว่าแม้ที่สุกแต่ว่า จะแก้ความขี้เหนียวของเราก็ได้. แต่ตัวทานแท้ ๆ คือให้ออกไป อย่าเอากลับเข้ามา; ถ้าเราให้เพราะว่าเขาจะรักเรา เขาจะตอบแทนเรา อย่างนี้ก็ไม่เป็น การให้ที่บริสุทธิ์ เป็นเรื่องชาวบ้านให้ ผูกพันกันอยู่อย่างนั้น. ถ้าให้อย่างพระอริยเจ้าให้ ก็คือให้ด้วยเอาของข้างในนี้ออกไป : ความเห็น แก่ตัวตนมีอยู่เท่าไร ก่อย ๆ ระบายออกไป, ระบายออกไป ด้วยการให้อย่างที่ไปเป็น ประโยชน์แก่ผู้อื่นก็แล้วกัน, หรือว่าไม่จำเป็นจะต้องเป็นประโยชน์แก่ผู้อื่นก็ได้. ถ้าเรา ต้องการให้ส่วนของเราที่จะให้หมดไป; ฉะนั้น เราอาจจะไปกระโดดให้เสือกินอย่าง โพธิสัตว์ก็ได้ มันก็คือไม่มีประโยชน์แก่ใคร; แต่เราจะได้สละความเห็นแก่ตัว เขาพูด ไว้หลายระดับ ต้องตีกวามให้ถูกตามระดับ.

การแบ่งบั้นเอื้อเพื่อเผื่อแผ่นี้เบ็นของเก่า เก่ากว่าพุทธศาสนา แล้วยิ่งเก่ากว่า กริสตศาสนา ซึ่งมีเมื่อเร็ว ๆ นี้ ; เรื่องทานเก่ากว่าหลักที่อยู่เป็นรูปศาสนา. การแบ่ง การเอื้อเพื่อเผื่อแผ่นี้เก่าเกินระบบพุทธศาสนา หรือศาสนาอะไรทีหลัง ๆ ; ให้ผู้อื่น แต่ว่าศาสนาเหล่านี้ก็ยอมรับเอามา เขามักจะใช้กำว่าของเก่า. ของเก่า ในศาสนา กริสเทียนก็มีคำใช้อย่างนี้ ว่า "ของเก่า". ศาสนาพุทธนี้ก็มีการใช้คำว่าของเก่า : *เอล ธมุโม สนนุตโน* – ธรรมนี้เป็นของเก่า, **ก**ือเก่าก่อนที่พระพุทธเจ้าพูด. เรื่องให้ทาน หรือเรื่องไม่จองเวร หรืออะไรต่าง ๆ นี้ เป็น*เอส ธมุโม สนนุตโน* ทั้งนั้น ; เกี่ยวนี้ ก็ยังใช้ได้ เดี๋ยวนี้ก็ยิ่งจำเป็นจะต้องใช้ เพราะว่าคนทำผิดมากในเรื่องนี้ คือทำกลับตรง กันข้าม. ต้องเอาธรรมะข้อนี้มาแก้ไขกันอีก ให้เห็นแก่ผู้อื่นก้วยกวามบริสุทธิ์ใจ; เดี๋ยวนี้ เขาให้ทานนั้น เขาลงทุนซื้อผู้อื่นทั้งนั้น ไม่ใช่เป็นการให้โดยบริสุทธิ์ใจ. ที่จะพูกได้ ว่าสมัยนี้ไม่มีการให้ทานก็ได้ ; มันเป็นการลงทุนซื้อผู้อื่นไปเสียหมด, แล้วส่วนจากะ ละก็ยิ่งไม่มี เพราะไม่อยากจะสละความเห็นแก่ตัว.

ไปดูให้ลึกซึ้ง ว่าเรากำลังสูญเสียศีลธรรมไปหมด โดยไม่รู้สึกตัว ก็มีบัญหา มากขึ้นในทางที่จะวินาศ; ถ้าศีลธรรมกุลับมาใหม่ มนุษย์ก็จะเป็นมนุษย์มากขึ้นอีก.

(ถาม) พุทธศาสนาของเราเบ็นศาสนาประจำชาติ แล้วผมอยากจะให้รัฐบาล หยุกราชการในวันพระ. (ตอบ) ก็ต้องไปพูกกับรัฐบาล ผมทำไม่ไก้ เรื่องอย่างนี้ มันเป็นเรื่อง ปลีกย่อย; พุทธบริษัทจะต้องไม่มีวันพระวันโกน, ปฏิบัติให้ถูกต้อง ให้กีที่สุก ทุกวัน ๆ. เรื่องนี้เกยพยายามกันมาแล้ว พูดกันไม่รู้เรื่องบ้าง ชักข้องกันกับภาวะการณ์ บัจจุบันอะไรบ้าง, เกี่ยวพันกันกับประเทศอื่น ชาติอื่น ภาษาอื่น ทำไม่ไก้ เลยเลิกไป. กวรจะมี วันพระวันโกน ก็มีสำหรับกนพวกหนึ่ง, วันเสาร์วันอาทิตย์ไปสนใจธรรมะ ธัมโมก็มี สำหรับอีกพวกหนึ่งก็แล้วกัน จะได้เพิ่มวันมากขึ้น.

ราชการไม่ต้องหยุดวันพระวันโกน หยุดวันเสาร์วันอาทิตย์ ไปใช้วันเสาร์ วันอาทิตย์ให้เหมือนกับวันพระวันโกนก็ได้. เดี๋ยวนี้ถึงจะหยุดวันพระวันโกน เขาก็ไม่ ทำอีกน่ะแหละ; ไม่มีประโยชน์อะไร มันอยู่ที่ตั้งใจจริงหรือเปล่า.

ถ้าไม่มีถามบ้ญหา ก็บิดโรงเรียนในวันนี้.

โมกขธรรมประยุกท์

#### - 60 -

๔ พฤษภาคม ๒๕๑๘

#### การ**ดำ**รงชีวิต

ท่านนักศึกษา ผู้สนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายเรื่องโมกขธรรมประยุกต์ ได้ดำเนินมาจนถึงครั้งที่ ๒๐ ในวันนี้แล้ว ผมจะได้กล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า **การดำรงบีวิต**.

ท่านทั้งหลายต้องทบทวนความมุ่งหมายของเรื่องนี้ ให้แจ่มแจ้ง อยู่เสมอ คือเราต้องการจะทำอย่างไรเกี่ยวกับสิ่งที่เรียกว่า *โมกขธรรม. สิ่งที่ เรียกว่าโมกขธรรมนั้นเป็นสิ่งสูงสุดในพระพุทธศาสนา*; ที่ว่าประยุกต์นี้ *ก็จะเอา* มาประยุกต์ให้มีอยู่ ตลอดเวลาในชีวิตประจำวัน ซึ่งคนส่วนมากเขาไม่เห็นด้วย เขาเห็นว่ายังไม่ถึงเวลาบ้าง เขาเห็นว่าทำไม่ได้บ้าง. นี่เรากำลังจะทำให้ได้. กำว่า ประชุดค์ ในที่นี้ ก็กือ เอามาใบ้ให้เป็นเรื่องเป็นราว; แม้จะไม่ ทั้งหมด คือไม่อาจจะทำได้ทั้งหมด ก็ทำตามที่จะทำได้. ขอให้ลองสังเกตดุ ว่าเราจะ ทำกันได้ก็มากน้อย ? ทุกเรื่องที่แล้วมา ล้วนแต่เป็นการ พิจารณาธรรมะ ในฐานะ ที่เป็นเครื่องแก้บัญหาของคน. บัญหาของคนมีอยู่อย่างไร เราก็หยิบขึ้นมาพิจารณา กันทีละบัญหา, อย่างน้อยที่สุดก็ต้องรู้ว่า บัญหาของคนนี่มันมีอยู่อย่างไร. บางคน จะไม่รู้ด้วยซ้ำว่ามันมีบัญหา เพราะเขาไม่สนใจ; เมื่อเราไปสนใจ เราก็พบข้อเท็จจริง ต่าง ๆ นับตั้งแต่ว่า เราไม่รู้ว่าเราจะเกิดมาทำไม นี้เป็นบัญหาใหญ่, จนกระทั่งพอจะ รู้ว่า เราจะเกิดมาทำไม ? มันก็มีบัญหาว่า ทำไมเราจึงทำอย่างนั้นไม่ได้ ? มันมีอะไร ติดขักอยู่เป็นเรื่อง ๆ ไป.

### จะรู้เรื่องการดำรงชีวิต ต้องรู้จักชีวิตก่อน

เกี่ยวกับ ดารดำรงชีวิต นี่ จะเอาโมดขธรรมมาประฮุดต์ได้อย่างไร ? เรา ก็ต้องรู้เสียก่อนว่ากำรงชีวิตนี่คือทำอย่างไร, เพื่ออะไร. ถ้ารู้ว่าเพื่อโมกขธรรม มันก็ ง่ายที่จะเอาโมกขธรรมมาประยุกค์; เดี๋ยวนี้ไม่รู้ ไม่เห็น ไม่เข้าใจ แล้วก็ไม่ยอมรับด้วย. นี่กวรจะรู้ว่า ชีวิตนี้จะไปข้างไหนกัน ร หรือว่ามันอยู่นึ่ง หยุดอยู่ที่นี่ นี่ก็ขอให้ลอง กิตถู. บางกนไม่รู้แม้แต่ว่า ภาษาที่ใช้พูดอยู่ว่า "ชีวิต", ชีวิตนี้คืออะไร ? พอพูดว่า ชีวิตนี้กือการกำเนินไป ก็พึ่งไม่ถูก; *ไม่รู้ว่าตัวชีวิตอยู่ที่ไหน* แล้วกำเนินไปด้วยขา หรือด้วยล้อ หรือว่าด้วยอะไร. เมื่อไม่มองเห็นว่าชีวิตอยู่ที่ไหน ก็รู้สึกว่ามันว่างไป กล้ายกับว่ามันหยุดอยู่.

## เริ่มพิจารณาว่า มีชีวิตอยู่เพื่ออะไร

นี้เราควรจะพิจารณากันไปทั้งแต่ต้นว่า ชีวิตนี้มีอยู่เพื่ออะไรในที่สุด ร ขอให้ ท่านทุกคนนี้ลองทั้งปัญหาอย่างนี้อยู่เรื่อย ๆ ; แม้ในขณะที่กำลังจะพูดกันนี้ ก็ขอให้มี ปัญหาอย่างนี้.

ඳු කඳ

เกี๋ยวนี้เราก็มี **บีวิตเฉพาะ** หน้าอยู่ **เพื่อเรียน**, แล้วกำลังเรียนอย่าง ขะมักเขม้น แล้วเป็นเรื่องใหญ่ทั้งหมด ในชีวิตของเรา. เรียนสอบให้ได้, ต่อไปก็ วาดไว้ ว่า **จะมีอาชีพ** ที่ดี มีอาชีพที่เหนื่อยน้อยได้เงินมาก อะไรทำนองนี้. เมื่อ**มีเงิน** มากแล้วก็จะใช้ ตามที่ต้องการ ; คนมีกิเลสก็ใช้ตามที่กิเลสต้องการ มันก็เลยต่างกัน.

น้อยคน นักที่ จะคิดว่า มีชีวิตเพื่อเดินทางไปถึงที่จุดหมวยปลายทาง อะไรสักอย่างหนึ่ง ซึ่งเดี๋ยวนี้เรายังเกือบจะไม่รู้จัก หรือมองไม่เห็น; แต่ยังโชคดีอยู่ ที่ว่า มีชีวิตอยู่ มันก็สอนอยู่ในตัว, แล้วสอนอยู่ในตัวเรื่อยไป ๆ แล้วเลื่อนออกไปเรื่อย ว่าจะไปที่ไหนกัน. ฉะนั้น กนที่ยังเป็นเด็ก ยังเป็นหนุ่มนี้ ก็เห็นได้ในระยะสั้น แล้ว ก็พอใจหรือหมายมัน ก็หลงใหลอยู่ที่นั้น; ก็ต้องเป็นอย่างนี้ไปก่อน จนกว่ามันจะ ก่อยสว่างขึ้น ๆ.

# เปรียบเทียบชีวิต กับภาพปริศนาธรรม

ถ้าอยากจะให้พูดกันก่อน เป็นการล่วงหน้า ผมก็พูดได้ แล้วก็อยากจะแนะ ด้วยเลยว่าให้เอากวามหมายของรูปภาพ ชุดที่จับวัว ๘ ภาพ ๑๐ ภาพอะไรก็ตาม ความ หมายเหมือน ๆ กัน. จะดูได้จากภาพบนติกหลังโน้น (ติกโรงมหรสพทางวิญญาณที่ สวนโมกข ๆ); ภาพนี้ก็เป็นภาพที่ถ่ายทอดมาจากกวามคิดของพุทธบริษัท หรืกตาม หลักของพุทธศาสนา แต่ว่าเกิดขึ้นด้วยสติบัญญาอย่างชาวจีน, ด้วยฝีมืออย่างชาวจีน, ด้วยวิธีถ่ายทอดออกมาเป็นภาพตามแบบวิธีของศิลปจีน. เข้าใจว่าทุกคนเกยดูมาแล้ว; แต่ไม่เข้าใจก็ได้, หรือเข้าใจน้อยเกินไปก็ได้ จึงไม่ก่อยจะสนใจ. ที่จริงทั้ง ๑๐ ภาพนั้น มันก็เป็นเรื่อง "ชีวิต" กำเดียว แล้วก็แสดงขั้นตอนที่น่าดู น่าสนใจ.

ภาพแรก เริ่มขึ้นมาด้วย เด็กเล็ก ๆ, เด็กเล็ก ๆ กลอดออกมาแล้ว เป็น เด็กไม่รู้อิโหน่อิเหน่ว่า เกิดมาทำไม. เขาจึงเขียนให้เด็กยืนหันรีหันขวาง เหลียวซ้าย \* ภาพชุดจับวัว เกยกีพิมพ์แล้วในหนังสือชุดธรรมโฆษณ์ เช่น ธรรมบรรยายระกับมหาวิทยาลัย เล่ม ๑ เหลียวขวา ไม่รู้ว่าจะไปทางไหน; ภาพต่อไปพบรอยวัวที่ดิน ก็เลยสะกดรอยวัวไป. ทามพื้นดิน จนกระทั่งถึงเห็นกันวัว ก็เลยเข้าไปประชิกตัววัว แล้วในที่สุกก็สู้กัน เพื่อ จะจับเอาวัวให้ได้. ตอนนี้เขาก็เป็นเด็กหนุ่มแล้ว: เขาก็จับวัวได้ด้วยเชือก จูงเอามาบ้าน ผึกดีจนถึงกับขี่หลังเป่าปี. นี้เป็นสัญญลักษณ์ของการเสวยความสุขอย่างเต็มที่ ตาม ภาษาโลก ๆ ทั้งชีวัวทั้งเป่าปี หนักเข้า ๆ มันก็ชึกไป ก็ลงทรุดนั่งหาสิ่งอื่นที่มันมีรสชาติ. การเป่าปีชีวัวนั้น มันถึงกับชึดจนไม่มีรสชาติในระยะนี้ อายุมันมากแล้ว จึงแหงนหาไป ทางอื่น จึงไม่สนใจกับวัว. แหงนหาไปทางอื่น นั่นก็อไม่สนใจกับวัว ไม่อยากจะ เป่าปีชีวัวอีกต่อไป หนักเข้าไปถึงกับว่า เรื่องของตัวตนอย่างที่แล้ว ๆ มา ตัวตนอย่างที่ แล้ว ๆ มา ก็เหลวกว้างกือเป็นมายาทั้งนั้น มันจึงสลัตไปอีกชั้นหนึ่ง : สลัตวัวออก ไปแล้ว, สลักตัวตนออกไปอีกทีหนึ่ง, ตัวตนแบบนั้นเป็นอันว่าไม่มี.

ภาพตรงนี้เขาเขียนเป็นเงื่อนต่อเงื่อน คือว่างไป ว่างไปทั้งตัวกนและทั้งวัว. ทีนี้โผล่ใหม่ออกมาอีก ๒ ภาพ เป็นภาพผลิของสิ่งที่มันผลิไก้ คือยอกไม้ที่กำลังผลิออกไป เป็นสัญลักษณ์ของการตั้งต้นใหม่ ผลิออกไปในรูปอื่นคือความงอกออกมาใหม่ในรูปอื่น, แล้วรูปสุดท้ายก็เป็นกนอีกแบบหนึ่ง ไม่ใช่กนแบบเดียวกันกับที่แล้วมา; เที่ยวแจก ของส่องตะเกียง คือเที่ยวช่วยผู้อื่นในทางข้างวัตถุก็ได้ ช่วยผู้อื่นในทางแสงสว่าง ทางจิต ทางวิญญาณก็ไก้; แล้วเรื่องมันก็จบกัน.

สังเกตดูให้ดีว่า **มันจบลงที่ เที่ยวแจกบองส่องตะเกียงให้แก่ผู้อื่น**. แนว ชีวิตตามแบบนี้มีอยู่ดีแล้ว มีอยู่อย่างสมบูรณ์แล้ว นี้เราก็ไม่ต้องไปคิดใหม่ให้เสียเวลา; เขาคิดกันมามากแล้ว เราได้แต่จะพิจารณาดู ว่ามันจะใช้ได้ไหม. เมื่อพิจารณาดูไป ดูไปก็เห็นว่า มันไม่มีที่จะก้านเลย ก็เลยยอมรับเอา.

สรุปความ แล้วก็คือ *เกิดออกมาไม่รู้จะไปไหน ต่อมาก็เห็นร่องรุอยว่าจะ ไปไหน* ก็ไปจนถึงที่สุดของร่องรอยอันนั้น ; ถึงที่สุดแล้ว ก็ไม่ก่อยจะวิเศษวิโสอะไร

#### การดำรงชีวิต

จึงไปต่อไปถึงกวามกิดที่ว่าไม่มีตัวเรา ไม่มีตัวเราที่จะเอาอะไร ที่จะเป็นอะไร จะได้อะไร ว่างไปเสียในส่วนตัวเรา และของเรา.

ทีนี้ **ชีวิตอังอยู**่ ยังไม่ทาย เรียวแรงก็ยังอยู่ อะไรก็ยังอยู่ ก็เลย **สนุกเพื่อ ผู้อื่น** ไปเลย, ไปจบชีวิตลงต้วยเพื่อผู้อื่น. ตัวเองไม่มีความทุกข์ เพราะหมดตัวตนเสีย แล้ว มันก็เหลือร่างกาย กำลังกาย กำลังจิตอยู่ก็ใช้เพื่อผู้อื่น ซึ่งมันยังไม่สิ้นสุด. เรา นี่สิ้นสุดไปแล้ว ไม่มีบัญหาอะไรแล้ว ก็ใช้ชีวิตเพื่อผู้อื่น.

ผมขอร้องให้พวกกุณศึกษากวามหมายเหล่านี้ให้ดี ๆ มันจะง่ายเข้าในการที่จะ ศึกษาธรรมะ ในลักษณะที่เป็นการประยุกต์อย่างแท้จริง เต็มที่ ร้อยเปอร์เซ็นต์.

ทีนี้เราก็มาจับทาดูทั่วเราเอง ท้องดูกันด้วยข้างใน; ดูจิทใจ ว่าเดี๋ยวนี้ เราออู่ในระอะไหน ? ระยะกลอดออกมาใหม่ ๆ เป็นเด็ก ไม่รู้อิโหน่อิเหน่ ว่าจะไป ทางไหน หันรีหันขวาง หรือว่าเราได้เห็นรอยวัวแล้ว. ทุกกนกงจะเข้าใจ หรือพอใจที่ จะถือว่า เรานี้เพิ่นรอยวัว กำลังสะกดรอยวัวไปเพื่อหาตวัววัว ก็ดือการสึกษา ที่พวก กุณกำลังมีอยู่ เป็นลู่ทางที่เราจะท้องศึกษาอย่างนั้น ๆ เป็นรอยแรก ; จะไปถึงไหน ก็ยังไม่แน่ แต่นี้เป็นร่องรอยที่เห็น และรู้สึกว่าก้องกีแน่ เพราะทางอื่นมันไม่มีนี. เรา จึงพยายามที่จะศึกษาไปทามแบบฉบับ; ถ้าว่าเขยิบท่อไปอีกสักหน่อยว่า กุณอยู่ในระยะ ที่เห็นกันวัวหรือยัง ? นี่กงจะเกิดเป็นบัญหาขึ้น เอ้า, ทิ้งไว้ทีก่อนก็ได้; เห็นกันวัว หรือยัง ?

ไปพิจารณาถึงว่า ท่อสู้กับวัวอย่างชุลมุน อย่างน่าอันทรายหรือยัง ? จับวัว ได้ ทรมานวัวได้ ฝึกวัวได้สำเร็จ ได้เป่าปีชี่วัวหรือยัง ? พอพูดถึงเป่าปีชี่วัวก็สั่นหัว ; ยัง – ยัง – ยัง แน่. ลดลงมาถึงว่าท่อสู้ **ก็ยังไม่ดึงเรื่องต่อสู้ที่แท้จริง.** เมื่อกำลัง เรียนอยู่นี้เป็นการท่อสู้บ้าง แล้วก็ไม่ก่อยรุนแรงอะไร ยังอยู่ในการช่วยเหลือของบิดา มารดาอยู่มาก, กรูบาอาจารย์ก็ช่วยอยู่มาก เพราะฉะนั้น มันก็เป็นเรื่องท่อตู้ในการช่วย เหลือของผู้อื่นมากกว่า.

ส้า เรียนจบแล้วออกไปต่อสู้โลก หรืออาชีพอันยุ่งยากลำบากด้วยทนเองนี้ แล้วเป็นอิสระ ไม่มีใกรกอยคุ้มกรองประกบประหงม หลุกไปจากอกของพ่อแม่ ของ กรูบาอาจารย์แล้วนี้ ก็อท่อสู้วัวอย่างน่าอันตราย จะแพ้หรือชนะก็ที่ตรงนี้; นี้ก็มีมาก เหมือนกัน ที่ส้มเหลว เรียกว่าถูกวัวขวิกทาย ไปอยู่ในกุกในตะราง หรือไปเป็นอันธพาล เป็นอะไรไปก็มี. แม้ว่าจะเป็นส่วนน้อย มันก็มีสำหรับผู้ที่มีการศึกษาอย่างเดี๋ยวนี้ แต่ว่าส่วนมากนี้กงจะยาก.

ที่ถึงขนาดที่จะได้เบ่าบี่ชี่วัว นั้นมันถึงกวามสมบูรณ์อันแท้จริง ของการมีชีวิต อย่างโลก ๆ อย่างชาวโลกนี้; **ใครได้ประสบความสำเร็จ** เต็มเบียมร้อยเปอร์เซ็นต์ ขนาดที่เรียกว่าเบ่าบี่ชี่วัว. กุณก็มองเห็นอยู่; แล้วเราก็กำลังจะเข้าไปสู่บัญหานั้น. เตรียมตัวให้ดี อย่าให้เสียที่ที่เกิดมาทีหนึ่ง ให้ได้เบ่าบี่ชี่วัว; ถ้ามีการศึกษาไม่เพียงพอ บังกับตัวไม่ได้ มันก็เหลวไหลนั่นแหละ : คือไม่ได้เบ่าบี่ชี่วัวแน่ ; บางที่จะกลายเป็นวัวเสีย เองก็ไม่รู้. เอาละ, สมมติว่าดำเร็จในเรื่องนี้กันก่อน, เบ็นการสำเร็จในชีวิตตอนหนึ่ง หรือขั้นหนึ่ง เป็นชีวิตทางวัตถุ ชีวิตทางรูปธรรม ชีวิตทางโลกิยวิสัยนี้ก็ดำเร็จ.

ที่นี้เป่าปีชีวัว – เป่าปีชีวัว ซ้ำลงไป เหมือนกับกินน้ำหวาน กินน้ำตาล กินน้ำองุ่นอะไรก็ตามเถอะ กินเข้าไป – กินเข้าไป – กินเข้าไป; มันมีเวลาพอ จนมี ความรู้สึกซ้ำซาก ก็จะมีปัญหาใหม่เกิดขึ้น. เพราะสิ่งนี้มันซ้ำซาก แล้วมันจึดชึดไป ในเวลาอันสมควร.

ชีวิตตอนนี้สิ้นสุกไปตอนหนึ่งในแบบของโลกิยวิสัย ก็**ตั้งต้นใหม่ ไม่สนใจ ดับวัวดับปี่** อีกต่อไป ชะเง้อหาไปทางอื่น จนเข้าใจข้อเท็จจริงว่า เรื่องเหล่านี้มัน บ้า ๆ บอ ๆ มันเหลวไหลทั้งนั้น ทั้งตัวกูและทั้งของกู กือทั้งผู้ชี่วัว และวัวหรือปีก็ตาม

<u> ද</u>්කස්

มันสิ้นสุกลงกังโกรมนี้, เหมือนกับว่าลงโกรมใหญ่เลย ถ้าเข้าใจหรือมองเห็นอย่าง แท้จริง.

**การบรรลุธรรมะที่เป็นบัญญาอันแท้จริง** และรุนแรง มีอาการประหลาด เหมือนกัน **เหมือนกับดังลัน** ดังโกรมกรามทีเกียว บอกไม่ถูก: เป็นของจริงอย่างนั้น หรือว่าเป็นเพียงกวามรู้สึกแต่เพียงในกวามรู้สึก หรือว่าระบบประสาทมันได้เป็นถึงขนาด ที่ให้เกิดกวามรู้สึกเหมือนดังโกรม, หรือว่าอะไรที่มันทรุดลงดังโกรม ซึ่งได้ยินพูดกัน หลายกนแล้ว ที่ประสบความรู้สึกดังโกรมนี้ พอจะเชื่อถือได้ว่า มันหนักขนาดที่พังกรึน ลงมา. ตัวตน ของตน นั้นมันหายไป; นี้ก็เป็นว่าง ตัวตนไม่มีก่า ของตนไม่ มีก่า; แม้ว่าจะเป็นอยู่ด้วยชีวิตนี้ ร่างกายนี้ ในอิริยาบถอย่างนี้ ด้วยวัตถุบ้จจัยอย่างนี้ มันก็ผิดกัน เรียกว่าเป็นกนที่มันว่างไป หรือเฉยได้ หรืออยู่เหนือกุณหรือก่าของสิ่งเหล่านี้.

เรื่อง "คุณ" เป็นเรื่องที่สำคัญมาก ที่เราได้พูดกันมาก ในการบรรยาย กรั้งที่ ๙ และกรั้งที่ ๑๐; กุณไปทบทวนดู; เมื่อจิตอยู่เหนือคุณ เหล่านี้ ไม่มี อะไรจะทำให้รู้สึกรัก หรือเกลียดได้อีกต่อไป มันว่างไป. ชีวิตส่วนบุคคลสิ้นสุดลง โดยสมบูรณ์ เพราะว่าถึงที่สุดจุดหมายปลายทาง ทรงที่ว่างไป.

นี้ขึ้น **ชีวิตรูปใหม่** ที่ว่าอย่างอื่น เพื่อผู้อื่น มันจึงจะย่างขึ้นไปสู่การผลิใหม่ ไปทีละเล็กละน้อย เชี่ยวชาญชำนาญไปทีละเล็กละน้อย. การที่จะพูดจาชักจูงอบรม สั่งสอนผู้อื่น จนถึงกับเรียกว่าเป็นผู้สงเคราะห์ผู้อื่น ในกวามหมายว่า "*แจกของส่อง ตะเกียง*" อย่างเท็มตัว : ทางวัตถุก็ช่วย คือช่วยได้เหมือนกับทางโลก, จะแนะนำ เขาในแง่เรื่องโลก ๆ ก็ได้ เพราะว่าเคยผ่านมาแล้วอย่างขนาดว่า สะกดรอยวัว จับวัว ทีวัว เป๋าปีชีวัว ก็ย่อมสอนได้ในด้านนี้.

ที่ว่า **ส่องตะเกียง นี้** ก็หมายถึงกวามรู้สึกตอนสำกัญที่สุดตอนที่มันว่างไป ; นึกถึงวัวก็สั้นหัว, นึกถึงตัวเองก็สั้นหัว, เลยว่างไป. นี่กวามรู้ก้านจิตก้านวิญญาณตรงนี้ ก็ถนัก แทกฉาน เพราะว่าได้ผ่านมาแล้วจริง ๆ นั้นจึงสามารถส่องกะเกียงในผ่ายวิญญาณ, แจกของผ่ายโลก ๆ ผ่ายโลกิยะก็ทำเป็นอย่างยิ่ง, ส่องกะเกียงในด้านวิญญาณก็ทำเป็น อย่างยิ่ง. นี่ก็เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์.

นี่เราวาง รากฐานชีวิต ไว้อย่างสมบูรณ์แบบ ในรูปของการอุปมา เหมือน การจับวัว เพื่อจำง่ายลืมยาก เขาจึงชอบอุปมา. ทั้งหมกนี้คือชีวิตหรือสิ่งที่เรียกว่าชีวิต ที่มีอยู่อย่างไร, ตั้งต้นอย่างไร, เป็นไปอย่างไร, จบลงอย่างไร, เพื่อประโยชน์แก่อะไร, นี้เป็นมาตรฐาน หรือยิ่งกว่ามาตรฐาน เพราะมีเพียงอย่างนี้ คือมีทั้งหมดเพียงเท่านี้.

# ปลายทางของชีวิต อยู่ที่ความหลุดพัน

ทีนี้ เราก็จะมาดูถึงเรื่องโมกขธุรรมประยุกท์ ว่า **ชีวิตมีปลายทางที่ความ** ทลูดนั้น ที่เรียกว่า "โมดบะ". ระบบธรรมะที่เป็นไปเพื่อโมกขะ จะเอามาจับกันเข้า กับทัวชีวิตนี้อย่างไร ? ก็อย่างเดียวกับที่พูดมาแล้ว ในเรื่องอุปมาจับวัวนั้น. แต่ทีนี้จะ มาพูดให้เป็นเรื่องอุปมัย ; เรื่องจับวัวนั้นเป็นเรื่องอุปมา ก็จะกิดดูว่าชีวิตนี้มันมีข้อ เท็จจริงอย่างไร.

เมื่อตะก็นี้ผมก็ได้ใช้กำจำกัดกวามว่า การกำรงชีวิตใช่ไหม ; การกำรงชีวิต กำนี้มีความหมายมาก หรือว่ากว้าง จนทำให้งงหลงใด้. "คำรงชีวิต" กนอาจจะคิด แต่เพียงว่า กำรงชีวิตไว้อย่าให้มันตาย อุตส่าห์หามาให้กินอะไร รักษาโรคอะไรไป ตามเรื่อง อย่าให้มันตาย นี่เรียกว่ากำรงชีวิต; ถ้าอย่างนี้แล้ว สุนัขและแมวก็ทำเป็น. ช่วยพิจารณาดูให้ดีหน่อยว่า กำรงชีวิตในลักษณะที่เป็นอยู่ หรือสืบพันธุ์ หรืออะไร ทำนองนี้ สุนัขหรือแมวก็ทำเป็น; สำหรับกนจะต้องมากกว่านั้น.

นี้เราจะต้องแบ่งเป็น ๒ ตอนอย่างเดียวกัน, กำว่ากำรงชีวิตนี่ ต้องแบ่ง ออกเป็น ๒ ตอน หรือ ๒ กวามหมาย : – **ความหมายที่ .** ก็กือ **คำรงชีวิตให้มีอยู่** อย่างที่ว่า อย่าให้ตาย. ถ้ามี ชีวิตก็แปลว่าเป็นอยู่กือไม่ตาย, กำรงชีวิตให้เป็นอยู่ นี่กวามหมายหนึ่ง.

ความหมายที่ ๒. ดำรงชีวิตในลักษณะที่จะเดินไป จะเรียกว่าพัฒนาไป หรือจะเรียกว่าเติบโตไปตามทวงของวิญญาณ ; ใช้กำว่า "เติบโตทางวิญญาณ" ดีกว่า. นี้เป็นกวามหมายหนึ่งซึ่งซ้อนอยู่ในกำว่า "ชีวิต" กำเดียวกัน.

กวามหมายที่แรก ให้ทรงอยู่ อย่าให้ทาย, แล้วในการทรงอยู่นั้นไม่ใช่ อยู่นึ่ง ๆ ไม่มีการเปลี่ยนแปลงอะไร ; การทรงอยู่นั้นมีการเปลี่ยนแปลงอยู่ในทัว ก็อ การเติบโตทางวิญญาณ มีความสว่างไสวแจ่มแจ้งทางวิญญาณยิ่งขึ้น ๆ ๆ อยู่ในทัวการ กำรงอยู่แห่งชีวิต.

หลักการดำรงชีวิตเพื่อไม่ตาย ความหมายที่ ๑

ที่นี้จะพูดถึงการกำรงอยู่แห่งชีวิท เพื่อไม่ตาย ตอนที่ นั้น ก็อยากจะใช้ กำว่า "อาชีพ"; ถ้ายังไม่เกยทราบเพราะยังไม่เกยเรียนบาลี ก็กวรจะทราบกันได้เสียทีว่า กำว่า อาชีพ นั้นแปลว่า ชีวิตที่ทรงอยู่ หรือว่า ทรงไว้ซึ่งชีวิต. กำว่า อา ในที่นี้ กวามหมายเท่ากับ ทรงอยู่ อาชีพ คือ ชีวิตที่ทรงอยู่. แต่กวามหมายอาจจะขยายไป ถึงว่า *เพื่อการทรงอยู่แห่งชีวิต* เพื่อกวามพร้อมเพรียงกรบถ้วนแห่งการมีชีวิตก็ได้ *เรียก* ว่า อาชีพ. อย่าให้กวามหมายแกบ ๆ เพียงแต่ว่า ทำงานได้เงินมาเลี้ยงปากเลี้ยงท้อง เรียกว่าอาชีพ; กวรจะให้มันกว้างกว่านั้น ให้มันมีการเป็นอยู่ที่ถูกต้อง ทุกแง่ทุกมุม เพื่อจะไม่ตาย.

อาชีพ ก็คือ พรงไว้ซึ่งชีวิต ก็แล้วกัน มันจะรวมไปถึงว่า การบริหาร ร่างกายให้ดี การรักษาโรคภัยไข้เจ็บให้ถูกต้อง กระทั่งการเป็นอยู่ในทางสังคมที่ดี อย่า ให้ใกรมาฆ่าเสีย อย่างนี้; ทุกอย่าง ทุกประการ ที่จะให้ชีวิตทรงอยู่ได้ แล้วก็ เรียกว่า อาชีพ; นี้ภาษาที่เราใช้กันอยู่เกี่ยวนี้. ถำว่า "อาชีพ" มีกวามหมายแกบ เกินไป เพียงแต่ว่ารู้จักทำมาหากิน ได้มากิน แล้วก็รอดอยู่ ; ขอให้เอาความหมาย ของกำว่า ''รอดอยู่'' โดยปกติ โดยครบถ้วน สมบูรณ์ ฉะนั้น เรียกว่าอาชีพกำเดียวก็พอ. ระยะแรก ความหมายที่ ๑ ของชีวิต คืออาชีพ ทรงไว้ซึ่งชีพ เรียกว่าอาชีพ.

มันมีอะไรบ้างตอนนี้ ก็ต้องมองดูกันมาตั้งแต่ "การศึกษา"; แม้การศึกษา ในขั้นปลาย อย่างที่ระดับพวกคุณในมหาวิทยาลัยทำกันอยู่นี้ ก็ต้องเรียกว่าการศึกษา กว่าจะถึงที่สุดของการศึกษารูปนี้. แต่ว่า "การศึกษา" นี่เริ่มต้นมาตั้งแต่อ้อนแต่ออก ตั้งแต่กลอดมาจากท้องมารดา ก็มีการศึกษาเรื่อยมา รู้กิน รู้ดิ่ม รู้ถ่าย รู้กระทั่งรู้ยืน รู้เดิน รู้ทุกอย่าง มาตามลำดับ นี่เป็นการศึกษาอยู่ส่วนหนึ่ง; ก็ต้องรวมอยู่ในกำว่า "ทรงไว้ซึ่งชีวิต" เป็นส่วนเปื้องคินที่ต้องมี. ถ้าจะเปรียบก็เหมือนกับว่า *เห็นรอยวัว ที่แผ่นดิน แล้วก็เดินตามไปอย่างถูกต้อง;* ทั้งหมดนั้นก็อการศึกษา. ลูกเด็ก ๆ ก็ศึกษาตามแบบฉบับ ที่มีอยู่อย่างไร เรื่อยมาจนถึงบัดนี้; คุณก็จวนจะเสร็จระาทา การศึกษาตามมาตรฐานแล้ว.

ตอนที่ ๒. ก็คือ การงาน การงานนี้ก็เชื่อมกันมาจากการศึกษา. การศึกษา นี้ก็มีความหมายแห่งการงานอยู่ส่วนหนึ่ง; แต่ว่าเราจะไปเล็งถึงการงานที่หลังจากการ ศึกษาเสร็จลงไปแล้ว ก็ไปประกอบการงานซึ่งเป็นตัวอาชีพ ในความหมาย ในภาษาไทย โดยตรง. จะต้องระวังให้ดี ไม่ล้มเหลวในอาชีพการงาน ซึ่งมีรายละเอียกมาก ไปพูด กันกราวอื่น หรือไปหาอ่านเอาเองคึกว่า มันมากอยู่เหมือนกัน การงานจะผ่านไปด้วย ดีอย่างไร จนมีความเจริญในหน้าที่การงาน.

ตอนที่ ๓. ก็อยากจะให้มองไปยัง การบริโภคผลของการงาน; จะถึง กับเบ่าปีชีวัวหรือไม่ก็สุดแท้ ก็น้อยคนนักที่จะมาถึงนี่ มักจะอยู่ในสภาพลำบากยุ่งยาก, เพียงแต่ชีวัวไม่ได้เป่าปีก็ก่อนข้างจะไม่มีอยู่แล้ว. การบริโภคผลของการงานนี้ ผมก็ สรุปลงในกำพูดเพียง ๓ กำว่า ๓ ก. ถ้าใกรเคยอ่านเรื่องที่ผมเกยบรรยายมาแล้ว กงจะ เกยได้ยินกำว่า ๓ ก. ๓ ส. ๓ อะไรนี้แล้วทั้งนั้น.

#### การดำรงชีวิต

สาม ด. คือว่า ดิน ก. หนึ่ง, แล้ว ดาม ก. หนึ่ง, แล้ว เกี๋ยรติ อีก ก. หนึ่ง, เรียกว่าสาม ก. กินอร่อย ก. ดิน, ยังไม่ตายทีนี้เหลือกิน ก็ เลื่อนขึ้นมา เป็นเรื่องดาม เรื่องกามารมณ์ เหมือนที่เราได้พูดกันมาแล้ว ในการบรรยายครั้งที่ ๑๙. อาการส่วนเพื่อ ส่วนที่เป็นเหยื่อของกวามสนุกสนาน เอร็ดอร่อยนี้ เราเรียกว่า "กาม" ผสมกับธรรมชาติที่แสนจะฉลาด ใส่ต่อม gland สำหรับกวามรู้สึกทางกามระหว่างเพศหญิง ชายมาตัวยเสร็จ ; มันก็สะดวกหรือง่าย ที่จะเป็นไปตามนั้น มีความหลงใหลในทาง วิญญาณมาคชื้น. หลังจากเรื่องกาม หรือว่าพร้อม ๆ กันไปกับเรื่องกามนี้ ก็ มีเรื่อง เกี๋ยรติ.

สาม ก. กือ **ดิน ดาม เดียรติ ใกรจะรู้จ**ัก หรือไม่รู้จัก มันก็มีอยู่ในทัว โดยอัทโนมัติบ้าง, โดยธรรมชาติบ้าง. พูดให้ชัดอีกทีหนึ่ง ถึงเครื่องมือแห่งความรู้สึก เหล่านี้ ก็กือเรื่องปากท้อง : ปากท้องเป็นเรื่องกิน, **เนื้อหนัง** ก็กือ **เรื่องดาม** ; ใช้ภาษา อื่นเขาบ้าง เมื่อเขาพูดถึงเนื้อหนัง Hesh นี้ เขาจะหมายถึงเรื่องกาม. พอเรื่องเกียรติ ก็กือเรื่องหู เรื่องหัว เรื่องหาง ; **ยกหูชู่หางนี้ลือเรื่องเกียรติ**.

การกำรงชีวิตนี่ ทั้งต้นก้วยเรื่องปากท้อง, แล้วต่อมาด้วยเรื่องเนื้อหนัง, ต่อมาด้วยเรื่องหูหาง คือความอยากอวด; นี้ซึ่งเป็นสัญชาตญาณอันหนึ่ง แม้แต่สัตว์กีมี : พอเขามีอะไรกึกกนองขึ้นมา ก็แสดงอาการยกหูชูหาง วิ่งร่าเลย. นี้บางกนนี้ก็ทำได้ดี กว่านั้น. นี้คือเรื่องรู้สึกว่ากูมีเกียรทิ. เรื่องอาชีพนี้ กวามหมายสุดท้าย คือบริโภค ผลงาน ก็คือเรื่อง *กิน* เรื่อง *กาม* เรื่อง *เกียรติ*.

สรุปทั้ง ๓ ตอนก็คือว่า **การศึกษา** แล้วก็มาถึง การงาน แล้วก็มาถึง การ บริโภคผลของการงาน กือ *กิน กาม เกียรติ*. อุถมกติไปได้สูงสุดเพียงว่า เกิดดี ตายดี เท่านี้เอง; อุถมกติของการเป็นอยู่ กือชีวิตระดับนี้แบบนี้ มันก็มีเพียงว่า เกิดดี ตายดี ตามความหมายชาวบ้าน ไม่ใช่กวามหมายของพระอริยเจ้า : ทำกันอย่างดี ที่สุด สุดผีไม้ลายมือแล้ว ก็ได้ผลเพียงว่า เกิดมาดีเว้ย ก็ตายดีเว้ย เท่านี้พอ. นี้ก็อ เรื่องอาชีพในกวามหมายที่ว่า **มีการกำรงบีวิตอยู่ได้ด้วย**อาชีพ นี้หมวดหนึ่ง, เรา ทรงตัวทรงชีวิตอยู่ได้.

ความหมายที่ ๒. การดำรงชีวิตในลักษณะพัฒนาไป
 กวามหมายที่ว่า ในการทรงชีวิต อยู่ได้นั้น ต้องมีการเดินไป เขยิบไป
 เกลื่อนไป วิวัฒนาการไป; นี้เราจะเรียกว่า การเติบโตทางวิญญาณอย่างที่ว่ามาแล้ว.
 บางกนแทบจะไม่มีการเติบโตทางวิญญาณ แม้ว่าเกิดดีตายดี ประสบกวามสำเร็จ เรื่อง
 กิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติอะไรนี้เต้มที่ มีอำนาจวาสนาอะไร; แต่ก็ไม่มีความก้าว
 หน้าทางวิญญาณก็มากน้อย คือน้อยมากน้อยกนมากที่จะมีความรู้สึกในเรื่องนี้ เว้นไว้แต่
 ได้รับการศึกษาอบรมมา ตามทางของพระศาสนา ควบคู่กันไปเท่านั้นแหละ.

**ความเพิ่มโตทางวิญญาณลีออะไร** ? กำว่า "วิญญาณ" ในที่นี้ เป็นกำที บัญญัติขึ้นเอง เพื่อใช้ไปทีก่อนเท่านั้น เพื่อกู่กับกำว่า spiritual ที่ใช้กันอยู่ในภาษา ท่างประเทศ ; ถ้าเรื่องนอกไปจากเรื่องโลก ๆ เรื่องเนื้อเรื่องหนังนี้แล้ว เขารวมเรียก ว่าเรื่อง spiritual ทั้งนั้น, พอจะแปลเป็นไทย ไม่รู้ว่าจะแปลว่าอะไรคี ผมก็ขอแปลว่า ทางวิญญาณไว้ก่อน spiritual. กำว่า spirit นี้ มันแปลว่าเหล้าก็ได้ แปลว่าผีก็ได้ แปลว่าเจทนาก็ได้อะไรก็ได้ ; แท่พอเป็นรูป spiritual แล้ว มันก็หมายถึงเรื่องทางผ่าย จิตผ่ายวิญญาณที่ลึกซึ่งคือไม่เกี่ยวกับเนื้อหนัง. เอาละ เราเรียกกันว่าวิญญาณไปทีก่อน ; ในกวามพิเศษเฉพาะกำนี้ ก็มีกวามก้าวหน้าทางวิญญาณ พร้อมกันไปกับที่ชีวิตมันมีอยู่. อย่าให้ชีวิตเบ็นเหมือนกับว่าบั้กหลักลงไป แล้วก็ไม่เกยไปไหน ; แท่**ให้ชีวิตเกลื่อนไป** เรื่อยตามวันเวลา ที่มากขึ้นทุกวัน ๆ ๆ.

เกี๋ยวนี้ชีวิตก้านวิญญาณของเรา เกลื่อนไปแต่ในทางเนื้อหนัง : เรื่องปาก เรื่องท้อง เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ. นั้นมันก็เกลื่อนไปจริงเหมือนกัน ; แต่ ไม่ใช่กวามหมายทางวิญญาณอย่างในแบบนี้; มันเบ็นทางเนื้อหนัง. กวามสุขทางธรรมกา สามัญ ก็ก็อมีกิน มีใช้ สนุกสบาย เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; แต่ถ้า **สุขทาง** วิญญาณ นั้น ไม่เกี่ยวกับ เรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ, เบ็นเรื่องของกวาม สงบ สะอาก สว่าง อะไรแห่งจิตใจ. นี้เป็นกวามสุขทางวิญญาณนี้; เอามาจับคู่กันไว้ สำหรับเทียบกันประกันกวามพื้นเผือเสียก่อน.

**ตวอย่าง** เช่น กำว่า ความสุข : ถ้าสุขทางเนื้อหนังสามัญทางโลก ก็กิน กาม เกียรทิ สมบูรณ์, ถ้า สุขทางวิญญาณ ก็กือไม่เกี่ยวกับ ๓ ก. นี้เลย แต่ไปเกี่ยวกับ ๓ ส. ส. กือสะอาท ส. กือสว่าง ส. กือสงบ. ต่อไปผมจะไม่ต้องออกชื่อ เต็มเพราะเสียเวลา; ถ้า ๓ ก. กือ กิน กาม เกียรทิ, ๓ ส. กือสะอาท สว่าง สงบ. เมื่อเข้าใจกวามหมายของกำว่า ความสุขทางวิญญาณ แล้วก็นึกถึง ๓ ส., ถ้าความสุข ทางเนื้อหนังกีนึกถึง ๓ ก. ถ้าว่าจะพูดให้เป็นภาษาวัควาสักหน่อย ๓ ก. มันเป็นผล หรือเป็นบุญกุศลทางโลก ทางโลกิยะ, ถ้า ๓ ส. เป็นบุญเป็นกุศลในทางผ่ายโลกุตตระ กือเหนือโลก.

**ความเด็บโดทางวิญญาณนี้ มีความรู้แจ้งในสิ่งทั้งปวงตามที่เป็นจริง** อึ่งขึ้น: นี้ภาษาพระกัมภีร์ : *"รู้แจ้งในสิ่งทั้งปวงตามที่เป็นจริง"* เป็นภาษาพระกัมภีร์. ขอให้มีอย่างนี้เรื่อยไป แล้วจะมีกวามเติบโตทางวิญญาณ.

**ในเรื่องกิน** พอกินเข้าไปอร่อยอย่างนี้ เราไปหลงใหลแค่ในความอร่อย ก็ไม่ได้เห็นแจ้งซึ่งนั้นตามที่เป็นจริง เพราะไปมึนเมาเสียด้วยความอร่อย. ที่นี้อีกคน หนึ่งเมื่ออร่อย ก็รู้เรื่องของความอร่อย ว่าความอร่อยนี้เป็นเสน่ห์จับใจเรา เอาเราลงไป เป็นทาส, แล้วมันก็สักว่า รู้สึกประหลาด ๆ ที่ลิ้น หรืออะไรเท่านี้, เราจะไม่ยอม เป็นทาสมันอีกต่อไป. นี้ก็มีความก้าวหน้าทางวิญญาณในขณะเมื่อกิน เมื่อเคี้ยว เมื่อ อร่อยอยู่นี้; แต่อีกคนหนึ่ง เมื่อกิน เมื่อเคี้ยว เมื่ออร่อยอยู่ มันโง่ มันก้มหัวลง เป็นทาสของความอร่อย; ฉะนั้น ระวังให้ดี ๆ. เรื่องกามารมณ์ ก็เหมือนกัน แม้สูงสุดทางเพศ กนหนึ่งก็ลุ่มหลง ๆ ๆ อย่าง ที่กุณอ่านข่าวหนังสือพิมพ์; กิดดูเถอะ; มันน่าขยะแขยง น่าสะอิดสะเอียน ร้อยเท่า พันเท่าก็ยังหลงอยู่ได้ หลงไปทำอย่างนั้นอยู่ได้. นี้ถ้าว่าเป็น "ความรู้แจ้งคามที่เป็นจริง" ก็รู้ว่า นี่กือหลอกเท่าไร หลอกเท่าไร ชั่วประเดียวประดำว, แล้วหลอกเท่าไร เลวทรามเท่าไร สกปรกเท่าไร, เสียเวลาเปล่า ๆ เท่าไร นี้เป็นต้น.

เรื่องเกียรติ : เมื่อมีเกียรติอยู่ คนที่ไม่รู้อะไร ก็ตีบีกตีหาง ยกหุชุหาง เหมือนที่เป็นอยู่โดยมาก ทั้งที่บ้านและทั้งที่วัดนี้ ก็มีอาการยกหุชุหาง ด้วยสิ่งที่เรียกว่า เกียรตินี้อยู่เสมอไป: เพราะมันเป็นอย่างนั้นเอง มันจึงกระตุ้นเอาความรู้สึกทางจิตอีก ชั้นหนึ่ง. ถ้าว่าเป็นเรื่องทางวิญญาณ คนก็ไม่หลง; เมื่อมีเกียรติก็รู้ตัวว่าเกียรติคืออะไร, เป็นเครื่องมือของอะไร, จะใช้มันอย่างไร. ยึ่งดูไปก็ยิ่งเห็นว่าเกียรติเป็นสิ่งที่หลอกคน หรือว่าเชิดกนให้ไปเป็นทาสของอะไรบางอย่างอีกทีหนึ่ง.

สรุปความว่า เมื่อ **ประสบผลสำเร็จ** ทางผ่ายอาชีพ มีเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรทิ อันสมบูรณ์อยู่ แล้วขอให้ก้าวหน้าทางวิญญาณ คือเทิบโตทางวิญญาณ "**รู้ตามที่เป็นจริง**" ว่า กินนั้นคืออะไร, กามนั้นคืออะไร, เกียรทินั้นคืออะไร, พร้อม กันไปในทัว; อย่างนี้มันมีส่วนอีกส่วนหนึ่ง ซึ่งมันเป็นการก้าวหน้าทางวิญญาณ มีอยู่ แล้วในสิ่งที่เรียกว่าอาชีพ.

# ฝึกพิจารณา ทางเนื้อหนังคู่กับ ทางวิญญาณไว้บ้าง

ทีนี้ ก็มีกำว่า ๓ ส. สะอาก สว่าง สงบ นี้เป็นหลักประกันกวามเข้าใจผิก; เอาความสะอาด สว่าง สงบ แห่งจิตใจเป็นมาตรฐานสำหรับหดสอบ ว่าเป็นการ เติบโตทางวิญญาณหรือไม่ r กันหาให้พบกวามเติบโตทางวิญญาณไว้เรื่อยไป จะพบว่า มันเดินตรงกันข้าม : -- ทางเนื้อหนัง ดู่กับทางวิญญาณ นี่พึ่งให้กี ๆ ทาง physical รวมทั้งทาง mental อะไรด้วัย นั้นเป็นทางเนื้อหนัง; แต่ทาง spiritual นี้เป็นทางสติบัญญา ทาง วิญญาณ. ดารเติบโตทางส่ายเนื้อหนัง กือการเปลี่ยนไปสู่กวามชราและความตาย ของร่างกาย; พึ่งแล้วก็น่าเสียดายหรือน่าสลด : กวามเติบโตทางเนื้อหนัง กือเติบโต ไปสู่ความแก่และกวามตาย ทางร่างกาย. ทีนี้ ความเติบโตทางวิญญาณ นี้ตั้งต้น จากกวามเป็นเด็กมาสู่ความเป็นหนุ่ม แล้วเป็นหนุ่มยิ่งขึ้นไป เป็นหนุ่มเป็นสาวอะไรก็ได้ แล้วแต่จะเป็นผู้หญิงผู้ชาย. เป็นหนุ่มเป็นสาวยิ่งขึ้นไป, เป็นหนุ่มเป็นสาวยิ่งขึ้นไป, จนกระทั่งเป็นหนุ่มเป็นสาวที่ไม่รู้จักแก่ แล้วก็ไม่รู้จักตาย. นี่พึ่งยากสักหน่อย, ไปคิด ภูบ้างก็คงจะเข้าใจได้.

มันเดินสวนทางกันเรื่อยไป : ทางกาย ทางเนื้อหนัง มันเดิบโตขึ้นสำหรับ แก่และตาย; แต่กวามเติบโต ทางวิญญาณ ตามกวามหมายนี้ มันจะยิ่งกลายเป็นหนุ่ม เป็นสาวที่ไม่รู้จักแก่ ก็อเป็นกวามเบิกบานที่ไม่รู้จักโรย. ถ้าเป็นทางร่างกาย มันเบิกบาน ชั่วขณะแล้วมันจะโรย จะร่วง จะหายไป. เรามีทางที่จะแก้หรือ เอาชนะทางเนื้อหนัง ได้โดยเปอี่ยนมาสู่ระบบทางวิญญาณเสีย ก็จะไม่มีแก่และตาย; กลายมาเป็นหนุ่ม เป็นสาวที่ไม่รู้จักแก่ และไม่รู้จักตาย กระทั่งเรียกไปอย่างอื่นว่า เป็นชีวิตนิรันกร. บีวิตนิรันครมีไม่ได้ทางฝ่ายร่างกาย หรือชีวิตฝ่ายเนื้อหนัง แต่ชีวิตนิรันกร มีได้ทาง สลัดทิ้งไป, เหลืออยู่แต่กวามรู้สึกฝ่ายวิญญาณ.

การรู้จักทำจิดให้ไม่ยึดมั่นถือมั่นอะไร ยิ่งไม่มีความทุกข์, ยิ่งไม่มีความ ทุกข์มากขึ้นนี้ เราเรียกว่ายิ่งสดใส แจ่มใส เบิกบานยิ่งขึ้น; เทียบกันได้กับความ เป็นหนุ่มเป็นสาว. ทำไมเทียบอย่างนี้ ก็เพราะเห็นกันอยู่ชัก ๆ แล้วว่าในระยะที่เป็น หนุ่มเป็นสาวนั้น มันสดใส และเบิกบาน ร่าเริงอะไรต่าง ๆ; แต่แล้วความเป็นหนุ่ม เป็นสาวชนิดเนื้อหนังนั้น มันก่อย ๆ เปลี่ยนแปลงไปสู่ความแก่ชรา และความตาย. เกี๋ยวนี้เราจะให้กวามเป็นหนุ่มเป็นสาวทางวิญญาณนี้ ยิ่งเป็นหนุ่มเป็นสาวหนักขึ้น กลับ ไม่ตาย กลายเป็นชีวิตนิรันครไปในที่สุด.

สรุปกวามได้เป็นอุดมกติของ ล้ำอวิญญาณ นี้ว่า มันขึ้นไป ขึ้นไป ขึ้นไป จนถึงอมตะ คือไม่ตาอ; ส่วน ล้ำอเนื้อทนัง ร่างกาย มันทรุดลง ๆ เป็นกวาม แก่ชรา และเป็นกวามตาย, อย่างดีที่สุดก็ว่า เกิดดี ตายดี. คุณอย่ามองหยาบ ๆ เกิดดีแล้วตายดี; มันมีตาย มีเดิดแล้วมีดาย เพียงแต่ตายอย่างดี. ส่วนผ่ายจิต ล่ำอวิญญาณ นี้ มีอุดมลดิไปที่ไม่ตาย, ไม่รู้จักตายอีกต่อไปโน่น กือเหนือกวามตาย, ไม่มีกวามหมายแห่งกวามตาย. ถ้าเราไม่อยากจะพูดถึงว่า ตาย – เกิด ตาย – เกิด ตาย – เกิด, เราไม่อยากจะพูดก็ได้; เราก็จะพูดเป็นว่า เดี๋ยวนี้ไม่มีความตาย จิต ไม่มีกวามรู้สึกว่ามีกวามตาย มีแต่ธรรมชาติอันหนึ่ง ที่สะอาด สว้าง สงบ อยู่ไม่รู้ จักตาย.

### การดำรงชีวิตเป็นไปได้ทั้งฝ่ายโลกิยะและโลกุตตระ

สรุปความสั้น ๆ ว่า ผ่ายเนื้อหนังมันไปจบที่เกิดดีตายดี 'เป็นอย่างสูงสุด; ผ่ายวิญญาณนี้ มันก็ไปจบที่ไม่มีตายอีกต่อไป. ทั้งสองอย่างนี้รวมกันเข้าแล้ว **เป็นการ** ดำรงชีวิตแบบโมกบธรรมประยุกต์ โดยเอาโมกขธรรมมาประยุกต์เข้ากับการดำรงชีวิต. ในการ ดำรงชีวิตอย่างโลก ๆ มีการศึกษามีอาชีพ ได้ผลเป็นกิน กาม เกียรติ นี้เรียก ว่าอย่างโลก ๆ นี้ เอามาประยุกต์กันเบ้ากับโมกบธรรม หรือเหนือโลก; ให้ทุกระยะ กาลของชีวิตอย่างโลก ๆ นั้นแสดงธรรม, แสดงความจริงออกมาให้เห็นว่า : การศึกษา คืออะไร, การงานคืออะไร, บริโภคผลของการงาน คือ กิน กาม เกียรติ นี้คืออะไร.

ยิ่งดูไปยิ่งสั้นหัว, ยิ่งสั้นหัว ในก้านของเรื่องเนื้อหนัง, ก็เข้าใจ; มอง เห็นไปในทางฝ่ายวิญญาณ. เมื่อเบื้อหน่ายสิ่งที่หลอกลวงเหล่านี้แล้ว ก็เป็นไปใน ทาง สะอาด สว่าง และสงบ. อย่าไปลุ่มหลงในเรื่องเนื้อหนัง หรือเรื่องอนิจจัง เรื่องทุกขังนี้ ซึ่งสกปรก มีคมัว เร่าร้อน; ไป เห็นตามที่เป็นจริงว่า เป็น อนิจจัง ทุดขัง อนัตตา ไม่หลงไปในสิ่งเหล่านี้; นี่ก็เริ่มสะอาค สว่าง และสงบ.

นี่ก็ถการประยุกต์อย่างสมบูรณ์ คือ เอาโลกุตตรธรรม ได้แก่ธรรมที่สอนให้ อยู่เหนือโลกนี้ มาประยุณต์กันเข้ากับชีวิต ที่กำลังเดินอยู่ในโลก เพื่อไห้อยู่เหนือโลก, ซึ่งที่แท้ถ้าว่นป็นไปอย่างถูกต้องแล้ว ก็ไม่ได้แยกกัน; นี่ข้อสำคัญที่สุด ที่คุณควรจะ สังเกตให้ดี หรือจำให้ดี.

ชีวิตคนโง่ คนอันธพาล คนหลงเท่านั้น ที่จะมีคมนหนักเข้า, มีคมนหนัก เข้ากว่าจะถึงระยะสุดเหวียง. แต่ถ้าจะ เป็นบัณฑิต อยู่บ้างแล้ว ซีวิตนี้จะไม่หลอก ลวงได้ถึงขนาคนั้น : ไปแตะต้องเข้าเท่าไร มันก็สอนให้พอสมควรหันกลับมว. ฉะนั้น ชีวิตจึงเลื่อนชั้นไป : สึงเหล่านี้ไม่มีสาระแล้ว ก็เลื่อนชั้นไปสู่สึงอื่น, มีสาระอยู่พัก หนึ่ง ก็เห็นว่าไม่เท่าไร แล้วก็เลื่อนขึ้นไปสู่สึงอื่น.

นี่ก็แปลว่าชีวิทของเราถ้ามีความ เป็นบัณฑิต อยู่บ้าง จะเสื้อนบั้น อยู่ในทั่ว บุกคลชนิดนี้ก็มีอยู่ในโลก แล้วก็จะได้เป็นผู้ชนะโลกได้เร็วกว่า; จะเป็นพระอรทันต์ หรือเป็นพระพุทธเจ้าก็ตามใจเถอะ อย่าไปสนใจเลย; แต่ว่าในที่สุดเขาจะเป็นผู้ที่ชนะ โลกได้เร็วกว่า. ส่วนบวงจำพวกนั้นเป็นพาล หรือพาลอย่างยิ่ง, เรียกว่าอันธพาล. อันธพาล แปลว่า อ่อน หรือ โง่อย่างตาบอล; อันธะ แปลว่า บอด หรือ ตาบอก, พรละ แปลว่า อ่อน หรือ โง่ คือไม่รู้อะไร.

ถ้า เป็นอันธพาล เกินไป มันก็ ลุ่มหลง อยู่ในเรื่องของเนื้อหนัง หรือว่าจะ ดูให้ละเอียดหน่อย ก็ลุ่มหลงอยู่ในกิเลส : ได้มีราละ โลกะ ก็ อร่อย, ได้โหละ ได้โกรธ ได้ดี ได้ถ่า ได้ประชดเขา อย่างนี้ก็ ซึ่งอร่อย, ได้โง่ ได้มวีเนา เสียเกินไป ก็ ซึ่งอร่อย ; แล้วจะออกมาได้อย่างไร มันยึงอร่อยก็ไม่ยอมออกมา. มันอยากจะรักษา รสชาติอันนี้ไว้ สำหรับกำหนัก สำหรับขัดเดือง สำหรับมัวเมานี้ ก็รักษาไว้เรื่อย ไม่ ยอมออกมา: นี่เรียกว่า **ลนบาปหนา ส**ำหรับความเป็นอันธพาล เรียกว่าบุญชนคน บาปหนา.

ที่นี้จะปรับปรุงชีวิต จะดำเนินชีวิต หรือการ ดำรงชีวิตอย่างไร จึงจะ พ้นออกมาจากสิ่งเหล่านี้? ก็อย่างที่ว่ามาแล้ว ให้ทุกอย่างมันเป็นการสอน เป็นการ บอกความจริงหรือข้อเท็จจริงเสมอไป. เราไปทำอะไรเข้า บอให้สิ่งนั้นรายงานบอก ความจริง หรือข้อเท็จจริง อย่างถูกต้องเสมอไป : จะศึกษา ก็ให้การศึกษามันบอก เต็มที่, จะทำงาน ให้การงานมันบอกเต็มที่; จะบริโภคผลงานไปในลักษณะเรื่องกิน ก็ให้เรื่องกินมันบอกเต็มที่, เรื่องกามก็ให้กามมันบอกเต็มที่, เรื่องเกียรติก็ให้เกียรติ มันบอกเต็มที่, แล้วก็ไม่มีความหลงใหลในอะไร. นี้กำรงชีวิตอยู่อย่างไม่ตายค้วย และอย่างที่เรียกว่า เติบโตทางวิญญาณโดยรวดเร็ว ถึงที่สุดแห่งความเจริญในทางวิญญาณ ก้วย; ก็จบกัน เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์.

นี่ก็อสิ่งที่เรียกว่า การดำรงชีวิตอย่างโมกขธรรมประยุกต์ เอาโมกขธรรม มาประยุกต์ในการคำรงชีวิต แล้วชีวิตมันก็จะเป็นอย่างนี้.

เวลาต่ำหรับพูดก็หมดแล้ว ค่อไปนี้ก็เป็นเวลาสำหรับถาม.

#### คำอธิบายตอบปัญหา

**(ถาม)** ที่ตอนท้าย ท่านอาจารย์ได้บรรยายว่า จะต้องให้มันรายงานข้อเท็จจริง ถือทำการศึกษา ก็ให้การศึกษาบอกอย่างเต็มที่ นี้หมายความว่าอย่างไร ?

(ตอบ) ตอนท้ายที่พูดมาเป็นสรุปการปฏิบัติ ที่ว่า ไปเกี่ยวข้องกับอะไรอยู่ ก็ขอให้สิ่งนั้นเป็นเสมือนหนึ่งว่ามันร้องบอก ร้องรายงานให้เราทราบว่า มันเป็นอะไร. นี่ก็ถือการศึกษา ให้การศึกษามันบอกว่า นี้คือเรื่องที่เราจะพัฒนาเจริญสูงขึ้นไปในทาง กายก็ดี ทางจิตก็ดี. อย่าให้การศึกษาเป็นเพียงเรื่องสำหรับอวดกัน หลอกกัน หรือ เบ็นเครื่องมือหาลาภ; ถ้าไม่ได้ก็จะเสียใจ จะร้องไห้ก็มี หรือจะเอาบึนมายิงครูเสียก็มี ถ้าทำให้เราสอบไล่ตก เพราะว่าเราเหลวไหล. อย่างนี้การศึกษามันไม่ได้บอกคนนั้น เลยว่าการศึกษานั้นคืออะไร.

**ให้การสึกษามันรายงานบอกว่า** "มันคือการศึกษา สำหรับทำให้คุณ เจริญงอกงามก้าวหน้า มิสติปัญญาสามารถยิ่งขึ้นไป ในเรื่องต่าง ๆ ที่คุณต้องการจะมี จะได้ แล้วจะให้มนุษย์มันไปถึงจุดหมายปลายทางได้". นี้เรียกว่าเราเห็นการศึกษา อย่างถูกต้องว่า เพื่ออะไร.

เกี๋ยวนี้กนมันขบถ ทรยศกกโกง เขาให้การศึกษาเป็นเพียงการให้กระกาษ มาแผ่นหนึ่งสำหรับชูอวกกน แล้วไปหลอกลวงหาอาชีพ. พระเณร ก็เป็นอย่างนั้น เรียนนักธรรมเพื่อได้กระกาษแผ่นหนึ่ง เรียกว่าไปเรียน ได้กระกาษแผ่นหนึ่งมาอวก มาแขวนไว้; ไม่ใช่ว่าการศึกษานี้ เพื่อให้เรารู้อะไร แล้วปฏิบัติอย่างไร แล้วสูงขึ้น ไปอย่างไร.

เรื่อง การงาน ก็เหมือนกัน เมื่อไปจับการงานเข้า อย่าไปมองแต่เพียงว่า จำเป็นจะต้องทำเว้ย ไม่มีงานทำไม่มีอะไรจะกินเว้ย; อย่างนี้ไม่ไช่. การงานต้อง เป็นหน้าพื่บองมนุษย์ แล้ว สมัครทำด้วยความพอใจ จนกระทั่งมองเห็นข้อเท็จจริง อันลึกซึ่งว่า การงาน นั้นๆ คือการปฏิบัติธรรม ทำให้มนุษย์เลื่อนชั้น เลื่อนชั้นของ มนุษย์ไปด้วยการทำการงานนั้นเอง, เป็นการสอนให้รู้จักชีวิตในด้านการงาน แล้วกี ไม่ยึกมั่นถือมั่นอะไร ให้หนักอกหนักใจ แต่ก็ยังเป็นไปเพื่อกวามเจริญ. ถ้าเรามอง การงานถูก การงานจะทำความชื่นอกชื่นใจ สนุกสนาน เบิกบานร่าเริงให้เป็นสุขอยู่ใน ตัวการงานได้. ทำไม่ขึ้เกียจทำการงาน เกิดราง มีไม่รู้จักสิ่งที่เรียกว่า การงาน.

การบริ โภคผลของการงาน ก็อย่างที่กล่าวแล้ว : เมื่อกินอยู่ก็ขอให้รู้ว่า กินนี้คืออะไร : อย่าได้ไปหลงใน เรื่องกิน. บางทีก็มี เรื่องกามารมณ์ เข้ามาเจือบ้าง ทามธรรมชาติธรรมดาของคน ก็รู้ว่ามันเป็นกามารมณ์นี้คืออย่างไร ? เพื่ออะไร ? เท่าไร ? แล้วก็อย่าได้ไปลุ่มหลงในเรื่องนี้ แต่ให้ผ่านไปด้วยความรู้ ที่สูงกว่ายึง ๆ ขึ้นไป. **เรื่องเกียรติ**ก็เหมือนกัน อย่าไปหลงในเรื่องเกียรติ; ให้เกียรติ มันร้องตะโกนบอกว่า "มันเป็นเรื่องหลอก ๆ เว้ย". ถ้ายัง**ไม่เชื่อ** อีก ยังไปหลงอีก **ก็ให้มนตบหน้าเอาเลย**. สิ่งที่เรียกว่าเกียรตินั้น มันจะตบหน้า หรือขบกัดเอากนที่หลงเกียรติ; อย่างนี้เราเรียก ว่ามันสอนให้.

ถ้ามีการเรียนการสอนกันโดยตรงอย่างนี้แล้ว ไม่เท่าไรหรอก มันก็มีการ ก้าวหน้าทางวิญญาณ หรือเติบโตทางวิญญาณ ซึ่งมีกวามหมายอย่างนี้.

(ถาม) ผมอยากทราบวิธีการที่ว่า การมีความรู้ทางฝ่ายวิญญาณ กับทางฝ่ายวัตถุ ควบคู่กันไป มีวิธีการอย่างไร ?

(ตอบ) การดำเนินชีวิตแบบผ่ายวิญญาณ กับผ่ายวัตถุดวบคู่กันไปทำอย่างไร; ผมกิดว่าผมได้พูดแล้วตลอดเวลาเรื่องนี้. สำหรับคำถามนี้ จะให้สรุปความอีกทีหนึ่ง สั้น ๆ ก็ว่า : –

ธรรมกา ร่างกาย นี้ มันก็ต้อง เติบโต อยู่แล้ว ก็มีชีวิตอยู่ได้ นี่เรียกว่า เป็นการเติบโต และมีชีวิตผ่ายร่างกาย. เดี๋ยวนี้ผ่ายด้าน วิญญาณ นั้นมันไม่แน่ สำหรับ บางคนไม่ค่อยจะเติบโต หรือมันเติบโตน้อยเกินไป ไม่พอใช้; เราจึงต้องมาเรียน เรื่องผ่ายวิญญาณ เรื่องธรรมะ นี้. พูกตรง ๆ ก็คือ เรื่องสาสนา เรื่องธรรมะ นี้เป็น เรื่องลึกผ่ายจิตใจนี้ให้เข้าใจ สำหรับจะไปปรับปรุงให้เกิดการเติบโตทางผ่ายวิญญาณ กวบคู่กันมา; โดยถือว่า เท่าที่รู้เอง โดยวัฒนธรรม โดยขนบธรรมเนียมประเพณีนี้ ยังไม่พอ. ที่จริงมันก็มีอยู่เหมือนกัน ที่เราโตขึ้นมาเท่าไร ก็มีความเติบโตทางผ่าย วิญญาณอยู่ในตัว แต่ไม่ก่อยพอ; เพราะว่าเราไม่ก่อยสังเกต มันอยู่ในระดับต่ำเกินไป. เช่น พอเราไปทำอะไรผิก เราก็รู้ว่า อ้าว 1 อย่างนี้มันทำอันตรายเรานี้; เราก็ควรจะรู้ แต่เราไม่ก่อยรู้. เราไปทำสิ่งที่เป็นทุกข์ มันขบกัดเอา ก็ควรจะรู้ว่า อย่าทำอย่างนี้อีก มันก็ไม่ก่อยจะรู้ มันไม่ก่อยจะปฏิบัติให้มันเฉียบขากลงไป.

นี่กวามรู้ทางผ่ายวิญญาณมันไม่ก้าวหน้า ไม่เพิบโต ไม่เพียงพอ; เพราะ-ฉะนั้น เรามีวิธีการกันเสียไหม่ : มีกวามผิดพลาด ทางร่างกาย ทางโลกนี้ ได้รับความ ทุกบ์ก็ให้รู้กันเสียว่ามันเป็นกวามทุกข์; ถ้ามีกวามผิดพลาดใน ทางส่ายวิญญาณ ก็มีความทุกข์ยิ่งไปกว่านั้นอีก ก็ให้รู้เสียทีว่า มันมีกวามทุกข์ เป็นความทุกข์. เมื่อประสบ กวามสำเร็จ เป็นความสุข กวามพอใจ กนในโลกก็หลงใหล พอใจหลงใหลไปเลย ไม่ต้องรู้ว่าอะไรเป็นอะไร; ถ้าจะให้ความเติบโต ทางผ่ายวิญญาณมันกวบกู่กันไปด้วย ก็ดูให้ก็ว่าความทุกข์ ความเอร็ดอร่อย ความสนุกสนาน เพลิดเพลินนี้ มันก็ออะไร.

**ด้าดูเบ็นแล้วก็จะไม่หลง.** ไม่หลงใหลอย่างที่กนเขาหลงกันอยู่เกี่ยวนี้ ก็อหลงเอาเรื่องอบายมาเบ็นเรื่องบุญ เรื่องสวรรก์อะไร. ด*ื่มน้ำเมา เที่ยวกลางคืน* ดูการเล่น เล่นการพนัน เกียจกร้านทำการงาน ดบคนขัวเบ็นมิตร เพียงเท่านี้ ก็พอแล้ว ที่จะ เบ็นอบายของความวินาศ ทั้งทางร่างกาย และทางวิญญาณ; แต่กน ก็ไม่มองเห็น. แล้วกุณไปดูซิ, มันดื่มน้ำเมากันเท่าไรในประเทศไทยนี้ ? แล้วทำไม จะต้องดื่ม ? ทำไมจึงพอใจในความเหม็นของน้ำเมา ? ไม่มีสติในการดื่มน้ำเมา. กนจน ก็ใช้น้ำเมาอย่างเลวทั้งเหม็น ทั้งน่าเกลียก ทั้งอะไรต่าง ๆ ก็ยังทำอยู่ได้; นี่สิ่งเหล่านี้ ไม่สอนให้เลย.

ผมอยากจะพูดว่า พวกที่**เรียนจบ** มหาวิทยาลัยไปแล้วนี้ ตั้ง ๙๐ – ๙๐ เปอร์เซ็นต์ เขาคง **ไปดื่มน้ำเมา** ใช่ไหม ร เมื่อกุณเรียนจบมหาวิทยาลัยไปแล้วนี้ ทุกคนนี่ ไม่มากก็น้อยแหละ ; ทำไม่ไม่สอนให้ว่า ไม่กวรจะดื่ม ไม่กวรจะแตะต้อง ; กลัว รัฐบาลจะไม่ได้ภาษีอย่างนี้หรือ ร นี่ดื่มน้ำเมา. **เพียวกลางลืน** ก็ไปดูอีกเถอะ ; **ดูการ** เล่นหวั ที่หลอกให้หลง ให้โง่ลงไปทุกที ก็ยังช่วยกันบำรุงการเล่นการหัวเหล่านั้น. **เล่นการพนัน** นี้บางที่จะก่อยยังชั่วหน่อย เพราะเรานักศึกษา; แต่ก็ยังมีการพนัน อย่างอื่น ตลอกถึงลอตเตอรี่อะไรต่าง ๆ นี้ มันก็อยู่ในพวกการพนัน. **เดียจคร้านทำ** การงาน คบคนขั้วเป็นมิตร นี้ยาก. ถ้าตัวชั่วเองแล้วก็ไม่รู้ว่าใครชั่ว ก็ต้องเอาคนชั่ว เป็นมิตรนั้นแหละ, แล้วก็ได้ชั่วกันไปใหญ่.

เรื่องเกียจกร้านทำการงานนี้ อยากจะพูกว่า เป็นสัญชาตญาณบ้างก็ได้ เพราะ ว่าใกร ๆ ก็ไม่ค่อยอยากทำงาน; อย่างสัตว์เกรัจฉานนี้ มันก็ไม่ค่อยอยากทำการงาน ถ้าไม่จำเป็น กือไม่อยากจะไปหากิน หรือไม่อยากจะไปออกกำลังอะไร. แต่มนุษย์นี้ กึกว่า; กวรจะเห็นว่า การทำการงานนี้ เป็นการทำประโยชน์ เป็นการประพฤติธรรม เป็นการสร้างสมรรถภาพอะไร กวรจะสนุกสนานในการงาน.

ในการมีชีวิตอยู่อย่างโลสเต ที่ถูกต้องนั้น เป็นการเจริญเติบโตทางวิญญาณ พร้อมกันไปในตัว; ผมหมายความอย่างนี้. ทำให้ถูกต้องถึงที่สุด : ในเรื่องผ่าย ร่างกายอย่าไปหลงมัน ในแง่ใดแง่หนึ่ง, แล้วมันจะมีความเติบโตในทางวิญญาณพร้อม ๆ กันไป. เกี๋ยวนี้เราก็ได้ศึกษาเล่าเรียนหลักเกณฑ์เหล่านี้จากพุทธศาสนา. ฉะนั้น เรา จะสามารถทำให้มีการเติบโตทางวิญญาณได้ เร็วกว่าเราที่ไม่เกยรู้เรื่องนี้เลียเลย.

#### (ไม่มีกำถามอีก ท่านอาจารย์พูกท่อ)

ถ้าไม่มีกำถาม ก็จะพูกเอง ให้หมกเวลาตามระเบียบที่กำหนกไว้. ผมกิก อยู่เหมือนกันว่า ทำไมจึงไม่ถาม ในประโยกที่พูกว่า ยิ่งอายุมากยิ่งเป็นหนุ่ม, ยิ่งเป็นหนุ่ม จนหนุ่มไม่รู้จักแก่. กุณกงเข้าใจเรื่องนี้ดีแล้ว จึงไม่ถาม ว่าในก้านผ่ายวิญญาณนั้น ยิ่งอายุล่วงไป วันเกือนบี่ ยิ่งเป็นหนุ่มมากขึ้น, ยิ่งเป็นหนุ่มมากขึ้น, ยิ่งเป็นหนุ่มมากขึ้น, จนชราพั้นหักหัวหงอก อายุ ๙๐ บี ๑๐๐ บี่ แล้วยิ่งเป็นหนุ่มถึงที่สุด. นี้กุณพังถูก หรือเปล่า ร

ที่ว่า ไม่รู้จักแก่ เราเล็งในด้านจิตใจ ด้านวิญญาณ; จิตใจนั้นได้อบรม ดีแล้วอย่างนั้น มีความชนะต่ออารมณ์ในโลกมากขึ้น, อารมณ์ในโลก กามารมณ์อะไร ก็ทามเถอะ มันไม่ย่ำยีจิทใจของกนชนิกนั้นให้เกือกร้อน ระส่ำระสายเป็นทุกข์ มีกวาม สกชิ้นเบิกบาน หรืออิสระยิ่งขึ้น ๆ ; เราจึงเรียกว่า เป็นหนุ่มยิ่งขึ้น ไม่รู้จักทาย. ก้านร่างกายนั้นชราลงไป ปรากฏเป็นรูปร่างของกนชรา ; แต่ก้านจิทใจนี้มันกลายเป็น หนุ่มเป็นสาวก็ได้ แล้วแต่จะสำหรับผู้หญิงผู้ชาย กือมีแต่กวามสุกชิ้น มีแต่ชัยชนะแห่งจิท เหนืออารมณ์ เหนือโลก แล้วก็เลิกกัน.

เรื่องร่างกายก็บัดไปเป็นเรื่องของร่างกายไป ตามเรื่องของมัน; ส่วนเรื่อง จิดใจ นี้ก็ อยู่อย่างไม่มีความรู้สึก คัวกู - ของกู ไม่มีอะไรมาทำให้ยินกี, ไม่มีอะไร มาทำให้ยินร้าย, ไม่ขึ้นไม่ลง รวมทั้งไม่ร้อนไม่เย็น ไม่อะไรหมก. นี่ก็เรียกว่า เป็นความลงที่ สดขึ้น แจ่มใส เบิกบาน เลือกเข็น สะอาด สว่าง สงบ อะไรที่กงที ถึงที่สุก.

ถ้าเขาได้ปฏิบัติมาอย่างถูกต้อง ตามหลักของพระธรรมนี้ อึ่งแก่ทางร่างกาย ก็อึ่งหนุ่มทางจิดใจ. ยึงแก่ทางร่างกาย ยึงหนุ่มทางจิดใจ, แล้วก็ไม่รู้จักแก่อีกต่อไป จนวาระสุดท้าย. นี้ก็ยังเข้าใจยาก; ขอให้ไปกิด ไปมองไว้เสมอ. ขอให้เรายึง เป็นหนุ่มทางจิตใจ ก็อสะอาด สว่าง สงบ สดใส เยือกเย็นแจ่มใส มากขึ้น ๆ. หนุ่ม ทางร่างกายนี้ชั่วประเกี่ยวประกำว ไม่ก็ปี มันก็จะเริ่มแก่ ๆ ๆ จนแก่หง่อมแก่ชรา จนดู แทบจะไม่ได้แล้ว ทางร่างกายที่มีกวามแก่; แต่ในทางจิดใจให้มันยึงน่าดู – ยึงน่าดู – ยึงน่าดู ก็อมีกวามสดชื่นยึงขึ้น ๆ แล้วก็ ดับกันโดยไม่เหลือ ก็แล้วกัน. ดับไม่เหลือ ที่ไม่มีบิจจัยปรุงแต่งนั้น เขา เรียกว่าความหนุ่มนิรันดร ของสากล, เป็นของสากล ไม่รู้จักตาย, เป็นชีวิตที่สดใส นิรันดร. กวามที่ไม่มีกิเลส ไม่มีเหตุบัจจัยปรุงแต่งนี้ จิกมีลักษณะอิสระ เหนือกวามเปลี่ยนแปลง มีกวามกงที่นิรันดร.

กวรเตรียมไว้เสียแต่เกี๋ยวนี้ เพราะว่าไม่เท่าไรมันก็ต้องแก่กันทุกคน อย่าทะนง ว่าเกี๋ยวนี้อายุไม่กี่ปี ยังไม่สนใจเรื่องกวามแก่. กวามแก่ทางร่างกายทำให้ถูก แล้ว กวามหนุ่มทางจิตใจก็ทำให้ถูกให้มันสวนทางกันอยู่ ; ยิ่งอายุมากก็ยิ่งสดชื่น ยิ่งแจ่มใส ยิ่งฉลาด ยิ่งชนะ ยิ่งรู้หมด. นี้กวรจะเรียกว่า <mark>ความเบิดบานเหมือนกับความหนุ่ม</mark> ไม่ใช่เด็กแล้ว แล้วก็ไม่ใช่กนแก่ด้วย อยู่ในระยะสูงสุดของกวามสดใสและเบิกบาน เรียกว่ากวามหนุ่ม, เป็นของนิรันดรได้ **เมื่อเดินถูกทางของเรื่องทางจิตทางวิญญาณ**.

นี้ก็เป็นคำพูกอุปมา กำว่า "พนุ่มพี่ไม่รู้จักแก่" หรือว่า บานที่ไม่รู้จักโรย เป็นชื่อกอกไม้ชนิดหนึ่งเขาเรียกกอกบานไม่รู้โรย แต่เขาก็มองเห็นนิกเดียว. ถ้าจะบาน ไม่รู้โรยจริง ๆ มันต้อง เ**บ็นเรื่องทางผ่ายวิญญาณ**; เข้าถึงธรรมะขั้นโมกขธรรม ขั้นอมตธรรม แล้วจึงจะมีลักษณะอย่างที่เรียกกันว่า บานไม่รู้จักโรยอีกต่อไป โดยแท้จริง.

อย่าเห็นว่าเป็นเรื่องเหลวไหล ไร้สาระหรือเป็นไปไม่ได้, พยายามศึกษาไป เรื่อย ๆ : ทำอย่างไรจิดใจของเราจึงจะกงที่ อยู่ในกวามกงที่ ก็อทุกข์ไม่เป็น, มีกวาม ทุกข์กับเขาไม่เป็น. ที่มาให้รักก็ไม่รัก, ที่มาให้เกลียดก็ไม่เกลียด, หรือมาให้อะไร ก็ไม่เอาทั้งนั้น มันกงที่, จะเรียกว่าสมดุลย์ก็ได้ น่าพึงกว่า. ถ้าเอียงไปชอบ ก็เอียง ไปทางหนึ่ง ถ้าเอียงไปรักก็ไปทางหนึ่ง ถ้าเอียงไปเกลียดไปโกรธก็ไปอีกทางหนึ่ง มันไม่ สมดุลย์; เมื่อไม่สมดุลย์ก็ไม่เป็นอิสระ ก็โกลาหลวุ่นวาย, ถ้ามีกวามสมดุลย์ก็สงบ มีลักษณะของกวามสะอาด สว่าง ไสว อยู่ด้วย.

พยายามกำรงชีวิตให้ใกล้เข้าไป, ใกล้เข้าไป กับภาวะเช่นนี้ คือความเติบโต ทางวิญญาณ เรื่อย ๆ ไปจนกว่าจะถึงที่สุก แล้วกู่กันไปกับการกำรงชีวิตทางผ่ายวัตถุ คือ ประกอบอาชีพหากินหาเลี้ยงชีวิตไป; แต่อย่าได้ถือว่า ส่วนนี้เป็นส่วนสำกัญเลย; มีชีวิตผ่ายร่างกายผ่ายเนื้อหนังนี้ทรงอยู่ เพื่อเป็นภาชนะรองรับความเติบโต ในทางผ่าย วิญญาณก็แล้วกัน. อย่าไปหลงความเติบโตต่ำยเนื้อหนัง ให้มันเป็นเพียงบัจจัย อุปกรณ์ชั่วคราวชั่วขณะเรื่อย ๆ ไป; อย่าไปหลงเป็นเรื่องสุดยอก แต่ไปมุ่งสุดยอกใน ทางผ่ายวิญญาณ ซึ่งมันจะมีได้โดยอาศัยกวามเป็นอยู่อย่างถูกต้องในทางผ่ายร่างกายนี้. ฉะนั้น เรา**ไม่ ใช่มีชีวิตอยู่เพื่อกิน เพื่อกาม เพื่อเกียรติ** จึงไม่ต้องหลงในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ; จะมีชีวิตอยู่ เพื่อที่จะผ่านสิ่งเหล่านี้ไป. นี่เป็นการเติบโต ทางวิญญาณเรื่อยไป ก็จะถึงปลายทาง คือเติบโตทางวิญญาณได้.

เกี่ยวนี้ผ่ายวัตถุนิยม materialism ขนาดสูงสุดนี้ มันก็เป็นแต่เรื่องทางผ่าย ร่างกายหรือเนื้อหนังทั้งนั้น. โลกในบัจจุบันนี้กำลังเป็นโลกของวัตถุนิยม ไม่มองใน ด้านจิตใจ ไม่อยากจะมอง, แล้วคอยคัดค้าน คอยนั้นนี่อยู่ตลอดเวลา โดยที่เขาเห็นว่า เราจะสร้างสันติภาพขึ้นในโลกได้ ด้วยกวามสมบูรณ์ทางวัตถุ. นี้ผมเห็นว่าเป็นไปไม่ได้ ยิ่งสมบูรณ์ทางวัตถุ กนก็ยิ่งเห็นแก่ตัว, จะต้องออกกฎหมายมาปราบปรามการกระทำ ที่เห็นแก่ตัว ต่อไปไม่มีที่สิ้นสุด.

ขอให้ถือเอาประโยชน์ทางวัตอุ หรือกวามเจริญทางร่างกาย เป็นเพียง ภาชนะสำหรับรองรับความเติบโตทางวิญญาณ กันดีกว่า. ถ้าทุกคนมีความเทิบโท ทางวิญญาณกันพอสมกวรแล้ว ไม่มีใครเห็นแก่ตัว โลกนี้ก็ไม่มีการเบียดเบียน. นี่ขอให้ ดำรงชีวิตกันอย่างถูกต้อง ในลักษณะนี้ ก็จะเรียกว่าเป็นพุทธบริษัท คือหมู่คณะ แห่งคน ผู้รู้ ผู้ดื่น ผู้เบิกบาน.

เวลาหมดแล้ว บิ่ดโรงเรียน.

โมกขธรรมประยุกท์

#### – ២**୦** –

๖ พฤษภาคม ๒๕๑๙

## การหน่วงเอาพระนิพพาน เป็นอารมณ์

ท่านนักศึกษา ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายเรื่องโมกขธรรมประยุกต์ เบ็นครั้งที่ ๒๑ นี้ ผมจะกล่าวโดยหัวข้อย่อยว่า การหน่วงเอานิพพาน เบ็นอารมณ์.

ขอให้เข้าใจความหมายของคำว่า "ประยุกต์" ไว้เรื่อย ๆ ไป เพราะ ว่าเรื่องที่เอามาประยุกต์นี้ ยิ่งเป็นเรื่องโมกขธรรม หรือเป็นเรื่องโลกุตตระยิ่ง ขึ้นทุกที่ตามลำดับ เดี๋ยวนี้เราก็ถึงกับกล่าวว่า **การหน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์**.

คำว่า *"หน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์" นี้เป็นภาษาโมกขธรรม* หรือ โลกุตตรธรรมโกยเฉพาะ ; ไม่มีใช้ในภาษาชาวบ้านเหมือนคำอื่น ๆ. หลายคำที่เราพูดกันมา แล้วเรื่องทาง เรื่องผู้ชี้ทาง เรื่องชีวิต อะไร ๆ อันเป็นภาษาที่มีใช้ทั้งผ่ายชาวบ้าน และผ่าย ธรรมะที่เป็นชั้นโลกุตตระ; ส่วนคำว่า "หน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์" นี้เป็นภาษาผ่าย ธรรมะ ฝ่ายโลกุตตระด้วยโดยตรง. ฉะนั้น การที่จะเอาไปทำให้เป็นสิ่งที่ประยุกต์กับชีวิต ของกนธรรมดาสามัญ ในชีวิตประจำวันนั้น ก็ยึ่งมีความหมายลึกซึ้งเป็นพิเศษ; จึงขอ ร้องให้พยายาม **ทำความเข้าใจให้ดีๆ**.

## "การหน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์" เป็นภาษาโมกขธรรม

ที่ว่า "การหน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์" เป็นภาษาโมกขธรรม หรือภาษา โลกุทตรธรรมนั้น หมายความว่า มีจิตเพ่งจ้องต่อพระนิพพาน เพื่อให้ลุดิงอยู่ตลอด เวลา; ความหมายก็บอกอยู่ในตัวแล้วว่ายังไม่ถึง ยังหน่วง ยังเพ่ง ยังกอยปรับปรุง จิตใจ ที่จะให้ลุถึงนิพพาน โดยการมีนิพพานเป็นอารมณ์. คำพูดนี้ก็อคำพูดว่า "การหน่วงเอาพระนิพพานเป็นอารมณ์" เป็นภาษาที่ใช้เฉพาะ ในขณะที่บุคกลจะบรรลุ มรรกผลขั้นใดขั้นหนึ่ง. ส่วนผู้ปฏิบัติที่ยังไม่บรรลุมรรกผลในขั้นอะไรเลย ได้ทำความ เพียรมาตามลำกับ; เห็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา จึงเกิดความรู้แจ้งในข้อนี้ตามลำกับ. ในขณะนั้น ทางหนึ่งเขามีการหน่วงเอาพระนิพพานเป็นอารมณ์กล้าย ๆ กับว่าจะโหนตัว เหวียงไปฟากโน้น; ถ้าอุปมาก็เป็นอย่างนั้น.

ความรู้แจ้งในขณะนั้น เป็นการรู้แจ้งอริยสัจจ์ที่สมบูรณ์ หรือ พร้อมที่จะ รู้แจ้งซึ่งอริยสัจจ์ ถึงขนากที่จะบรรลุมรรก ผล ได้ มีการหน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์; ถ้าสำเร็จก็มีญาณชนิกที่เรียกว่า *โคตรภูญาณ คือเปลี่ยนจากระดับคนธรรมดาสามัญไป* สู่ความเป็นพระอริยเจ้า อาการที่ทำได้อย่างนี้ก็คือ "หน่วงพระนิพพานเป็น อารมณ์" ได้สำเร็จ.

เมื่อเป็นพระโสกาบันแล้ว ทำกวามเพียรเพื่อเป็นพระสกิทากามีก่อไป ก็อย่าง เกียวกันอีก : ต้องมีการ"หน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์" ทุกกรั้งที่จะมีการบรรลุมรรก ผล แต่ละขั้น ๆ จนกว่าจะถึงขั้นสุดท้าย. ฉะนั้น คำว่า "หน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์" จึงเป็นภาษาโลกุตตรธรรม ในขั้นของการบรรลุมรรก ผล โดยเฉพาะ.

## รู้จัก "นิพพาน" ให้ถูก แล้วประยุกต์มาใช้ได้

ทีนี้ จะเอามาประยุกต์กับเรื่องของเรา ในชีวิตประจำวันได้อย่างไร 9 ข้อนี้ จะทำได้ก็ต่อเมื่อเรารู้ว่า กวามหมายของพระนิพพานนั้นก็ออะไรเท่านั้น ซึ่งจะได้กล่าวกัน ให้ชักเจนพอสมกวร. แต่ถ้าสำหรับกนทั่วไป จะมีการ "หน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์" แล้ว กวามหมายของกำว่า นิพพานจะต้องขยายออกไป ให้กว้างขวางถึงที่สุดตาม ตัวหนังสือ : –

กำว่า "*นิพพาน*" แปลว่า *ดับไม่มีส่วนเหลือ, นิ – ไม่มีส่วนเหลือ, พานะ* แปลว่า ไป หรือ *ดับ,* **นิพพาน** แปลว่า **ดับไม่มีส่วนเหลือ;** นี้เป็นทัวหนังสือ. กวามหมายนั้นท้องรู้ว่า ดับของสิ่งที่ร้อน ที่ลุกเป็นไฟ, สิ่งที่ร้อน มีการดับเย็นลงเมื่อไร ก็เรียกว่า นิพพานเมื่อนั้น จะเป็นขนาดที่บรรลุมรรก ผล หรือไม่บรรลุมรรก ผล ก็ตาม.

ถ้าความร้อนแห่งจิตใจ คือ กิเลสนี้ เย็นลง ก็เรียกว่า นิพพาน เป็นชั่ว กราวก็ได้ เป็นตลอดไปก็ได้ เป็นอย่างกลับไปกลับมาก็ได้ และเป็นอย่างบังเอิญ ประจวบ เหมาะก็ได้ แล้วก็เป็นอย่างที่ปฏิบัติลงไปอย่างถูกต้องโดยตรงก็ได้ ขอแต่เพียงให้มีการคับ ลงแห่งกวามร้อน. ถ้า "ดับไม่เหลือ" ก็คือ ไม่มีอะไรเหลือ ; แต่ถ้ายังมีความหมาย พิเศษ ว่าดับไม่เหลือ สำหรับชีดขั้นนั้น ๆ เช่นดับไม่เหลือสำหรับชีดขั้นที่จะเป็นโสดาบัน, ชีดขั้นที่จะเป็นสกิทากามี, ชีดขั้นที่จะเป็นอนากามี, การดับไม่เหลือนั้นก็หมายถึงดับ ไม่เหลือของชีดขั้นนั้น ๆ อย่างนี้ ; เมื่อเป็นพระอรหันต์ ก็จะเรียกว่า ดับไม่เหลือโดย สิ้นเชิง.

**ความคับไม่เหลือแห่งสิ่งที่มีความร้อน**; ความร้อนในที่นี้ หมายถึง **กิเลส** แล้วความทุกข์ ที่เป็นผลข่องกิเลส ก็ร้อนเหมือนกัน. คุณต้องเข้าใจว่า ความ ร้อนในภาษาบาลีมีอยู่สอง : ก็อ*กิเลส* เกิดขึ้น *ก็ร้อน*, แล้ว ผลของกิเลส คือ ความ ทุกซ์ ก็ร้อน. กิเลสเป็นเหตุให้ทำกรรม แล้วรับผลกรรม มีกวามทุกข์อะไรก็ตาม นักเป็นความร้อน ซึ่งโุกษมากก็เล็งถึง กวามเกิด กวามแก่ กวามเจ็บ กวามตาย อันเป็น วิบากของการเวียนว่าย ก้วยอำนาจของกิเลส : ฉะนั้น เขาจึงมีถ้อยกำ ที่จำง่ายอยู่ ๒ คำ ว่า**ไฟอิเลส และไฟทุกข์.** 

ไฟกิเลส คือ โลกะ โทสะ โมทะ, ไฟทุลบ์ คือ ผดของมัน ได้แก่ เกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นต้น ตลอกถึง ดวามรู้สึกที่ไม่เป็นสุข โต ๆ. นี้เรียกว่า ไฟ กือ ความร้อน ๓ อย่างนี้ตับลงไป ก็ต้องเรียกว่า ดับลงแห่งสิ่งที่มีความร้อน.

นิพพานคือเย็น ควรใช้ได้แก่ทุกคน

การที่เราจะมีความมุ่งหมาย ให้มี การดับลงแห่งความร้อนนี้ ควรจะใช้ **ได้แก่ทุกคน อกเว้นลมอันธหาล** พวกเดียว เพราะเขาไม่ต้องการอะไรหมด เขาต้อง การแต่ประโยชน์ ต้องการแต่เหยื่ออะไรของเขา. ถ้าเป็นคนธรรมดาสามัญ ในชั้น บุคคลธรรมดาสามัญปรกติ ไม่ใช่อันธพาลแล้วละก็ จะต้องอยากจะตับลงแห่งความร้อน ทั้งของกิเลสและความทุกข์ทั้งนั้น; ถึงแม้คนอันธพาลก็เถอะ เมื่ออยู่ในกวามทุกข์ หรือความร้อน เพราะอำนาจที่ทำเลวทำชั่ว ก็ย่อมอยากจะตับร้อนอยู่เหมือนกัน.

ตว้อย่าง เช่น กนไปติดกุลติดตะราง ก็ต้องอยากจะออกมา; เมื่อมีความ ร้อนอกร้อนใจขึ้นมา ก็ย่อม อยากจะพยุลจะเซ็น อยู่เหมือนกัน แต่มันทำไม่ได้ เพราะ มีความเป็นอันธพาลมากเกินไป. ฉะนั้น เราจึงถือเสียว่า การมุ่งนิพพาน คือ กวามคับ เย็นเป็นอารมณ์ นี้จะเอาเพียงแค่กนธรรมดาตามัญตามปรกคิขึ้นไปเรื่อย ๆ ไป จนถึงคน ชั้นดี กนชั้นพระอริยเจ้าเป็นที่ลุดก็ได้.

"หน่วงเป็นอารมณ์" คือต้องการอย่างยิ่งเพื่อความรอด "หน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์" นี้ กำว่า "หน่วง" ก็หมายกวามว่า เพ่ง ด้อง หรือ หวัง ในฐานะที่เป็นเบ้าหมาย; อย่างพวกกุณเรียนหนังสือในมหาวิทยาลัย กุณภีท้องหวังอะไรเป็นเป้าหมาะอยู่อย่างหนึ่ง. **กริยาที่หวัง** ในเป้าหมาะอันนั้นแหละ สือหน่วง แต่เป็นในระยะยาว ระยะไถล หรือกว้าง ; ที่ถูกควรจะแกบ กวรจะเจาะจง กวรจะรุนแรง ยิ่งขึ้นไปกว่านั้น เหมือนมาอยู่จ่อหน้า แล้วจะเอาให้ได้ เหมือนกับเรา เห็นอะไรที่อยู่จ่อหน้า แต่ยังหยิบไม่ถึง. นี่เราพยายามจะหยิบให้ถึง, พยายามที่จะให้ถึง ด้วยการมีกวามหน่วงเป็นอารมณ์อยู่ในใจ แล้วคิ้นรนเพื่อไปที่นั้น.

คำว่า "อารมณ์" ในที่นี้ ก็หมายถึงอารมณ์ของใจ, อารมณ์ ๖ คือ รูป เสียง กลิ่น รล โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ ; คำว่า อวรมณ์ หมายถึง **ธิ่งเป็นที่หน่วง** ที่ ถือเอาชอง ศา หู จมูก สิ้น กาย ใจ. ส่วนในที่นี้เป็นเรื่องของใจล้วน หน่วงความคับ เอ็นสนิทของกิเลส และความทุกซ์เป็นอารมณ์ เรียกว่าหน่วงพระนิพพาน.

ขอให้ดูให้ก็ สังเกทลูให้ละเอียล ว่า เมื่อกุณทำผิด หรือทำพลวก หรือทำ อะไรชนิดที่เสียหายอยู่ คุณ หวัง ที่จะให้ได้กลับไปสู่กวามถูกต้อง หรือหวังหี่จะให้พบ กวามผิดพลาก หรืออันตรายนี้ผ่านพันไปโดยเร็ว; จิตไป หวังเฉาะจง ที่การกลับมา แห่งกวามถูกต้อง กวามเรียบร้อย กวามหมดปัญหานั้น แล้ว มันหน่วงอย่างแรงมาก, มุ่งหมายอย่างแรงมาก, เว้นไว้แต่จะเป็นอันธพาลมากเกินไป จึงไม่รู้จักหน่วง.

ถนอันธพาลสูงสุกก็จะเทลิกเบิ่กเบิ่งไปข้างหน้า ประชกประชัน แกกกัน ฆ่า พื้นทั่วเอง หรือฆ่าพื้นกนอื่นไปตามเรื่อง. แต่ถ้าเป็นกนที่ปรกลิ มีความหมายของคำ ว่ามนุษย์ คือมีจิกใจสูงพอสมกวรแล้ว ย่อมจะหน่วงไปหาการกับแห่งกวามทุกข์ หรือ ปัญหา หรืออะไรต่าง ๆ เหล่านี้ ถ้วยอำนาจของกวามก้องการอย่างอิ่ง.

"ความต้องการออ่างซึ่ง" ในที่นี้ ไม่ใช้คัณหา ไม่ใช่โลกะ ไม่ใช่อะไรที่ เป็นกิเลส แม้ว่ามีความต้องการอย่างยิ่ง แต่ก็ต้องการที่จะกับความทุกข์นั้นเสีย; ความ ต้องการนี้ต้องมากขนาดที่เรียกว่าหมดกำลังของความต้องการ คือสูงสุดของความต้องการ. เมื่อเราจมลงไปในน้ำ หรือถูกจับกดลงไปในน้ำมุดอยู่ใต้น้ำ ความต้องการที่จะขึ้นมาให้ พ้นจากน้ำมีกี่มากน้อย ? กุณลองไปกิดดู ไปลองจมน้ำดูเองก็ได้ แล้วมันจะเหลือกลั้น เหลือทน อะไรหนักขึ้น ๆ จะต้องการกี่มากน้อยที่จะโผล่ขึ้นมาให้พ้นน้ำ ; นี้กือกวาม ต้องการสูงสุด เพื่อให้เกิดกวามรอก.

เดี๋ยวนี้ก็ต้อง **มีความต้องการความดับเย็น** แห่งความร้อน มากถึงขนาดที่ เปรียบให้พึ่งมานั้น จึงจะประสบผล ; แต่ที่ปฏิบัติกัมมัฏฐานวิบัสสนากันอยู่ เป็นเรื่อง เล่นละกรเสียโดยมาก ไม่ได้มีการเห็นความทุกข์แล้วก็เกลียดกลัว แล้วอยากจะออกมา เสียจากความทุกข์อย่างรุนแรง เหมือนกับคนที่ถูกจับกดลงไปในน้ำ แล้วต้องการจะโผล่ ขึ้นมาจากน้ำอย่างนั้น.

# รู้จักอยากพันทุกข์ จึงต้องการพบความเย็น

นี้เป็นการทำให้เกิดความรู้ความเข้าใจในเรื่องของความทุกข์ ที่จำเป็นในเบื้อง ทัน : จะต้องมีการเห็นความทุกข์ โดยถูกต้อง อยากจะพัน ออกมาจากความทุกข์จริง ๆ. แต่คนยังไม่มีการเห็นความทุกข์ ไม่รู้สึกว่าเป็นทุกข์ แล้วสมัครจะมาปฏิบัติเพื่อการกับทุกข์ นี้ก็น่าหวัวละ ; อย่างกีที่สุดจะเป็นได้ ก็เพียงว่ามาปฏิบัติเพื่อให้มองเห็นความทุกข์ ถ้าเห็นความทุกข์ ยิ่งขึ้น ๆ ยิ่งขึ้นเท่าไร ความต้องการที่จะออก เสียจากความทุกข์ ถึจะมากขึ้น เท่านั้น. เหมือนกับว่า เราพยายามที่จะมองเห็นในเรื่องของชาวบ้าน มอง เห็นความทุกข์ ที่เกิดมาจากความยากจน หรือว่า ความลำบากอะไรต่าง ๆ เรา จึงพยายาม เต็มที่ ในการที่จะศึกษาเล่าเรียน หรือประกอบอาชีพ หรือทำอะไร ให้แก้บ้ญหาเหล่านั้น ให้จนได้ ; ซึ่งที่แท้นั้นก็คือ เป็นการทำเพื่อให้ดับความร้อน, ร้อนอกร้อนใจอย่างใด อย่างหนึ่งด้วยเหมือนกัน. นี้มีความหมายของการหน่วงเอาความดับเย็นแห่งความร้อน เป็นใจความอยู่ก้วยเหมือนกัน.

พั่งให้ดีอีกกรั้งหนึ่งว่า การที่คุณอุตส่าห์เล่าเรียน แล้ว หวังที่จะประสบ ดวามสำเร็จ ในการเล่าเรียน แล้วไปประกอบอาชีพ ทำตนให้เป็นกนมีกินมีใช้ มีกวรม สะดวกสบายในเรื่องกิน เรื่องกาม เรื่องเกียรติ อะไรก็ตาม; ความหมายอันแท้จริง ส่วนหนึ่งมันอยู่ที่ **จะพ้นไปเสียจากบัญหาคือความทุกบ์**. ฉะนั้น จึงหน่วงเอาความรอด พันชนิดนั้นเป็นอารมณ์อยู่ตลอดเวลาที่เล่าเรียน.

แม้ในขณะที่กำลังเรียนอยู่ในโรงเรียน ในวิทยาลัย ในมหาวิทยาลัย นั้นก็มี กวามหน่วงอยู่อย่างหนึ่ง แต่มันเนื่อย ๆ หรือเป็นกรั้งกราว จะหน่วงกันตลอดเวลาก็ เหน็ดเหนื่อย; ฉะนั้น ถ้าจะมีการหน่วงที่ถูกต้องแล้ว ก็กุมไปเฉย ๆ ให้เป็นไปเอง ตามลำดับ นี้ก็ยังเรียกว่า "มีกวามหน่วงกวามสำเร็จ" เป็นอารมณ์อยู่นั่นเอง. แม้ที่สุด ในขณะของธรรมะที่ชื่อว่า *อุเบกขา ก็เป็นการหน่วงของมันอยู่ในตัว เพื่อเอานิพพาน เป็นอารมณ์*; หมายกวามว่า เมื่อได้ **จัดเตรียม** ในเรื่อง *สติ ธัมมวิจยะ วิริยะ ปีติ ปั่สสัทธิ* และ *สมาธิ* อะไรเสร็จ ได้ที่ แล้ว ก็ปล่อยไว้ในรูปของอุเบกบา. กำว่า "ในรูปของอุเบกขา" ไม่ใช่หมายกวามว่า มันหลับไป; ไม่ใช่เช่นนั้น; คือจิต พร้อมก็ปล่อยให้ทุกอย่างดำเนินไป โกยไม่ต้องขวนขวาย อิ้นรนเพิ่มเติม แต่ยังมีกวาม หน่วงต่อผลสุดท้ายเป็นอารมณ์อยู่เสมอ.

เมื่อกุณได้จัดแจงตระเตรียมการศึกษาเล่าเรียน เข้ารูป เข้ารอยแล้ว ก็คงเหลือ อยู่แต่ว่า ทำอย่างนั้นอยู่เฉย ๆ อย่างเต็มที่ เรื่องมันก็ไป ๆ ของมันตามลำกับ. นี่คือ พน่วงความสำเร็จเป็นอารมณ์ แม้ในเรื่องการศึกษาเล่าเรียน, แม้ในเรื่องประกอบ อาชีพ การงาน โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่เราต้องทำในระยะยาว. เราหน่วงกลามสำเร็จเป็น อารมณ์ฉันใด ผู้ปฏิบัติธรรมก็หน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์อยู่ตลอดเวลา ฉันนั้น แล้วก็หน่วงมากเป็นพิเศษในขณะแห่งการปฏิบัติ ในขั้นที่เรียกว่าเข้าได้เข้าเข็ม อะไร ทำนองนี้.

นี่พูดเป็นภาษาชาวบ้านไปหน่อย แต่ก็พอพังกันรู้เรื่อง ว่าการที่จะหน่วง พระนิพพานเป็นอารมณ์ในขั้นที่เอาจริงเอาจังของวิบัสสนานั้น ก็เป็นไปรุนแรงมาก. นิพพานคือความเย็น ทุกคนต้องหน่วงมาใช้ประจำวัน บัลนี้ เราจะมาพูลกัน ให้เห็นว่า "หน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์" เป็นสิ่ง ที่ จะต้องเอามาประฮุลต์ในเรื่องชีวิตประจำวัน แม้แต่ของพราวาส. เราจะแบ่งกน ออกเป็น ๑ พวกว่า : -

สน ตามปรกซิ ธรรมดาตามัญ ทั่วไป นี้พวกหนึ่ง ก็กวรหน่วงพระนิพพวน เป็นอารมณ์ ยกเว้นกนอันธพาลซึ่งจะไม่สมัครทำ แต่ก็ยังอาจจะทำได้ อาจจะประพฤติ เปลี่ยนแปลงได้จากกวามเป็นอันธพวล.

พวกถัดมาก็เป็น พวกที่เป็นคนดี ตั้งใจเป็นพิเศษกว่าคนธรรมกา กว่าชาวบ้าน ธรรมกา.

อีกพวกหนึ่ง เป็น พวกที่บำเพ็ญเพียรอยู่อย่างขอันขันแข็ง ปฏิบัทิเพื่อ บรรลุ มรรก ผล นิพพาน อยู่อย่างขยันขันเข็ง.

โดยเฉพาะ หวดแรก ที่ว่า เป็นกนธรรมดาสามัญฑามปรกทิ ไม่เป็นอันธพรล นั้น ให้เขา หน่วงเอาความอำเร็จสูงสุดของการที่ได้เกิดมาเป็นมนุษย์ นั่นแหละ เป็น อารมณ์ อยู่คลอดเวลา; แท่ไม่ใช่ว่า เอามาเพ่งจ้องอยู่อย่างทลอกเวลา จนไม่ต้อง ทำอะไร. เมื่อจะทำอะไร ก็ทำไปตามที่ควรทำ แก่ต้องไม่ลืมว่า จุดหมายปลายทางนี้ จะต้องเอาบนะความหุดข์เหล่านี้ให้ได้; แม้ในการทำงวนเพื่อปากเพื่อห้องของเขว ก็ต้องมุ่งกวามสำเร็จของการงานนั้น เป็นอารมณ์กันอยู่อย่างเต็มที่. อีกทางหนึ่ง พร้อม กันไปในตัวนั้นเอง เขาควรจะเพ่งหากวามไม่ร้อน; ไม่ปล่อยจิตให้โง่เขลาไป จนเกิด ความร้อน เป็นทุกข์ เป็นห่วง วิตกกังวลเกิดขึ้นมาในการทำการงานนั้น.

กนที่เป็นโรกประสาท เป็นโรกจิท เป็นบ้าอะไรไปเลย ก็เพราะว่า ไม่รู้จัก ทำจิตให้เยือกเฮ็น พร้อมกันไปในตัว ในขณะที่ทำการงานนั้น; เพราะว่า เขาได้รับ กำสั่งสอนมาอย่างผิด ๆ ว่าต้องมีกิเลส ต้องมีตัณหา ต้องมีการทะเยอทะยาน ต้องมีการ มุมานะ มุทะลุดุดัน จึงจะทำการงานนั้นได้ดี ซึ่งผิดทั้งนั้น.

ทางที่ถูก กวรจะทำให้พอเหมาะพอกี แล้วก็มุ่งหวังกวามไม่ร้อน คือให้ เป็นปรกติเยือกเย็นอยู่ตลอดเวลาด้วย. ส่วนนี้เป็นส่วนที่เริ่มมีนิพพานเป็นอารมณ์ของ กนธรรมดาสามัญ หรือชาวบ้านทั้งหลาย ฉะนั้น จึงมีการแนะ, แล้วก็อยากจะแนะ กันตลอกไปว่า ให้ระวังข้อนี้ให้มากเป็นพิเศษว่า : **เมื่อคิดจะทำอะไร ต้องมีสติมา** ทันลวันก่อนเสมอ ว่า "กูจะต้องไม่ร้อน, จะต้องไม่เดือดร้อน, จะไม่ เผลอให้เกิด ความเร่าร้อนขึ้น เพราะสิ่งที่กำลังจะทำนี้"; จะทำบทเรียนในโรงเรียน หรือว่า จะทำการงาน หรือว่าจะสังกม สมากมอะไรก็ตาม ต้องมุ่งหมายความเยือกเย็นอยู่เสมอ แล้วทำไป ก็จะไม่ผิดพลาด เพราะเราเตรียมสำหรับจะไม่ผิดพลาดอยู่แล้วตั้งแต่ต้น. ถ้า เกิดร้อนขึ้นมา พลุ่งพล่านขึ้นมา ก็ถือว่า เป็นกวามผิดพลาด.

ให้ฝึกเป็นอยู่อย่างไม่ร้อนอย่างพระเกี่ยวกับบัจจัย ๔

ขอให้เป็นความหมายกว้าง ๆ สำหรับคนทั่วไปทุกคน ทุกวัย ทุกระกับ ทุก หน้าที่การงานนี้ว่า เราจะ มุ่งหมายความไม่ร้อนอยู่ในชีวิตประจำวัน, แล้วก็ผึกหัด ไว้ด้วย : เมื่อ ลงมือทำอะไรก็มีสติสัมปชัญญะทำ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ปฏิบัติอย่าง พระก็ได้ คือ *เมื่อกินอาหาร, เมื่อสวมเครื่องนุ่งห่ม, เมื่อจะใช้ สอยเครื่องใช้ สอย,* หรือ*เมื่อจะใช้หยูกยาคราวเจ็บปวย* « ประการนี้ อย่าได้เผลอให้เกิดความเร่าร้อนขึ้น มาได้.

ทีนี้ **คนเลยตามใจตัว** ตามใจกิเลส; เมื่อจะกิน ก็กินอย่างหิวทางวิญญาณ ไม่ใช่หิวทางร่างกาย; บางทีร่างกายกำลังบอกอยู่ว่า ยังอิ่มอยู่ ไม่ต้องกินก็ได้ แต่พอ มานึกถึงอาหารอร่อย หรืออะไรขึ้นมา มันก็กระโดดผลุงทันที. ถ้าเป็นอย่างนี้แล้ว **ก็ต้องร้อน** เพราะกวามหิวอย่างกิเลส ไม่ใช่หิวอย่างธรรมดาอย่างที่ร่างกายหิว. เพราะว่า แม้อิ่มแล้วก็ยังหิว ; หิวชนิดนี้เราต้องระวัง มีสติสัมปชัญญะว่าควรจะกินหรือยัง ? ควร จะกินอะไร ? ควรจะกินอย่างไร ? ควรจะกินเท่าไร ? อย่างนี้จะได้ไม่ผิดพลาด ชนิด ที่เป็นความร้อนขึ้นมา.

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง **เมื่อกำลังเลี้ยว** และอร่อยที่สุดอยู่ในปากนี้; ระวัง ให้กี**ๆ** มัน จะมีความร้อนถึง ขนาดไหม้ปากพอง ลำไส้ กระเพาะ ทะลายก็ได้. ถ้าพูด อย่างตามภาษาธรรมะ เมื่อคนกินเข้าไปด้วยอำนาจกิเลส ตัณหา ยึดมั่น อย่างนี้แล้ว ถือว่า เกี๋ยวนี้ปากจะเหมือนกับกินน้ำทองแดงละลายเข้าไป ท้องไส้พังทะลาย. นี่เป็นอุปมา ที่พอจะจำได้ง่าย.

การหน่วงความเย็นเป็นอารมณ์นี้ **ควรจะระวง ให้มีการกินเหมือนกับพระ กิน**. เมื่อเกี้ยวอยู่นี้ก็ให้รู้ว่า อ้าว, นี่มันอย่างนี้, นี่มันอย่างนี้; ความอร่อยนี้ก็สักแต่ ว่ามีธาตุบางอย่างออกมาพอเหมาะพอกี ตรงกับความรู้สึกของประสาทของลิ้น โดยอัตรา ที่พอเหมาะจึงได้เกิดรสอย่างนี้ขึ้น ที่เราสมมติเรียกกันว่ารสอร่อย.

ที่จริงรส ถ้ามากไป หรือน้อยไป ก็จะเป็นรสที่ไม่อร่อย หรือถึงกับเป็นยาพิษ ขึ้นมา. อย่างเช่น เปรี้ยวพอดีนี้ก็อร่อย แต่ว่าเปรี้ยวเกิน มันก็เป็นน้ำกรดที่จะกัด หรือถึงกับว่า กัดปากให้พังทะลายไปก็ได้ ด้วยอำนาจของน้ำกรด. รสหวาน รสขม หรืออะไรก็เหมือนกัน ถ้าพอดี ๆ แล้ว จะอร่อย. นี่เราก็รู้ได้ว่า อร่อยนั้นคือความ พอดีของสิ่งที่มาพบกัน คือ รสกับลิ้น, ประสาทของลิ้นนี้ กับรสของอาหารเป็นต้นนี้ พอดีกันอย่างนี้.

แม้กินของร้อน ๆ อยู่ ก็เรียกว่าเย็นได้ เพราะว่าไม่ทำกวามร้อนในส่วนจิตใจ; ฉะนั้น การกินอาหาร ชนิดไหน ก็อย่าให้เกิดความละโมบ กวามตะกละ หรือกวาม ร้อนอย่างใกอย่างหนึ่งขึ้นมา, หน่วงเอาความเย็นในฐานะของนิพพานมาเป็นอารมณ์ อยู่เสมอ แม้เมื่อกินอาหาร. **ในเรื่องเลรื่องนุ่งท่**น ก็เทียบเทียงโดยนัยะอันเดียวกัน; ถ้าไม่อย่างนั้น ถึจะต้องแต่งตัวสวยอย่างโง่เขลว, ลวยอย่างโง่เขลา ไม่ใช่สวยอย่างสุภาพบุรุษ หรือ ไม่ใช่สวยอย่างสัตบุรุษ ผู้มีสติบัญญา; สวยอย่างโง่เขลา แล้วก็กระพัดกระเพียดเป็น ห่วงว่าจะไม่สวยอยู่นั้นแหละ.

จงดูกนหนุ่มคนสาวที่ไง่เชลาถึงที่สุกในข้อนี้ แต่งตัวไปพลาง กระพัก กระเพียกไปพลาง เหลียวไปเหลียวมา กระวนกระวายอยู่ ยังไม่แน่ไจว่าจะสวยถึงที่สุด พอหมดเวลาที่จะแต่งตัว ก็ต้องออกไป ด้วยจิตใจที่ลังเสอยู่นั้น; อย่างนี้แหละที่ร้อน เพราะเครื่องนุ่งห่ม. ถ้าทำอย่างพระ ก็ไม่มีกวามหมายอย่างนี้ คือพิจารณาถึงข้อที่ว่า "เตรื่องนุ่งห่มก็ดี คมผู้ใช้เครื่องนุ่งห่มก็ดี เป็นสักว่าธาตุตามธรรมชาติ"; กิดดังนี้ ก็เอ็น ไม่มีลวามพลุ่งขึ้นมาแพ้งดิเลล.

นี้เป็นหลักทั่ว ๆ ไปที่จะใช้เกรื่องนุ่งห่มให้เอ็น โดยหน่วงเอากวามเข็นเป็น อารมณ์อยู่เสมอ.

เครื่องใช้ ไม้สอยในบ้านเรือน ตลอดถึงตัวบ้านเรียนอะไรต่าง ๆ เหล่านี้ ภีเหมือนกัน. เดี๋ยวนี้ เรามีแต่ความดิดชนิดที่ทำให้ร้อน เพราะความโง่ : จะไปได้ จะไปมีไว้ แล้วก็ใช้สอยเกินกว่าความจำเป็น. คนต่ยงไม่มี ก็ยังเห่อ ยังหวังที่จะได้ กล้าย ๆ กับว่ามุ่งความร้อนเป็นอารมณ์ แล้วก็ไม่พอ. แม้ว่าในบ้านนี้จะมีรถยนต์ มีคู้เย็น มีอะไรหลายๆอย่าง แล้วมันก็จีดซีดไป ยังร้อน ยังมุ่งหมายอย่างอื่นต่อไปอีก. เพราะฉะนั้น กวามเย็นไม่ได้มีอื่น เพราะว่าหามาได้ตามที่ต้องการ, เพราะว่าความต้องการมันยึดตัว ออกไปได้ ไม่มีที่สิ้นสุด.

ความเอ็นนั้นอยู่ที่หยุดความต้องการนั้นเสีย ; เมื่อใช้สอยสิ่งเหล่านี้อยู่ ก็ใช้สอยไปด้วยการหยุกความต้องการค้วยอำนาจของความไง่เขลาเสีย เดี๋ยวก็จะเย็น, ไม่ต้องใช้ของวิเศษวิโลมันก็เย็น หรือแม้จะใช้ของวิเศษวิโสมันก็เย็น. ถ้า จิดนี้วาง **ไว้ดูกต้อง** แล้ว ของที่นำมาใช้สอยนั้นจะชั้นดี หรือชั้นเลิศ **บั้นอะไรมันก็เย็น** หรือ จะชั้นเลว ชั้นท่ำที่สุด ก็เย็น, จะกินข้าวด้วยกะลาก็เย็น, จะกินข้าวด้วยจานทองกำ ประดับด้วยเพชรพลอย มันก็เย็น ถ้าว่าดำรงจิตใจไว้ถูกต้อง; เพราะว่าเราหน่วงเอา ความเย็นเป็นอารมณ์ไว้เสมอ. นี้เป็นตัวอย่างเท่านั้น จะแจงรายละเอียดกันไปทั้งหมด ไม่ไหว.

เรื่องหยูกยาสำหรับแก้โรค นี้ก็ตั้งต้นไปตั้งแต่ว่า อย่ากลัวตายให้มากนัก : พอมีอะไร ๆ ผิดปรกติไปสักนิด ก็กลัวตายจนร้อน จนอะไร เหมือนกับถูกลนถูกสุม อะไรอยู่. นี่ก็ผิดแล้ว ร้อนไปเปล่า ๆ. เที่ยวดิ้นรนหาการแก้ไขด้วยกวามโง่เขลา ด้วยความกลัวที่มากกว่าเหตุ เหมือนที่เป็น ๆ กันอยู่เดี๋ยวนี้; เป็นอะไรนิดหนึ่งกึกลัวตาย ร้อยเท่า พันเท่า หมื่นเท่า สำหรับคนเดี๋ยวนี้.

ผมต้องพูกตรง ๆ ว่า กนที่ได้รับการศึกษา อย่างพวกคุณทั้งหลายที่นี่แหละ เวลานี้ พอเจ็บไข้สักหน่อยหนึ่ง กึกลัวตายมากกว่ากนสมัยปู่ย่า ตายาย ที่ไง่เขลา ซึ่ง เขาไม่ก่อยกลัวนัก แล้วเขาก็พยายามไปตามสมกวร แล้วเขาก็ไม่ตายเหมือนกัน. เรานั้น ได้ความกลัวที่เพื่อ, ความรักษาเยียวยาที่เพื่อ แล้วยังร้อน หรือกลัวอยู่ มากกว่า คนโง่ ๆ สมัยปู่ย่า ตายาย ของเรา. ทั้งนี้ก็เพราะว่า เขามุ่งกวามเย็น หรือกวามหยุด หรือกวามดู พิจารณาไปอย่างช้า ๆ ; ที่ดีมาก, เป็นชั้นดีมากก็กือ ถ้ากวามเจ็บไข้เกิดขึ้น ก็ถือเอาเป็นโอกาส สำหรับการศึกษาธรรมะไปเสียเลย. พวกเราไม่เคยนึกอย่างนี้.

พวกเรานั้น พอเจ็บไข้อะไรนิดหน่อยนิดหนึ่ง ก็ว่า "ความตายมาแล้วโว้ย," แล้วก็เป็นบ้าไปในทางวิญญาณ. ถ้าว่า เป็นคนสมัยเก่าโน้น ถือธรรมะตามระบบ โบราณนั้น เขาเรียกว่า "เทวทูตมาบอกซึ่งที่ดีให้แล้วโว้ย"; ถ้า ความเจ็บไข้มาถึง ละก็กลับต้อนรับมัน ในฐานะที่ว่า เทวทูตมาบอกข่าวดีแล้ว ก็อให้เราไม่ประมาท ให้เรา เตรียมตัว ให้เราทำอะไร ชนิดที่ว่า เราจะต้องแก่ ต้องเจ็บ ต้องตายนี้. การ ไปหาหมอ หายากิน เอาไว้ทีหลังดีกว่า; ต้อนรับในฐานะที่เป็นเทวทูต หรือธรรม-ทูตที่ดี มาบอก. ทีนี้ใจคอเป็นปรกติ แล้วก็เย็น, แล้วจึงไปหาหยูกยามากิน บริหาร รักษาไปด้วยความเยือกเย็น. นี้ก็เรียกว่า เย็นในระยะแรกเสียแล้ว ของการเจ็บไข้.

ทีนี้ เรื่องการกินหยูกกินยา ก็เหมือนกัน ด้วยใจลอที่ปรกติ ที่บังคับตัว ได้ มันก็เย็น; แต่กนเดียวนี้ ถ้ายาขมสักนิก เขาจะขว้างทิ้งไปเลย, กนสมัยโน้น จะขมเท่าไร เขาก็กินได้ แล้วเขาก็ไม่มียาหอม ๆ หวาน ๆ จึก ๆ กิน เหมือนคนสมัยนี้. กำว่า "ยา" ของคนโบราณจะต้องเหม็น ต้องขม ต้องอะไรอย่างยิ่ง เขาก็กินได้ ไม่มี เกือกร้อนเพราะยาขม หรือว่าการรักษาก็ไม่วิเศษวิโสอะไร เพราะว่าเขากอยแต่จะจ้องหา กวามเย็น. ส่วนเรานี้มีความกลัว ความโง่ รวมกัน มีความกลัวอย่างที่นทูมไป มัน ก็ร้อนอยู่ในความกลัว ร้อนอยู่ในความโง่ ร้อนอยู่ในความไม่ได้อย่างใจ.

ขอให้ลองกลับกันเสียใหม่ตามแบบที่ว่ามานี้ ม**ุ่งหมายความเย็นเป็นอารมณ์** อยู่เรื่อย รักษาก็รักษาไป จะใกล้ตายเข้าไปก็ยิ่งเย็น จะดีกว่า จนกระทั่งตายไปด้วย ความเย็น เพราะว่ามีนิพพานเป็นอารมณ์อยู่เรื่อย.

นี่ยกตัวอย่างก้วยเรื่องอาหาร เรื่องเกรื่องนุ่งห่ม เรื่องที่อยู่อาศัย เกรื่องใช้สอย และยาแก้โรก ก็ต้องแก้บัญหาเหล่านี้ให้ได้; เพราะว่า ๔ อย่างนี้จำเป็นที่จะต้องมี ต้องบริโภก ด้วยความเย็น; ส่วนการทำการงานก็เย็นอย่างที่ว่ามาแล้ว. การดำรง ชีวิตอยู่ด้วยบั้จจัย ๙ นี้ก็เอ็น; อย่างนี้เรียกว่าเป็นผู้มีความเย็นเป็นอารมณ์.

### ทุกคนสามารถหน่วงเอาความเย็นโดยลำดับ

**คนพวกที่ ๑. คนปรกติ** หมายกวามว่าสามารถจะพิจารณา และเข้าใจข้อ เท็จจริงเหล่านี้ เอามาประพฤติปฏิบัติอยู่เป็นปรกตินิสัย ; ให้อยู่ด้วยกวามเย็น มุ่งจ้อง หรือว่าถนอมกวามรู้สึกเย็นนี้ไว้เป็นอารมณ์. **คนพวกที่ ๒. คนที่ตั้งใจเป็นพิเสษ** พวกนี้ก็คือคนที่ไปศึกษาเล่าเรียนมา เป็นชาววัทตักหน่อย ก็ต้องการความเย็นยิ่งขึ้นไป มากกว่าชาวบ้าน, หรือว่า ถ้าเป็นคน อายุมากแล้ว ผ่านความร้อนมามากแล้วก็ตั้งใจจะให้เย็นเป็นพิเศษ หน่วงความเย็นเป็น พิเศษ โดยนัยอย่างเดียวกันกับพวกแรก; **เป็นอยู่ให้เย็นมากขึ้นกว่าพวกแรก** แต่ ก้าวเข้าไปสู่การปฏิบัติธรรมเป็นพิเศษ.

**ลนพวกที่ ๓. ที่ปฏิบัติธรรมเป็นพิเสษ** คือเป็นนักกรรมฐาน นักวิบัสสนา เป็นโยคี มุนี ฤาษีอะไรท่าง ๆ เมื่อทำไปถูกวิธี ก็มุ่งความเย็น ไกลกว่า สูงกว่า มากกว่า แล้วเป็นไปได้ตามลำดับ. นี่ผู้บำเพ็ญเพียรโดยตรงนี้ ก็เพียรเพื่อให้เย็น; คนชนิดนี้ ยิ่งจ้องพระนิพพานเป็นอารมณ์มากขึ้น. ถ้าจะพูดให้กว้างที่สุด ก็จะต้องพูดว่า เขา จ้องความเย็นเป็นอารมณ์ หรือจ้องนิพพานเป็นอารมณ์นั้น ตามความหมายของเขา ตามที่เขารู้สึกอย่างไร ว่าอะไรเป็นกวามเย็น หรือเป็นนิพพาน. ถ้าฌานสมาบัติเป็น นิพพานก็ไปตามแบบนั้น เพื่อเข้าสู่ภาวะแห่งจิตใจที่เป็นอย่างนั้น.

สำหรับ พุทธบริษัท หรือผู้นับถือพุทธศาสนานี้ เอาความเย็นที่เกิดมาจาก กิเลสไม่รบกวน หรือกิเลสหมดไปโดยสิ้นเชิง นี้เบ็นความเย็น เพ่งข้องที่นี. ฉะนั้น กำว่า "นิพพาน" ในกรณีอย่างนี้ หมายถึงความสิ้นไปแห่งกิเลส, ความสิ้นไปแห่งตัวกู– ของกูโดยประการทั้งปวง.

แต่ถึงอย่างไรก็ดี การปฏิบัติ ต้องเป็นมาตามลำดับ : เมื่อปฏิบัติใน ขั้นสึล ก็ได้ความเย็น อย่างที่เกิด จากสึล, เมื่อปฏิบัติ สมาธิ ก็ได้รับความเย็น อย่างที่ได้รับ จากการปฏิบัติสมาธิ เช่น พอลงมือทำสมาธิในขั้นต้นนี้ก็ย่อมปรารถนาความไม่มีมาแห่ง นิวรณ์ทั้ง ๕. เมื่อนิวรณ์ทั้ง ๕ ไม่มีมา ก็เป็นความเย็นชนิดหนึ่ง ตามแบบของสมาธิ; ฉะนั้นจึงทำสมาธิเพื่อกำจัดนิวรณ์ ๕ ก่อนสึงใดหมด. เมื่อ จิตปราสจากนิวรณ์ ๕ แล้ว ก็พร้อมที่จะทำต่อไป กือ มีบัญญาเห็นแจ้ง ในสึงที่เป็นความร้อนที่ลึกซึ้งขึ้นไปกว่า ลือกิเลส หรือสังโยชน์อะไรทั้งหลาย ก็มุ่งหมายกวามสิ้นไปแห่งกิเลส สิ้นไปแห่งสังโยชน์ ทั้งหลายนั้นเอง มุ่งจ้องอยู่ที่นั่น.

ในระดับที่เป็นขั้นปัญญา หรือขั้นวิบัสสมานี้ มีหลายขั้นหลายตอน มีขั้น ตอนมาก ละเอียกประณีท ถี่ยิบขึ้นไปตามลำดับ ไม่เหมือนกับขั้นศีล ขั้นสมาชิ ซึ่งไปลุ่น ๆ ไม่ประณิทซับซ้อนอะไรนัก.

ใน ขึ้นบี้ญญา หรือขั้นวิบัสสนานี้ ทุกขั้นตอนมีสิ่งที่จะลืมเสียไม่ได้ คือว่า การทำนี้ "เพื่อความสิ้นไปแห่งกิเอส" เพื่อความปรากฏขึ้นแห่งพระนิพพาน. ถ้ายิ่ง จ้องอย่างนี้มากเข้า เข้มข้นเข้า เมื่อญาณเบ็นไปตามสำคับ ถึงญาณประเภทที่เรียกกันว่า สังจานุโลมิกญาณ เป็นต้น; ถ้าทำได้สำเร็จ ก็จะมี*โดดรภูญาณ* อย่างที่ว่ามาแล้ว. "หน่วง พระนิพพานเป็นอารมณ์" สำเร็จ ก็บรรลุมรรก ผล ขั้นใดขั้นหนึ่ง • อย่าง น้อยก็ได้โลดาบัตติผล. อย่างนี้เรียกว่า การหน่วงเอาพระนิพพานเป็นอารมณ์ นี้มี อยู่เป็นขั้น ๆ อย่างที่ชี้ให้เห็นนี้ก็มี ๓ ชั้น :-

> คนธรรมดาสามัญทั่วไป ชั้นหนึ่ง.
>  คนที่มีความตั้งใจเป็นพิเศษ เพราะได้สดับมาพอสมควรแล้วก็ชั้นหนึ่ง.
>  ชั้นที่เป็นผู้บำเพ็ญเพียรเพื่อโลกุทตรธรรมโดยตรงนี้ก็ออกบวช หรืออะไร ท่านองนี้ ก็ชั้นหนึ่ง.

เท่าทึกล่าวมาแล้วนี้ กุณคงจะจับใจความไก้ ว่า "ดวรหน่วงพระนิพพาน เป็นอารมณ์" นั้น มิไก้มุ่งหมายแต่ในขณะจิตที่จะบรรลุมรรก ผล ซึ่งเป็นเจ้าของคำ ๆ นี้ แต่เขา นอายความให้ตั๋วองมา ถึงความรู้สึกของคน ไม่ว่าชนิดโหน ประเภทไหน ระกับ ไหน ที่เขาจะมุ่งหมายความหมดบ้องหา ความเกลี่ยงไปแห่งสึงรบกวนจิตใจนี้เป็น อารมณ์. ฉะนั้น ควรจะหักการกระทำเช่นนี้ไว้ได้เป็นนิสอ ถ้าจะเกิดความขุ่นมัว เร่าร้อนอะไรขึ้นมา ก็บัดออกไปได้ เพราะว่า เราต้องการความเย็นอยู่เรื่อยไป. ถ้าเข้าใจเรื่องนี้ ผมก็กิกว่า กงจะกลับไปจากที่นี้ ด้วยความรู้สึก เพ่งความเย็น เข็นอารมณ์ ได้มากขึ้น กงจะแปลกกว่าแต่ก่อนนี้ ซึ่งไม่รู้จักเพ่งหากวามเย็นเป็นอารมณ์.

นี่ก็เรียกว่า เพ่งนิพพานเป็นอารมณ์ โดยนัย คือโดยอ้อม โดยปริยาย โดย เท่าที่จะทำใด้สักเท่าไร; เพราะว่า ทุกลนก็ต้องการความเย็นอยู่แล้ว ไม่มีใครต้อง การความร้อน. รู้จักความเย็นให้กี ๆ คอยจกจ่ออยู่แต่ที่จะให้เย็นเท่านั้น; อย่างนี้ผม ก็เรียกว่า "โมกขธรรมประยุกต์" ในชีวิตประจำวันได้ ในความหมายของกำพูดที่ว่า "การหน่วงเอาพระนิพพานเป็นอารมณ์". ให้ความหมายแก่ดำว่า นิพพาน นั้นคือ เย็น หรือกับลงแห่งความร้อน.

## วิธีปฏิบัติที่ง่ายคือมุ่งดับไม่เหลือ

ทีนี้ อะไรร้อน ? กิเลส และ ความทุกบ์; ทั้งสองอย่างนี้สรุปลงไปได้ใน คำพูดธรรมดาสามญที่สุดว่า ความรู้สึกว่า ตัวกู-ของกู. ความรู้สึกว่า ตัวกู-ของกูนี้จำให้ดี ๆ; อำความรู้สึกว่าตัวกู-ของกู โดยตรงก็ตาม โดยอ้อมก็ตาม โดยนัย อะไรก็ตาม เกิดขึ้นแล้ว มันเป็นความร้อน แล้วก็ร้อนนานาแบบ : ร้อนให้เห็น ร้อนไม่ให้เห็น ร้อนอย่างลึกซึ่ง และร้อนอย่างที่เรียกว่า เย็นสุดขีด นี้ก็ยังร้อน, เหมือน กับความเย็นทางเนื้อหนังสุดขีด นี้ก็ยังเป็นทุกข์. ความหมายของกำพูสมันตับปลับ ค้องระวังให้ดี; ความทุกข์มีหลายแบบ : ร้อนนักก็ทุกข์ เย็นนักก็เป็นทุกข์ เจ็บปวดอะไรก็เป็นทุกข์. **ดำไม่ทุกข์ ค้องไม่มี** ความรู้สึดประเภทร้อน ด้วยอำนาจของตัวกู–ของกู; ถ้าตัวกุ– ของกูเกิดขึ้นมันก็เป็น ของร้อน เพราะว่มปืนกิเลล โลภะ โทละ โมหะ อยู่ในนั้น และเป็นความไม่ได้อย่างใจ อยู่ในนั้น คือเป็นทุกข์อยู่ในนั้น ในความรู้สึกที่เกือกพล่าน เกี่ยวกับตัวกู, เลี่ยวกับ ของกู. นี่เรียกว่าภพ หรือชาติ เกิดขึ้นมาเป็นตวกู-ของกูแก่ละวัน ๆ หลาย ๆ ภพ หลาย ๆ ชาติ เป็นไฟ. สรุปความอีกตอนหนึ่งว่า ภพนี้เป็นไฟ, **ภพแห่งตัวดู-ของกูนี้เป็นไฟ.** 

ทีนี้ เราก็เบื่อระอา ความคิดก็น้อมไปเพื่อดับไม่เหลือ เพื่อไม่ไห้เกิก ภพใก ๆ ที่นี่ก็ทาม หรือว่า ถ้าเชื่อว่า หลังจากกายแล้ว จะเกิดอีกก็ทาม ก็ได้เหมือนกัน; เพราะถ้าขึ้นชื่อว่า ภพแล้ว เป็นต้องร้อนเป็นไฟ. ฉะนั้นจึงไม่อยากจะมี ไม่อยากจะ เป็น อย่างที่เรียกว่าภพ คือ ตัวกุ-ของกู, อยากจะว่างไปจากตัวกู-ของกู ก็คือ ว่างไปจากภพ ว่างไปจากความมีความเป็น. ภาวะอันนี้ เราเรียกว่า ภาวะแห่งนิพพาน ก็อ ตวามคับไม่เหลือ.

แม้อยู่ที่นี่เดี๋ยวนี้ ยังเป็นหนุ่มเป็นสววอย่างนี้ เราก็เข้าใจอย่างนี้ให้ ว่า ถ้ามี ภพเกิดขึ้นในใจ; ก – วะ – ภพ คือกวามเป็นขึ้นมาแห่งทัวกุ – ของกู จะเรียกว่าคน ว่าสัตว์ ว่าอะไรก็สุดแท้ล้วนแต่ร้อน แล้วเราก็ต้องการ "ดับไม่เหลือ". จงอยู่อย่าง ไม่มีภพ อย่างดับไม่เพลือ สมักรอย่างนี้เรื่อยไปเถิก จะเกิดยวก; สมักรที่จะไม่มี ตัวกู – ของกูไว้เป็นต้นทุนก่อน แล้ว จะเกิดยาก, แล้วจิตก็จะน้อมเพื่อจะไม่เกิดทัวกู – ของกูนี้อยู่เรื่อยไป. ตั้งต้นตั้งแต่เกี่ยวนี้ละ แล้วก็ให้มีการดับเรื่อยไป จนกระทั่งเรียกว่า ร่างกายกับ คือ กับเมื่อถูกเขาจับใส่โลง นั่นคือกับร่างกาย. ส่วน ดับภพ นั้น กับได้ ตั้งแต่เคียวนี้ ยังเป็น ๆ อยู่นี้ คือไม่เกิด "ตัวกู – ของกู" ก็ไม่เรียกว่า เกิดภพ. อย่างนี้ เราผูกกำพูคขึ้นอีกกำหนึ่ง เพื่อจำง่ายลืมยาก ว่า "ตาอเลียง่อนตาย". การหน่วงเอาพระนิพพาน เบ็นอารมณ์

พยายามอยู่อย่าง "ตายเสียก่อนตาย"

*ตายเสียก่อนตาย. "ตายเสีย"* กำแรกนี้ คือ *ตายเสียจากตัวกู – ของกู* คือปราศจากความรู้สึกว่าทัวกู – ของกู. ตายเสียก่อนตาย ตายกำหลัง คือ *ตายอย่างเข้าโลง*. ก่อนแต่พี่จะมีการตายอย่างเข้าโลง จงมีการตายอย่างนี้ เสียก่อน คือเย็น; แล้วทับ เย็นแห่งกิเลส และกวามทุกข์นี้ ก็เรียกว่า ตายเหมือนกัน; เพราะ ตัวกู – ของกู ที่มัน เกิกร่าขึ้นมา ยกหูชูหาง นั้นแหละ เป็นตัวร้ายกาจ ให้มันตายเสียตั้งแต่เกี๋ยวนี้ หรือว่า มันโผล่หัวขึ้นมาอีก ก็ฆ่ามันลงไปทุกที.

**ตัวลู – ของภูนี้ตายยาก** มันเก็บชีวิตไว้อย่างประหลาก ก็ออยู่ในรกรากของ อวิชชา ของอนุสัยอะไรต่าง ๆ; แต่ว่าไม่เป็นไร เ**กิดมาทุกที ก็ม่ามันให้ตายทุกที ไป** แล้วมันก็จะเกิดยากขึ้นทุกที จะห่างออกไปทุกที ห่างออกไปทุกที จนกระทั่งไม่เห็นหน้า ไม่กลับมาอีกเลย. ถ้าทำได้สำเร็จในขั้นนี้ ก็เรียกว่า "ตายเสร็จเสียก่อนตาย" คือเป็น พระอรหันต์.

พระอรหันด็มีความหมายเป็นผู้ตายเสร็จแล้วก่อนตาย ไม่มีกิเลสเหลืออยู่ แต่ร่างกายยังไม่ตาย ก็คือนิพพานโดยสมบูรณ์. สำหรับเราแม้ทำไม่ได้ถึงนั้น เราทำ ตามท่าน เราทำตามรอยพระอรหันต์ เรามุ่งจ้องอย่างนั้น แล้วก็ทำไปตามที่จะทำได้.

**บอให้มีการ "ตายเสียก่อนตาย**" แล้วถือเอา เป็นปริญญาบองสวน โมกข์; ใกรจะได้รับ หรือไม่ได้รับ ต้องรู้เอง, ไม่มีประกาศนียบัตรให้ เพราะเป็น เรื่องที่ต้องรู้เอง. ใกรจะได้ หรือไม่ได้ ปริญญาของสวนโมกข์ คือ "ตายเสียก่อน ตาย" นั้น; ไม่ใช่ว่า มาอยู่สวนโมกข์แล้วจะได้ปริญญานี้; แต่ก็ยังถือเอาว่าเป็น ปริญญาของสวนโมกข์.

ขอให้ทุกกนพยายามได้รับปริญญา "ตายเสียก่อนตาย" กือ มุ่งหมายความ ด**ับไม่เหลืออยู่เรื่อยไป** จนกระทั่งวาระสุดท้ายที่เราจะทำได้. ได้พูดมาแล้วว่า ตั้งแต่ บักนี้เป็นค้นไป จนกว่าจะถึงเวลาเข้าโลง เราจะปรับปรุงกวามรู้ กวามปรารถนานี้ ให้อยู่ ในรูปของกวาม*ดับไม่เหลือ – ดับไม่เหลือ* นี้เรื่อยไป. แม้จะเกิดอะไรขึ้นเป็น ดวามติด พวัง ก็เมื่อเราต้องการกวามดับไม่เหลือ อะไรมัน จะทำอะไรเราได้. เมื่อเกิดอะไรขึ้น เป็น ดวามสมหวัง ก็ไม่ทำให้เราดีใจได้; เพราะว่าเราต้องการกวามคับไม่เหลือต่างหาก.

เราจะได้รับโลกธรรมในส่วนน่ารักน่าพอใจ อย่างไรก็ดี ก็ไม่มีความหมาย อะไร เพราะเราอยากจะคับไม่เหลือต่างหาก, \*หรือว่า เกิดได้โลกธรรมในส่วนไม่น่ารัก ไม่น่าพอใจ ก็ไม่มีความหมายอะไร เพราะเรา ต้องการจะดับไม่เหลือ; อย่างนี้แล้วจึง จะอยู่อย่างเป็นความว่างจากกิเลส และความทุกข์ ที่เรียกว่า ดับไม่เหลือแห่งความ ร้อน ทำให้มากขึ้น ๆ ให้ยาวออกไป ๆ แล้วจะมี "นาทีทอง". ขอใช้คำโสกโดก อย่างชาวบ้านเขาใช้บ้าง. มันเป็น "นาทีทอง" อยู่ตอนที่จะเข้าโลงนั้นแหละ เมื่อเจ็บ ปวดอะไรเข้า ก็ควรจะดีใจว่า โอ๊ย, นี่มันจะได้กับไม่เหลือเร็วเข้า.

เรา จะไม่กลัวความเจ็บไข้ ได้บ่วยเหล่านั้นเลย จะรักษา ก็รักษาไปซิ ใจไม่ เป็นทุกข์ เพราะถ้าว่าจะดับลงไป เราก็จะทำให้ดับไม่เหลือ หรือว่าจะรอดชีวิตกลับมา เราก็จะอยู่อย่างดับไม่เหลือ; เลยไม่มีทางขาดทุน. *เมื่อจะดับจิตครั้งสุดท้าย ก็ให้* สมัครดับไปด้วยความรู้สึกว่า สมัครดับไม่เหลือ – สมัครดับไม่เหลือ; แล้วจะ ไปเอาบั่จจัยอะไรมาเกิดอีกถ้าว่าเชื่อในการเกิดอีก, ถ้าไม่นึกถึงเรื่องเกิดอีก อะไรกันแล้ว ก์สิ้นสุดกัน คือ ดับไม่เหลือ.

ที่จริงมัน ควรจะสิ้นสุดกันตั้งแต่ยังเบ็น ๆ เพราะเราไม่ต้องการจะเบ็นอะไร ไม่มีภพ ไม่มีชาติ ที่จะเกิดขึ้นวันละหลาย ๆ หน นี้ไม่มี ก็ดับไม่เหลือกันในตอนนี้แหละ, ไม่มีบัญหาเรื่องเข้าโลงแล้วว่า จะเกิดอีก หรือไม่เกิด. แต่เราก็ไม่ได้ยกเลิกความคิด กวามเชื่อของคนหมู่หนึ่ง ที่ว่าเข้าโลงแล้วไปเกิดอีก เวียนว่ายไป ก็ให้เวียนว่ายไป; เขาเชื่ออย่างนั้นก็เชื้อไป เราไม่ติเตียนเขาว่าผิด หรือว่าโง่เขลาอะไร เพราะว่า เขาอยาก จะเชื่ออย่างนั้น, ส่วนเราอยากจะเชื่ออย่างนี้ เพื่อให้เร็วเข้า. เราต้องการให้ มีพิพทานเป็นอารมณ์อยู่ที่นี่ และเพียวนี้ แล้วก็คับไม่เหลืออยู่, มีนิพพานเป็นอารมณ์อยู่ทุก ๆ กรณี จนไม่มีอะไรเกิดขึ้นมาอีก มันเป็นการสิ้นสุดลง สามารถตายเสือก่อนทายได้จริง. ฉะนั้น เมื่อ *เจ็บไข้ด้วยโรคที่ตายข้า ก็*นึกถึง ดับไม่เหลือ *เจ็บไข้ด้วยโรคตายเร็ว* ก็ยิ่งนึกถึง ดับไม่เหลือ. ถ้าว่า *ประสบอุบัติเหตุ* เช่นว่า ถูกรถชนหรืออะไรก็ตาม บึงบึงขึ้นมา อีกกรึ่งวินาที จะต้องมีเวลาพอสำหรับ จะนึกถึงกวาม ดับไม่เหลือ.

ขอให้สังเกตเถิก หรือเรวไปศึกษาเอาก็ได้ หรือจะสังเกตจากกวามรู้สึก อาจจะยาก; ถ้าสมมติว่า เกิดถูกพื้นกอฉับเดียวตาย อย่างนี้มันก็จะ ต้องมีระยะพี่ว่า "ต้องดับไม่เหลือ". พอรู้สึกว่าถูกพื้น ก็สมักรดับไม่เหลือเสีย แล้วมันก็กับ หรือ กายไปพร้อมกับความรู้สึกปรารถนาที่จะกับไม่เหลือ, "สมักรจะดับไม่เหลือ" ใช้คำว่า อย่างนี้ดีกว่า ไม่ต้องใช้คำว่า อยาก หรือปรารถนา อะไรกันอีก; เพราะว่า เราจะได้ จ้องการที่จะกับไม่เหลืออยู่เป็นประจำ เป็นอุดมกติ. ฉะนั้น ถ้ามีอะไรมาทำให้ชีวิตชาก สะบั้นลงไป มันก็ผสมโรงกัน ด้วยความรู้สึกว่า "ดับไม่เหลือ".

ทีนี้ กนเขาอาจจะก้าน หรือแย้งว่า โอ๊ย / มันง่ายเกินไป กนบัญญาอ่อน กนไง่ ที่ใช้วิธีอย่างนี้. แต่ผมก็ขอยืนยันว่า ใช้อย่างนี้ไปก่อนเถอะ จะมีความหวัง สำหรับทุกคน ที่ว่าจะ **มีนิพพานเป็นอารมณ์** แล้วก็ **ถึงที่สุดแห่งความเยือกเย็น** เป็น นิพพานได้จริง : อย่**วงน้อยก็ได้บิม**ไปพลางในชั้นด้วอย่าง ชั้นเล็ก ๆ น้อย ๆ เรื่อยไป พลาง, เรื่อยไปพลาง, ก็เรียกว่าเป็นบ้ำจัยแห่งพระนิพพานยิ่งขึ้น ๆ ๆ.

การปฏิบัติธรรมประยุกท์ในลักษณะที่ว่า "หน่วงเอาพระมิพพามเป็น อารมณ์" อยู่เสมอนี้ เป็นอึ่งที่ปฏิบัติได้ และมีประโยชน์. ชอให้สนใจเอาไปพินิจ พิจารณว แล้วประยุกท์ให้ได้กามที่ตนจะทำได้มาถน้อยเท่าไร.

เวลาสำหรับพุกหมดแล้ว ต่อนี้ไปเป็นเวลาสำหรับลาม.

### คำอธิบายตอบบัญหา

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า คำว่า โคตรภูญาณ ที่ท่านอาจารย์กล่าว ถึงในคำบรรยาย มีความหมายว่าอย่างไร ?

(ตอบ) กวรไปหาอ่านดูจากหนังสือที่มีอธิบายเรื่องนี้ มียึดยาว จะพูกโดย รายละเอียกที่นี่ไม่ได้ และเวลาไม่พอ.

คำว่า "โคตรภู" ถ้าโดยแท้จริง โดยความหมายก็คือ การเปลี่ยน เปลี่ยน ชนิดที่เราเรียกว่าข้ามโคตร ; นั้นคือ เปลี่ยนชนิด เช่น ใบไม้เหลือง ขนาดที่จะหล่น พอมันหล่น นี่ก็เรียกว่ามันโกตรภู, หรือว่า เจ้านาก เมื่อมาอุปสมบท สวดญัตติกรรม ขณะที่จะจบสามครั้งของอนุสาวนานั้น เขาเรียกว่าโกตรภู. แต่เดี๋ยวนี้เอามาใช้กับการ บรรลุมรรก ผล คือ ขณะที่มีกิเลสส่วนหนึ่งจะสิ้นไป หน่วงเอาพระนิพพานในขั้น หนึ่งเป็นอารมณ์ได้สำเร็จ อาการตอนที่เป็นอย่างนั้น คือไม่ถอยกลับอีกแน่ เรียกว่า โลตรภู; บุคกลก็เรียกว่า โกตรภู, กว่ามรู้ในขณะนั้นเรียกว่า โกตรภูญาณ.

คำว่า โกตรภูนี้ จะใช้ในกรณีไหนก็ได้ คือ ขณะที่จะเปลี่ยนจากอย่างหนึ่ง ไปสู่อีกอย่างหนึ่ง ซึ่งเรียกว่าตรงกันข้าม รายละเอียดไปหาอ่านจากหนังสือเรื่องนี้ มียืดยาว.

(ถาม) ท่านอาจารย์กล่าวว่า พระนิพพานก็อกวามดับเย็นของกิเลส แท่กระผม ได้เดยได้ยินมาว่า ขอให้เป็นบีจจัยแก่พระนิพพาน ในอนาดตกาลภายภาคหน้าโน้นเทอญ พระ นิพพานของท่านอาจารย์ กับพระนิพพานที่กล่าวมานั้น ต่างกันอย่างไร ?

(ตอบ) ไม่ต่างกัน เหมือนกัน สึงเดียวกัน ขอให้เป็นบั้จจัยแก่พระนิพพาน โดยสมบูรณ์ แต่เดี๋ยวนี้เราทำบทเรียนขั้นต้น ๆ ของนิพพาน. ประโยคนั้น คนกล่าว เขากล่าวขอให้เป็นบั้จจัยแก่พระนิพพานโดยสมบูรณ์ คือขั้นสุดท้าย หรือขั้นพระอรหันต์; เช่นเราให้ทานเสร็จแล้วก็อธิษฐานว่า *"ขอให้เป็นบั้จจัยแก่พระนิพพาน"* ก็คือการให้ ทานนั้น มันขุดเกลาตัวกู – ของกูออกไประดับหนึ่ง นี้หมายกวามถึงให้ทานอย่างถูกต้อง ไม่ใช่ให้ทานเพื่อแลกเอาสวรรก์วิมาน.

ให้ทาน อย่างถูกต้องนี้กือ จูลเกลาตัวดู – ของถู การให้ทานก็เป็นปัจจัย แก่ทระนิทหาน คือจะช่วยให้เกิกพระนิพพานโดยสมบูรณ์. แม้ รักษาศึล ก็ทำอย่างที มุ่งหมายจะให้ เป็นบ้อจอัแก่พระนิพพาน คือ จูกเกลาณิเลส ประเภทที่คือจะช่วย ชูณกลาให้ได้. เมื่อ ทำสมาชิ ก็ยึงใกล้เข้าไป เป็นบ้อจอัแก่พระนิททาน มากขึ้น ๆ กระทั่งทำ บัญญา ทำวิบัสสนา โดยตรงนี้ จะทำให้เป็นการปรากฎนองพระนิพทาน.

เรื่องนิพทานนี้คนถูกสอนกับมา ให้เชื่อว่า ไปนิพทานนี้ยังอยู่ใกล อย่า เอาทีนี้และเทียวนี้เลย: เพียงแต่ว่าทำอะไรสักหน่อยหนึ่ง ก็ขอให้เป็นปัจจัยเกือกูล แก่การไปพระนิพพานก็แล้วกัน. อย่างนี้ผมไม่เห็นด้วยมันข้านัก แต่ก็ไม่ขัดขวาง ไม่ขัดคอ ไม่ทำหนิทิเทียนเขา. เราบอกแต่ว่า เราจะประยุลค์ให้มีนิพพานไปพลาง แม้ในชั้น ตัวอย่าง ก็คือทำอย่างที่ว่านี้. ควบคุมการเกิดขึ้นแห่งตัวดู – ของคู่ไว้เรื่อยไป, ควบคุม ได้ที่ไรก็เป็นนิพพานน้อย ๆ อยู่ที่นั่น. เพราะฉะนั้น การถือหลักว่า ทำอะไรได้เป็น ปัจจัยแก่พระนิพพาน ก็ถูก: แต่ถ้าจะให้เริ่งเร็วเข้า ก็ต้องทำกันอย่างนี้ คือมุ่งจ้องให้ เป็นความเย็นอยู่ทั้งเนื้อทั้งตัว ทุกอิริยาบถตลอดเวลา.

(ถาม) ผมมีข้อสงสังเกี่ยวกับกำบรรรายของท่านอวจารย์วันนี้ เรื่องกรามสัมพันธ์ ระหว่าง "นาทีทอง" กับ "เรื่องชาติหน้า"; กล่าวก็อ ท่านอาจารย์ได้บรรรยายว่า บุลกลที่ ไม่เชื่อเรื่องชาติหน้า เมื่อจะกวยนั้น จะเกิลกับไม่เหลือชิ้นได้ เพราะว่า เขาไม่ยึดมันถึงอิ่มันสิ่งใก ข้นมา; แก่บุกกลที่เชื่อเรื่องชาติหน้วนั้น ถ้าเขาภาวนาจิกใจ ก่อนที่จะดับ ว่าด้วเองไม่ยึดมัน ถือมัน คือกับไม่เหลือนั้น เขาสามารถที่จะนิพพานกอนนั้นโต้ ซึ่งกำคนชว่า ทำชวมากลอด แล้วพบกอนอายุมาก ๆ ภาวนากวิเองว่า ไม่ยึดมันถือมันลึงใด จนกระทังด้วเองคับจิล. เขาไม่ เกิดการขัดกันก่อกฎแห่งกรรมหรือ ? ก็อกนซุ้วก็จะถึงนิทพวนเหมือนกัน ?

(ตอบ) เสียงก้อง พึ่งไม่ใกร่ถูก แต่พองับใจความได้ว่า คนที่จะเชื่อว่าทาย แล้วเกิถ หรือทายแล้วไม่เกิทก์ตาม ขอให้ถือหลักว่า เรา สมักรดับไม่เพลือ จะแด้  บัญหาได้ทั้งหมด ถือว่า : อยู่ที่นี่เกี่ยวนี้ ให้พิจารณาเห็นว่า การเกิดขึ้นมาอย่างนี้, การอยู่อย่างนี้เป็นการทนทุกข์ทรมาน. อย่ามีความรู้สึกว่า กูเกิก, เกิดเดียวนี้, หรือเกิดอีก อย่างไรก็ตาม อย่ามีความรู้สึกอย่างนั้นเลย. อย่าให้มีตัวดูเถิดอยู่ แล้ว ก็ไม่มีการทนทรมาน, แล้วสมักรให้มีภาวะกับไม่เหลือแห่งตัวกูอยู่เรื่อยไป. นี่สำคัญ ที่สุดแล้ว ที่เราจะทำได้ รู้สึกได้ควบคุมได้ ก่อนแต่เข้าโลง. เบ้าโลงแล้วพิสูจน์ ไม่ได้ ก็ไม่พูด แต่พูกว่า ถ้าสมักรดับไม่เหลือที่นี่ได้แล้ว จะให้ผลคุ้มไปตลอดเวลา; จะเกิดอีก หรือไม่เกิดอีก ก็หมดบัญหา เพราะว่าที่นี่ก็ไม่มีตัวกูเสียแล้ว ก็ไม่มีตัวกูที่จะ ไปเกิดอีก.

สำหรับในกรณีของกนพาลนั้น ถ้าทำได้อย่างนั้นจริง ก็ได้เหมือนกัน คือ มันเป็นการเปลี่ยนกลับอย่างรวดเร็ว แล้วเป็นในขณะจิตที่จะตายนั้นเอง อย่างนี้ก็มีได้.

(ถาม) แล้วไม่ขัดกับกฎแห่งกรรมหรือ?

(ตอบ) ไม่ขัด เพราะมีกรรมที่ดีกว่า ที่หนักกว่า คือการทำถูกในส่วนนี้ เป็นกรรมที่ดีกว่า มากกว่า ใหญ่กว่า ชิงให้ผลตัดหน้า.

(ถาม) ขอนมัสการถามท่านอาจารย์ว่า ระหว่างที่ยังไปไม่ถึงทางแห่งกวามกับ ไม่เหลือ มีวิธีทางอะไรที่จะไปสู่ทางนั้นเร็วที่สุด ?

(ตอบ) ก็คือวิธีที่พูดมาแล้วนี่แหละ ที่เอามาประยุกต์เกี่ยวกับการเป็นอยู่ ในชีวิตประจำวัน ให้ เพ่งความคับไม่เหลือแห่งความร้อน เป็นวิสัยอยู่ นี้คือลดัพที่สุด แล้ว เอาธรรมะชั้นโมกขธรรมมาประยุกต์ชีวิตประจำวัน คือทำอย่างที่ว่ามานี้. ขอให้ ไปทบทวนใหม่ ดูจะยังพึ่งไม่เข้าใจ จึงถามซ้ำกับกำอธิบาย. เราพยายามที่จะเปลี่ยน นิสัยเสียใหม่ ให้อยู่ก้วยสติสัมปชัญญะ ที่จะไม่ให้เกิกกวามร้อนขึ้นมาได้ ตั้งแต่เกี๋ยวนี้ นี่เป็นหลัก. (ถาม) ที่กล่าวว่า กับตัวกู – ของกู แสดงว่ามีตัวกู – ของกู จริงใช่ไหม เราจึงต้อง กับมัน ?

(ตอบ) ตัวกู – ของกู จะเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง หรือจะเป็นแต่เพียงกวามสำคัญ มั่นหมาย ด้วยอวิชชาโง่เขลาก็ตาม เป็นสิ่งที่กับได้; มันจะเป็นตัวตนจริง หรือเป็น แต่เพียงมายา ในกวามกิกนึก เพราะยึกมั่นถือมั่นก็ตาม ทั้งสองอย่างนี้เป็นสิ่งที่กับได้; ฉะนั้น กุณมีตัวกูชนิกไหน กุณกับชนิกนั้นกีกว่า.

(ถาม) "ตัว" ในที่นี้ เราจะหมายถึงว่าง หรือวิญญาณได้ไหม ?

(ตอบ) ไม่ได้หมายถึง ว่าง หรือวิญญาณที่เป็นตัวเป็นตนอย่างที่เขากิดกัน. ตัวถู - ของดู ในที่นี้ เป็นอุปาทานทมายมั้น ด้วยอำนาจของตัณหา ที่มาจากอวิชชา เท่านั้นเอง ; ทาตัวไม่พบ นอกจากว่า เป็นความสำคัญติดของจิต เกิดขึ้น.

ขอบิดโรงเรียน เพราะว่ามีแขกมาหา ทามที่นัดไว้.

#### โมกขธรรมประยุกท์

– la la –

ส พฤษภาคม ๒๕จส

# การได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ

ท่านนักศึกษา ผู้มีความสนใจในธรรม ทั้งหลาย, การบรรยายในขุดโมกขธรรมประยุกต์ในวันนี้ เป็นครั้งที่ ๒๒ และเป็นครั้งสุดท้ายของการบรรยายด้วย

จะได้กล่าวโดยหวัข้อย่อยว่า การได้รับสิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะ ได้รับในฐานะที่เป็นผลของโมกขธรรมประยุกต์นั่นเอง.

นี้หมายความว่า **การประยุกต์ลือการปฏิบัติในโมกบธรรมให้ได้ในชีวิต ประจำวัน** ก็จะได้รับผลสุดท้าย คือการได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้รับ. อีก อย่างหนึ่ง การบรรยายในวันนี้ ก็ต้องเป็นการสรุปใจความตำคัญของการบรรยายทุกครั้ง ที่แล้วมา. เรากวรจะทบทวนกันถึงกำว่า "ประยุกต์" เป็นกรั้งสุดท้ายอีก ขอให้ถือเอา กวามหมายอย่างธรรมดาสามัญที่สุด ว่า คือปฏิบัติให้ได้ในการเป็นอยู่ประจำวัน. ถ้าสึง ใดปฏิบัติในลักษณะเช่นนี้ไม่ได้ก็เป็นอันว่า เลิกกัน ไม่ต้องสนใจก็ได้; เพราะว่า สึงที่ประยุกต์ได้นี้มีมากเกินกว่าที่จะปฏิบัติไหว เลือกเอามาแต่ส่วนที่ประยุกต์ได้ก็พอแล้ว.

# ต้องมองให้เป็น แล้วจะประยุกต์ธรรมะมาใช้ได้

แต่ที่นี้ทำไมดูจึงกล้าย ๆ กับว่า ไม่มี, ก็อมีแต่กนบอกว่า ปฏิบัติไม่ได้ ประยุกต์ไม่ได้ ? นี้กวรจะถือว่า เพราะว่าประยุกต์ไม่เป็น เพราะว่ามองไม่เห็น ; ทำไม่ เป็นเพราะว่ามองไม่เห็น ; ที่มองไม่เห็นก็เพราะว่ามองไม่เป็น. มีแต่กน **มองไม่เบ็น** จึงไม่เห็น ว่าจะปฏิบัติได้อย่างไร ; จะต้องมองให้เป็นจึงจะเห็น. นี่ก็ต้องเน้น หนักกันที่ตรงนี้เอง ว่า ธรรมะทั้งหลายนี้ อยู่ในสภาพที่เป็นหมัน เพราะว่ากนมองไม่เป็น กือไม่อาจจะเอามาใช้ให้เป็นประโยชน์ได้.

การมองไม่เป็น หรือมองไม่เห็นนี้ ก็ยิ่งมีมากขึ้นทุกที เพราะว่าสมัยนี้มันมี แต่สิ่งที่ทำให้ไม่มอง, หรือมองก็มองอย่างหยาบๆ เหมือนกับผื้นมองอย่างเสียไม่ได้, หรือ ว่ามองอย่างเผื่อ ๆ เผื่อว่าจะมีอะไรดีบ้าง เพราะว่า เขาพูดกันนัก เขากล่าวถึงธรรมะ กันนัก; แต่แล้วคนชนิดนี้เขาก็พ่ายแพ้แก่อารมณ์ต่าง ๆ ในโลกนี้ ที่มายั่วให้เขาไปสนใจ กับเรื่องของทางผ่ายวัตถุ.

ข้อนี้ก็ไม่กวรจะลืมเสียว่า เราไก้พูดกันมาอย่างมากทีเดียว ว่ามีอยู่สองบัญหา เสมอ คือ **ส่วนวัตถุ** กับ **ส่วนจิตใจ** ซึ่งต้องการอาหารต่าง ๆ กัน : *อาหารของร่างกาย ก็ต้องการไปอย่างหนึ่ง, จิตใจก็ต้องการอาหารอีกอย่างหนึ่ง*. เมื่อเราให้อาหารแก่ ร่างกาย ก็เพื่อให้ร่างกายนี้ทรงอยู่ได้ สำหรับเป็นเกรื่องรองรับจิตใจ ให้ยังกงอยู่ หรือ ว่าทำงานของมันได้.

ทีนี้ จิตใจ ท่างหาก ที่จะทำงานท่อไป ให้มนุษย์ได้ลู่ถึงสิ่งดีที่สุดที่มนุษย์ ดวรจะได้: ทีนี้เขาสนใจกันแท่เรื่องวัทถุ เรื่องปากเรื่องท้องเสียเพียงก้านเดียว กวาม

໕ඁඝ්෨

สนใจอีหยุกอยู่แต่ที่นั้น ไม่ก่อยจะขึ้นมาถึงจิตใจ, แม้ว่าเป็นทุกข้อยู่ก็ไม่สนใจ ว่า เราจะ ภับทุกข์ใต้ เอาแต่ร้องได้ โวยวายอิ้นรน ยึกยัดขัดใจไปตามแบบของกนที่ไม่เกยรู้ว่า มนุษย์เรานี้สามารถจะแก้บัญหาทางจิตใจได้.

นี้เป็นหัวข้ออันหนึ่ง ที่จะต้องดูให้ตี จึงสรุปไว้เสียทีหนึ่ง ว่า การที่จะ ได้สิ่งกีที่สุดลำหรับมนุษย์ได้นั้น ก็เฉพาะแต่ผู้ที่สนใจในเรื่องนามธรรม. ถ้าสนใจ กันแต่เรื่องรูปธรรม ก็จะได้ในสิ่งที่มนุษย์อันธพาด หรือมนุษย์ที่เป็นพาลเขาสนใจ เขา หวังกันนัก ไม่ใช่บัณฑิตที่สนใจ. ทีนี้เราจะไม่พูกถึงคนพาล หรือบัณฑิตกันแล้ว พูกแต่ว่ามนุษย์ก็แล้วกัน ขอให้มนุษย์นี้ไปเรื่อย เรื่อยไป ๆ ตามลำตับ จนถึงจุดหมาย ปลายทาง.

ต้องการที่ จะให้ ไปจนได้ถึงจุดทนวยปลายทาง ทันแก่เวลา ได้ในชีวิทนี้ จึงเกิดการบรรยายในลักษณะอย่างนี้ขึ้นมา เพื่อว่า จะช่วยแก้บัญหา อันนั้น, เพื่อจะ ปฏิบัติให้ได้ ตามนั้น; แล้วก็แยกแยะบัญหาออกเป็นข้อ ๆ ให้เข้าใจไปตามลำดับ ดังพื่ ได้บรรยายมาแล้ว ๒๑ กรั้ง นับตั้งคันถึงแต่ว่า:--

## ๑. ปัญหาของคน

เราจะต้องรู้เรื่องของ "คน" นี้ให้เพียงพอ, รู้เรื่องคีที่สุดของคน หรือบัญหา ของคน ว่าอยู่ที่ตรงไหน หรืออย่างไร, ค้องเข้าใจว่าคนคืออะไร, คีไปทางไหนได้; นี้จึงเกิดมีแบ่งแยกเป็นคน เป็นมนุษย์ ให้ง่ายแก่การกำหนด จนกระทั่งรู้ว่า มนุษย์ จะต้องทำอะไร ก็ถือให้ได้สิ่งที่ก็ที่สุด ทีมนุษย์ควรจะได้ อย่างที่กำลังจะพูด.

### ๒. ความไวของจิต

ทีนี้ เป็นเรื่องทางจิตใจ ที่จะเอามาทำ ให้ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้ ปัญหามันก็เกิดขึ้นทางจิตไจก่อน : มีปัญหาว่า เราไม่สามารถจะควบคุมจิตไจ ไม่สามารถ จะบังกับจิตใจ โดยเฉพาะอย่างยิ่งที่เกี่ยวกับความไวของจิต. ที่เป็นเอามาก ๆ ก็คือ ไม่รู้ ว่ามีจิตด้วยซ้ำไป, คือเขาไม่ต้องรู้ว่า มีจิตที่เขาคิดนึกเขาทำอะไรได้ เขาจึงไม่สนใจว่า มีจิต หรือไม่สนใจว่า จิตนั้นเร็ว หรือซ้า หรืออะไรต่าง ๆ; เอาแต่เรื่อง โทโส โมโห เมื่อไม่ได้อย่างใจ แล้วก็หลงใหลลิงโลดไปเมื่อได้อย่างใจ โดยไม่ต้องรู้ว่าเรื่องของอะไร. นี้เราจึงมาดูกันใหม่ ให้เห็นว่า เป็นเรื่องของจิต แล้ว **รู้เรื่องจิต ให้พอสมควร จนถึง** กับว่า เรา **สามารถควบคุม ม**ันได้ **ให้ทำหน้าที่ตามที่ควรจะทำ**.

๓. – ๖. สติสมปชัญญะ ปัญญา สมมาทิฏฐิ และนิพพาน.

ท่อไปก็มาถึง **คุณธรรม ที่จะทำให้ควบคุมจิตได้** ก็ก็อ *สติ* และ *สัมปขัญญะ* แล้วเลยเนื่องไปถึงซึ่งที่เรียกว่า *บัญญา ;* **สติ** ก็อ **ระลึก นั้นระลึกถึงตัวบัญญา,** และ **บัญญา** นี้จะต้อง อูกต้อง อย่างที่เรียกว่า **สัมมาทิฏฐิ**. บัญญาเฉโก หรือบัญญามิจฉา-ทิฏฐินั้นไม่เกี่ยวกัน ; แต่แล้วกลับมามีบัญญาเฉโก บัญญามิจฉาทิฏฐินี้เสียเป็นส่วนมาก.

ถ้าว่ามีสัมมาทิฏฐิ ก็จะรู้ มากขึ้น โดยเฉพาะจะรู้เรื่องตัวเองนี้มากขึ้น คือ รู้ภาวะ หรือสถานะของจิต ว่า กำลังเป็นอย่างไร, แบ่งได้อย่างไร. เป็นชั้นกาม ชั้นรูป เป็นชั้นอรูป นี่เรียกกันสั้นๆ; มัวไปหลงใหลในกาม หลงใหลในรูป หลงใหลในสิ่งที่ ไม่มีรูป จนกว่ามันจะหลุดพันออกมาจากสิ่งเหล่านี้ จึงจะเรียกว่าโลกุตตระ.

ลนที่หลงใหลอยู่ในโลกทั้งสามนั้นก็เบ็นบุถุชน จะวิเศษชั้นไหนก็ยังเป็น บุถุชน; แม้ละกามได้ก็ยังหลงใหลในตัวตน, เมื่อไม่หลงใหลในกาม ในรูป ใน อรูป โดยความเป็นตัวตนแล้ว จึงจะเป็นโลกุตตระ ที่จะเป็นไปในทางของนิพพาน. นี่เขาไม่รู้เรื่องนี้ เพราะว่ามีความหลอกลวงของสิ่งปรุงแต่งทั้งหลาย.

๗. สังขาร และความเป็นมายา

ที่เราผ่านไป ๆ **แต่ละวัน ๆ นี้ เป็นการปรุงแต่งบองสิ่งที่เรียกว่า "สังบาร"** หรือธรรมชาติที่เป็นการปรุงแต่งอยู่อย่างนั้น ก็หลงใหลกัน **จนบิน** ชินอย่างที่เรียกว่า อนุลัย เรียกว่า สังโยชน์. นี้เป็นเหตุให้มีกวามหมายมั่นที่ผิด ๆ แน่นแพ้นยึงขึ้น งน เปรียบว่าชีวิตนี้ เหมือนอับคงทีบ รกเบ็นบ่าชัก เป็นเชิงหนามที่รกที่สุด ด้วยความเดยชิน ที่เต็มไปด้วยมิจฉาทิฏฐิ หรือด้วยกิเลส. อย่างนี้เป็นซึ่งที่จะต้องตัดสาง หรือถาง หรือว่า เผาไฟโท้หมดไป จึงมีเรื่องขึ้นมาอีกระบบหนึ่ง สำหรับตัดพื้นสิ่งเหล่านี้ เราเรียดว่า ลึล สมาธิ ปัญญา : แต่ว่ามีหน้าที่ ที่จะตัดพื้น ดงทีบ ป่าชัญของกิเลสที่พัวพันลันอยู่ เหมือนกับเชิงหนามอันยากที่จะเข้าไปได้.

### ส. สีล สมาชิ ปัญญา

ให้ไปสนใจเรื่อง อางป่ารถด้วยดือ สมาธิ ปัญญา ราวกับว่า ชีวิตแต่ ละวัน ๆ นี้ เป็นเหมือนกับการถางป่ารก, พร้อมกับการที่ว่า ต้องดับอาวุธ ที่จะตัด จะพ้นนี้ให้สมเฉียบอยู่เสมอ. ฉะนั้น จึงเจริญ ศีล สมาธิ ปัญญา ลับให้ดิมอยู่เสมอ เพื่อ สางรถชัฏของกิเลสนี้อยู่เป็นประจำ ด้วยความหวังว่า เราจะต้องได้สิ่งดีที่สุดที่มนุษย์กวร จะได้ คือกวามเพียนโล่งไปแห่งกิเลส ที่เป็นเสมือนกับรถชัฏ.

## ๙. – ๑๐. เรื่องเกี่ยวกับ "คุณ"

และยังมีสิ่งที่จะ ต้องรู้จัก คือสิ่งที่เรียกว่า "ลุณ" หรือกุณสมบัติของสิ่งต่าง ๆ ในโลกนี้ ที่เป็นที่ตั้งแห่งการยึดถือของจิต สิ่งที่เรียกว่าคุณนี้ ถ้ากล่าวตามธรรมชาติแล้ว ไม่มีกีมีชั่ว ไม่มีโพษมีทุกข้อะไร. มันเป็นเพียงคุณสมบัติอันหนึ่งของสิ่งแต่ละสิ่ง ๆ.

ที่ไปว่วมีดีมีชั่วขึ้นมานี้ ก็เพราะว่ามนุษย์รู้สึกอย่างไรก็บัญญัติอย่างนั้น : สึง ใดถูกใจของมนุษย์ก็บัญญัติว่ามีคุณ, สึงไคไม่ถูกใจก็บัญญัติว่าเป็นโทษ. แต่ใน ภาษา ธรรมะ หรือภาษาปรัชญาในประเทศอินเดีย ก็ใช้คำว่า "คุณ" เสมอดันพมด เพราะว่า กามธรรมชาติแล้ว ไม่เป็นก็เป็นชั่ว หรือว่า สึงเดียวกันนั้นแหละ เป็นสึงที่ถี หรือน่ารัก น่าพอใจสำหรับคนพวกหนึ่ง แล้วก็ไม่น่ารักน่าพอใจสำหรับคนอีกพวกหนึ่ง จึงถือว่า มันมีคุณสมบัติอย่างนั้น ๆ ก็แล้วกัน. ที่นี้คนเรา **ไปหลงในเรื่อง "คุณ**" เห็นเป็นน่ารักพวกหนึ่ง น่าเกลียดน่าขัง พวกหนึ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือความรู้สึก ที่รู้สึกเมื่อมีการสัมผัส ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ จนเ**ดิคเวทนา** ขึ้นมา. ความรู้สึกที**่ เวทนา น**ั้น **เป็นคุณ** อันสุดท้าย ที่ทำให้เดิดกิเลส ก็มัวติดอยู่ใน "คุณ" ที่สำหรับทำให้ยินดีบ้าง สำหรับให้ยินร้ายบ้าง มันเหมือนกับว่าถูกผูกพัน หรือกักขังไว้ หรือกรอบงำไว้ โดยสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" นั่นเอง; จะต้องออกมาเสียจากอำนาจ หรืออิทธิพลของสิ่งที่เรียกว่า "คุณ".

บุถุชนกนธรรมดายังหลงใหลใน "กุณ" นี้ในแง่ยินดี กับ ในแง่ยินร้าย แต่ พระอรหันต์ท่านออกมาเสียจาก "กุณ" ได้ ก็เลยไม่มีทางที่จะยินดีหรือจะยินร้าย หรือ ปล่อยให้เป็นไปตามเรื่องของมัน.

## ๑๑.– ๑๒. หนทาง และ ผู้ชี้ทาง

ทีนี้ วิถีทางที่จะทำให้เรารู้จักสิ่งที่เรียกว่า "คุณ" นี้ และ ออกมาเสียจาก อำนาจอิทธิพลของสิ่งนี้ได้ มีอยู่ในรูปของการปฏิบัติระบบหนึ่ง ซึ่ง เรียกว่าหนทาง หรือ มรรด หรือเรียกเต็มที่ว่า อัษฎางกิกมรรก หรืออริยอัฏสังกิกมักก์; เรียกด้วย กวามพอใจอย่างยิ่ง คือเป็นระบบการปฏิบัติ ที่เมื่อปฏิบัติแล้ว จึงจะสำเร็จประโยชน์ เป็นหนทาง. ที่เรียน ๆ ท่อง ๆ ไว้นี้ไม่เป็นหนทางได้ หรือที่ยังปฏิบัติผิด ๆ ถูก ๆ อยู่นี้ ก็ไม่เป็นหนทางได้; ต่อเมื่อปฏิบัติอย่างถูกต้องแล้วเท่านั้น สิ่งเหล่านั้นจึงจะเป็น หนทางขึ้นมาได้; ฉะนั้น หนทางในที่นี้ หมายถึงการเดินทางที่เกินเสร็จแล้ว.

ท่อไป เป็นเรื่องเกี่ยวข้องไปถึง พระพุทธเจ้า ในฐานะที่ เป็นผู้ชี้ทาง. ถ้าจะปล่อยให้เรากันกว้าเอาเอง ก็กงจะทายเสียก่อน หลายสิบชาติ หลายร้อยชาติ กว่า จะพบ; เพื่อประหยัดเวลาเราจึงเชื่อการทรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เป็นการทดลองไปก่อน แล้วก็พบเรื่อยไป ๆ ว่าเป็นจริงทามนั้น. พระพุทธองค์จึงทรงอยู่ในฐานะเป็นผู้ชี้ทาง ให้เดินออกไปเสียจากกรงขัง หรือวัฏฏะ. **วัฏฏะ** นี้เป็นเหมือนกับกรงขัง คือมี**กิเลส เป็นเหตุให้ทำกรรม.** ทำ กรรม แล้วก็**มีผลกรรม** เกิดขึ้นมา, ผลกรรมเกิดขึ้น แล้วก็ให้เกิดกิเลสอันใหม่ต่อไปอีก, วนอยู่แต่อย่างนี้ ออกไปไม่ได้; ทีนี้พระพุทธเจ้าท่านก็ทรงชี้ให้เห็นว่า จะออกไปได้ อย่างไร.

## ๑๓. – ๑๔. ผู้เดินทาง และมารในการเดินทาง

**มนุษย์จะต้องเป็นผู้เดินทางด้วยตนเอง** ไม่มีใกรมาอุ้มพาเหาะไปได้ เพราะ ว่าพระพุทธเจ้าทั้งหลาย ก็เป็นแต่ผู้ชี้ทาง ท่านสามารถ ท่านฉลาดที่สุด ในการที่จะชี้ให้ กนที่ไม่โง่เกินไปได้รู้จักหนทางและเดินไปได้ ; สำหรับประเภทที่โง่เกินไป ท่านก็บอกว่า ชี้ไม่ไหวแนะไม่ไหวเหมือนกัน เพราะมีผ่าในดวงตาหนาเกินไป คือมีอวิชชาบังลูกตา หนาเกินไปจนไม่สนใจ จนไม่รู้เรื่อง. แต่ก็มีกนเป็นอันมาก เขาอยู่ในฐานะที่พอจะรู้เรื่อง หรือเข้าใจ แล้วก็เดินไปได้ ; กนพวกนี้แหละก็อ พวกที่เดินทาง.

กนอีกพวกหนึ่ง **ไม่เดินทาง** และไม่ยอมพั่งเสียง ก็เรียกว่า **เป็นคนที่จม** อยู่**ในวัฏฏะ** ก็อเรียกว่าเป็นหลักตอที่บักแน่นอยู่ในวัฏฏะ. พวกเราอย่าได้เป็นอย่าง นั้นเลย แต่เป็นผู้ที่พอจะพั่งเรื่องนี้เข้าใจได้ แล้วก็สมักรที่จะเดินไปตามทาง.

บัญหาต่อไปที่มีบ้าง ก็คือ อุปสรรคหี่จะต้องมี; อุปสรรคมันก็ต้องมี พูด ว่าเป็นธรรมชาติเสียดีกว่า ที่ว่าอุปสรรคนั้นจะต้องมี ซึ่งทางจิตใจก็เรียกว่า "มาร" อุปสรรก ถือ เกรื่องกีดชวาง ข้างนอกทางวัตถุ นี้ก็เป็นเกรื่องกีดขวาง เป็นเกรื่องสะกัดกั้น อย่างที่เราเรียกกันว่า อุปสรรก; แต่ถ้าเป็นเรื่องภายในจิตใจ นี้เขาเรียกให้ดูน่ากลัว ว่าเป็นมาร.

เราต้องเอาชนะมาร ต้องเข้าใจเรื่องมารนั้น จึงจะเอาชนะมารนี้ได้. มาร ร้ายกาจที่สุด ก็ดือกิเลส อีกนั้นเอง อยู่ข้างในนั้นเอง; ส่วนเรื่องสังขารร่างกายความตาย อะไรต่าง ๆ นี้ ไม่ก่อยจะเท่าไร. อีกอย่างหนึ่งก็คือ การต้องเป็นไปตามกรรม โดยเฉพาะ

**ಜ** ನ ನ

กรรมชั่ว เราไม่ได้ทำกรรมดีให้มากพอ กรรมชั่วก็คอยจะลากตัวไปเรื่อย นี้ก็เป็นมาร เหมือนกัน; แต่อย่าลืมว่า กรรมนี้ก็มาจากกิเลส. ฉะนั้น ไปสรุปพญามารไว้ที่กิเลส; ถ้าไม่มีกิเลสแล้ว สิ่งต่าง ๆ ไม่เป็นมารขึ้นมาได้.

#### ๑๕. ตัวตน – ของตน

เกี๋ยวนี้ ก็มาถึงสิ่งสำคัญสิ่งหนึ่ง กือ สิ่งที่เรียกว่า "ตัวตน" เป็นเรื่องเข้าใจ ยาก เพราะรู้สึกว่า มีตัวเราเสมอ; ถ้ามีตัวเรา ก็มีกิเลส พอมีตัวเราก็มีกิเลส, กวาม กิดว่าตัวเรา – ของเราเกิดเมื่อไร เป็นมีกิเลสเมื่อนั้น. เพราะว่า การเกิดแห่งกวามกิด ว่า "ตัวตน" นี้ก็เป็นกิเลสประเภทแม่บทอันหนึ่งแล้ว; พอเกิดเป็นตัวตนขึ้นมา มันก็ เกิดกิเลสเต็มรูปออกมาภายนอก เป็นโลภะ โทสะ โมหะ.

**ต้องรู้จักสิ่งที่เรียกว่า "ตัวตน**" นี้ให้ดี ว่าเป็นภาษาพูก เท่านั้นแหละ เพราะ ว่าต้องพูกตามความรู้สึก แล้วพูดกันจนเป็นธรรมเนียม เป็นประเพณีเสียเลย ที่จะต้อง พูดว่าเป็นตัวตน. เมื่อมาสอนว่า ไม่มีตัวตน ก็พึ่งยาก, เมื่อบอกว่า ที่ว่าตัวตน ที่รู้สึก ว่าตัวตนนั้น มันไม่ใช่ตัวตน เป็นแต่เพียงกวามกิกปรุงแต่ง มีเหตุมีปัจจัยปรุงแต่ง ให้รู้สึกว่าอย่างนั้นเป็นเรื่องของธรรมชาติที่หลอกลวงอีกทีหนึ่ง.

เรื่องธรรมชาตินี้ลึกซึ่งเหลือประมาณ จนเขาเรียกว่าพระเจ้าก็มี ถ้าไม่มีความ หมายแห่งทัวตนนี้ ก็ไม่มีชีวิตอะไรจะรอดมาได้; มันให้มีความรู้สึกว่า ตัวตน ไว้เรื่อย จึงได้รักษาตัวตนนี้รักษาชีวิตของตน แล้วมีการสืบพันธุ์ อย่าให้ตัวตนสูญสิ้นพันธุ์. ตัวตนเป็นเรื่องมายา หรือว่า หลอกลวงยิ่งกว่าสิ่งใดขึ้นไปอีก.

ทีนี้ ก็ต้องแก้ลำ ด้วยวิธีหนามยอก เอาหนามบ่ง **ถ้ามีตัวตน ก็ใช้ตัวตน** นี้แหละแสวงหาความจริง ต่อไป โดยให้ยึดมั่นว่า จะต้องได้สิ่งที่ดีที่สุดที่ตนจะได้รับ แล้วก็ให้ศึกษาไป ปฏิบัติไป, ศึกษาไป ปฏิบัติไป จนกระทั่งกวามจริงชั้นสูงสุดนั้น ลงมาเป็นกวามรู้สึกอยู่ในจิตใจ ก่อย ๆ เห็น ว่า สิ่งนี้เป็นไปตามธรรมชาติ เป็นอย่างนี้เอง. ถ้ารู้สึกว่า มีตัวตนเนื้อไร ก็มีความหุกข์ มีความหนักเมื่อนั้น; พิสูขน์ ได้อย่างนี้ทุกที ๆ ๆ จนกระทั่งเกิดเข็ดชยาก ไม่กล้ามีกวามรู้สึกว่า ตัวตน จึงจะหมด ตัวตน. อยู่ด้วยความว่าง คือ มีจิตใจชนิดที่มิได้ยึกถืออะไรไว้ โดยกวามเป็นของหนัก เป็นภาระ เป็นตัวตน; อยู่ด้วยกวามว่าง มีกวามสุขอีกแบบหนึ่ง ซึ่งไม่เดยได้รับ มาแต่ก่อน.

๑๖.–๑๘. โลกธรรม ๘ กามารมณ์ และการชนะ

ทีนี้ มันเป็นไปได้ยาก มีอุปสรรค มีอะไรหลายๆ ทาง นับตั้งแต่ว่าในโลกนี้ มีโลกธรรม บ้าง มีอามารมณ์ บ้าง; ฉะนั้น เราจึงดูในโลกนี้ว่า มีอะไรเป็นเครื่อง เหนื่ยวรั้ง.

โลกอรรม ๙ ดู๋ หรือ ๘ อย่างนี้เหนี่ยวรั้ง, แล้ว ลามารมณ์ เรียกโลย พื้นฐานทั่วไปว่า สิ่งอันเป็นที่ดั้งแห่งความใคร่; เมื่อมีกวามโคร่ และมีสิ่งอันเป็น ที่ตั้งแห่งกวามโคร่ ก็เกิดกวามรู้สึกที่เพลิคเพลิน ที่หลงใหล ที่ยึกมันถือมัน จะเรียกว่า โลกธรรม ก็ได้เหมือนกัน เพราะเขาไปดูในแง่ที่เรียกว่า มีอยู่ในโลก หรือประจำโลก. ไปดูในแง่ของลามารมณ์ ก็กือ เป็นสิ่งที่ให้จิตได้เดาะ หรือหน่วง หรือยีดเอา. ฉะนั้น จะต้อง รู้จัก สิ่งเหล่านี้ จนเอวชนะมนิได้.

นี้หมายความว่า ถ้ารู้จักเสียแล้ว มันก็ไม่อาจจะยึกหน่วง: เพราะรู้จักว่า มันเป็นโทษ เป็นอันตราย ส่วนที่เป็นของอร่อย เป็นเสน่ห์ เป็นอัลสาทะนั้น ก็มีสำหรับ ถนโง่. พอคนฉลาดขึ้นแล้ว กวามหมายชนิดนั้นก็หายไป จะมีแต่กวามนำเกลียกน่าชัง เพราะว่ามันหลอกลวง นี่เป็นหนทางที่จะเอาชนะได้.

ดส. – ๒๐. การศึกษา การดำรงชีวิต

ค่อไป นึกไปอีกที่ถึงตึงที่เรียกว่า การสึกษา นี้เป็นระบบใหญ่ระบบหนึ่ง ที่มี ไว้สำหรับให้ชนะได้. การศึกษาทุกชนิจ ล้ำลูลต้อง ตามความหมายของกำว่า "ศึกษา" แล้ว ก็จะทำให้ชนะทั้งนั้น **จะช่วยให้ชนะทั้งนั้น**. เดี๋ยวนี้ เรามีการศึกษาในโลก ที่พูลอันว่า เรริญมาก แต่ก็ไม่เป็นการศึกษาเพื่อช่วยให้ชนะในความหมายนี้ กลับไปช่วย ให้พ่ายแพ้ในความหมายนี้.

กุณจะก้อง ระวงให้ดี ว่าการศึกษาที่เรามีกันอย่างเต็มที่ ในฐานะที่เรียกตัว เองว่า นักศึกษา, ดูให้ดีว่า การศึกษาชนิดนั้น มัน ทำให้เราจมลง ไปในความ พ่วยแพ้ แก้โลกธรรม หรือว่าแก่กามารมณ์ หรืออะไร.

เพี๋ยวนี้เป็นการศึกษาแบบหลับขาของคนที่ไม่รู้จักโลก ไม่รู้จักอันทรายที่มีอยู่ ในโลก; แต่เราจะไม่กล่าวหากันร้ายแรงถึงขนาดนั้น เอาแข่เพียงว่า **เพื่อวนี้เราก็มี** การศึกษา แบบหนึ่ง ที่พอจะให้หมดบ้องหาไปในเรื่องทำมาหากิน ให้อยู่อย่างเป็น ผาสุก. กรั้นอยู่อย่างเป็นผาสุกแล้ว เราจะทำอะไรต่อไป จึงจะเดือนอื้นมาถึงการศึกษา กามแบบของพระพุทธเจ้า; เมื่อมีการศึกษาตามแบบของชาวบ้าน ของบุถุชนไปก่อน ก็มีไปก่อนให้เสร็จไปเลียตอนหนึ่ง.

ทีนี้ เมื่อทั้งหนอยู่ได้ ไม่ทาย ไม่ลำบาก ก็ต้องสึกษาต่อไป เพื่อจะแก้บัญหา ระกับสุกท้าย นี่ก็คือหันมา สึกษาสึกขาดามแบบของพระพุทธเจ้า. ที่สำคัญที่สุก ก็ขอให้เป็นการทึกษา ที่อยู่ในรูปของการกำรงชีวิต คือ ให้ตัวชีวิตเบ็นการทึกษาไปเสียเลย อย่าให้เป็นกนละเรื่องอยู่เลย, ทั้งวันทั้งกิน ทุกขณะที่มีการหายใจออกเข้านี้ ให้เป็น การศึกษาอยู่ในตัวเองเลย: อย่าว่ามีเรากนหนึ่ง มีชีวิตของเรา เราจัดการกึกษาให้แก่ ชีวิตของเรา มันหลายทอดหลายชั้นนัก.

ให้จักเสียใหม่ถึงขนาดว่า การเป็นอยู่แต่ละวัน แต่ละชั่วโมง แต่ละนาที อะไรก็คาม **ให้เป็นตัวกวรส์กษา คือ มีสติสัมปบัญญะ** อยู่ แล้วก็เป็นการศึกษาทั้งนั้น : อะไรเกิดขึ้น อะไรก็ออะไร อะไรเป็นอย่างไร ไม่ต้องทำก็ไม่ต้องทำ; ถ้าต้องทำ ก็ต้องทำกวรที่จะทำ, แล้วก็**ไม่ไปยินลียินร้าย ให้เกิด**ความทุกข์ขึ้นมา ปฏิเสธไป เสียเลยว่า *"ฉันไม่ได้เกิดมาเพื่อความทุกข์"*.

เกี่ยวนี้กนไม่รู้; กวรจะก่าเสียสักทีหนึ่งว่า "เกิดเป็นคนทั้งที ดีแต่ทุกข์" มีอยู่เท่านั้นเอง เกิกเป็นกนแล้วมีแต่ทุกข์. ที่ถูกควรจะเป็นอะไรมากกว่านั้น คือ เป็นมนุษย์เพื่อจะเอาชนะความทุกข์ให้ได้.

๒๑. – ๒๒. หน่วงนิพพานเป็นอารมณ์, และได้สิ่งดีที่สูด ให้ ชีวิตเบ็นการสึกษา อยู่ตลอกเวลา ลือมีสติอยู่หุกอิริยาบถ ให้เขยิบ ๆ ขึ้นไป จนถึงกับ สดินี้หน่วงเอาพระนิพพานเบ็นอารมณ์อยู่เสมอ ก็อ หน่วงเอา กวาม สงบ เย็น หยุด ยอม อะไรนี้ เบ็นอารมณ์อยู่เสมอ ซึ่งกนเขาไม่เชือกันว่า เบ็นสิ่งที่ ประยุกต์ได้ในชีวิตประจำวันของกนสมัยนี้. แต่ผมก็ยังยืนยันไปตามเดิม ว่าเบ็นสิ่งที่ เป็นได้ ต้องทำให้ได้, ให้เรามีการ หน่วงเอาความดับไม่เหลือแห่งความหุกบันี้เบ็น อารมณ์อยู่เสมอไป.

**ความดับไม่เหลือแห่งตัวดู-บองดู นี้คือนิ**พพาน แม้จะชั่วกราวก็ยังดี ใน บางขั้นบางระกับ ยังไม่ถึงที่สุดก็ยังดี; ให้หน่วงเอากวามดับเย็นแห่งกวามร้อนนี้ เป็น อารมณ์อยู่เสมอ เพราะอย่างน้อยก็ไม่ร้อนใจในขั้นธรรมดาสามัญ นี้ก็คีอยู่แล้ว. เดี๋ยวนี้ *มัวไปขอบแต่รสอร่อยของราคะบ้าง ของโทสะบ้าง ของโมหะบ้าง มันไม่เย็น* แต่ อยู่ด้วยกวามร้อนทลอดเวลา; ดูหน้าก็รู้ได้ ดูตาก็รู้ได้ ว่าอยู่กันด้วยกวามรู้สึกที่ร้อน. เราจะหน่วงเอานิพพานคือความเย็น, กับเย็นแห่งกวามร้อน เป็นอารมณ์; อย่างนี้ ลึมไม่ได้ และต้องไม่ยอมเผลอในเรื่องนี้ ให้ได้ชื่อว่าเป็นกนมีนิพพานเป็นอารมณ์อยู่ เสมอ. นี้ก็จะได้สิ่งดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ คือทุกบ์กับเบาไม่เบ็น.

ใกรจะทุกซ์ร้อน ก็ตามใจ เราทุกข์กับเขาไม่เบ็น ก็แล้วกัน ในที่สุดก็จะ เบ็นผู้ที่มีโชกดีนั้นแหละ; ถ้าจะพูดอย่างภาษาชาวบ้าน ก็ว่ามีโชกดี เกิดมาทั้งที ได้สิ่ง ที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้รับ เรียกให้ไพเราะก็เรียกว่า อมตธรรม หรือ อมฤตธรรม. พวกกุณถงเคยได้ยินกำว่า อมฤทธรรม หรืออมตธรรม แต่จะรู้ว่ามันคือ อะไรหรือไม่ ก็ยังไม่แน่. ที่แท้ก็กือ สิ่งที่กีที่สุก ที่มนุษย์กวรจะได้นี้ คือไม่มีความ รู้สึกว่าตาย, ไม่ต้องดาย อีกต่อไป เพราะรู้ว่า ไม่มีอะไรตาอ.

กนที่เขาเกยหลงเขาก็หลงกันไป ก็อเอาเรื่องกามรรมณ์ เป็นสิ่งก็ที่สุด ที่ มนุษย์ควรจะได้นั้น ก็มี เพราะว่า เขารู้เพียงเท่านั้น, เดี๋ยวนี้ก็ยังมีที่ว่า เอาความสุขเกิดแก่ รูปฉาน หรืออรูปมานเป็นกวามก็ที่สุดที่มนุษย์กวรจะได้ ก็มี; ลัทธิอย่างนี้ก็เชื่อว่ายัง มีอยู่เวลานี้ในประเทศอินเดีย. ต่อเมื่อข้ามไปพ้นจากสิ่งเหล่านี้แล้ว จึงจะถึงโลกุดตระ ก็อ ลววมหมดความรู้สึกแห่งตวดนนี้ แล้วก็ไม่มีความหุดนี้เลย และว่านี่ เป็นสิ่ง ลีที่สุดพื้มนุษย์กวรจะได้รับ.

ที่จริงกำว่า "อมทธรรม" นี่ ก็ยืมคำพูดเขามา เป็นกำที่เขาพูดอยู่ก่อนพระ-พุทธเจ้นกิด แต่เขามีกวามหมายอย่างอื่น. *อมตะ* คือ *อย่าให้ดาย* เพราะเขากลัวตาย; แล้วก็ขวนขวายให้พบสิ่งที่ทำให้ไม่ตาย ก็สอนกันมาเรื่อย ๆ หลายแบบหลายอย่าง. เขา ก็พอใจกันเป็นยุก ๆ หรือว่าเป็นถิ่น ๆ แห่ง ๆ ไป, แล้วเขาก็ตายไปแล้ว ก็ไม่ต้องรู้กันว่า ผิดหรือถูกอย่างไร.

ต่อเมื่อ พระพุษธเจ้า ตรัสรู้ขึ้นมาในโลกนี้ จึงอธิบาย หรือ ธอนเรื่องอมค-ธรรม ตามแบบของท่าน ว่า ดับตัวดู-ของดูเสีย แล้วดั้ไม่มีใครดาย; แต่มีกำพุด ที่ไพเราะว่า ดับอหังการ มมังการ เสีย หรือ ดับมานานุสัยเสีย, มานานุสัย ก็ก็อ ความเดอชิน ตัวยอำนาจสำคัญว่า ตัวกู-ของดูนี้. เมื่อมีความรู้สึกว่า ตัวดู ก็เรียกว่า อหังการ, เมื่อมีความรู้สึกว่า ของดู ก็เรียกว่า มมังการ. ออ่างนี้ไม่ไข่ต้องคิด เป็นความปรุงขึ้นมา เป็นความรู้สึกเลย, ไม่ต้องคิดว่า จะต้องเป็นตัวกู-ของกูหรือไม่; มันเกยชินมาก ถึงขนาดว่า พอได้อารมณ์อย่างนี้ ก็เกิดความรู้สึกว่า กัวกู, ได้อารมณ์ อย่างนั้นก็ ของกู, ชินเป็นนิสัย ไม่ต้องกิด ไม่ต้องเจตนา. ถ้า ดับความเลยชิน อันนี้เสียได้ จะไม่เกิดตัวกู – ของกู อีกต่อไป ก็ไม่เกิด กวามรู้สึกว่ากูจะต้องตาย หรือกูจะอยู่เป็นต้น. พูดเป็นภาษาไพเราะ ก็ต้องว่า ดับ อหังการ มมังการ เสีย ก็ไม่มีใครตาย, พูดอย่างภาษาธรรมดา หยาบคายหน่อย ก็ว่า ดับตัวกู – ของกูเสีย ก็ไม่มีใครตาย ไม่มีความรู้สึกว่า กูตาย; มีแต่สังขาร หรือสึง ปรุงแต่งตามธรรมชาติ เป็นไปตามเหตุตามบัจจัย : มีเหตุบัจจัยอย่างนี้ ก็แสดงออก มาอย่างนี้ มีเหตุบัจจัยอย่างอื่นก็แสดงออกมาอย่างอื่น; ถ้าได้ความไม่รู้เข้ามาผสมแล้ว ก็จะแสดงออกมา ในความรู้สึกว่า กู หรือว่า ของกู อยู่เรื่อยไป.

ต้องพยายามที่จะละความเขลา หรืออวิชชานี้เสีย โดยวิธีท่าง ๆ เรื่อยไป คงจะ ใช้เวลามากเหมือนกัน จนกระทั่งก่อยรู้ใกล้เข้ามา, ใกล้เข้ามา จนกระทั่งรู้ว่า มันไม่ใช่ ทัวกู–ของกุ; มันเป็นเพียงความรู้สึกที่จะต้องเกิดขึ้นอย่างนั้น ตามกฎเกณฑ์ของ ธรรมชาติ, ตัวกู–ของกู ไม่เกิดเป็นความรู้สึกขึ้นมาอีก ก็ไม่มีใกรตาย. ดูกันง่าย ๆ ก็คือว่า เดี๋ยวนี้ เวลานี้แหละ **เมื่อเกิดความรู้สึกขึ้นบองกู ก็มีบัญหา**ที่เกี่ยวกับตัวกู– ของกู, เมื่อ ว่างอยู่ เมื่อลืมไปก็ได้ **ด้ไม่มีบัญหา** ที่เกี่ยวกับตัวกู–ของกู; แล้วโดย มากเราก็ไม่มีกวามรู้สึกเป็นตัวกู–ของกู มันเกิดเป็นกรั้งกราวเท่านั้นแหละ แต่พอเกิดทีไร ก็เป็นทุกข์ทุกที ร้อนทุกที หนักทุกที.

ขอให้ลองอยู่ โดยไม่มีทัวกู-ของกูกันเสียบ้าง จะได้เคยชินเป็นนิสัย ในการ ที่จะไม่มีทัวกู-ของกู่. "เวลาที่เราสบายที่สุด คือเวลาที่เราไม่มีความรู้สึกประเภท ว่าตัวลู – ของกู่"; ประโยกนี้ไม่ใช่กำกล่าวเล่น ๆ แต่คุณอาจจะไม่สนใจ แล้วผมก็ เกยเห็นมาแล้ว ที่ว่าไม่มีใกรสนใจ.

ถ้าเวลาที่ *เราจะมีความสุขที่สุด* สุขอย่างธรรมะ *ก็คือเวลาที่ไม่มีความรู้สึก* ประเภทตัวกู – ของกู; แต่เดี๋ยวนี้มีแต่ความรู้สึกต้องการบ้าง หวั่นไหววิตก กังวล หวาดกลัว, มีอยู่แต่ความรู้สึกอย่างนี้ มีอยู่ทุกกราวที่มีการปรุงแต่งในจิตใจ ให้เกิดกิเลส ประเภทตัวกู–ของกู. พอ ว่าง ไปได้ ก็สบาย แล้วก็อื่มเรื่อย คือไม่อยากอะไร มีแต่ ความอื่ม : ไม่มีความหมายว่า เกิด หรือ ตาย, ไม่มีความหมายว่า อยู่ ไม่มีตัวกูอยู่. ถ้าถามว่า มีอะไร ? ก็มีแต่สิ่งที่เรียกว่าธรรมชาติ หรือสังขารนี้ เป็นไปอยู่ตามเหตุตาม ปัจจัยสำหรับเป็นอย่างนั้นอย่างนี้ : เรียกกันอย่างนั้น เรียกกันอย่างนี้ เรียกว่ารูปบ้าง เรียกว่าจิตบ้าง เรียกว่าความรู้สึกของจิตบ้าง.

ผู้ที่หมดความรู้สึกคัวถู – บองกูโดยแท้จริง นั้นก็คือ เขาละอนุสัยประเภท
 อหังการ มมังการนั้นเสียได้ หมดไปจริง ก็เป็นพระอรหันต์; แต่เรานั้นหมดเอง
 โดยบังเอิญ บางครั้งบางคราว ไม่ควรจะเรียกว่า หมดแล้ว เพียงแต่ว่า ไม่มาเท่านั้น
 เอง คือไม่มา ไม่ปรากฏขึ้น ไม่เกิดขึ้น ยังมีได้หมด; แต่ว่าเมื่อไม่มา ก็คล้ายกับว่า
 ไม่มีมารบกวน; สังเกตดูให้ดี : เวลานั้นเป็นเวลาที่เราสบายที่สุด พอมันมาก็กลาย
 เป็นคนตกทุกซ์ มีความทุกซ์ จมอยู่ในกองทุกข์.

เราอยู่ด้วยความหิว อยู่ด้วยกวามต้องการ อยู่ด้วยความมีตัวกู-ของกู จะ เอาอย่างนั้น จะเอาอย่างนี้ มาจนชินเป็นนิสัยแล้ว มัน ก็อาก เหมือนกัน พี่จะให้มีเวลา ว่าง ๆ นี้มากสักหน่อย. เดี๋ยวนี้ว่างเพราะว่าขี้เกียจ เหนื่อย ไม่อยากจะกิดก็มี หรือว่า ยังไม่มีเหตุปัจจัย หรือยังไม่มีอารมณ์เข้ามาทำให้คิดเป็นตัวกู-ของกู. วันหนึ่ง ๆ ก็มี อารมณ์ ซึ่งทำให้กิดเป็นตัวกู-ของกูได้มาก : เรื่องกิน เรื่องนอน เรื่องอะไรก็ได้ เรื่องร่างกายแท้ ๆ นี้ ก็ยังทำให้เกิดความรู้สึก ประเภทตัวกู-ของกูได้ ; ยังมีเรื่องโลก-ธรรม เรื่องกามารมณ์ เรื่องอะไรต่าง ๆ นี้จึงมีตัวกู-ของกูปอย ๆ.

แต่ขอให้จำไว้ก้วยเถอะว่า ตัวดู – บองดู มิได้มีอยู่ตลอดเวลา; เพราะว่า เป็นเพียงกวามรู้สึก ที่เดิดมาจากเหตุบัจจัยเท่านั้นเอง, ไม่ใช่ตัวจริงที่จะอยู่ได้ตลอด เวลา มีแต่กวามรู้สึกเกิดขึ้น ในเมื่อมีเหตุบัจจัย เข้ามาทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ในลักษณะของ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์ มีอยู่เท่านั้นเอง. **ด้ามีสติที่ผึกผ่นมาดี** ระวังไว้ได้ **ก็จะไม่เกิด** ความรู้สึกกิดนึกประเภทตัวกู – ของกูนี้; ถ้าเผลอก็เกิด ถ้าไม่เผลอก็ไม่เกิด; ทำอย่าให้เผลอจนตายตัวไป อย่างนี้ ก็เป็นบุกกลชั้นสูงสุด ที่เรียกว่าพระอรหันต์ก็ยังมี, พระอรหันต์ ที่ว่าจะได้สิ่งดีที่สุด ที่ มนุษย์ควรจะได้ โดยแท้จริงและเด็ดขาดลงไป. คนธรรมดาก็ได้โดยบังเอิญ ไม่ใช่ว่า ทำได้ด้วยความสามารถของตนบ้าง, ซึ่งได้ประปรายไปบ้างวันหนึ่ง คืนหนึ่งกว่าจะตายไป; เพราะถ้าไม่ได้เสียเลย ก็ต้องเป็นบ้า หรือเป็นโรคประสาท หรือว่าตายไปแล้วก็ได้.

การที่คนเรา **มีสติ รู้สึกตว** บ้องกันสิ่งที่เป็นตัวกู–ของกูเหล่านี้ อย่าให้เกิด ขึ้นมาได้ นี้**เป็นสิ่งที่ทำได้**; ถ้าถือเสียว่า เป็นสิ่งที่ทำไม่ได้ก็ต้องเลิกกัน ไม่ต้องพูด กันให้เสียเวลา. เดี๋ยวนี้เป็นสิ่งที่ทำได้ คือ การตรสรู้ของพระพุทธเจ้านั้น ไม่เป็น พมันแก่ลนทุกคน; ไม่ใช่ว่า ท่านจะตรัสรู้เฉพาะตัวท่านผู้เดียว คนอื่นจะพลอยได้รับ ประโยชน์ด้วยไม่ได้. เพราะว่าถ้าทำได้เป็นเพียงเฉพาะตัวเท่านั้นแล้ว เขาไม่เรียกว่า พระสมมาสมพุทธเจ้า เขาจะเรียกว่า พระบ้จจเจกพุทธเจ้า หรืออะไรทำนองนั้น

พระอรหันต์ ชนิกที่รอบรู้ ช่วยเหลือผู้อื่นได้ด้วย นี้เรียกว่า *"อรหัง สัมมา* สัมพุทโธ". ถ้าว่าไม่ได้รู้เอง ก็เรียกว่า *"อรหัง ขีณาสโว"* คือ ได้อินได้พึ่งมาแล้วก็ ปฏิบัติตาม แล้วก็หมดกิเล<sup>ิ</sup>ส หมดกวามทุกช์ได้, เป็นอรหัง ขีณาสโว คือพระอรหันต์ ผู้มีกิเลสอาสวะอันสิ้นแล้ว.

ถ้าเป็น พระพุทธเจ้า เรียกว่า *อรทั่ง สัมมาสัมพุทโธ* คือเป็นพระอรหันท์ ชนิดที่รู้ครบด้วนด้วยตนเอง แล้วก็ สอนผู้ อื่นได้ นี้ต้องถือว่า เป็นผู้ที่ได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้. สำหรับ *พระอรหันต์ ขีณาสโว* ท่านก็ทำให้ได้รับผลอย่างเดียวกัน แต่ว่าเป็นพระสาวก ไม่ได้ตรัสรู้เอง; ตอนนี้ไม่สำคัญ สำคัญตอนที่ว่า ได้รับสิ่งดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้เหมือนกัน. พระสาวกกับพระพุทธเจ้า **ถือว่าเป็นผู้ที่ได้สิ่งที่ดีที่สุด** ที่มนุษย์ควรจะได้ เกมอนกัน; เพราะที่ต่างกันนั้นต่างกันโดยอย่างอื่น. ทีนี้ ถ้าเป็นระยะกาลอันยึดยาว ที่ไม่มีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเกิดขึ้น ลนบาง **คนเบามีสติบัญญา** ที่ได้อบรมมาสูงสุดแล้ว ได้ รู้เองแดบ ๆ เฉพาะตน ก็เรียกว่า พระบั้จเจกพุทธะ ; นี้อาจจะมีเมื่อไรก็ได้. แต่ว่า บัดนี้มีคำสอนของพระพุทธเจ้า พระสัมมาสัมพุทธเจ้า แพร่หลายกาษดื่นไปหมก จนไม่ต้องมีใครไปค้นคว้าด้วยตนเอง แล้วก็รู้แคบ ๆ อย่างพระบั่จเจกพุทธเจ้า ; ถ้าจะมีได้ ก็หมายถึงบุคคลบางกน ที่เขา ผ่านอะไรมา โดยไม่ได้เจตนา ไม่ได้นึกหวังอะไรมากมาย แล้วเขาก็เอือมระอาความทุกข์ กิเลส ตัณหา เฉยไปเอง นี้เป็นพระบั่จเจกพุทธเจ้าได้ ; ถึงอย่างนั้นก็ต้อง จัดว่า ท่าน เป็นผู้ที่ได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควรจะได้ ด้วยเหมือนกัน.

กล่าวเรียงตามลำกับเขาก็เรียงลำกับไว้ว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้า, พระบ้อเจก-

พุทธเจ้า, และ*พระอรหันต์;* สามพวกนี้ เป็นผู้ที่ได้สิ่งที่ดีที่สุด ที่มนุษย์ควร จะได้; ท่านได้กันอย่างไร ! และสอนไว้อย่างไร ! คำสอนเหล่านี้ก็เรียกว่า *นิยยานิกธรรม* คือ ธรรมพี่นำสัตว์ออกไปจากกองทุกบ์.

นี่เราจะ เอาธรรมะนี้มาประยุกต์ ให้เร็ว ให้ทันแก่เวลา; ถ้าเราจะ ปล่อยเอื้อย ๆ ไป ก็กงจะตายเสียก่อน ไม่ทันใจ. เราจะเอามาใช้ให้เป็นประโยชน์ ให้ทันแก่เวลา คือทำความเข้าใจกันในแบบวิธีลัก ที่จะเรียกว่าประยุกต์; อย่างที่ผม ได้พยายามจนสุดกวามสามารถของผมแล้ว ที่จะพูกให้พวกกุณพัง. ในวันนี้ก็เป็น วันสุดท้ายของการพูกถึงสิ่งที่จะประยุกต์ได้. ขอให้เอาไปกิกกู ใครประยุกต์ได้เท่าไร ก็ต้องถือว่าเป็นโชกกีของบุกกลนั้น เท่านั้น.

ในที่สุดนี้ก็ไม่มีอะไรจะพูด นอกจากว่า อย่าได้เป็นผู้ประมาท เลย, อย่าใช้ กวามอวดดี หรือใช้กวามสะเพร่าหวัด ๆ ชุ่ย ๆ ทำเลว ๆ ต่อสิ่งที่เรียกว่า พระธรรม จะไม่ ได้อะไรเลยจริงเหมือนกัน. ขอให้ทำอย่างที่เรียกว่า สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ อย่า ลืมกำนี้เสีย. ถ้าเรา เข้าใจคำนี้ และไม่ลืมกำนี้ ก็จะไม่ทำหวัด ๆ ต่อสิ่งที่เรียกว่า พระธรรม. พูดถึงสิ่งที่มีค่า ก็เรียกว่า พระธรรม นี้มีราคาเกินกว่าที่จะตีราคาได้ เรียกว่า อยู่เหนือการตีราคา : ในทางธรรมะ ในทางฝ่ายวิญญาณ ก็กือ นิพพาน หรือกวาม สิ้นไปแห่งกวามทุกข์; ส่วนทางโลก ๆ นี้ไม่เห็นมีอะไรที่จะเป็นของตีก่าไม่ได้. แต่ คนโง่ ๆ อาจจะไปให้น้ำหนักแก่เพชรพลอยอะไรบางขึ้นของกนบางกน ว่าเป็นสิ่งที่ตีก่า ไม่ได้ หาก่าบ่มิได้ ซึ่งผมว่าโง่.

เราควรจะรู้จักว่า สิ่งที่หาล่าบมิได้นี้ ควรจะเป็นพระพุทธรัตนะ พระ-ธรรมรัตนะ พระสังมรัตนะ; ขอให้รู้จัก พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ไว้ใน ลักษณะอย่างนี้ ซึ่งจะเป็นอยู่ในชุดที่เรียกว่าสิ่งสูงสุด หาก่าบมิได้. *พระนิพพาน* ก็รวม อยู่ในสามคำนั้น คือ *รวมอยู่ในคำว่า พระธรรม; พระพุทธเจ้าก็ทรงเป็นผู้ ขี้หนทางให้ ได้สิ่งนี้; พระสงฆ์ก็ได้ปฏิบัติสำเร็จในเรื่องนี้*. จงช่วยกันรักษาไว้ เป็นกลุ่มเป็นก้อน อย่าให้ระบบคำสอน หรือระบบปฏิบัติเรื่องนี้สูญหายไป.

ขอให้มั่นคงในพระรัตนตรัย **คือ พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ อย่างยิ่ง** อย่างที่ไม่มีอะไรยิ่งไปคว่า.

การบรรยายหมดเวลาแล้ว ต่อไปนี้เป็นเวลาสำหรับถาม ใกรมีอะไรก็ถามได้.

#### คำอธิบายตอบปัญหา

(ถาม) อยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ถึงการบรรยายกราวที่แล้ว ก็อมีปัญหา ขัดข้องที่ว่า ตอนที่ท่านอาจารย์บรรยายถึงเรื่อง การมีชาติหน้า หรือไม่มีนั้น. ถ้าสมมติว่า สำหรับถนที่เชื่อว่า ไม่มีชาติหน้า และเรื่องการที่ถนจะเข้าสู่ถึงนิพพานนี้ เขาอาจจะไม่ถิดถึงการ เข้าสู่นิพพานก็ได้; เพราะว่าเท่าที่อยู่ในโลกนี้ มีกวามทุกข์ที่ผจญอยู่ในโลกนี้ บางถนเขาอาจ จะทนได้, เขาถิกว่า นิพพานไม่มีประโยชน์สำหรับตัวเขา. เพราะฉะนั้น ที่ได้แนะแง่นี้ เรื่อง นิพพานก็อาจจะเป็นเรื่องของถนหมู่น้อย ไม่ใช่เพื่อมนุษย์ทั้งโลกนี้.

(**ตอบ)** นั้นเป็นความคิดที่สับสนเสียแล้ว. ผมพูกว่า ใกรจะถือว่ามีโ**ล**ก หน้าก็ตาม, ใกรจะถือว่าไม่มีโลกหน้าก็ตาม คือไม่เกิดอะไรอีกก็ตาม, อย่าเพ่อพูคถึง ยกไปทั้งเสียที่อื่น. ข้อกิดเห็น หรือการทุ่มเถียงอันนี้ ขอให้ทุกกนมาดูว่า เรามีความ ทุกข์เวลานี้อย่างไรบ้าง แล้วก็ดับความทุกข์นี้ให้สิ้นไปเสีย ก็หมดบั้ญหา. อย่า ไปมัวเถียงกันว่า ตายแล้วเกิด หรือตายแล้วไม่เกิด ไม่มีประโยชน์อะไร.

ถ้าจะไม่เอา แล้วก็ไม่เอาทั้งสองฝ่าย คือพวกที่ถือว่า ตายแล้วเกิด ก็ผักเพี้ยน ว่า ยังไม่ต้องทำ กูยังจะเกิดอีก, พวกที่ถือว่า ตายแล้วไม่เกิด กูก็ไม่ต้องทำ เพราะว่า กูไม่ต้องมีอะไรอีก ไม่มีบัญหา. แต่ถ้าว่าข้างจะเอา แล้วก็ได้ทั้งสองฝ่าย พวกที่ว่า ตายแล้วเกิด ก็คิดว่า กูจะทำ ๆ เพื่อว่าพอเกิดใหม่ กูจะได้ดีกว่า หรือมากกว่า เขาก็ทำ, บางกนคิดว่า ตายแล้วไม่เกิดก็รีบ ๆ ทำ เพราะว่ากูตายแล้วไม่เกิด จะไปทำชาติหน้าไม่ได้ ต้องรีบทำเสียชาตินี้ให้ทันแก่เวลา. ฉะนั้น จึงว่า อย่าไปเถียงกันเลย ในข้อนั้น ดูแต่ ว่าเดี๋ยวนี้มีความทุกข์ทรมานอย่างไร ก็ดับเสียให้ได้.

ส่วนนัยะอันหลังที่กุณว่า *บางคนเขาคิดว่า ความทุกข็นี้ถูทนได้ กูไม่มี บี้ญหา;* ก็ตามใจบิ, ก็สมัครทนไปบิ ทนไปก็แล้วกัน. ผมก็ไม่มีอะไรที่จะตอบ สำหรับกนประเภทนี้ เมื่อทนได้ก็ทนไปซิ; แต่เมื่อไม่อยากจะทน อยากจะดับทุกข์ จึงค่อยมาพูดกัน ว่าเราจะก้องดับกันอย่างนี้ๆ ทั้งหมดนั้นไม่เป็นปัญหาเลย.

(ถาม) ผมอยากจะเรียนถามท่านอาจารย์ว่า ที่ท่านอาจารย์บรรยายว่า กวามรู้สึก ว่าตัวกู – ของกู ไม่ได้มีอยู่ตลอดเวลา จะเกิดขึ้นก่อเมื่อมีเหตุบัจจัยปรุงแต่ง. อยากจะเรียนถาม ท่านอาจารย์ว่า ที่ว่าเหตุบัจจัยปรุงแต่งนี้ มันขึ้นกับเวลา หรือขึ้นกับสถานที่หรือเปล่า อย่างเช่น ในกรุง หรือในชนบท.

(ตอบ) เรื่องเวลาที่ว่าเหตุบ้จจัยมีอำนาจปรุงแต่งนั้น สิ่งทั้งหลายที่จะเป็น เรื่องเป็นราว มีความหมายขึ้นมานั้น ต้องเนื่องอยู่กับสถานที่ หรือเวลาทั้งนั้น. นี่เป็น ความรู้ทางวิทยาศาสตร์อีกแขนงหนึ่ง กุณไปหาเรียนเอาเอง โดยเฉพาะเรื่อง relativity ทฤษฎีใหม่นั้นจะบอกให้ได้ เป็นวิชาทีบอกให้ได้ว่า มีเวลาสัมพันธ์กันกับที่ มันก็เลย ออกมาเป็นความหมาย ความรู้สึกอย่างใดอย่างหนึ่ง : น่ารัก หรือไม่น่ารัก. เหตุบั้จจัยที่เข้ามาปรุงแต่งจิตใจนี้ ก็มีค่าในทางเนื้อที่และเวลาของมันมาเสร็จ แล้ว จึงมาทำให้เกิดความรู้สึกขินถี หรือว่าอินร้าย; เช่น รูปสวย อย่างนี้ มันมา กระทบตา ในกวามสวยนั้นมีกฎเกณฑ์ที่เป็นความถูกต้องของเวลาและเนื้อที่มาเสร็จแล้ว จึงปรากฏว่าสวย. ถ้าผิดกฎเกณฑ์ยันนี้ กึกลายเป็นไม่สวย ฉะนั้นเรื่องกฎเกณฑ์ของ เวลาและเนื้อที่นั้น เป็นความรู้อีกเรื่องหนึ่ง.

เคี้ยวนี้เราไม่ต้องไปเรียนถึงเรื่องนั้น; เราจะเรียนถึงส่วนที่ว่า เมื่อมันเข้ามา แล้วมาปรุงแต่งจิตใจให้เกิดความรู้สึก ไม่อย่างใดก็อย่างหนึ่งในสองอย่าง คือ พุกข์ หรือ สุข! จะพุกข์ก็ตาม สุขก็ตาม ไม่ไหวทั้งนั้น, เป็นเวษนาที่ทำให้วุ่นวาย ทั้งนั้น; แล้วปรุงแต่งเป็นตัวภู – ของกูได้เหมือนกันทั้งทุกข์และสุข คือ รูปสวยก็ปรุงแต่งเป็น ตัวกู – ของกูได้, รูปไม่สวยก็ปรุงแต่งเป็นตัวกู – ของกูได้. เสียงเพราะก็ปรุงแต่งเป็น ถัวกู – ของกูได้, รูปไม่สวยก็ปรุงแต่งเป็นตัวกู – ของกูได้. เสียงเพราะก็ปรุงแต่งเป็น

ถ้าเกิดมีค่าเป็นเวทนากรอบงำกวามรู้สึกแล้ว มันก็ต้องออกมาเป็น ตัลเหา อุปาทาน เป็นตัวกู – ของกู; แต่อย่าลึมว่า ต้องมีความไม่รู้ คือ อวิชชาเขืออยู่ด้วย เสมอไป จึงจะมีการปรุงแต่งแบบนี้ : ที่ท่านเรียกว่า อวิชชาเป็นบัจจัยให้เกิดการปรุง-แต่ง คือ สังขาร ถ้าไม่มีอวิชชา ก็ไม่มีการปรุงแต่งทางจิตใจแบบนี้.

ที่จริง *เขาก็เรียนกันมามาก ทฤษฎีเรื่อง* relativity นี้ ทำให้เห็นก่าของ เวลา และการกินเนื้อที่ จนมีความหมายอย่างใดอย่างหนึ่งออกมา, แล้วรู้ว่ามันเป็นความ หลอกลวงของกวามหมายของเนื้อที่และเวลา. แต่แล้วเขาก็ ละ**กิเลยตั้งหาไม่ได้** ไม่ อาจจะละกิเลสตัณหา หรือไม่อาจจะทำให้กิเลส ตัณหานี้หยุคไป; เพราะว่ามีอวิชชา อย่างอื่น ความรู้สึกที่เป็นเวทนานั้นแรงกล้ามาก เช่นเดียวกับคนที่ทำงานอยู่กับชากศพ แต่ไม่เคยเกิดเบื้อหน่ายในทางกามรากะ เป็นตัน มันผิดเรื่องกันเสมอไป.

(ถาม) กราบขอกวานกรุณาท่านอาจารย์ ช่วยบอกหวังข้อบรรยวยกรั้งที่ ๑ – ๑๕ ที่ ไม่ได้ฟังมว. (ตอบ) ไปของคเสีย กุณไม่ได้พั่ง แล้วจำได้หรือ :

- หัวข้อที่ ๑. เรื่องกน ชยายความออกไปเป็น ปัญหาต่าง ๆ ของกน.
  - ., ที่ 🖢. ความไวของจิต ซึ่งเราไม่สามารถจะบังคับได้.
  - "ที่ m. สติสมปชัญญะ ในฐานะเป็นสิ่งที่จะให้เรากวบคุมจิ**ก**ได้,
  - .. ที่ ๔. เรื่องบัญญา ส้วนแต่มีบัญหาอย่างเกี่ยวกันทั้งนั้น : ทำไมเราจึง ไม่มีบัญญา เ
- ., ที่ ๔. สมมาพิฏฐี คือปัญญาที่ลูกต้อง.
- ., ที่ ๖. จุดหมายปลายทางคือ นิพพาน.
- ., ที่ ๗. สังขาว และ ความเป็นมายาของสังขาว.
- .. ที่ ๙. ศีล สมาชิ บัญญา ในฐานะที่เป็นการสับคาบ และใช้ภาบอยู่ ในตัวชีวิตนั้นเอง.
- .. ที่ «. มนุษย์ท้องได้สิ่งดีที่สุด โดยไม่ไปม้วหลงในสิ่งที่เรียกว่า "คุณ".
- ที่ ๑๐. พูดถึงสิ่งที่เรียกว่า "ดุณ"อีกกรั้งหนึ่ง ในฐานะที่เป็นสิ่งที่ลึกลับ และร้ายกาจมาก.
- ที่ ๑๑. เรื่องหนทาง มรรก ได้แก่ชีวิทที่เดินไปอย่างถูกท้อง.
- "ที่ ๑๒. ผู้ชี้ทาง พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้ชี้ทาง และในที่สุดทนเอง นั้นแหละเป็นผู้ชี้ทางที่ที่ให้แก่ตนเอง ยึ่งเกินไปก็ยิ่งรู้.
- "ที่ ๑๓. ผู้เดินทาง คือ คนที่ไม่มีอวิชชามวกเกินไป ไม่ติดอยู่ในวัฏฏะ มาณกินไป.
- ที ๑๙. อุปสรรก หรือมารในการเลินทาง.
- " ที่ ๑๔. คัวตน และข่องตน หมายความว่ำ ตัวตนและของตนนี่คืออะไร ในกวามหมายที่มีอยู่มันคืออย่างไร ในความหมายที่ไม่มีอยู่เลย มันคืออย่างไร พูดอยู่ในสองแง่.

หัวข้อ ที่ ๑๖. เรื่องโลกธรรม. ,, ที่ ๑๗. เรื่องกามารมณ์. ,, ที่ ๑๗. เรื่องการชนะ. ,, ที่ ๑๙. เรื่องการศึกษา. ,, ที่ ๒๐. เรื่องการทำรงชีวิต. ,, ที่ ๒๑. เรื่องการหน่วงพระนิพพานเป็นอารมณ์. ,, ที่ ๒๒. การได้สิ่งที่กีที่สุด ทีมนุษย์กวรจะได้.

หัวข้อ นี่สำคัญเหมือนกัน ถ้าเกี่ยวกับการโฆษณา ถ้าให้ชื่อให้หัวข้อที่น่า สนใจ คนก็สนใจจะพัง นี้สำคัญ. กุณจะต้องจกจำหัวข้อไว้ให้ดี ๆ โดยเฉพาะหนังสือที่จะ ไปพิมพ์ขาย ต้องให้ชื่อให้ดี จะทำให้เกิดสนใจแก่กนที่เห็น.

เอาละ เป็นอันว่า เราก็บีดโรงเรียนวันสุดท้ายนี้ เก็บเอาไปศึกษาให้ดีที่สุด เท่าที่จะทำกันได้ทุกองค์ ทุก ๆ ท่าน.

หมายเหตุ : ยังมีช้อาวามที่เป็นโอวาท แก่นักซ้ำษาชูลนี้ที่มาเพิ่ม, และเมื่อลากลับอีก <sub>m</sub> ครั้ง ได้นำไปพิมพ์รวมไว้ในหนังสือธรรมโฆษณ์ เล่มที่มีชื่อว่า **"ชุมนุมโอวาทและ** ปราศรัย". *--ผู้จัดพิมพ์*.

აის

#### คำอุทิศ

# ของผู้มีศรัทธาบริจาค เพื่อสร้างหนังสือเล่มนี้ขึ้น ไว้ในพระพุทธศาสนา

#### จรุงศรี เมนาคม

ข้าพเจ้าได้ทราบชื่อของสวนโมกขพลาราม และท่านอาจารย์พุทธทาส มา เป็นเวลานาน แต่ก็ไม่ได้มีโอกาสไปสวนโมกขพลาราม และแสดงความเคารพต่อ ท่านอาจารย์พุทธทาส ซึ่งเป็นประธานอยู่ ณ สถานที่แห่งนั้น.

ข้าพเจ้าเพิ่งได้มีโอกาสไปสวนโมกข์ และพึ่งธรรมจากท่านอาจารย์เมื่อไม่ นานมานี้ หลังจากที่ได้จัดธุระของตนให้มีเวลาว่างพอสมควร เมื่อได้ประสบโอกาส ดังกล่าว ข้าพเจ้ารู้สึกว่าได้ทอดทิ้งเวลาให้เสียไปโดยเปล่าประโยชน์กว่าครึ่งหนึ่งของ ชีวิต สิ่งที่ข้าพเจ้าได้ทำมาโดยเข้าใจว่า เป็นภาระหน้าที่อันจำเป็นนั้น แท้ที่จริงมี ความสำคัญเพียงเล็กน้อย และไม่เป็นไปเพื่อการดับทุกข์ได้โดยแท้จริง อย่างไรก็ตาม ข้าพเจ้ามีความยินดีอย่างล้นเหลือ ที่ได้ไช้เวลาที่เหลืออยู่ของชีวิต ไปอยู่ในสวนโมกข์ เป็นครั้งเป็นคราว ได้พึ่งธรรมของท่านอาจารย์จากปากของท่านอาจารย์พุทธทาส ได้ปฏิบติธรรมะค้วยตนเอง.

การศึกษา และปฏิบัติธรรมนั้น สถานที่เป็นบัจจัยสำคัญประการหนึ่ง สวนโมกข์เป็นสถานที่ในอุดมคติ เพราะเมื่อได้เข้าไปในสถานที่นี้แล้ว เกิดความสงบ ความสบาย ความไร้กังวล เป็นอย่างยิ่ง เมื่อพึ่งธรรมะที่ท่านอาจารย์บรรยายจากปาก ของท่านเอง ได้อ่านหนังสือที่ท่านเขียน ได้แลเห็นและได้พึ่งคำอธิบายภาพ ในโรง มหรสพทางวิญญาณ, และที่โรงบั้นภาพพุทธประวัติ ข้าพเจ้าขอสารภาพว่า ข้าพเจ้า เกิดความสุขใจ ความบิติโสมนัส ความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนา อย่างที่ มิเคยปรากฏมาก่อน.

ตั้งแต่เด็กมาข้าพเจ้าได้รับการศึกษาอบรม ให้เป็นผู้มีศีลธรรมขั้นต้น ไม่ให้เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น ก็มีความสุขพอสมควร ต่อเมื่อได้เข้าไปอยู่ใน สวนโมกข์ ได้พึ่งธรรม และได้ปฏิบัติธรรมตามคำแนะนำของท่านอาจารย์พุทธทาส ข้าพเจ้าจึงมีความเข้าใจในแก่นแท้ของพระพุทธศาสนายิ่งขึ้น แม้ข้าพเจ้าจะมิได้มี ดวงตาเห็นธรรมะอย่างแจ่มแจ้ง แต่ธรรมะในสายตาของข้าพเจ้าที่ได้เห็น ก็ทำให้ ข้าพเจ้าสุขใจ คลายทุกข์ได้เป็นอย่างมาก.

หนังสือชุดธรรมโฆษณ์ของท่านอาจารย์พุทธทาสเบ็นหนังสือที่มีบทความ ธรรมะหลายเรื่องหลายรส ให้ความรู้ในทางพระพุทธศาสนาอย่างละเอียดถี่ถ้วน ได้มี ท่านผู้มีศรัทธาพิมพ์ไปแล้วหลายเล่ม แต่ก็ยังไม่หมดสิ้น เพราะท่านอาจารย์พุทธทาส ได้ศึกษาค้นคว้าข้อธรรมะ ที่สมเด็จพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ แล้ว นำมาแจกแจงแยกแยะให้พุทธบริษัททั้งหลาย ผู้สนใจในธรรมะมีความเข้าใจแจ่มแจ้ง ขึ้น บทความธรรมะของท่านอาจารย์พุทธทาสให้ความสะดวกแก่ผู้ใฝ่ธรรม ที่ไม่มี โอกาสจะศึกษาและค้นคว้าด้วยตนเอง เมื่อมีบัญหาใด ๆ เกิดขึ้น ก็อาจจะแสวงหาคำ ตอบ หรือเหตุผลที่ถูกต้องได้ จากบทความในหนังสือชุดธรรมโฆษณ์ของท่านอาจารย์ ดังกล่าวแล้ว.

ข้าพเจ้ามีความยินดีเป็นอย่างยิ่ง ที่เป็นอีกผู้หนึ่งที่ช่วยจัดพิมพ์หนังสือชุด ธรรมโฆษณ์ โดยเฉพาะในหัวข้อที่ว่าด้วย โมกขธรรมประยุกต์ ให้เผยแพร่โดยกว้าง ขวางยิ่งขึ้น การบำเพ็ญการกุศลของข้าพเจ้าในครั้งนี้ กระทำด้วยความบริสุทธิ์สะอาด เพื่อให้เป็นธรรมทาน และเพื่อความยั่งยืนของพระพุทธศาสนา ข้าพเจ้าขออุทิศส่วน กุศลทั้งหมดในการบำเพ็ญทานนี้ ให้แก่สรรพสิ่งทั้งหลาย ทั้งสิ่งที่มีชีวิต และไม่มีชีวิต ที่มีบุญคุณต่อมนุษขชาติ เพราะสิ่งทั้งหลายเหล่านั้นมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกัน ที่จะ ให้สรรพสิ่งทั้งหลายดำรงอยู่ในโลกนี้ได้.

โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ข้าพเจ้าขออุทิสส่วนกุสุลให้แก่ผู้มีพระคุณ ในชีวิต ของข้าพเจ้า มีมารดา บิดา พระเจ้าพระสงฆ์ กรูบาอาจารย์ และสามี ซึ่งท่านเหล่านี้ ได้มีพระคุณแก่ข้าพเจ้าเป็นอย่างยิ่ง บุคคลสำคัญอีกท่านหนึ่ง ที่ข้าพเจ้าขออุทิศส่วน กุศลในการบำเพ็ญธรรมทานครั้งนี้ คือ ท่านอาจารย์พุทธทาส ผู้ให้แสงสว่างในธรรมะ แก่ข้าพเจ้า ท่านได้ให้ความเมตตาแก่ข้าพเจ้า และญาติพี่น้องทุกๆคน ความจริงถ้า จะกล่าวให้กว้างออกไปอีก ท่านอาจารย์พุทธทาส เป็นผู้มีความเมตตาแก่มนุษย์ทั้วหน้า เพราะท่านปรารถนาที่จะให้ผู้ที่มีโชคดี เกิดมาเป็นมนุษย์ทุกคน ไม่เลือกชาติ ชั้น วรรณะ ให้ได้พบแสงสว่างของพระพุทธศาสนา องค์ของท่านเองก็ได้ปฏิบติดี ปฏิบติ ชอบ เป็นแบบอย่าง ให้ทุกคนประพฤติปฏิบัติตามอย่างอยู่ อย่างน่าเลื่อมใส.

ข้าพเจ้าขอถือโอกาสนี้ พูดถึงท่านอาจารย์พุทธทาส ในฐานะที่ข้าพเจ้า ได้เข้าไปปฏิบัติธรรมในสำนักของท่าน ว่าท่านเป็นผู้มีความสามารถปกครองพระ เณร ซี ฆราวาส บรรดาที่พักอาศัยอยู่ในสวนโมกข์ มาจากที่ต่าง ๆ กัน พื้นฐานการศึกษา อบรมที่ได้รับมาก่อน ก็ไม่เหมือนกัน การที่จะให้ทุกคนประพฤติปฏิบัติให้เป็นอย่าง เดียวกัน จึงเป็นการยากมิใช่น้อย เรื่องนี้นับว่าเป็นการทดสอบที่ดีประการหนึ่ง เพราะ เมื่อมีคนอยู่รวมกันมาก ๆ ถ้ามีการกระทบกันขึ้น และผู้นั้นมีความโกรธ ความโลภ ความหลงอยู่ ความมีตวัตน หรือความเป็นตวักู – ของกูออกมาคอยรับ ผู้นั้นก็ยังอยู่ ในหวังของความทุกข์ ความวุ่นวายใจ ยังสอบตก หรือยังเลื่อนชั้นไม่ได้ การอยู่รวมกัน ของหมู่ชน ต้องอยู่กันด้วยธรรมะ ด้วยสติและบัญญา.

ข้าพเจ้าเองเพิ่งจะเข้าใจความหมายของกำว่า ศาสนา และพระธรรม และ พระสงฆ์ อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง เมื่อข้าพเจ้าได้ไปรับการศึกษาอบรม และ ปฏิบัติธรรมที่สวนโมกข์นี้เอง ข้าพเจ้ารู้สึกว่า วันเวลาช่างหมดไปเร็วเหลือเกินใน วันหนึ่ง ต่างกันกับเมื่อยังมิได้ปฏิบัติธรรม ซึ่งวันเวลาช่างหมดไปอย่างเชื่องช้า ทำ อย่างไรวันเวลาก็ยังไม่หมดไป.

ขณะนี้ข้าพเจ้ามีกิเลสอยากจะมีชีวิต และวันเวลามากเท่าที่จะมีอยู่ได้ เพื่อ ศึกษาและปฏิบัติธรรม ตลอดจนช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์ทั้งหลาย ให้พันจากทุกข์ภัย ต่าง ๆ. หนังสือของท่านอาจารย์เล่มหนึ่ง ซึ่งจะทำให้ผู้อ่านเข้าใจธรรมะยิ่งขึ้น คือ เรื่องภาษาคน ภาษาธรรม ขอยกตัวอย่างเช่นคำว่า.

ศาสนา ในภาษาคน หมายถึงโบสถ์ วิหาร เจดีย์ หรือผ้ากาสาวพัสตร์ ที่เห็นเหลือง อร่ามอยู่ทั่วไป แต่ในภาษาธรรมท่านหมายถึงสิ่งที่เป็นที่พึ่งของมนุษย์ได้ ดับทุกข์ได้. ถ้าพูดว่า ศาสนาเจริญ ในภาษาธรรมก็หมายความว่า มีคุณธรรมที่ดี ช่วยดับทุกข์ได้ แพร่หลายทั่วไป ในหมู่มนุษย์ มิใช่ว่าการมี โบสถ์ วิหาร เจดีย์ มากมายใหญ่โด เป็นการแสดงความเจริญทาง พระพุทธศาสนา. พระธรรม ในภาษาคน หมายถึงคัมภีร์ หรือพระไตรปิฏกที่อยู่ในตู้ หรือแสดงที่ แสดงธรรม ในภาษาธรรมนั้น กำว่าธรรมะหมายถึงสิ่งทั้งปวง ไม่มีการยกเว้นสิ่งใด เพราะธรรม เป็นธรรมชาติ เป็นกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ หน้าที่ของมนุษย์ที่ควรประพฤติปฏิบัติ คือการ ประพฤติปฏิบัติให้ถูกต้องตามธรรมชาติ ผลของการประพฤติปฏิบัติ ที่ถูกต้องนั้นเรียกว่า ธรรมะ.

พระสงฆ์ ในภาษาของคน หมายถึง ผู้ที่โกนผม นุงห่มผ้าสีเหลือง ที่เราพบเห็นกันอยู่ ทั่วไป ในภาษาธรรม ท่านหมายถึง ธรรม และคุณธรรม ความดี ที่มีอยู่ในจิตใจของผู้บวชทุกขึ้น ทุกตอน ไม่ว่าจะเบ็นในที่ลับ หรือที่แจ้ง สมควรแก่การเคารพกราบไหว้ทุกเมื่อ นี่คือสงฆ์สาวก ของพระบรมศาสดาที่แท้จริง ไม่ใช่สงฆ์ ที่มีแต่ผ้าย้อมสีเหลืองเป็นเปลือกห่อหุ้มอยู่.

ที่กล่าวมานี้เป็นด้วอย่างเล็ก ๆ น้อย ที่ข้าพเจ้าได้รับมาจากการที่ได้ศึกษาอบรม และ ปฏิบัติธรรมอยู่ในสวนโมกซ์.

ท่านอาจารย์พุทธทาล ท่านสอนให้เราทั้งหลายแผ่เมตตาจิต ให้แก่ สรรพสัตว์ทั้งหลายทั้งปวงที่เป็นเพื่อนร่วมทุกข์ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้น ตลอดจนแผ่เมตตาให้แก่สิ่งที่มีบุญคุณ แก่เราทุกวันให้เคยชินเป็นนิสัย ข้าพเจ้าคิดว่า คำสอนของท่านมีค่ามาก เพราะสิ่งที่มีบุญคุณแก่เรานั้น บางทีเราก็ไม่ใคร่จะได้นึกถึง เช่นอากาศที่เราใช้หายใจอยู่ ถ้าขาดอากาศ หรือลมหายใจเสียชวระยะเวลาหนึ่ง เรา ก็มชีวิตอยู่ต่อไปไม่ได้ แต่อากาศเป็นของธรรมดาสามัญเหลือเกิน จนเรามองข้าม ความสำคัญของมันไป แต่มันก็มีบุญคุณแก่เรา ซึ่งจะขาดเสียมิได้.

สิ่งที่คนทั่วไปอาจจะเห็นว่า ต่ำต้อย น้อยราคา หาค่ามิได้ เช่น ไม้กวาด ผ้าขี้ริ้ว คนทั้งหลายอาจจะไม่คิดว่า มันมีบุญคุณแก่เรา แต่มันก็มีบุญคุณอยู่มิใช่น้อย เพราะถ้าบ้านเรือนใดไม่มีไม้กวาด ผ้าขี้ริ้ว บ้านเรือนนั้นก็จะสกปรก เลอะเทอะ เต็ม ไปด้วยผุ้นละออง หาที่จะนั่งจะนอนไม่ได้ หรือสิ่งที่หกราดอยู่บนพื้น ก็ต้องอาศัย ไม้กวาดและผ้าขี้ริ้ว มิใครบ้างที่คิดถึงบุญคุณของมัน.

อีกสิ่งหนึ่งที่ข้าพเจ้าจะต้องขออภัยไว้ในที่นี้ด้วย ที่จะกล่าวถึง อาทิเช่น อุจจาระ บัสสาวะที่เราถ่ายออกมาเอง เราก็มักจะรังเกียจกลิ่นของมัน ไม่อยากจับต้อง แต่มันก็มีบุญคุณแก่เราเป็นอย่างมาก เพราะสามารถนำไปใช้เป็นปุ๋ยพืช พันธุ์ผักต่าง ๆ ซึ่งพืชผักเหล่านี้ก็จะวนเวียนมาเป็นอาหารของคนอีก ปุ๋ยธรรมชาติเหล่านี้ มีคุณค่ายึง ขึ้นในยามที่ปุ๋ยวิทยาศาสตร์มีราคาแพง และเราต้องเสียเงินตราต่างประเทศ เช่น ใน ปัจจุบันนี้.

ข้าพเจ้ามีความศรัทธา เชื่อมั่นในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ว่าเป็น ที่พึ่ง ที่ระลึกอันสูงสุด และช่วยให้ผู้ประพฤติปฏิบัติธรรมได้รับผล ตามอัตราส่วน ของการปฏิบัติอย่างแท้จริง.

ข้าพเจ้าขอถือโอกาสนี้กราบแทบเท้าท่านอาจารย์พุทธทาส ที่ท่านเป็นผู้ นำและแจกแจงให้ผู้ที่เข้าไปในสำนักของท่านใต้เข้าใจพระธรรม ขอกราบพระสงฆ์ ทุกรูป ที่กรุณาอธิบายความหมายของภาพเขียน และภาพบั้น ทั้งในโรงมหรสพทาง วิญญาณ และภาพบั้นด้านนอก ตลอดจนภาพบั้นที่โรงบั้นทุกท่าน ท่านปฏิบัติหน้าที่ ของท่านด้วยความตั้งใจ เด็มใจ ไม่เบื้อหน่าย และด้วยความเสียสละ เพื่อให้สำเร็จ ประโยชน์แก่ทุกคน ที่ไปเยี่ยมโรงมหรสพทางวิญญาณ แต่ท่านทั้งหลายเหล่านั้น ข้าพเจ้าขออนุโมทนา.

ข้าพเจ้าได้เขียนข้อกวาม แสดงกวามรู้สึก ที่ได้เข้าไปศึกษาอบรมปฏิบัติ ธรรมในสวนโมกซ์ ในโอกาสที่ข้าพเจ้าช่วยจัดพิมพ์หนังสือชุดธรรมโฆษณ์ ที่ท่าน ได้ถืออยู่ในมือ ณ บัดนี้ ก็เพื่อให้ถึงประโยชน์ทวงกายทางใจที่ข้าพเจ้าได้รับ และหวัง ว่าหนังสื่อนี้คงจะเป็นธรรมประทีป แก่ท่านทั้งหลายโดยทั่วกัน.

กันยายน ๒๔๑๘

### โปรดแก้คำผิด ใน โมกขธรรมประยุกต์ (การนับบรรทัด ให้นับลงมาตั้งแต่บรรทัดบนสุด คือบรรทัดของเลขหน้า, ถ้ามี (จล) ให้นับขึ้นมาจากล่าง, เพื่อประหยัดเวลา).

| หน้า        | บรรทัด |      | คำที่ผิด          | แก้เป็น         |
|-------------|--------|------|-------------------|-----------------|
| ¢           | 99     | (จล) | <pre>plin</pre>   | แรม             |
| ୍ୟ          | હૈ     |      | บ้ญจตจะ           | ตจบัญจก         |
| ឲព          | ಕ      | (จล) | ก็เรียก           | เรียก           |
| ଭଙ୍         | ୭୦     |      | ไม่ไปร่วมมือ      | ร่วมมือใน       |
| ଭଟ          | ଁ      | (จล) | กับที่            | กันที่          |
| ഉത          | ព      |      | ก้ยัง             | ก็ยังมี         |
| ച്ചാ        | હ      |      | ไม่เป็น           | ไปเป็น          |
| ഉള          | ଟ – ୭୦ | (จล) | เดียว คำว่า       | เดียว, คือคำว่า |
| ഩഁ൳         | ଭ      | (୩ଶ) | พอแล้ว            | พอแล้ว.         |
| ຓ໔          | 6      | (୩ล) | เราที่            | เราที่เคยเรียน  |
| ຓ໔          | ď      | (୩ର) | แต่ก็ไป ไปปฏิบัติ | ก้ไปไปปฏิบัติ,  |
| <b>ຕ</b> ່ວ | ૡૼ     |      | กนอย่าง           | กันอย่าง        |
| ണര്         | ම      | (୭ล) | ้<br>สา<br>าะเบน  | แม้เป็น         |
| ৰ ছ         | ଝ      |      | หรือ              | หรือไม่         |
| ଝଝ          | ď − ๖  | (จล) | ; จาก แล้วนั้น.   | . จากแล้วนั้น   |
| ૡૼૡૼ        | હૈ     |      | ก้ไม่             | , และไม่        |
| ď۶          | હૈ     |      | ให้มี             | 1<br>1          |
| ፈዖ          | ୍ୟ     |      | มีทุกข            | มือทุกข         |
| ଝଁଟ         | କ୍ରାଇ  | (จล) | แปล               | าลา แปล         |

| หน้า        | <u>บ</u> ร <b>ร</b> | ทัด           | กำที่ผิด        | แก้เบ็น           |
|-------------|---------------------|---------------|-----------------|-------------------|
| 90          | e                   |               | ฑัณหา           | บ้ญหา             |
| ່ວຄ         | 9                   | (୩ନ)          | ИЈО             | หรือ              |
| ๖๙          | 90                  | (จล)          | กนมี            | คน <b>ก็ม</b> ี   |
| ന/ ബ        | 90                  |               | สมฤติ           | สมฤติ             |
| ល់ព         | ଷ                   | (୩ล)          | สมุฤติ          | สุมฤฑิ            |
| ಡಿ          | 9                   | (୩ର)          | รู้จัก (๒ แห่ง) | ไม่รู้จัก         |
| ಡಶ          | ы                   |               | รู้จัก          | ไม่รู้จัก         |
| <i>ಡ</i>    | ണ, ഭ്               |               | 66 77           | (ขี้ดออก)         |
| ಡೆಹ         | ม                   |               | มันจะ           | มันจะไม่          |
| ಷ           | ଝ                   |               | <b>ແລ້ວເ</b> ຮາ | แต่แล้วเรา        |
| ಡಡ          | ໑ຓ                  |               | ;               | :                 |
| ap          | ୡ                   |               | ข้อทวา          | ข้อที่ว่า         |
| 900         | ពា                  | (୩ର)          | มีคน            | ตนมี              |
| <b>90</b> 0 | ଭଭ                  |               | เรื่องรู้       | รู้เรื่อง         |
| 999         | ¢                   | (୩ <b>ର</b> ) | ทิฏจิ สมา       | ทิฏ <b>จิสม</b> า |
| ଭଭଭ         | 99                  | (จล)          | เปราะ           | เปลาะ             |
| ଭର୍ଭାସ      | ย                   |               | ไม่ยึด          | ไม่น่ายึด         |
| ଭଇଚ         | ല                   | (ବର)          | โรค             | โชก               |
| ୭୭ଟ         | 99                  |               | ควานรู้ มีให้   | ความรู้ มีได้     |
| ଭଭଟ         | ଝ                   | (ขล)          | ธาตุ่ดิน        | ; ธาตุดิน         |
| ଭଭଟ         | ଭାଷ                 | (จล)          | บ้จจัย.         | ปัจจัย".          |
| ലെറ         | ର ଭ                 | (จล)          | ได้             | ได้               |
| രിലന        | ย                   |               | สรุบ            | สรุป              |

| หน้า            | បទ                    | รทัด         | กำที่ผิด                                        | แก้เป็น                                                          |
|-----------------|-----------------------|--------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| ലെസ             | ၜ၀                    | (୩ର)         | ทิฏจิ สมา                                       | ทิฏสิสมา                                                         |
| ଭଙ୍ଠ            | ഉ                     | (୩ର)         | ก้ได้                                           | นั้นไม่ได้                                                       |
| ଭଙ୍ଠ            | ព                     | (จล)         | พระพุทธเจ้า                                     | พระพุทธเจ้า ;                                                    |
| ୭ଝଟ             | ଷ                     |              | คาน                                             | พาน                                                              |
| ୭୨୯             | б                     |              | เป้าอย่างไร                                     | ถ้าเป้า อย่างไร,                                                 |
| ୭୨୯             | ର୍ଯ                   |              | ให้เกิด                                         | ใหม่เกิด                                                         |
| ୢ୶ଡ଼୰୦          | હ                     | (จล)         | แล้วก็ยิ่ง                                      | แต่นี่มัน                                                        |
| ୕୶ପୄ୶୦          | 90 – G                | ୭ବ (୩ଋ)      | แ <b>ต่เรี</b> ยก โวหาร                         | ; แต่เรียก โวหาร<br>และสมปรายิกโวหาร.                            |
| ୢ୶ୄୄୄୄୄୄ୶୶      | đ                     |              | พูดว่า                                          | พูดว่ามีอยู่ใน                                                   |
| <b>ର</b> ା/ର    | ଜ                     |              | แล้วความ                                        | ; แล้วความ                                                       |
| <i>ଭା</i> ଧ୍ୟ ସ | ല                     | (ขล)         | ภาระ (๒ แห่ง)                                   | ภาวะ                                                             |
| <i>ଭା</i> ପ ଟ   | 5                     | (୩ଋ)         | จิตตโยคะ                                        | จิตตาโยคะ                                                        |
| ಂಡೆ             | હ                     |              | ฝ่ายใน                                          | ผ่้ายนาม                                                         |
| ୕ଵୡ୕ୡ           | 90 - 9                | 9            | . ความ นั้น ๆ                                   | ความนั้น ๆ;                                                      |
| ത്രാ            | ย                     |              | . อีกทีหนึ่งมัน                                 | อีกทีหนึ่ง มัน                                                   |
| ୲ଅଭଝ            |                       |              | ~                                               |                                                                  |
|                 | R                     |              | อโลก                                            | อาโลก                                                            |
| ଜ୍ଞା            | ଜ<br>ଚ, ମ             | (จล)         | ไวก่อ, กั้งมั่น                                 | อาโลก<br>– ไวท่อ, – คั้งมั่น                                     |
| eee<br>eee      |                       | (୩ର)         |                                                 |                                                                  |
|                 | ଚ <b>, ମ</b>          | (୩ର)         | ไวก่อ, กั้งมั่น                                 | – ไวต่อ, – ตั้งมั่น                                              |
| <b>69</b> 00    | ଚ, ମ<br>ମ             | (ขล)         | ไวต่อ, ตั้งมั่น<br>สัจจิ์สั้น                   | – ไวต่อ, – ตั้งมั่น<br>สัจจิ์ ส <sup>ั</sup> ้น                  |
| کور<br>کورو     | ່ວ <b>, ເ</b> ປ<br>ເປ | (ขล)<br>(ขล) | ไวท่อ, คั้งมั่น<br>สัจจ์สั้น<br>เชื่อชวนเชื่อ ; | – ไวท่อ, – ทั้งมั่น<br>สัจจ์ ส <sup>ั้</sup> น<br>เชื่อ;ชวนเชื่อ |

| หน้า           | บรรทัด       | กำที่ผิด                  | แก้เป็น                        |
|----------------|--------------|---------------------------|--------------------------------|
| द खाख          | ¢            | นั้น                      | ขันธ์นั้น                      |
| <i>द</i> खाख   | €, – ,9      | ไร,รูปไร,ไร<br>เสียงไร,   | , ไรรูป ?ไร ?ไร<br>เสียง ?ไร ? |
| କ ଜା ଜା        | (C)          | กอยกำหนด                  | ที่กำหนดการ                    |
| പ്പെടു         | с            | ะ<br>มท                   | ห<br>น                         |
| ത്രത           | ๒ (୩ର)       | อ <b>ตุ</b> ศา <b>ห</b> ิ | อทุกา หิ                       |
| තිම්ම          | ¢            | อตุฑาหิ                   | อทุกา หิ                       |
| ഇണ0            | ๒ (จล)       | นั้น สุดะ นั้นพั่ง        | แรกนั้น สุตะ, นั้นคือพั่ง,     |
| ଜଙ୍ଠ           | ୶            | ที่จะอยู่                 | การที่จะอยู่                   |
| ଜୁଅ            | ର୍           | เดนมา                     | เกินมา                         |
| ୭୯୯            | ๒ (จล)       |                           | นิพพานบ้าง                     |
| ଢ଼ୡୡ           | ଝ (୩ର)       | มได้                      | มิได้                          |
| ୭୯୯            | e e          | แล้วก็                    | และ                            |
| ଜୁଟ୍ୟ          | ć            | ประโยชน์ กับมัน           | . ประโยชน์นี้กับมันก็จะเป็น    |
| ୭୯୯            | ଭାଇ          | พระอรหันต์.               | ที่พระอรหันต์ท่านได้.          |
| ନ୍ ଭ           | ଟ            | อย่างนี้.                 | อย่างนี้<br>อย่างนี้           |
| ଜ <b>(</b> ମ ଜ | ଟ            | ความรู้                   | ตามกวามรู้                     |
| ലപ്പ           | ୶            | ทาง                       | ร่าง                           |
| ២പ്ന           | ଭଠ           | ที่เวา                    | เรา                            |
| ಶ್ಷ            | ଝ – ୨ (୩ର)   | แล้วมีไม่ยาก              | และก็มี ไม่ยาก ;               |
| ៣೦೬            | តា           | ฑา • .                    | ทางตา                          |
| ແອວ            | ๒ (จล)       | คุมไว                     | คุมไว้                         |
| ຓ໑ຓ            | ବବ – ବଳ (୩ନ) | วิหิงสาสังกัปปะ           | อหิงสาสังกัปปะ.                |
|                |              |                           |                                |

| หน้า            | บรรทัด                | คำที่ผิด                  | แก้เป็น                         |
|-----------------|-----------------------|---------------------------|---------------------------------|
| നില്ലി          | ๙ (୩ <mark></mark> ଶ) | <b>ญาณิก</b> ູູງາณิกะ     | ยานึกยานึก                      |
| നില്ല           | ๙ (୩ର)                | บ้ญญาวิมุศติเจโควิมุศติ   |                                 |
| നിമപ്പ          | ๒ (୩ล)                | โน้นนี้                   | หนึ่งหนึ่ง                      |
| ണിലർ            | ಡ                     | ด้วยศึกษา                 | ได้ศึกษา                        |
| ୩୯୦             | b                     | ะ<br>วิ                   | รู้; แต่เป็นการ                 |
| ୩୯୦             | ୭୦ – ୭୭ (୩ନ)          | ห เว ปาทิตว์ ธมุมา        | ้<br>หเว ปาตุภวนฺติ ธมุมา ฯ ล ฯ |
| ແແ່ວ            | ଝ (୩ର)                | ว่านน                     | ว่านั้น                         |
| ີ ແລະ           | ¢                     | กับา                      | กับว่า                          |
| <b>ಾ</b> ರ್/ ೯  | @O                    | เป็นกัน                   | เป็นเงื่อนต้น                   |
| ี<br>๓๗๔        | ໑ຓ                    | ท่านอาจารย์ เดี๋ยว นี้ยี่ | ง เกี้ยวนี้ยัง                  |
| ສຜ່ວ            | ๔ (จล)                | ได้ว่า                    | รู้ได้ว่า                       |
| ດ <b>ເຕ</b> າເມ | ଟ (୩ନ)                | คือใน                     | คือ <b>ใ</b> นระยะกาล           |
| ୩୦/ଟ            | ୍ୟ (୩ନ)               | นี่เป็นทางลัด เป็น        | น้นเป็น                         |
| <b>ຕ</b> ໔໑     | ໝ – ຫ ( <b>ງຊ</b> )   | ถ้ำเรา ไปนี้ ถ้าไปเป็น    | . ถ้าเราไปอย่างนี้              |
|                 |                       | ถูกในทางผิด คือ           | ก็ไปสู่ในทางผิด หรือ            |
| แนว             | ๒, ๔, ๖, (୨ล)         | ปรนิมมิตต                 | ปรนิมมิต                        |
| ୩ଟଣ             | ଚ, ଜଚ                 | ปรนิมมิตต                 | ปรนิมมิต                        |
| ଣ <b>ା ଜ</b> ୍  | æ                     | ปรนิมมิตค                 | ปรนิมมิต                        |
| <b>ກ</b> ໔໑     | ଙ (୩ର)                | กันก่อ                    | กันต่อ                          |
| ണരിലെ           | Ľ                     | กาม กิน                   | กิน กาม                         |
| ٢٥٥             | ಡ                     | แต่ว่าอัน                 | แต่ว่าตอน                       |
| ∿ <b>ଝ୦</b> ଇ   | a<br>L                | ถามว่า                    | ผมขอถามว่า                      |

| หน้า   | บรร <b>ท</b> ัด          | คำที่ผิด                | แก้เป็น        |
|--------|--------------------------|-------------------------|----------------|
| ୯୦ଟ    | 9¢                       | เราไม่                  | เขาไม่         |
| ଝ୍ରଭ   | 🖌 (୩ର)                   | <b>ให้รู้ว่าให้</b> รู้ | ให้รั          |
| ଙ୍ ଚାଳ | ĕ                        | ตน <b>ว่</b> า          | ว่าฅน          |
| ແ໑ຓ    | ଙ୍କ (ବର)                 | ที่การ                  | สิ่งที่เป็นการ |
| ଝ୭ଝ    | ٢                        | ทิฏฐิ                   | ทิฏฐ           |
| ഭിമ    | ଭାଇ                      | ทิฏฐ์ –                 | ทิฏฐ –         |
| ഭനം    | <b>ଙ</b> ି (୩ <b>ର</b> ) | ในผล                    | ไก้ผล          |
| ៤២៣    | ില                       | ศิล                     | ศีล            |
|        |                          |                         |                |

.

บันทึก

| หนังสือบุล "ธรรมโฆษณ์ของพุทธทาส" เท่าที่ได้จัดพิมพ์ขึ้นไว้ในพระพทธศาสนา |                                                            |                       |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|-----------------------|--|--|
| หนงสอบุค ธรรมเฆษณ<br>มาลมกรรมม                                          | มองพุทธกาล เกเกเพงตพมพบนเ<br>มีราชชื่อ และเลงหมายประจำเล่ม | ง ส<br>อายา           |  |  |
| ลำดับพิมพ์ออก                                                           | به به اند.<br>الاستان ال                                   | พงน :-<br>ลขประจำเล่ม |  |  |
| ( 🝙 )                                                                   | พุทธประวัติจากพระโอษฐ์                                     | <b>@</b>              |  |  |
| ( روس )                                                                 | อิทัปบัจจยตา                                               | ତ ହ                   |  |  |
| ( m)                                                                    | สันทัสเสตัพพธรรม                                           | ືອກ                   |  |  |
| ( ๔ )                                                                   | ธรรมบรรยายระคับมหาวิทยาลัย เล่ม ๑                          | <b>ຕ</b> ່ ອ          |  |  |
| ( ू )                                                                   | พุทธิกจริยธรรม                                             | ೧                     |  |  |
| ( ๖)                                                                    | ขุ่มทรัพย์จากพระโอษฐ์                                      | ព                     |  |  |
| ( m/)                                                                   | โอสาเรตัพพธรรม                                             | ຈள. 1                 |  |  |
| ( ය )                                                                   | พุทธจริยา                                                  | <b>@ @</b>            |  |  |
| ( <sub>ਕ</sub> )                                                        | ตุลาการิกธรรม เล่ม ๑                                       | <b>۵</b> ๖            |  |  |
| ( •• )                                                                  | มหิกลธรรม                                                  | จ <i>๗</i> . ป        |  |  |
| ( • • )                                                                 | บรมธรรม ภาคตั้น                                            | ବଟ                    |  |  |
| ( <sub>@@</sub> )                                                       | บรมธรรม ภาคปลาย                                            | ଭଟ. ମ                 |  |  |
| (@m )                                                                   | อานาปานสติภาวนา                                            | ലാരെ.റി               |  |  |
| ( <sub>@</sub> ¢)                                                       | ธรรมปาฏิโมกข์ เล่ม ๑                                       | <u> </u>              |  |  |
| ( <sub>@</sub> æ)                                                       | สุญญฑาปริทรรศน์ เล่ม ๑                                     | ពត                    |  |  |
| ( é b )                                                                 | ค่ายธรรมบุตร                                               | <i>ຓ<i>ຒ</i>/</i>     |  |  |
| (のび)                                                                    | ฆราวาสธรรม                                                 | ິ <i>⇔¢</i> /.ໃ       |  |  |
| ( هي )                                                                  | ปรมัตถสภาวธรรม                                             | യെ⊄.ി                 |  |  |
| ( @x )                                                                  | ปฏิปทาปริทรรศน์                                            | ଭଙ                    |  |  |
| ( <sub>120</sub> )                                                      | ธรรมบรรยายระกับมหาวิทยาลัย เล่ม 🖻                          | <b>ຕ</b> ່ວ.ໃ         |  |  |

| ลำดับพิมพ์ออก | ชื่อหนังสือ             | เลขประจำเล่ม  |  |
|---------------|-------------------------|---------------|--|
| (w@)          | สุญญูตาปริทรรศน์ เล่ม ๒ | ៣៨.1          |  |
| ( <b>B</b> B) | เตกิจฉกุธรรม            | ຄຕ⁄. 1        |  |
| (២៣)          | โมกขธรรมประยุกต์        | <i>จต</i> . ก |  |

## ผู้บริจาคทรัพย์ในการพิมพ์ และผู้ร่วมมือข่วยเหลือทุกท่าน ขออุทิศส่วนกุศลแก่สรรพสตว์

จ๕ พฤศจิกายน ๒๕จ๙

ก่าพิมพ์ ฉบับ "โมกขธรรมประยุกค์" นี้ เป็นมูลก่า ๕๖,๗๕๕ บาท